Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 3

Artikel: Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona
Autor: Gerhards, Meik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum motivgeschichtlichen Hintergrund
der Verschlingung des Jona

Die Episode, in der der ungehorsame, vor Gott fliichtige Jona von dem
grossen Fisch verschlungen und zuriick an Land gebracht wird (2,1-11"), zog
seit der Zeit der Alten Kirche mehr als andere biblische Wundergeschichten
Zweifel an ihrer Glaubwiirdigkeit auf sich?, von denen auch Luther nicht un-
beriihrt war, wenn er ihnen auch aus Respekt vor der Heiligen Schrift nicht
nachgab®. Nachdem die friihe historisch-kritische Forschung zur Erklirung
des Verschlingungsereignisses z. T. etwas abenteuerliche Thesen aufgestellt
hatte?, setzte es sich bald durch, das Jonabuch nicht als Tatsachenbericht, son-
dern als Werk der erziihlenden Literatur zu lesen’. Mit dieser verinderten
Grundauffassung hat sich das Problem der Verschlingungsepisode von der
Frage der faktischen Glaubwiirdigkeit in den Bereich der Motiv- und Uber-
lieferungsgeschichte verschoben.® Israel war alles andere als eine Seefahrer-
nation, und so weiss das AT, wie H.W. Wolff feststellt, auch nur «sehr wenig
von der groBen Seefahrt auf dem Mittelmeer zu sagen»’. Von Israeliten un-
ternommene Seefahrten sind abgesehen von Jon 1f. und der sehr anders ge-
arteten Stelle Ps 107,23-32 nur noch in den Notizen iiber die Schiffsexpeditio-
nen Salomos (I Kon 9,26ff.; 10,22) und Josaphats (I Kon 22,49f.) erwéhnt, und
auch diese Mitteilungen zeigen, wie fremd Israel die Seefahrt eigentlich war:

1

buch.

? Vgl. Hieronymus’ Jonakommentar zu 2,2, in: Jérdme, Commentaire sur Jonas, hg. v.
Y.-M. Duval (SC 323), Paris 1985, 224ff.; Augustins 102. Brief, in: S. Aureli Augustini Hip-
poniensis episcopi epistulae I, hg. v. A. Goldbacher (CSEL XXXIIII), Wien 1895, 570ff.

¥ M. Luther, Der Prophet Jona ausgelegt, in: WA 19, Weimar 1897, 219.

* Vgl. etwa die Uberlegungen von H. v. d. Hardt, Jona sei in Wirklichkeit «in ein
Wirthshaus mitten im Meere mit dem Schilde und Namen «zum Wallfisch>» gekommen,
oder von J.G. LeB, Jona sei von einem anderen Schiff mit dem Namen «grosser Fisch» auf-
genommen worden, nach P. Friedrichsen, Kritischer Uberblick der merkwiirdigsten An-
sichten vom Buche Jonas nebst einem neuen Versuche iiber dasselbe, Altona 1817, 21f.
(Die zweite Auflage von Friedrichsens Buch, Leipzig 1841, lag mir nicht vor.) Interessan-
ter ist vielleicht die These, dass der Seesturm und die Verschlingung iiberhaupt keine rea-
len Ereignisse, sondern Traumerlebnisse Jonas waren, vgl. dazu Friedrichsen a.a.O. 68ff.;
E.J. Bickerman, Les deux erreurs du prophete Jonas, RHPhR 45 (1965) 232-264 (233 m.
Anm. 7).

5 Friedrichsen, Kritischer Uberblick, 78, stellt schon 1817 fest: «Bei weiten [sic!] die
meisten Ausleger halten unser Buch Jonas fiir eine Dichtung».

b Spitere Versuche, die faktische Glaubwiirdigkeit der Verschlingungsepisode durch
den Verweis auf zoologische Gegebenheiten bzw. auf Parallelfille zu untermauern, vgl.
etwa A.J. Wilson, The sign of Jonah and its modern confirmation, PTR 25 (1927) 630-642,
blieben ein Randphinomen.

7 H.W. Wolff, Studien zum Jonabuch, Neukirchen-Vluyn 1975, 26.

Stellenangaben ohne Erwidhnung eines Buches beziehen sich immer auf das Jona-



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 223

Die erfolgreichen Unternehmungen Salomos verliefen mit phonizischer Be-
gleitung (I Kon 9,27; 10,22), wahrend bei Josaphats Unternehmen keine aus-
landischen Fachleute genannt sind — und vielleicht war ja gerade das Fehlen
solcher Fachkrifte der Grund dafiir, dass seine Flotte schon in Hafennahe
zerschellte (I Kon 22,49). Unter diesen Umstidnden scheint es kaum wahr-
scheinlich, dass in der Geschichte von Jonas Schifffahrt und Verschlingung is-
raelitische Volksiiberlieferung vorliegt.® Eher haben wir das Werk eines Au-
tors vor uns, der seinen Blick tiber geldufige Traditionen hinauslenkte auf die
zwar geographisch nicht allzu weit entfernte, den Israeliten aber nicht wirk-
lich vertraute Welt des Meeres und der Seefahrt. Da es sich aber bei der Ver-
schlingung durch ein grosses Meer- oder Flusstier um ein iiber die ganze Welt
verbreitetes Motiv handelt’, ist es einigermassen wahrscheinlich, dass der
Verfasser bei der Verschlingungsszene auf nichtisraelitische Stoffe zuriick-
griff. Im Folgenden wollen wir der Frage nachgehen, um welche Stoffe es sich
dabei konkret gehandelt haben konnte.

Die m. W. bis heute umfangreichste Untersuchung zum motivgeschichtli-
chen Hintergrund der Verschlingungsszene, H. Schmidts Jona-Buch aus dem
Jahre 1907, ist immer noch eine Fundgrube fiir Vergleichsmaterial; es ist aber
so stark von Voraussetzungen seiner Zeit geprigt und Schmidts Rekonstruk-
tionen sind z. T. so gewagt, dass seine Schlussfolgerungen allenfalls bedingt zu
iibernehmen sind.'® Wir nehmen also Abstand von seiner These, nach der alle
Verschlingungserzihlungen letztlich auf einen im Indischen Ozean beheima-
teten Sonnenmythos zuriickgehen'', und bemiihen uns um einen eigenstindi-

8 Anders etwa O. EiBfeldt, Einleitung in das AT, Tiibingen *1964, 546f.; Jona/Jona-
buch (H.J. Zobel), TRE 17, Berlin/New York 1988, 231. Aber auch nach EiBfeldt und
Zobel ist das Verschlingungsmotiv keine urisraelitische Bildung, sondern beruht auf
einem weitverbreiteten Motiv.

® H. Schmidt, Jona (FRLANT 9), Géttingen 1907 erwiihnt Material aus der Siidsee
(Jona, 30ff.; 39ff.), dem Baltikum (a.a.O. 38f.), Amerika (a.a.O. 41ff.), Siideuropa (a.a.O.
127ff.) und Indien (a.a.O. 135ff.); I.A. Ben-Yosef, Jonah and the Fish as a Folk Motif,
Semitics 7 (1980) 102-117 nennt Material von allen Erdteilen.

10" So zeigt Schmidt sich etwa von dem zu seiner Zeit herrschenden Evolutionismus
abhingig, wenn er davon ausgeht, dass sich in den Naturmythen von Siidseevolkern édltere
Uberlieferungsstufen griechischer Sagen oder europiischer Volksmirchen erhalten
haben. Er setzt dabei voraus, dass die Menschheit iiberall dieselben Entwicklungsstufen
durchlaufen hat, wobei einige Volker auf niedrigeren Stufen stehen geblieben sind. Diese
Auffassung, fiir die Schmidt sich auf den Evolutionisten E. Tylor beruft, vgl. Schmidt,
Jona, 30, gilt der heutigen Forschung wohl allgemein als «unbewiesene These», so etwa
J.F. Thiel, Grundbegriffe der Ethnologie (Collectanea Instituti Anthropos 16), St. Augu-
stin #1980, 29. Wie gewagt Schmidts Konstruktionen z. T. sind, zeigt sich etwa darin, dass
er zur Rekonstruktion der urspriinglichen Form des Mythos vom «Fisch als Retter»
gerade eine ausgesprochen junge Quelle heranzicht, ndmlich den Philosophen Aeneas
von Gaza aus dem spiten 5. Jh. n. Chr., vgl. Schmidt a.a.O. 125.

1 Vgl. Schmidt, Jona, 29-37; 65f.; 122f. Diese These wirkt noch in Wollff, Studien, 20£f.
nach.



224 Meik Gerhards

gen Zugang zum Vergleichsmaterial, wobei mir in zweifacher Hinsicht Schei-
dungen angebracht scheinen: Zunéchst ist zwischen mythischem und nicht-
mythischem Gebrauch des Verschlingungsmotivs zu scheiden, sodann zwi-
schen Kampfgeschichten und Seeabenteuern ohne Kampf.

Mythischen Gebrauch des Motivs finden wir in Erzdhlungen, Bildern und
Riten, die eine Wahrheit zum Ausdruck bringen, welche fiir die jeweilige Ge-
meinschaft von grundlegender Relevanz ist.!” Sinn mythischer Reprisentatio-
nen in Wort, Bild und Handlung ist es, Wahrheit in ein Geschehen umzuset-
zen und so «in die Reichweite unserer Lebensbegabung»'® zu bringen. Der
Mythos fillt aus dem Rahmen der Zeit. Er spielt in illo tempore, jener mythi-
schen Vorzeit — was er erzdhlt, gehort aber zu den Fundamenten der Gegen-
wart, ist stetig wahr und wiederholbar."

Ein auch nur annihernd reprisentativer Uberblick iiber Verschlingungs-
mythen kann an dieser Stelle nicht gegeben werden und liegt m. W. auch nir-
gends vor. Einen Einblick gewihrt die Sammlung von U. Steffen.” In der
Umwelt des AT finden wir die dgyptische Vorstellung, dass die Himmelsgot-
tin Nut die Sonne am Abend verschlingt und morgens wiedergebiert und
ebenso die Sterne im umgekehrten Zyklus.'® Sonnenuntergang und —aufgang
wurden in Entsprechung zu Tod und Wiedergeburt gesehen, so dass die Got-
tin Nut auch im Totenkult bedeutend war.'” Anderenorts findet sich das Ver-
schlingungsmotiv auch ohne Bezug zum Sonnenlauf auf Tod und Wiederge-
burt bezogen, so bei Initiationsriten, in denen der Tod als Kind und die Wie-
dergeburt als Mann durchlebt werden.”® Auch ist im Zusammenhang mit In-
itiationen die Vorstellung belegt, dass das Verschlungenwerden zu einer unio

12 Zum Problem der Definition von Mythos vgl. Mythos (A. u. J. Assmann), HRWG
IV, Stuttgart u. a. 1998, 179-181. Unsere Bestimmung fillt in der Terminologie dieses Arti-
kels in den Bereich des Mythosbegriffs M 3 — Mythos als «fundierende, legitimierende und
weltmodellierende Erzdhlung» (a.a.0. 180).

5 0. Marquard, Lob des Polytheismus. Uber Monomythie und Polymythie, in:
Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 2000, 94. Marquard setzt allerdings «die mythische
Technik» allein mit dem «Erzdhlen von Geschichten» gleich. Bilder und Rituale kommen
in seinem Zusammenhang nicht vor.

" Vgl. dazu Mythos (A. u. J. Assmann), HRWG IV, 188,

15 U. Steffen, Das Mysterium von Tod und Auferstehung, Géttingen 1963, 30-65.

1 Vgl. Nut (D. Kurth), LA 1V, Wiesbaden 1982, 535f.; K. Koch, Geschichte der dgyp-
tischen Religion, Stuttgart u. a. 1993, 132f. Zum Realienhintergrund dieses Mythos vgl.
R.A. Wells, The mythology of Nut and the Birth of Ra, SAAK 19 (1992) 305-321.

17 Vgl. dazu die Darstellung des Mythos in einer Deckenmalerei aus dem Grab Ram-
ses” VI (1141-1133) in: Wells, The mythology of Nut, 306f. oder in einem Sarkophagdeckel
der 30. Dynastie (4. Jh. v. Chr.) in: Steffen, Mysterium, Tafel I; Koch, Geschichte d. dgypt.
Religion, 503 Abb. 136; vgl. auch Nut (D. Kurth), LA 1V, 536f; J. Bergman, Nut — Him-
melsgottin — Baumgottin — Lebensgeberin, in: H. Biezais, Religious symbols and their
functions (Scripta Instituti Donneriani Aboensis X), Stockholm 1979, 58-61.

18 Vgl. Steffen, Mysterium, 45ff.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 225

mystica mit der verschlingenden Gottheit fiihrt'’, oder dass jemand durch
Verschlingung seitens eines mythischen Wesens magische Macht gewinnt®.

U. Steffen fasst den Sinn der Verschlingungsmythen folgendermassen zu-
sammen: «Das Verschlungenwerden bedeutet <sterben>. Das Ungeheuer ist
ein Sinnbild des Todes, sein Bauch stellt die Unterwelt dar. Die Ausspeiung
bedeutet Auferstehung, Wiedergeburt, Neuschdpfung. Es handelt sich bei
unserem Motiv also um das Mysterium von Sterben und Auferstehen, um das
Mysterium der Wiedergeburt»*!. Damit hat er ein Grundschema umrissen,
das sich zum Teil nur mit Differenzierungen anwenden lisst.”> Wer Verschlin-
gung und Befreiung aus dem Leib des Ungeheuers durchgemacht hat, hat
eine grundlegende Wandlung durchlebt. Er ist ein anderer als vorher.

Beim Vergleich des Jonabuches mit mythischen Verschlingungserzéihlun-
gen féllt zunichst auf, dass es nicht ein grundlegendes Geschehen in illo tem-
pore erzihlt, sondern ein einmaliges Erlebnis einer historischen Personlich-
keit.”* Zugleich ist das verschlingende Wesen, der grosse Fisch, offenbar als
Geschopf gedacht. Die Gottheit, Jahwe, ist zwar an prominenter Stelle am
Geschehen beteiligt, greift aber nicht leibhaftig ein, sondern als transzenden-
te causa prima dessen, was der Fisch wirkt (2,1.11). Sollte ein Verschlingungs-
mythos zugrunde liegen, wire er also historisiert und monotheistisch bearbei-
tet worden.

Nun lassen sich die Umstinde der Verschlingung Jonas als Reminiszenz
an einen Sonnenmythos deuten: «Daran erinnert Jonas Reise von Joppe zum
Westen, sein Verschlungenwerden im Westen und seine Riickfahrt im Dun-
kel des Fischleibes zum Osten. (...) Der Mythos ist historisiert und re-natura-
lisiert, indem der geschichtliche Prophet Jona die Stelle der Sonne einnimmt
und der «groBe Fisch> die Rolle des Meeres spielt»**, doch ist das keineswegs

¥ So in einem Ritual der Kwakiutl-Indianer in British Columbia, das die Initianten in
eine der verschlingenden Gottheit verbundene religiose Gemeinschaft einfiihrt, vgl. W.
Miiller, Die Religionen der Indianervélker Nordamerikas, in: W. Krickeberg u. a., Die
Religionen des alten Amerika (RM 7), Stuttgart 1961, 246ff.; v. a. 250; 252.

%0 Vgl. hierzu die bei Steffen, Mysterium, 55f. erwihnten Beispiele von Einweihungs-
abenteuern zukiinftiger Schamanen; vgl. auch die Verschlingungsgeschichte im 17. Gesang
des Kalevala, der zweifellos derselbe Gedanke zugrunde liegt wie den Einweihungsaben-
teuern. Da aber der Verschlungene, Viinimoinen, zu diesem Zeitpunkt bereits ein
«urzeit-alter Zauberwisser» ist, ist die Initiation abgeflacht zur Episode im Leben eines
Zauberkundigen, der etwas dazulernen soll.

21 Steffen, Mysterium, 64.

2 Vgl. Steffen, Mysterium, 64f.

# Auch wenn wir das Jonabuch nicht zur Geschichtsschreibung rechnen, sondern als
Erzdhlung betrachten, bleibt zu beriicksichtigen, dass es auf den aus I1 Kon 14,25 bekann-
ten Propheten zuriickgreift. Vgl. H. Gese, Jona ben Amittai und das Jonabuch, in: Altte-
stamentliche Studien, Tiibingen 1991, 123ff., der m. E. zurecht betont, dass die Auslegung
diesen Riickgriff stirker als iiblich beriicksichtigen sollte.

* Wollff, Studien, 22.



226 Meik Gerhards

zwingend. Die Richtung der Flucht ldsst sich ausreichend mit dem erzihleri-
schen Bediirfnis erkldren, Jonas Ungehorsam zu unterstreichen. Er flieht
nach Westen, wihrend er doch nach Osten, nach Ninive, geschickt war>,
Dementsprechend kann die «Riickfahrt im Dunkel des Fischleibes» gar nicht
anders als ostwiirts verlaufen, da Jona ja wieder an einen Ort gebracht werden
muss, von dem aus er nun doch nach Ninive aufbrechen kann.

Um die Frage einer Beeinflussung der Verschlingungsepisode durch my-
thische Stoffe zu kldren, empfiehlt es sich zu priifen, ob ihre erzéhlerische
Funktion an den Sinn von Verschlingungsmythen anklingt. Dabei ist zunédchst
festzuhalten, dass, wiahrend die Mythen grundlegende Wandlungen ausdriik-
ken, Jona im Wesentlichen der alte bleibt. Der Unwille gegen die Sendung
nach Ninive, der sein Handeln von Anfang an bestimmt, ist ihm geblieben.
Wenn er in 3,3 dem erneuten Auftrag widerspruchslos nachkommt, wirkt das
zwar zundchst anders; doch bricht nach der Verschonung Ninives der alte Un-
wille erneut aus ihm heraus (4,1ff.). Der widerspruchslose Gehorsam von 3,3
zeigt also keinen Wandel der Einstellung zu seinem Auftrag, sondern nur,
dass er eingesehen hat, wie zwecklos es ist, sich Gott und seinem Auftrag ent-
zichen zu wollen. Dann hat sich aber immerhin sein Gottesverstiandnis ge-
wandelt. Er hat die Universalitat Jahwes erlebt, konkret seine Unentrinnbar-
keit, die ihm offenbar noch nicht endgiiltig klar war, als er zur Flucht auf-
brach. Wire aber mit dem Wandel des Gottesverstindnisses etwas gefunden,
das an den Sinn von Verschlingungsmythen anklingt? Bevor wir diese Frage
beantworten, sind noch ein paar exegetische Beobachtungen wichtig.

In der Verschlingungsszene (2,1-11) nimmt der Psalm den grossten Raum
ein (2,3-10). Die Streitfrage, ob es sich dabei um einen urspriinglichen Be-
standteil des Buches handelt oder um einen Zusatz, kann an dieser Stelle
nicht angemessen erdrtert werden, doch hat die Annahme der Urspriinglich-
keit m. E. mehr fiir sich.”® Die Form sowie eine Fiille von Zitaten und Anklin-

% Warum er gerade dorthin geschickt wird, welche Bedeutung Ninive bzw. die Kon-
stellation Jona-Ninive in der Erzihlung also hat, wire an anderer Stelle zu kldren.

% Dem steht eine beachtliche exegetische Tradition entgegen, die den Psalm als
sekundir ansieht und sich mindestens bis zu de Wette zuriickverfolgen lasst, vgl. W.M.L.
de Wette, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in die kanonischen und apokry-
phen Biicher des Alten Testamentes, Berlin 1845, 361. «Bis heute gilt der Psalm bei der
iiberwiegenden Mehrheit der Ausleger als sekundédre Zutat» (H.J. Opgen-Rhein, Jona-
psalm und Jonabuch (SBB 38), Stuttgart 1997, 129). In der jiingeren Forschung mehren
sich freilich gegenteilige Stimmen, vgl. etwa O. Kaiser, Wirklichkeit, Moglichkeit und Vor-
urteil, in: Der Mensch unter dem Schicksal (BZAW 161), Berlin/New York 1985, 57f.;
Gese, Jona b. Amittai, 136f.; R. Lux, Jona. Prophet zwischen «Verweigerung» und
«Gehorsam» (FRLANT 162), Gottingen 1994,165ff.; Opgen-Rhein, Jonapsalm, 129f. Fiir
die Urspriinglichkeit des Psalms sprechen zuniichst kompositorische Griinde. Das Jona-
buch ist durch die variierte Wiederholung von 1,1f. in 3,1f. in zwei etwa gleich lange
Abschnitte geteilt, die sich nach der jeweiligen Exposition, d. h. der jeweiligen Beauftra-
gung durch Jahwe und der Reaktion des Propheten (1,1-3; 3,1-3a), in je zwei Szenen glie-



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 227

gen an andere Psalmen®’ zeigen Orientierung an iiberlieferter Gebetstraditi-
on, andererseits finden sich aber auch deutliche Anpassungen an die spezielle
Situation Jonas. Der Verfasser des Buches wird den Psalm wohl fiir den vor-
liegenden Zusammenhang geschaffen haben.

Der Gattung nach handelt es sich um ein «Danklied des Einzelnen», des-
sen Sitz im Leben eine Dankopferfeier im Tempel ist, die jemand veranstal-
tet, der aus grosser Gefahr gerettet wurde.”® Zu beachten ist nun, dass V. 10
in Kohortativen redet, durch die eindeutig klargestellt ist, dass der Beter noch
nicht bei der Opferdarbringung ist, ihre Durchfiihrung aber vorhat. Auffillig
ist das im Vergleich mit Ps 116,14.17f., ebenfalls Stellen aus einem Danklied,
die mit V. 10 durch die Stichworte 121, 7717 und oo pi. verbunden sind. Dort
wird allerdings im Imperfekt gesprochen, so dass das Verstdandnis als Voll-
zugsschilderung immerhin moglich ist. Wenn in V. 10 demgegeniiber der Ko-
hortativ gewihlt ist, ldsst sich das als Anpassung an die Situation Jonas im
Fisch verstehen, wo er ja fiir den Augenblick gar nicht in der Lage ist, ein Op-
fer darzubringen. Eine weitere Anpassung an seine Situation zeigt auch die
einen Sturz ins Meer berichtende Notschilderung der VV. 4-7a, die Anleh-
nungen an andere Psalmen enthilt, aber auch das originelle, allenfalls ent-
fernt an andere Psalmenaussagen anklingende Bild des um den Kopf des Be-
ters gewundenen Schilfes (V. 6b).’ Alles in allem ist der Psalm zwar als tra-
ditionell geprigtes, aber dennoch individuelles Gebet Jonas in seiner konkre-
ten Situation ernst zu nehmen®, als ein vorweggenommenes Danklied, das
auf die noch zu entrichtende Tempelfeier vorausschaut.

dern. In der ersten Szene jedes Abschnitts begegnet Jona jeweils nichtisraelitischen Vol-
kern, den Seeleuten in 1,4-16, den Niniviten in 3,3b-10, in der zweiten Szene steht er
jeweils Jahwe alleine gegeniiber, als Betender in der Verschlingungsszene bzw. als
Gesprichspartner in 4,1-11. Streicht man den Psalm heraus, gerdt der symmetrische Auf-
bau durcheinander, da die Verschlingungsszene zu kurz wiirde, um das Gegenstiick zu 4,1-
11 zu bilden, vgl. dazu auch Gese, Jona b. Amittai, 134; 137. Dartiber hinaus ist der Psalm
trotz sprachlicher Abweichungen zu den erzidhlenden Teilen durch Leitworte mit diesen
verkniipft, vgl. Lux, Jona, 173 (zu X in 2,3); 177 (zu 77" in 2,7).

27 Vgl. dazu die Liste bei Kaiser, Wirklichkeit, 47 Anm. 22; auch die Analyse von Lux,
Jona, 171-181. Lux spricht im Blick auf den Psalm von «Musivstil», vgl. dazu a.a.0O. 172 m.
Anm. 47.

%% Vgl. dazu Opgen-Rhein, Jonapsalm, 147ff.

» Vgl. dazu Lux, Jona, 174ff.

% Lux bewertet die individuellen Momente unter und die traditionelle Prigung iiber.
Er sieht die erzihlerische Funktion des Psalms darin, den ungehorsamen Jona durch die
traditionelle Sprache wieder in die Jahwe-Gemeinde einzugliedern und so zum gehorsa-
men Propheten zu machen, vgl. Lux, Jona, 173f. Auf dieser Basis kommt es zu dem merk-
wiirdigen Sachverhalt, dass der Psalm, der doch eindeutig auf Bedringnis und Rettung
zuriickschaut, zu einem Gebet wird, dass Jahwe erst zu rettendem Handeln bewegt, vgl.
a.a.0. 174; 180t.



228 Meik Gerhards

Die Auslegung der Verschlingungsszene kann nun aber nicht daran vor-
beigehen, dass der verschlungene Jona auf Bedrohung und Rettung aus-
driicklich zuriickblickt.*! Was aber hat er konkret als Rettung erlebt? Offen-
bar nichts anderes als gerade die Verschlingung durch den grossen Fisch! Da-
mit weicht aber die Verschlingung des Jona von dem bei Steffen umrissenen
Grundschema der Verschlingungsmythen erheblich ab. Sein Verschlungen-
werden bedeutet gerade nicht Sterben. Der Leib des Fisches stellt nicht die
Unterwelt dar. Nicht er wird in 2,3b «Leib der Scheol» genannt, sondern die
mittlerweile liberstandene Bedringnis, die in 2,3a im Parallelismus dazu
steht. Freilich befremdet es einigermassen, dass Jona sein Verschlungenwer-
den als Rettung preist. Es ist doch eigentlich etwas Schauderhaftes, und so
wird der Leser von 2,1 darin zunichst eher «das endgiiltige Ende des unge-
horsamen Propheten» sehen als seine Rettung®. Es stellt sich die Frage, wie
der verschlungene Jona schon ein Danklied anstimmen kann, wo er doch
noch gar nicht wissen kann, ob er jemals aus dem Fisch befreit, also jemals
wieder Licht und Land sehen wird. Die Spannung zwischen dem Danklied
und Jonas Situation ist u. a. als Argument gegen die Urspriinglichkeit des
Psalms verwandt worden.” Eine mogliche Losung des Problems ergibt sich,
wenn man beriicksichtigt, dass Jona Prophet ist, und mit H. Gese darauf ver-
weist, dass «Psalmen «dichten> fiir das Alte Testament prophezeien ist»*. Ni-
her am Text liegt aber eine andere Losung: In 1,9 hatte sich Jona vor der
Schiffsmannschaft zu Jahwe als Schopfer des Meeres und des trockenen Lan-
des bekannt. Dem Bekenntnis nach wusste er also, dass der Machtbereich sei-
nes Gottes auch die Tiefen des Meeres umfasst, die ja zu seiner Schépfung ge-
horen. Nimmt man die Notschilderung des Psalms ernst, dann hatte Jona sich
trotz des Bekenntnisses im Meer verloren und von Jahwe getrennt geglaubt
(2,5), was ohne weiteres dazu passt, dass er sich Jahwes Anspruch durch
Flucht zu entziehen sucht. Auch dabei rechnet er ja offenbar damit, dass der
Wirkradius seines Gottes begrenzt ist. Aber wiederum hat Jona auch im Meer
zu Jahwe gerufen (2,3.8). Die Verschlingung durch den Fisch, bei der er — man

31 Dies zeigt schon zu Beginn der «Bericht tiber den Gebetsakt» in V. 2,3apb, vgl. Lux,
Jona, 171. In der Notschilderung wird der Bericht durch das Imperfectum consecutivum
bzw. durch Perfekt an spiterer Stelle des Satzes, also durch erzéihlende Vergangenheits-
tempora, fortgefiihrt (2,4acb.5.7aab.8). Daneben stehen begleitende Schilderungen im
Imperfekt an zweiter bzw. im Perfekt an erster Stelle des Satzes oder in Nominalsitzen
(2,4aB.6.7ap). Zum Gebrauch der Tempora H. Bobzin, Uberlegungen zum althebriischen
«Tempus»system, WO 7 (1973/74) 141-153 (v. a. 149¢f.).

2 Lux, Jona, 166. Lux nennt ebd. Belege dafiir, dass ¥72 auf den Menschen bezogen
immer Gefidhrdung und Vernichtung bedeutet.

¥ Vgl. etwa W. Rudolph, Joel-Amos-Obadja-Jona (KAT XI11/2), Giitersloh 1971,
348; oder H. Seidel, Jona, in: G. Wallis (Hg.), Erfiillung und Erwartung, Berlin 1990, 97f.
Das Problem wurde schon in der Antike empfunden, vgl. Bickerman, Les deux erreurs,
236f.

3 Vagl. Gese, Jona b. Amittai, 138.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 229

muss wohl sagen wundersamerweise — unversehrt geblieben war, konnte er
als Erhorung seines Gebets erleben, weil er ja, wie das Bekenntnis zeigt, im
Grunde wusste, dass auch tief im Meer mit Jahwes wunderhaftem Eingreifen
zu rechnen ist. Von hier aus konnte er die Verschlingung vertrauensvoll als
Rettung verstehen und preisen.

Wie sieht nun aber von hier aus betrachtet der Wandel seines Gottesver-
stindnisses aus? Er besteht darin, dass Jona die allumfassende Gegenwart
Jahwes ernstzunehmen lernte, von der er zuvor offenbar nicht wirklich iiber-
zeugt war, obwohl er sich zu Jahwes allumfassendem Schopfertum bekannte.
Der Wandel bedeutet also, dass ihm das vielleicht als Tradition iibernomme-
ne Bekenntnis personlich erfahrene Wahrheit wird. Das ist gewiss nicht we-
nig, aber Jona wird dadurch — anders als etwa ein Initiant, der durch einen
Verschlingungsritus zum Erwachsenen, zum Mitglied eines religiosen Bundes
oder zum Schamanen wird — nicht wirklich ein Anderer, und so sind die von
Steffen benutzten Begriffe «Auferstehung, Wiedergeburt, Neuschopfung» si-
cher zu stark, um den von Jona erlebten Wandel zu charakterisieren. Von der
erzédhlerischen Funktion her besteht also allenfalls eine sehr bedingte Nihe zu
mythischen Verschlingungsgeschichten.

In der Frage, ob die Verschlingungsszene des Jonabuches von entspre-
chenden Mythen beeinflusst ist, ist festzuhalten, dass die Unterschiede zu den
Mythen grosser sind als die Gemeinsamkeiten. Der eventuelle Anklang, dass
Jona einen Wandel im Gottesverstindnis durchlebt, ist wohl zu schwach, um
von hier aus die Annahme einer Beeinflussung durch mythische Parallelen zu
begriinden. Sollte der Erzihler auf einen Verschlingungsmythos zuriickgrei-
fen, hitte er ihn seiner Konzeption so stark eingepasst, dass allein das Motiv
der Verschlingung iibrig blieb. Dass in der Wirkungsgeschichte des Buches
der dreitdgige Aufenthalt im Leib des Fisches zum Paradigma von Tod und
Auferstehung wurde®, was deutlich an die mythische Verwendung des Mo-
tivs erinnert, kann selbstverstidndlich fiir die Vorgeschichte der Episode nicht
in Anspruch genommen werden.

Wir konnen in unserer Untersuchung also noch nicht stehen bleiben, son-
dern miissen weitere Parallelen priifen, ob sie wohl dem Jonabuch niher ste-
hen und ein Einfluss von ihnen her somit plausibler ist. Dabei wollen wir uns
zundchst Kampfgeschichten zuwenden, d. h. Erzihlungen, die vom Kampf ge-
gen ein grosses Tier oder Ungeheuer berichten, in dessen Verlauf der Held
verschlungen wird. Solche Erzéhlungen kénnen mythischen Charakter ha-
ben, miissen es aber nicht. Ubergiinge sind moglich. Zwei in ihrer jetzt geldu-
figen Form nichtmythische Kampfgeschichten sind schon oft bei der Frage

¥ Vgl. schon Jesu Wort vom «Zeichen des Jona» in Mt 12,40. Zur Bedeutung von
Jonadarstellungen in der frithchristlichen Kunst als Symbol fiir die Errettung aus dem Tod
vgl. U. Steffen, Die Jona-Geschichte. Ihre Auslegung und Darstellung im Judentum, Chri-
stentum und Islam, Neukirchen-VIuyn 1994, 57ff.



230 Meik Gerhards

nach dem motivgeschichtlichen Hintergrund von Jon 2 herangezogen wor-
den: die Herakles-Hesione-Sage und die Perseus-Andromeda-Sage. Beide
gehoren demselben Erzidhlungstyp an, bei dem der Held eine junge Frau vor
einem Ungeheuer rettet.

In der Herakles-Hesione-Sage totet Herakles ein Meerungeheuer, dem
die trojanische Konigstochter Hesione ausgesetzt wurde. Ihr Opfer sollte Po-
seidon besénftigen, der das Ungeheuer aus Zorn iiber einen Betrug durch
Hesiones Vater Laomedon gesandt hatte.*® In manchen Quellen, einem Frag-
ment des Hellanikos von Mytilene (5. Jh. v. Chr.)*” und dem Epos «Alexan-
dra» des alexandrinischen Bibliothekars und Dichters Lykophron (3. Jh. v.
Chr.)™, ist eine Version erhalten, nach der sich Herakles von dem Ungeheuer
verschlingen lisst und es von innen heraus totet.*

Eine enge Parallele zur Hesionegeschichte bildet die Perseus-Androme-
da-Sage. Diese erzihlt, dass Perseus die Konigstochter Andromeda rettet, die
genau wie Hesione an einen Kiistenfelsen gebunden war, um einem Seeunge-
heuer preisgegeben zu werden. Der Grund war wiederum eine Verirgerung
Poseidons. Er hatte ein Ungeheuer geschickt, um das Land des Konigs Ke-
pheus, des Vaters der Andromeda, zu verwiisten, weil ihre Mutter Kassiopeia
die Nereiden beleidigt hatte. Perseus totet das Ungeheuer.*’ Diese Sage wird
aus zwei Griinden gerne als Parallele zur Jonageschichte herangezogen: Zum
einen verbindet wiederum Lykophron in der «Alexandra», diesmal aber als
einziger erhaltener Zeuge*', den Kampf mit dem Verschlingungsmotiv*?; zum
anderen — und hieraus begriindet sich ein ganz besonderes Interesse mancher

% Vgl. dazu Apollodor 11 5,9; Diodorus Siculus IV 42; Hygin, Fabula LXXXIX.

3 Zu Hellanikos vgl. O. Lendle, Einfiihrung in die griechische Geschichtsschreibung,
Darmstadt 1992, 63-71.

3 Zu Lykophron und der «Alexandra» vgl. A. Korte, Die hellenistische Dichtung, 2.,
vollst. neubearb. Aufl. von P. Hindel, Stuttgart 1960, 280-286; zum Problem der Verfasser-
schaft angesichts ciniger auf die Grosse Roms gedeuteten Anspiclungen vgl. Opgen-
Rhein, Jonapsalm, 194f. (Lit!).

¥ Vgl. dazu Schmidt, Jona, 4ff.; O. Weinreich, Antiphanes und Miinchhausen, Sit-
zungsberichte der Akademie der Wissenschaften in Wien. Phil.-hist. KI. 220/4, Wien/Leip-
zig 1942, 17ff. Die genannte Version findet sich in einem Fragment der «Troika» des
Hellanikos, in: C. u. Th. Miiller (Hg.), Fragmenta Historicorum Graecorum I, Paris 1841,
64 (Nr. 136), und Lykophron, Alexandra 31ff.; 472ff. Sie liegt auch der Abbildung eines
etruskischen Kraters aus Perugia zugrunde, vgl. dazu Schmidt a.a.O. 8f. m. Abb. 1; Wein-
reich a.a.0. 132-144 (Anhang IT) m. Tafel I/I1, und war dem skeptischen Philosophen Sex-
tus Empiricus aus dem 2. Jh. n. Chr. bekannt, vgl. ders., Adv. mathem. I 255.

4 Vgl. Apollodor II 4,3; Hygin, Fabula LXIV; Ovid, Metam. 1V 663-739.

4 So Schmidt, Jona, 19; Weinreich, Antiphanes und Miinchhausen, 20.

# Lykophron, Alexandra 834-843; zur Erklirung des sehr kryptischen Textes vgl. den
Kommentar in: Lykophron, Alexandra. Griech./Dt. mit erkldrenden Anmerkungen von C.
v. Holzinger, Leipzig 1895, 292-294.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 231

Jona-Ausleger — lokalisiert ein Zweig der Tradition das Geschehen in Jaffa®,
also dem Ort, an dem Jona das Schiff nach Tarsis besteigt (1,3)*. Zu diesem
Zweig gehort wiederum Lykophron.*

H.J. Opgen-Rhein sieht in der Perseus-Andromeda-Sage die einzig be-
nennbare «konkrete Quelle fiir den in Jona 2,1f. 11 verarbeiteten Stoff»*® und
leitet daraus sogar ein Indiz fiir Enstehungszeit und -ort des Jonabuches ab.
Da das Verschlingungsmotiv ja nur bei Lykophron auf Perseus bezogen ist,
sei die Sage «fiir den biblischen Autor erst in der Fassung verwendbar» gewe-
sen, «in der sie in der 1. H. des 3. Jh. in Alexandria zu Hause war»*". Gegen
Letzteres ldsst sich freilich einwenden, dass nicht sicher ist, ob Lykophron
selbst das Verschlingungsmotiv aus der Herakles-Hesione-Geschichte auf
Perseus iibertrug*®. Moglicherweise folgt er dabei einer Jaffa’schen Lokaltra-
dition, die ohne weiteres vorgriechisch gewesen sein kann und erst durch spé-
tere interpretatio graeca mit Perseus verbunden wurde.*” Dann konnte der

% Diese Verortung ist bei griechischen Geographen ab dem 4. Jh. v. Chr. belegt. Nach
Schmidt, Jona, 14f. ist der zwischen 338 und 335 geschriebene «Periplus» des Pseudo-Sky-
lax der dlteste erhaltene Zeuge dafiir. Der «Periplus» findet sich in: C. Miiller (Hg.), Geo-
graphi Graeci minores I, Paris 1882, 15-96; die freilich auf Ergénzung beruhende Er-
wihnung Jaffas a.a.0. 79. Der andere Zweig der Uberlieferung nennt als Schauplatz
Athiopien, vgl. Apollodor 1T 4,3 und Ovid, Metam. IV 669.

# Vgl. dazu W.W. Graf Baudissin, Einleitung in die Biicher des Alten Testamentes,
Leipzig 1901, 597; Wollff, Studien, 26f.; W. Baumgartner, Israelitisch-griechische Sagenbe-
zichungen, in: Zum Alten Testament und seiner Umwelt, Leiden 1959, 157; E. Blum, Das
Buch Jona, in: H.V. Geppert (Hg.), Grosse Werke der Literatur, 2. Band, Augsburg 1992,
18f.; Opgen-Rhein, Jonapsalm, 192ff.; 203.

% Das ergibt sich aus dem Zusammenhang der in Anm. 42 genannten Verse. Die
«kepheidischen Tirme» (V. 834) und die Doppelfelsen (V. 836), bei denen sich das
Geschehen abspielt, liegen zwischen Myrrha (V. 829) und dem Grab des Adonis (V. 831)
einerseits sowie dem «Strom Libyens» (peifpov AcPioteo) (V. 848) andererseits. Myrrha
ist Byblos, und das Grab des Adonis liegt auf dem Libanon, wihrend mit dem «Strom
Libyens» der Nil gemeint ist; vgl. zu den Ortlichkeiten den Kommentar von Holzinger in:
Lykophron, Alexandra. Griech/Dt, 291f.; 294f. Mit Schmidt, Jona, 20f. ist beim Ort des
Geschehens an «ein Felsengestade» zu denken, «an dem man voriiber kommt, wenn man
von Byblos nach Agypten fihrt», also nicht an Athiopien (vgl. dazu Anm. 43), sondern an
Jaffa; anders Holzinger a.a.O. 292.

% Opgen-Rhein, Jonapsalm, 203.

Vgl. Opgen-Rhein, Jonapsalm, 195.

So Opgen-Rhein, Jonapsalm, 194.

Diese Moglichkeit ist etwa bei Baumgartner, Israelit.-griech. Sagenbeziehungen,
157 angedeutet. Dass die Verortung der Perseus-Geschichte in Jaffa durch griech. Deu-
tung einer élteren, dort beheimateten Tradition entstand, wire um so wahrscheinlicher,
wenn S. Morenz mit der Vermutung im Recht ist, dass die Perseus-Andromeda-
Geschichte ihrerseits auf griechischer Rezeption eines orientalischen Stoffes beruht, und
zwar eines Meereskampfmythos, vgl. dazu Morenz, Die orientalische Herkunft der Per-
seus-Andromeda-Sage, in: Religion und Geschichte des alten Agypten, Koln/Wien 1975,
441-447. Es liesse sich dann denken, dass in Jaffa ein solcher Meereskampfmythos behei-



232 Meik Gerhards

Jona-Verfasser aber auch von der (noch) nicht griechisch gedeuteten Traditi-
on von Jaffa abhéngig und auch élter als Lykophron sein.

Es ist aber noch viel grundsitzlicher zu fragen, inwiefern iiberhaupt eine
motivliche Nédhe zwischen der Verschlingungsszene des Jonabuches und
Kampfgeschichten wie der Perseus-Sage besteht. Jona kdmpft ja nicht gegen
den grossen Fisch. Der Fisch ist kein feindliches Wesen, sondern rettet Jona,
und dieser verhilt sich sowohl bei der Verschlingung wie beim Ausspeien vol-
lig passiv. Er befreit sich nicht selbst, indem er das Tier totet wie Perseus oder
auch Herakles in der Hesione-Geschichte. R. Lux hat die Passivitit Jonas re-
lativiert, indem er den Psalm als Mittel der Befreiung auffasst: «Was die Hel-
den in der griechischen Antike mit Hilfe eines scharfen Schwertes oder einer
Zaubersalbe bewirken, das bewirkt in der Jonaerzihlung das Gebet»™. Die-
ser sehr schone Gedanke nimmt aber den Psalm inhaltlich nicht ernst, bei
dem es sich doch um ein Danklied handelt, das auf die Not zuriickblickt.’' Lux
geht im Ubrigen von einer falschen motivgeschichtlichen Voraussetzung aus,
wenn er sagt: «Uberall, wo uns das Verschlingungsmotiv begegnet, weist es
die Struktur auf, da3 der Verschluckte durch eigene Aktivitit sich wieder aus
dem Inneren des Ungeheuers befreit»*>. Wir werden noch auf Beispiele zu
sprechen kommen, bei denen gerade das nicht der Fall ist. Freilich stammen
sie aus Indien und liegen somit auf den ersten Blick recht fern; doch ist dieser
Eindruck irrefiihrend.

An Jonas volliger Passivitidt beim Verschlungen- und Ausgespienwerden
ist nicht zu ritteln. Freilich konnte darin eine bewusste Umgestaltung einer
Kampfgeschichte durch den Verfasser liegen, doch ist der Zusammenhang zu
beriicksichtigen: Jona wird ja verschlungen, weil er bei einem Seesturm als
Schuldiger ins Meer geworfen wurde. Es geht also, und zwar schon von 1,4 an,
um Seenot und Rettung. Die engsten Parallelen zur Verschlingungsepisode
des Jonabuches, von denen aus eine Beeinflussung am wahrscheinlichsten ist,
sind also nicht unter Kampf-, sondern unter Seeabenteuergeschichten zu er-
warten, in denen eine Verschlingung durch ein grosses Meertier vorkommt.

Geschichten dieser Art mogen wohl in Jaffa kursiert sein, doch sind dafiir
keine Beispiele erhalten. Dasselbe gilt fiir den phonizischen Bereich.”® Es
lasst sich also aufgrund der Beleglage nicht unmittelbar ermessen, ob das

matet war, und dass die Griechen die Ahnlichkeit mit ihrer eigenen Sage erkannten und
somit beide Geschichten identifizierten.

50 Lux, Jona, 182; vgl. auch a.a.O. 167; 181.

! Zu Lux’ Interpretation des Psalms vgl. Anm. 30.

2 Lux, Jona, 181f.

33 Vgl. O. Loretz, Herkunft und Sinn der Jona-Erzihlung, BZ NF 5 (1961) 18-29, der
auf Grund sprachlicher Beobachtungen (a.a.O. 19-24) glaubt, dass die Seegeschichte des
Jonabuches auf nordisraelitisch-phénizischen Uberlieferungen beruht. Dies bleibt aller-
dings ein Postulat, solange aus diesem Raum keine Quellen mit vergleichbaren Inhalten
benannt werden.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 233

Jonabuch hinsichtlich der Verschlingung von Stoffen aus dem paléstinisch-
phonizischen Raum beeinflusst ist. Dieser Mangel wird aber dadurch gemil-
dert, dass Seeabenteuergeschichten mit Verschlingungserlebnissen, wenn sie
denn im Ostlichen Mittelmeerraum geldufig waren, auch in der griechischen
Literatur zu erwarten sind. Kontakte zwischen der Levante und Griechenland
gab es ja genug. Wie ist es also dort mit entsprechenden Geschichten bestellt?
Ein sehr spites Zeugnis bietet der ca. 485-490 entstandene Dialog «Theo-
phrast» des christlichen Philosophen Aeneas von Gaza™, in dem es heisst:

«So singt man auch von Herakles: als ihm das Schiff gebrochen war, auf dem er fuhr,
sei er von einem grossen Seetier (Vo knirtovg) ergriffen und in sein Inneres gelangend ge-
rettet worden»™,

Diese Geschichte ist sonst nirgends bezeugt, doch ist die Berufung auf vor-
liegende Tradition ernstzunehmen, zumal Aeneas im Titel des Dialoges als
codiomg, d. h. als Rhetoriklehrer, bezeichnet wird.>® Er war also literarisch
gebildet. Welcher Art man sich das Seetier vorstellte, das Herakles ver-
schlang, lisst sich nicht sagen: xfito¢ kann fiir natiirliche grosse Meertiere®’
wie auch fiir sagenhafte oder mythische Ungeheuer™ stehen.

Mehr als drei Jahrhunderte idlter als der «Theophrast» ist der Bericht iiber
ein Verschlingungserlebnis, den wir in den «Wahren Geschichten» (aAn6m
duynuota) des Lukian von Samosata (ca. 120-nach 180)™ finden. Der Erzéih-
ler berichtet iiber eine Seereise mit fiinfzig Gefidhrten in den Atlantischen
Ozean. Dabei sehen sie eines Tages eine Menge unterschiedlicher Wesen und
grosser Seetiere (Onpia kot kntn ToAda pev kol ¢Ala) in Richtung Sonnenauf-
gang. Eines davon, das grosste, kommt auf sie zu und verschlingt die Reise-
gruppe samt dem Schiff. Im Magen des Tieres befindet sich eine eigene Wellt,
von Wasser umspiiltes, bewaldetes, zum Teil auch kultiviertes Land. Wie sich
spater herausstellt, wohnen dort verschiedene Volkerschaften von Fabelwe-
sen, die jede auf ihre Art Merkmale von Menschen und von Wassertieren tra-
gen. Der Erzihler und seine Leute treffen aber auch auf zwei Ménner, Uber-
lebende eines in den Ozean verschlagenen und ebenfalls verschlungenen

* Vgl. Ainéas de Gaza (A. Segonds), DPA 1, Paris 1989, 82-87; zur Datierung des -
«Theophrast» a.a.0. 83.

% Eigene Ubersetzung nach: Enea di Gaza, Teofrasto, hg. v. M.E. Colonna, Neapel (o.
J.), 33.

% Vgl. Ainéas de Gaza (A. Segonds), DPA 1, 83; 84.

%7 So bei Aristoteles, Tierkunde I 6 [490b,9]; III 20 [521b, 23f.], wo es eine Gattung
bezeichnet, zu der der Delphin (8gA¢ic), die Robbe (¢odxn) und der Wal (¢drarva) geho-
ren.
% So in den in Anm. 36 und Anm. 40 genannten griechischsprachigen Quellen zur
Hesione- und zur Andromeda-Sage fiir das jeweilige Ungeheuer; ebenso Hom., Il. XX,
147.

% Zu ihm vgl. A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, Bern/Miinchen *1971,
937-941.



234 Meik Gerhards

Handelsschiffes, die sich im Inneren des Tieres eingerichtet haben. Die Fabel-
wesen machen ihnen das Leben schwer, werden deshalb vom Erzéhler und
seinen Leuten bekdmpft und vernichtend geschlagen. Danach leben die Rei-
senden noch iiber ein Jahr in dem Tier. Dann ziinden sie den Wald an, und als
das Tier durch das Feuer krank geworden ist, stecken sie ihm Balken zwi-
schen die Kiefer und gelangen ins Freie.

Lukian verhehlt nicht die Absicht, den Leser dadurch zu erfreuen, dass
«von den erwidhnten Dingen jedes nicht ohne Verspottung anspielt auf einige
der alten Dichter und Schriftsteller und Philosophen, die viele monstrose und
fabelhafte Dinge niedergeschrieben haben» (I 2). Leider ist vieles von dem,
was er parodierte, verloren, so dass sich nicht mehr alle seine Aussagen um-
fassend ausschopfen lassen.”” Nimmt man aber ernst, dass in den «Wahren
Geschichten» alles auf Ausserungen ilterer Autoren anspielt, ldsst sich ge-
wiss auch fiir die Verschlingungsszene annehmen, dass sie nicht frei erdacht
ist. Fiir viele ihrer Inhalte sind Vorlagen aus der antiken Literatur namhaft
gemacht worden.”" Die Verschlingung als solche hat P. v. Mollendorff als
summarische Anspielung auf eine folkloristische Tradition erklirt, die von
grossen Seetieren der Meere Indiens und Arabiens erzihlte. Lukian selbst
habe diese Abhingigkeit angedeutet, indem er die Menge, aus der sich der
Verschlinger 16st, gerade «gegen Sonnenaufgang» auftauchen liess, also im
Osten, der Richtung Indiens und Arabiens.”” Bei der Erwihnung der Menge
hat zweifellos die Vorstellung einer Walschule Pate gestanden, so dass sich
das xfirog Lukians als ein ins Phantastische gesteigerter Wal verstehen lésst.

Das Verschlingungsmotiv ist dariiber hinaus bei einem etwas édlteren Au-
tor nachzuweisen, Dionysios dem Periegeten, der in der Zeit Hadrians (117-
138) eine «Fiihrung durch die bewohnte Welt» (otkouvuévng tepuynoig) dich-
tete®. Darin heisst es im Rahmen einer Beschreibung der Inseln des Okeanos
{iber Taprobane, also Ceylon® (VV. 592-605):

Sogleich nach dem grossen Koliadischen (Land) kannst du zu einer Insel gelangen, (592)
Taprobane, der Mutter der aus Asien stammenden Elefanten.

()

Sie ist aber sehr ausgedehnt an Grosse. Ringsherum auf allen Seiten (596)

% So auch A. Stengel, De Luciani veris historiis [Diss. phil. Rostock 1911], Berlin
1911, 8.

" Vgl. Stengel, De Luciani veris historiis, 40ff.; P. v. Mollendorff, Auf der Suche nach
der verlogenen Wahrheit (Classica Monacensia 21), Tiibingen 2000, 206ff.

2 Mollendorff, Auf der Suche, 235. Mollendorff geht allerdings auch davon aus, dass
sich Lukian durch die Verschlingung mit mythischen Reisenden (Herakles, Alexander,
Jason) in motivische Beziehung setzen will, vgl. a.a.O. 237f.

63 Zur Datierung vgl. Dionysios von Alexandria, Das Lied von der Welt. Zweispra-
chige Ausgabe von K. Brodersen, Hildesheim u. a. 1994, 9-11.

% Zu diesem Namen vgl. St. Faller, Taprobane im Wandel der Zeit (Geographica
historica 14), Stuttgart 2000, 15-17.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 235

halten sich grosse Seetiere (xknten) in Haufen auf, das Vieh des Arabischen («Ery-
thriischen») Meeres,

schroff aufsteigenden Bergen gleichend; iiber der Hohe

des Riickens wogt die riesenlange Schiffswalze des Riickgrats.

Der Ubelgesinnten Kinder wahrlich, wenn sie sich iiber das Meer hin tummeln, (600)

Mogen umherirrend jenen begegnen; denn es ist kein Entweichen

aus den verderblichen Miulern; denn ein grosser Schlund findet sich da.

Hiufig mogen auch ein Schiff mit den Ménnern des Schiffes selbst

jene Ungeheuer verschlingen, denn den Frevlern

hat zu Meer und Land unendlich viele Ubel festgesetzt ein Gott (Saipwv)».% (605)

Was die Seetiere angeht, so liegt der Erwdhnung der Haufen wie bei Lu-
kian die Vorstellung von Walschulen zugrunde. Eine Seeabenteuergeschichte
haben wir hier freilich nicht, sondern einen Abschnitt aus einem geographi-
schen Lehrgedicht. Es ist aber der Zweck des Werkes bzw. antiker geographi-
scher Bildung tberhaupt zu berticksichtigen. Die Geographie war damals
noch «dem Hauptziel des Unterrichts, der literarischen Bildung, untergeord-
net»*. Dionysios legt seine Erdbeschreibung «dem antiken, nicht nur an geo-
graphischen Realitdten, sondern besonders an der Lokalisierung von Mythos
und Geschichte interessierten Publikum»® vor. So ist wohl davon auszuge-
hen, dass die Schilderung der grossen Tiere in den Gewissern um Ceylon auf
bekannte Erzdhlungen zuriickgreift. Nach den VV. 600ff. zu schliessen, wird
es sich um Seeabenteuergeschichten gehandelt haben, in denen die Verschlin-
gung von Menschen bzw. ganzen Schiffen vorkam.”® Deren Schauplatz wird
der Indische Ozean gewesen sein, wo wohl auch ihr iiberlieferungsgeschicht-
licher Ursprung lag.

Die bisher erwédhnten griechischen Zeugnisse fiir das Verschlingungsmo-
tivim Zusammenhang mit Seeabenteuern stammen frithestens aus dem 2. Jh.
n. Chr. und sind also mehr als drei Jahrhunderte jiinger als das Jonabuch, fiir
dessen Datierung die Erwidhnung der zwolf Propheten in Sir 49,10 die Zeit
um 190 v. Chr. als sicheren terminus post quem non festlegt®. Da sich Uber-

5 Eigene Ubersetzung nach dem griechischen Text in: Dionysios v. Alexandria, Das
Lied v. d. Welt. Zum Versténdnis: (597) zur Identifizierung des Erythridischen Meeres mit
dem Arabischen vgl. den Kommentar von Brodersen a.a.O. 124 zu V. 38; (599) mit der
Schiffswalze (0 Akdc) werden Schiffe aus dem Wasser gehoben, vgl dazu Thukydides I1T 15.

% So Brodersen in: Dionysios v. Alexandria, Das Lied v. d. Welt, 12.

67 Brodersen, in: Dionysios v. Alexandria, Das Lied v. d. Welt, 19.

6% Faller, Taprobane, 166 sicht in der Darstellung des Dionysios eine Ausarbeitung
von Mitteilungen iiber grosse Tiere auf und um Ceylon herum, wie sie sich etwa bei Onesi-
kritos (Strabo XV 1,15) oder Alexander v. Ephesos (bei Stephanos v. Byzanz) finden, vgl.
zu diesen a.a.0. 30; 164. Diese Mitteilungen enthalten jedoch das Verschlingungsmotiv
nicht.

% Dieser terminus ergibt sich aus der Datierung der literarischen Wirksamkeit Ben
Siras, vgl. dazu G. Sauer, Jesus Sirach/Ben Sira (ATD Apokryphen 1), Gottingen 2000,
40f.; 338f.



236 Meik Gerhards

legungen, ob das Jonabuch eventuell Lukian als Vorlage diente™, kaum be-

wihrt haben’', ist kein direkter Zusammenhang zwischen der biblischen Ge-
schichte und den griechischen Zeugnissen nachzuweisen. Beide sind aber auf
Grund ihrer relativen Ndhe wohl dennoch demselben Traditionsstrom zuzu-
weisen. Liasst dieser sich im griechischen Bereich weiter zuriickverfolgen als
bisher gesehen? Immerhin setzen Dionysios und Lukian Seeabenteuerge-
schichten bereits voraus, die sie als Stoffgrundlage des Lehrgedichtes bzw. der
Satire aufnehmen. Das Alter dieser Geschichten lésst sich aber nicht ohne
weiteres feststellen. Vor dem 2. Jh. diinnt die Beleglage aus. O. Weinreichs
Rekonstruktion, nach der Antiphanes von Berge, ein Autor des 4. Jh. v.
Chr.”, ein Verschlingungsabenteuer erzihlte, scheint mir zu briichig, um
plausibel zu sein.” Gehen wir bis an den Beginn der griechischen Literatur
zuriick, so stossen wir auf die menschenverschlingenden Ungeheuer der
Odyssee, die Sirenen, Skylla und Charybdis™.

Bei ihnen ist jedoch ein Unterschied zu den bei Dionysios und Lukian er-
wihnten grossen Seetieren zu beachten: Sie bewegen sich nicht frei im Meer,
sondern halten sich an einer bestimmten Stelle auf. Die Sirenen sitzen auf ei-
ner Wiese neben den Leichenbergen ihrer Opfer”, Skylla in der Hohle eines
Felsens, den sie nicht verlédsst, zumal auch ihre zwolf Fiisse unentwickelt
sind’®, Charybdis lauert auf einem anderen, nur einen Pfeilschuss entfernt lie-
genden Felsen’’. Die stabilitas loci der Ungeheuer ist von Bedeutung im Blick
auf den Realienhintergrund des Erzihlens. Dieser scheint nimlich im Vor-
handensein von Meeresregionen zu liegen, die fiir die antike Seefahrt nur un-
ter Lebensgefahr zu passieren waren und in diesem Sinne Seeleute verschlan-

0 So etwa Graf Baudissin, Einleitung, 596.

i Vgl. dazu Schmidt, Jona, 63; Mollendorff, Auf d. Suche nach d. verlogenen Wahr-
heit, 234 Anm. 3.

2 Zur zeitlichen Einordnung des Antiphanes v. Berge vgl. Weinreich, Antiphanes und
Miinchhausen, 10-15.

3 Vgl. Weinreich, Antiphanes und Miinchhausen, 15-23. Weinreichs Konstruktion
tragt m. E. an zwei Stellen nicht: Seine Argumente dafiir, dass in Alexis’ Hesione-Komo-
die der Kampf des Herakles mit dem Verschlingungsmotiv verbunden war (a.a.O. 17ff.),
scheinen nicht ausreichend; sein Postulat einer sachlich unmittelbaren Vergleichbarkeit
dessen, was bei Alexis als «Bergdischer Unsinn» bezeichnet wird, mit einer Szene aus dem
Roman des Antiphanes (a.a.0O. 22) scheint unbegriindet. Gerade wenn das Ethnikon des
Antiphanes «zum Gattungsnamen fiir einen Aufschneider» geworden war (Weinreich
a.a.0. 18), wire die Bezeichnung als «Bergiischer Unsinn» auch ohne solche Uberein-
stimmung verstidndlich. Zustimmung zu Weinreich dagegen bei Opgen-Rhein, Jonapsalm,
199.

™ Vgl. Homer, Od. XII 39-54 und 165-200 (Sirenen); 73-110; 234-259 und 426-446
(Skylla und Charybdis).

5 0d. XII 44-46.

6 Od. XII 85ff., nach V. 89 hat Skylla zwolf Fiisse, die aber dwpot- unzeitig, unreif o. 4.
sind.

70d. XTI 101ff.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 237

gen. Solche Meeresregionen sind wohl in den Ungeheuern personifiziert, von
denen Skylla und Charybdis bei spédteren Autoren ausdriicklich mit bestimm-
ten Ortlichkeiten identifiziert werden.”™

Grosse, frei im Meer schwimmende Tiere wie die bei Dionysios und Luki-
an erwiahnten xntn, lassen sich aber nicht als Personifikationen von Meeres-
regionen verstehen. Sollte hier ein Realienhintergrund vorhanden sein, muss
er in der Existenz gewaltiger Meertiere bestehen, denen man die Verschlin-
gung unversehrter Menschen sowie wohl einige Ubertreibung in Rechnung
stellend ganzer Schiffe und ihrer Besatzung zutrauen konnte. Fragen wir, wo
ein solcher Realienhintergrund vorhanden war, lenken die genannten Quel-
len unseren Blick vom Mittelmeer weg in den Bereich des Indischen Ozeans.
Die grossen Meertiere bei Dionysios dem Periegeten stammen ja aus dem
Arabischen Meer und sind in den Gewiéssern um Ceylon anzutreffen, und wir
hatten vermutet, dass im Hintergrund seiner Schilderungen Seeabenteuerge-
schichten aus dem Indischen Ozean stehen. Auch hatten wir Mollendorffs
These erwihnt, nach der Lukian mit der Verschlingung auf eine in diese Ge-
gend weisende folkloristische Tradition anspielt. Sowohl bei Dionysios als
auch bei Lukian hatten wir festgestellt, dass ihren xnm, die ja jeweils in einer
Herde auftreten, die Vorstellung von Walen zugrundeliegt. Es deutet sich
also ein Traditionsstrom an, dessen Realienhintergrund die Haufigkeit von
Walen im Indischen Ozean und seinen Randmeeren bildet, die vor der An-
wendung moderner Walfangmethoden noch grosser gewesen sein muss als
heute.”

Fiir die Motivgeschichte ist nun die Frage wichtig, ab wann Mitteilungen
tiber Wale aus dem Indischen Ozean in die griechische Welt gelangten. Dabei
fallt der Bericht des Nearchos von Kreta, des Admirals Alexanders d. Gr.,
tiber die 325/324 unternommene Schiffsexpedition von der Indusmiindung
zum Persischen Golf ins Auge, der in der «Indischen Geschichte» Arrians re-
feriert ist.*” Darin heisst es:

«Grosse Seetiere (kntea) leben im dusseren Meer, und viel grossere Fische als hier im
inneren. Und Nearchos sagt, als sie von Kyiza aus die Kiiste entlangfuhren, sei gegen Mor-

™ Thukydides identifiziert die Strasse von Messina mit der Charybdis (vgl. Thuk. IV
24.,5), da sich die gezeitenbedingten Stromungswechsel dieser Meerenge mit der Vorstel-
lung des Meerwasser einsaugenden und wieder ausspeienden Ungeheuers (vgl. Hom., Od.
XII 104-107; 235-243; 430-438) verbinden lassen. In Ovids Metamorphosen finden wir die
dtiologische Mitteilung, dass die Skylla am Ort ihres stindigen Aufenthaltes bei Region
(Reggio di Calabria) in eine Klippe verwandelt wurde, die fiir die Schifffahrt noch immer
eine Gefahr bedeute (vgl. Metam. XIV 1-74, v. a. 70-74).

" Vgl. dazu K. Karttunen, India and the Hellenistic world (Studia Orientalia 83), Hel-
sinki 1997, 215.

8 Zu Nearchos vgl. Lendle, Einf. i. d. griech. Geschichtsschreibung, 164-167. Der
Bericht ist iibersetzt in: O. Seel, Antike Entdeckerfahrten (Lebendige Antike), Ziirich
1961, 11-36.



238 Meik Gerhards

gen zu sehen gewesen, wie Wasser aus dem Meer nach oben geblasen wurde, ganz so wie
von Sturmwinden mit Kraft hinaufgetragen. Erschrocken hitten sie die Lotsen des Schiffes
gefragt, was das sei und wodurch es bewirkt werde. Die aber hitten geantwortet, da seien
grosse Seetiere, die durch das Meer dahinschwimmen und das Wasser nach oben blasen.
Den erschreckten Seeleuten seien die Ruder aus den Hénden gefallen; er selbst sei aber
herangefahren, habe ihnen beigestanden und sie ermutigt, und allen, an denen er vorbei-
fuhr, habe er befohlen, die Schiffe in einer Reihe wie zur Seeschlacht aufzustellen sowie mit
dem Schlagen der Ruder das Schlachtgeschrei zu erheben und eine starke Ruderbewegung
mit viel Getose zu machen. So hitten sie wieder Mut gefasst und seien gemeinsam auf ein
Signal hin gefahren. Wo sie sich aber schon den Tieren néherten, da hitten sie, wieviel ihre
Kehlen auch aushalten konnten, ein Schlachtgeschrei erhoben, die Trompeten hitten Si-
gnale gegeben, und das Getdse der Ruderbewegung hiitten sie bis zum Aussersten durch-
gehalten. So wiren die Seetiere, die sich schon vor dem Bug der Schiffe sehen liessen, er-
schreckt in die Tiefe getaucht und nicht lange danach hinter dem Heck der Schiffe wieder
aufgetaucht und emporgeragt und hitten wiederum gewaltig aus dem Wasser geblasen.

Daraufhin habe sich ein Beifall der Seeleute wegen der unvermuteten Rettung erhoben
und ein Lob auf Nearchos wegen des Wagemutes und der Weisheit.»"

Das geschilderte Ereignis hat im griechisch-romischen Bereich eine gewis-
se Popularitit erreicht, was sich daran ablesen ldsst, dass abgesehen von dem
Referat bei Arrian auch noch andere Autoren darauf eingehen.* Die Popu-
laritdt ergab sich wohl daraus, dass den Griechen bzw. einem Volk des Mit-
telmeerraums iiberhaupt, dieses Phiinomen zum ersten Mal begegnete. Die
Existenz von Walen als solche hitte den Griechen nicht neu sein diirfen, denn
auch der 322 v. Chr., also nur sehr kurz nach dem beschriebenen Ereignis ver-
storbene Aristoteles berichtet in seinen zoologischen Schriften iiber sie. Er
weiss, dass sie Lebendgebiirende® und Lungenatmer® sind, sagt aber nichts
von ihrer gewaltigen Grosse oder tiber Walschulen. So war es offenbar die
Grosse der Tiere, die sich u. a. in den schon von ferne sichtbaren riesigen Fon-
tinen dussert, und wohl auch ihre Menge, die die Griechen beeindruckte.*
Im Gefolge der Erzéhlungen des Nearchos und anderer Teilnehmer der Ex-
pedition® bildete sich die bei Plinius d. A. bezeugte Ansicht heraus, dass im

81 Arrian, Indike XXX 1-7; eigene Ubersetzung nach: Flavii Arriani quae exstant
omnia, ed. A.G. Roos, vol. II: scripta minora et fragmenta, editio stereotypa correctior,
addenda et corrigenda adiecit G. Wirth, Bibliotheca Teubneriana, Leipzig 1968. Zu Loka-
lisierung und Realienhintergrund vgl. den Kommentar in: Arrian, Der Alexanderzug.
Indische Geschichte, Griech/Dt., hg. und ibers. von G. Wirth und O. von Hiniiber
(Samml. Tusculum), Miinchen/Ziirich 1985, 1134. Kyiza, der einzige in der zitierten Schil-
derung erwiihnte Ort ist offenbar was seine Identifikation angeht unsicher vgl. a.a.O. 1149.

8 Vgl. Karttunen, India and the Hellenistic world, 214 m. Anm. 530.

8 Vgl. Tierkunde I1I 20 [521b,21ff.]; Uber die Zeugung der Tiere 19 [718b,28ff.].

8 Vgl. Tierkunde IV 10 [537a,31-537b,3]; Uber die Teile der Tiere IV 13 [697a,15ff.].

5 Im Mittelmeer kommen zwar auch Wale vor, wenn aber Plinius d. A. schreibt «Die
Wale dringen auch in unsere Meere vor» (Nat. hist. IX VI, 12), zeigt das, wie wenig es
iiblich war, im Mittelmeer grossen Walen zu begegnen, geschweige denn einer Walschule.

% Nach Aelian, De natura animalium XVII 6 haben auch Onesikritos und Orthagoras
von Walen nahe der Kiiste Gedrosiens und ihren Wasserfonténen berichtet. Beide waren



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 239

Indischen Ozean die grossten Tiere {iberhaupt lebten®’. In denselben Traditi-
onsstrom gehoren die Mitteilungen Dionysios’ des Periegeten iiber die xntea
in den Gewissern um Ceylon und wohl auch die Erzidhlungen, auf die Lukian
mutmasslich zuriickgreift. Es stellt sich nun aber die Frage, ab wann das Ver-
schlingungsmotiv, das wir erst bei Dionysios greifen konnen, in diesen Tradi-
tionsstrom einging. Es konnte erst im Mittelmeerraum auf die grossen Tiere
iibertragen worden sein. Andererseits sagt Nearchos aber ausdriicklich, dass
die Griechen sich von den einheimischen Lotsen tiber die Wale unterrichten
liessen, und Onesikritos, ein anderer Teilnehmer der Expedition™, berichtet
iber merkwiirdige amphibische Seetiere um Ceylon herum, die vielleicht auf
— missverstandene — Erzdhlungen von Indern zuriickgehen™. Die Griechen
haben also auf indische Quellen zuriickgegriffen, und so modgen sie auch von
Indern gehort haben, dass die Wale u. U. Menschen und sogar ganze Schiffe
verschlingen. Dies gewinnt dadurch an Wahrscheinlichkeit, dass auch indi-
sche Zeugnisse fiir das Verschlingungsmotiv im Zusammenhang mit frei im
Meer schwimmenden Tieren vorliegen, auf die wir nun einen Blick werfen
wollen.

Das wohl élteste dieser Zeugnisse ist freilich abweichend von den griechi-
schen Parallelen oder vom Jonabuch kein Seeabenteuer. Es handelt sich um
die Kindheitsgeschichte des Pradyumna, des Sohnes des Krsna® und der Ruk-
mini, wie sie u. a. im Visnu-Purdna belegt ist. Der Dimon («Asura»’') Samba-
ra, der voraussah, dass Pradyumna ihn toten werde, stiehlt das erst sechs Tage
alte Kind:

«Taking away the boy, Sambara cast him into the ocean, swarming with monsters, into
a whirlpool of roaring waves, the haunt of the huge creatures of the deep. A large fish swal-
lowed the child, but he died not, and was born anew from its belly: for that fish, with others,
was caught by the fishermen, and delivered by them to the great Asura Sambara. His wife
Mayadevi, the mistress of his household, superintended the operations of the cooks, and
saw, when the fish was cut open, a beautiful child, looking like a new shoot of the blighted
tree of love».”

Teilnehmer der Expedition; vgl. zu Onesikritos Lendle, Einf. i. d. griech. Geschichtsschrei-
bung, 162-164, zu Orthagoras Orthagoras [2] (K. Karttunen), Der Neue Pauly 9, Stuttgart/
Weimar 2000, 71.

% Vgl. Plinius, Nat. hist. IX III, 4. Das gilt offenbar trotz der ebenfalls bekannten
Wale (physeter — Pottwal) des Atlantischen Ozeans (Gallicus Oceanus), von denen in IX
1V, 8 die Rede ist.

8 Zu Onesikritos vgl. Anm. 86.

8 Vgl. dazu Faller, Taprobane, 30.

% Zur Aussprache von Sanskrit-Wértern vgl. K. Mylius, Geschichte der altindischen
Literatur, Bern u. a. 1988, 428.

' Zu diesem Begriff vgl. J. Dowson, A Classical Dictionary of Hindu Mythology and
Religion etc. Popular Edition, London 1914, 27f.

% The Vishriu Purana, transl. from the original Sanskrit by H.H. Wilson, London
1840, 575.



240 Meik Gerhards

Der Sdnger (rsi) Narada erkldrt Mayadevi die Herkunft des Jungen und
tréagt ihr auf, «this jewel of mankind» grosszuziehen. Der Fortgang der Ge-
schichte kann uns hier nicht beschiéftigen. Ihr Alter ldsst sich kaum bestim-
men. Das Vsnu-Purana scheint zu den idltesten Vertretern der erhaltenen
Purana-Literatur zu gehoren. K. Mylius hilt eine Datierung in das 5. Jh. n.
Chr. fiir moglich.” Wie aber der Name «alte (Erzihlung)» * andeutet, haben
die Puranas eine lange Vorgeschichte, so dass in ihnen neben jiingeren Stoffen
Traditionen verarbeitet sind, die Jahrhunderte idlter sind als die vorliegende
Fassung.” Bei der Pradyumna-Geschichte stellt sich allerdings die Frage, ob
sie seit jeher das Verschlingungsmotiv enthielt. [hre m. W. dlteste literarische
Fassung, die des Harivam$a®, enthilt es ndmlich nicht”’, wiihrend jiingere
Quellen, das Brahma-Purana”™ und das Bhagavata-Purana”, wie das Visnu-Pura-
na Meerwurf und Verschlingung erzédhlen.

Mehrere Verschlingungsgeschichten finden sich im Kathasaritsagara, dem
«Ozean der Erzihlungsstrome», des kaschmirischen Dichters Somadeva.'®
Da ist zunichst im 25. Kapitel die Geschichte des Brahmanen Saktideva. Er ist
auf der Suche nach der Goldenen Stadt, weil er die Prinzessin Kanakarekha
heiraten will, die die Bedingung gestellt hat, ihr kiinftiger Mann miisse diese
Stadt gesehen haben. Das Seeabenteuer ereignet sich, als er zu Schiff zur Insel
Utsthala tibersetzen will, um den dortigen Fischer-Konig Satyavrata nach der
Lage der Stadt zu befragen. Das Schiff gerit in ein Unwetter und bricht aus-
einander. Das weitere Schicksal Saktidevas ist nun folgendes:

«Den ins Meer gefallenen Saktideva aber verschluckte ein groBer Fisch mit seinem auf-
gesperrten groBen Maul und Rachen, ohne dabei auch nur ein Glied seines Leibes zu ver-
letzen. Der Fisch schwamm frei im offenen Meer umher und geriet durch des Schicksals Fii-
gung in die Kiistengewisser der Insel Utsthala. Dort wurde er von Fischern, die in des Ko-
nigs Satyavrata Diensten standen, nach gottlichem Willen gefangen. Die Minner zogen

% Vgl. Mylius, Geschichte d. altind. Literatur, 138.

” Vgl. Mylius, Geschichte d. altind. Literatur, 134,

% Vpl. dazu auch M. Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur, 3 Bde., Leipzig
1908-1920, Bd.1, 440ff., v. a. 445.

% Der Harivamsa ist ein wohl urspriinglich selbststéindiges Purana, das dem Mahab-
harata als Anhang beigefiigt wurde. Da dies nach Winternitz, Geschichte d. ind. Litteratur,
Bd. 1, 395, bereits im 5. Jh. n. Chr. der Fall war, muss er als selbststindiges Werk also élter
sein.

7 Der Damon entfiihrt hier das Kind und bringt es selbst direkt in sein Haus, vgl. die
franzésische Ubersetzung in: Harivansa ou histoire de la famille de Hari, trad. sur I’origi-
nal sanscrit par M. A. Langlois, 2 Bde., Paris/London 1834/35, Bd. 2, 160.

% Vgl. dazu Brahmapurana. Summary of contents, with Index of Names and Motifs by
R. S6hnen and P. Schreiner (Purana Research Project 2), Wiesbaden 1989, 308f.

% Vgl. The Srimad-Bhagabatam of Krishna-Dvaipayana Vyasa, translated into Eng-
lish from the original Sanskrit text by J.M. Sanyal, 5 Bde., Kalkutta 0. ].. Bd. 4, 234-238.

190 Ich entnehme das Material aus: The Ocean of Story being C.H. Tawney’s transla-
tion of Somadeva’s Katha Sarit Sagara now edited with introduction etc. by N.M. Penzer, 10
Bde., London 1924-1928, Bd. 2, 193 Anm.1.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 241

den Fisch ans Land und schleppten ihn aus Stolz iiber ihren Fang vor den Konig, denn das
Tier war von aullerordentlicher Gréf3e. Konig Satyavrata staunte iiber den riesigen Fisch
und lie3 ihn voller Neugier durch seine Diener aufschneiden. Aus dem Bauch des geoffne-
ten Tieres aber kam Saktideva zum Vorschein, der einen zweiten, diesmal recht wundersa-
men Aufenthalt in einem dunklen Leib durchlebt hatte»'"".

Im 123. Kapitel finden wir das Verschlingungsmotiv in der «Geschichte
von den beiden Prinzessinnen». Konig Gunasagara schickt seine Tochter
Gunavati auf Brautfahrt iiber das Meer:

«Doch durch des Geschickes Midchte wurde das Schiff mitsamt allen Menschen darauf
in der Nihe der Insel Suvarnadvipa von einem riesigen Raubfisch verschlungen. Die Stré-
mung des Meeres und des Schicksals Fiigung aber trieben den riesengroBlen Fisch auf die
Kiiste zu. Und das Ungeheuer strandete auf dem Eiland. Die Inselbewohner sahen den
wundersamen groBBen Fisch, liefen mit verschiedenartigen Waffen herbei, téteten ihn und
offneten seinen Bauch. Zu ihrem Erstaunen kam das groBe Schiff voller Menschen daraus
zum Vorschein».'"”

Dariiber hinaus finden sich im Kathasaritsagara zwei Erzidhlungen, die be-
richten, wie Menschen aus Riesenfischen gerettet werden, welche aus dem
Meer in einen Fluss hineingetrieben wurden.'®

Somadevas Werk entstand zwischen 1063 und 1081/82'* als Bearbeitung
der kaschmirischen Rezension eines élteren, heute verlorenen Werkes, der
Brhatkatha («grosse Erzidhlung») des Dichters Gunadhya. Deren Existenz ist
fiir das 6. Jh. n. Chr. bezeugt'”, ihre eigentliche Entstehung fillt aber mogli-
cherweise schon in das 2. oder 1. Jh.'. Bei Somadeva sind also wie in den
Puranas wesentlich éltere Stoffe verarbeitet. Das gilt zweifellos auch fiir Er-
zdhlungen, die nicht zur urspriinglichen Brhatkatha gehorten, wie etwa die
Saktideva-Geschichte, die Somadeva aber bereits in der kaschmirischen Re-
zension des Werkes vorfand.'”” Speziellere Fragen der Uberlieferungsge-
schichte einzelner Stoffe des Kathasaritsagara konnen aber nicht von uns und
nicht an dieser Stelle geklidrt werden.

1 Somadeva, Der Ozean der Erzihlungsstrome, iibers. von J. Mehlig, 2 Bde., Leip-
zig/Weimar 1991, Bd. 1, 3171.

102 Somadeva, Ozean der Erzihlungsstrome, Bd. 2, 725.

103 Es handelt sich um die Befreiung des Saonkhadatta im 74. Kapitel (vgl. Somadeva,
Ozean der Erzidhlungsstrome, Bd. 2, 160f.; 166f.) und die der Sumanas im 123. Kapitel (vgl.
a.a.0. 735).

%4 Vgl. Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur, Bd. 3, 53 m. Anm. 3; 319;
Mehlig, in: Somadeva, Ozean d. Erzihlungsstrome, Bd. 2, 771.

105" Vgl. Winternitz, Geschichte d. ind. Litteratur, Bd. 3, 312.

1 Vgl. dazu Mehlig in: Somadeva, Ozean d. Erzihlungsstrome, Bd. 2, 775; K. Mylius,
Geschichte d. altind. Literatur, 191.

17 Vgl. dazu F. Lacdte, Essai sur Gunadhya et la Brhatkatha, Paris 1908, 140; 144; 228.



242 Meik Gerhards

Zwei weitere indische Zeugnisse sind die Geschichte des Sdngers Bahud-
hana aus dem Epos Viracaritra'®®, das seiner Entstehungszeit nach dem Katha-
saritsagara nahestehen diirfte'”, sowie die Geschichte vom Prinzen Uttamaca-
ritra''’, die handschriftlich erst ab dem 16. Jh. bezeugt ist'!'!. Die beiden wer-
den ins Meer geworfen, weil die Besatzung bzw. der Besitzer des Schiffes, auf
dem sie fahren, ihre Frau an sich nehmen wollen. Beide ertrinken aber nicht,
sondern werden gerettet, indem ein grosser Fisch sie verschlingt.''?

Wir hatten gesehen, dass ab der Alexanderzeit Kunde von den Walen des
Indischen Ozeans in den Mittelmeerraum gelangte, und wir hatten es fir
plausibel gehalten, dass damit auch schon von Indern {ibernommene Mittei-
lungen dariiber verbunden waren, dass diese Tiere u. U. Menschen und ganze
Schiffe verschlingen. Wie verhalten sich nun die erwidhnten indischen Zeug-
nisse zu diesen Uberlegungen?

Zunichst ist festzuhalten, dass die vorliegenden Fassungen der indischen
Erzdhlungen erst spiter entstanden sind als die Belege aus dem Mittelmeer-
raum. Den m. W. iltesten indischen Beleg, die Pradyumna-Geschichte, fan-
den wir in einem Werk des 5. Jh. n. Chr. Darin liegt fiir die Annahme, dass
das Verschlingungsmotiv in der uns interessierenden Form aus Indien in den
Mittelmeerraum gelangt ist, eine gewisse Unsicherheit. Diese wird freilich
durch die starke Traditionsgebundenheit der indischen Literatur gemildert.
Besonders interessant ist in unserem Zusammenhang die Verschlingungssze-
ne aus der «Geschichte der beiden Prinzessinnen» im 123. Kapitel des Katha-
saritsagara, da sie wie Dionysios und Lukian von einem riesigen Meertier er-
zahlt, das ein Schiff angreift und zur Génze verschlingt. Aufgrund der Grosse
ist offenbar an einen Wal gedacht. Datfiir spricht auch, dass das Tier am Ufer
einer Insel strandet, was ja in Wirklichkeit bei Walen vorkommt, wie u. a.
Nearchos im Blick auf die Kiiste des am Indischen Ozean gelegenen Ichthy-
ophagenlandes berichtet'”®. Die Prinzessinnen-Geschichte zeigt also, dass
auch die Inder das Verschlingungsmotiv mit den Walen ihres Ozeans verban-
den. Da die Meerriesen schon lange die Phantasie der Inder beschéftigt haben
werden'!*, ist es recht plausibel, dass das auch schon lange vor unseren Quel-

1% FEine Inhaltsangabe dieses Epos findet sich in: H. Jacobi, Uber das Viracritram,
Indische Studien XIV (1876) 97-160 (99-143).

199" Vgl. Jacobi, Viracaritram, 145.

10 vgl. A. Weber, Uber das Uttamacaritrakathdnakam, die Geschichte vom Prinzen
Trefflichst, in: Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften
zu Berlin 1884 (Nr. XVII), 269-310.

11 Vgl. Weber, Uttamacaritrakathdnakam, 271.

12 Vgl. Jacobi, Viracaritram, 123f.; Weber, Uttamacaritrakathdnakam, 294f.

3 Vgl. dazu das Referat in: Arrian, Indike XXIX 16; XXX 8.

4 Das Vorkommen von sehr grossen Meertieren wird schon im sehr viel dlteren
Ramayana als charakteristisch fiir den westlichen Ozean erwihnt, vgl. die bei Karttunen,
India and the Hellenistic world, 215 Anm. 536 auf Sanskrit zitierte Stelle (Ram. 4,41,8), die



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 243

len geschah. In Indien fand sich viel eher als im Mittelmeerraum ein Realien-
hintergrund zur Ausbildung des Motivs, dass frei im Meer schwimmende Tie-
re Menschen verschlingen. Da sich das Motiv in dieser Form im Mittelmeer-
raum in keiner sicher vor die hellenistische Zeit zu datierenden Quelle nach-
weisen ldsst —das Jonabuch konnte &lter sein, sicher ist das jedoch nicht! — und
da Dionysios der Perieget die verschlingenden Tiere ausdriicklich im Indi-
schen Ozean ansiedelt, wiahrend Lukian dies vielleicht andeutet, wagen wir
die These, dass das Motiv ab der Alexanderzeit mit den Mitteilungen iiber
Wale aus Indien in den Mittelmeerraum gelangte, und wir nehmen einen
mehr oder weniger engen liberlieferungsgeschichtlichen Zusammenhang zwi-
schen den indischen und den mittelmeerischen Verschlingungserzdhlungen
des entsprechenden Typs an. Die Verschlingungsszene der «Geschichte der
beiden Prinzessinnen», die den Mitteilungen Dionysios’ und Lukians so nahe
steht, wire dann mit diesen iiberlieferungsgeschichtlich eng verwandt, wih-
rend andere indische Geschichten, die an deutlich kleinere Fische denken'",
den griechischen Autoren und ihren Vorlagen im Uberlieferungsstemma fer-
ner stdnden.

Unsere These eines iiberlieferungsgeschichtlichen Zusammenhangs zwi-
schen den indischen und den mittelmeerischen Verschlingungsgeschichten
wird durch weitere inhaltliche Ubereinstimmungen zwischen Texten aus bei-
den Gebieten gestiitzt. So fillt auf, dass nach dem Viracaritra die Verschlin-
gung Bahudhanas auf der Riickfahrt von Ceylon geschah, also im Umfeld ge-
nau der Insel, in deren Gewéssern auch nach Dionysios dem Periegeten men-
schenverschlingende Seetiere anzutreffen sind.

Was unser eigentliches Thema, das Jonabuch, betrifft, so fillt auf, dass die
Pradyumna-, die Saktideva-, die Bahudhana- und die Uttamacaritra-Ge-
schichte einerseits und das Jonabuch andererseits sich darin entsprechen, dass
die Verschlingung der Rettung des jeweiligen Helden dient.

Ubereinstimmung besteht auch darin, dass die Helden nicht zufillig ver-
schlungen werden, sondern aufgrund hoherer Verfiigung. In der Pradyumna-
Geschichte darf das Kind nicht durch den Meersturz sterben, weil schicksal-
haft bestimmt ist, dass es Sambara toten soll.''® In der Saktideva-Geschichte
heisst es, dass der Fisch den jungen Brahmanen aufgrund einer Schicksalsfii-

Herr Dr. J. Soni vom Indologischen Seminar in Marburg mir in gewohnter Freundlichkeit
iibersetzt hat.

15 Der Fisch, der Pradyumna verschlingt, wird erst von den Kéchen des Sambara in
der Kiiche zerlegt, Maul und Rachen desjenigen, der Saktideva verschlingt, miissen zwar
gross genug sein, um einen erwachsenen Mann unversehrt zu verschlingen, er ist aber
handlich genug, dass ihn die Fischer vor den Konig schleppen kénnen. Beide Male ist also
nicht an ein Wesen von der Grosse derer gedacht, dass es ein ganzes Schiff verschlingen
konnte.

16 Die Fiigung des Geschehens geht noch weiter: Dass Mayadevi und Pradyumna
zueinander finden, ist auch dadurch vorherbestimmt, dass die beiden Verkorperungen des



244 Meik Gerhards

gung in die Kistengewisser der Insel Utsthala brachte; demnach wird auch
die Verschlingung selbst schon Schicksalsfiigung gewesen sein. In der Ge-
schichte von den beiden Prinzessinnen heisst es ebenfalls, dass die Verschlin-
gung «durch des Geschickes Michte» bewirkt wurde, und auch das Stranden
des Wales an der Insel wird eine Schicksalsfiigung genannt. In allen diesen
Geschichten wirken die Meertiere als causa secunda einer hoheren Macht, ge-
nau wie im Jonabuch, das die Verschlingung ausdriicklich auf die Initiative
Jahwes zuriickfiihrt (2,1). Es sei daran erinnert, dass auch Dionysios der Pe-
rieget an eine Verschlingung aufgrund hoherer Verfiigung denkt, wenn er in
den grossen Meertieren «gottgewollte <Korrektives fiir das Bose»'!” sieht. Al-
lerdings fehlt dieser Akzent im Jonabuch wie in den meisten der genannten
indischen Erzidhlungen.''® Abgesehen davon, dass der grosse Fisch ausser in
der Prinzessinnen-Geschichte jeweils den Helden rettet, dient er auch als
Transportwerkzeug der Vorsehung, das die Verschlungenen jeweils an einen
Ort bringt, an den sie nach hoherer Verfiigung gelangen sollen. Pradyumna
kommt mit dem gefangenen Fisch in die Kiiche und das Haus Sambaras; Sak-
tideva kommt nicht nur auf die Insel Utsthala, sondern wird von den Fischern
direkt zum Konig gebracht, den er nach der Goldenen Stadt befragen will;
Bahudhana und Uttamacaritra kommen jeweils an einen Ort, wo sie ihre Gat-
tinnen wiedersehen — und Jona kommt an einen Ort, von wo aus er nun doch
nach Ninive aufbrechen kann. Der Verwendung des Fisches als Transport-
werkzeug der Vorsehung entspricht es in gewisser Weise, wenn in den ge-
nannten Erzéhlungen keiner der Verschlungenen sich selbst befreit. Gegen-
iber diesen Gemeinsamkeiten wiegt der Unterschied wohl wenig, dass in den
indischen Erzdhlungen anders als im Jonabuch der Fisch meistens von Men-
schen gefangen und die Verschlungenen immer von Menschenhand befreit
werden. Auch die Unterschiede betreffs des Grundes, aus dem der jeweilige
Held ins Meer gerit, heben die zentralen Gemeinsamkeiten nicht auf, zumal
auch die Art und Weise, auf die dies bei Jona geschieht, also die Auslosung
als Schuldiger, eine indische Parallele hat, ndmlich in der Erzéhlung {iber den
Kaufmann Mittavindaka (Jataka 439)'"°. Dieser fehlt allerdings das Verschlin-

Liebesgottes und seiner Gemabhlin sind, die durch diese Ereignisse wieder vereinigt wer-
den, vgl. dazu Vishnu Puréna, transl. by H.H. Wilson, 576f.

17" Faller, Taprobane, 166; vgl. Dionysios, Periegesis 604f.

"8 In der Uttamacaritra-Geschichte wird die Verschlingung nicht nur als Rettung,
sondern auch als Strafe gedeutet, vgl. Weber, Uttamacaritrakathdnakam, 303; 308.

19 Vgl. bereits E. Hardy, Jona c. 1 und und Jat. 439, ZDMG 50 (1896) 153. Zu den Jat-
takas vgl. neben den Literaturgeschichten Jataka (J. P. Laut), EAM 7, Berlin u. a. 1993, 500-
507. Dt. Ubers. der Mittavindaka-Parallele in: Jatakam, iibers. v. J. Dutoit, Bd. 4, Leipzig
1912, 3. Zu beachten ist freilich einerseits, dass das AT das Auslosen eines Schuldigen
auch in anderen Zusammenhingen kennt, vgl. Jos 7,16-18; I Sam 14,38-42, und anderer-
seits, dass die Vorstellung, ein schuldbeladener Passagier bringe ein Schiff in Seenot, auch
dem klassischen Altertum geldufig, also dem Mittelmeerraum nicht fremd war, vgl. dazu



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 245

gungsmotiv. Insgesamt sind die indischen Parallelen die engsten, die sich fiir
Jon 2 in der — hier etwas weiter als {iblich gefassten — Umwelt des AT finden.

Auf Grund unserer Beobachtungen und Uberlegungen ist es wohl berech-
tigt, in der Verschlingungsepisode des Jonabuches ein frithes Beispiel fiir die
Rezeption des aus Indien stammenden Verschlingungsmotivs zu sehen. Das
Buch miisste demnach der hellenistischen Zeit angehdren'®, und zwar eroff-
net sich ein Datierungsrahmen von ca. 320-190 v. Chr., bei dem sich der ter-
minus a quo aus dem Nearchos-Bericht sowie zeitgleichen Mitteilungen iiber
Alexanders Indienzug ergibt. Uber den terminus post quem non hatten wir
bereits gesprochen.'?!

Da wir anders als Opgen-Rhein die Jaffa’sche Perseus-Andromeda-Uber-
lieferung nicht als «konkrete Quelle» des Jonabuches akzeptieren konnten,
ist aus der Verschlingungsszene keine besondere Nihe des Buches zu Lyko-
phron abzuleiten und damit auch kein Indiz fiir seine Entstehung in Alexan-
dria. Jerusalem ist als Entstehungsort ebenso moglich. Zwar zeigt die Auf-
nahme des Verschlingungsmotivs eine gewisse Weltldufigkeit des Verfassers,
der iiber den Tellerrand angestammter israelitischer Traditionen hinaus-
schaut und Motive aus Weltreiseerzihlungen aufnimmt. Eine gewisse Offen-
heit fiir die hellenistische Kultur, durch die diese Erzdhlungen vermittelt wur-
den, ist sicher vorauszusetzen. Doch ist das alles auch in Jerusalem denkbar.
Nach M. Hengel gab es dort in der Ptolemierzeit Kreise, fiir die «bewulltes
Festhalten an der nationalen Uberlieferung des jiidischen Volkes und Beja-
hung der griechischen Erziehung (....) keinen unbedingten Gegensatz bedeu-
ten» mussten.'” Solchen Kreisen konnte der Jona-Verfasser angehoren, denn

Bickerman, Les deux erreurs, 236. Dennoch scheint mir die Mittavindaka-Geschichte im
Zusammenhang mit den anderen indischen Parallelen erwédhnenswert.

120 Schon Wolff hatte die Parallelen zu indischen Texten vorsichtig als Datierungskri-
terium herangezogen, vgl. Wolff, Studien, 67. Dass das Jonabuch nachexilisch entstanden
ist, ist aufgrund der Beziige zu anderen atl. Texten sowie aus theologischen Griinden
unbestreitbar, vgl. u. a. Rudolph, Jona, 328-330. Wie weit in die nachexilische Zeit herab-
zugehen ist, ist allerdings umstritten. Einige neigen zur Datierung in die Perserzeit, so
Gese, Jona b. Amittai, 123f.; Seidel, Jona, 108f.; Blum, Das Buch Jona, 18; Lux, Jona,
204ff.

2 Dies ist der #dusserste Rahmen, der tatsichlich noch enger zu fassen ist, wenn wir
bedenken, dass Sir 49,10 bereits die Existenz des Zwolfprophetenbuches voraussetzt, vgl.
dazu Sauer, Jesus Sirach/Ben Sira, 334, wihrend andererseits die Erzdhlungen aus Indien
eine gewisse Wirksamkeit entfaltet haben miissen, bevor sie in der Form rezipiert wurden,
wie es im Jonabuch mutmasslich geschah.

122 M. Hengel, Judentum und Hellenismus (WUNT 10), Tiibingen 1969, 140. (Spiitere
Auflagen des Werkes, so die 3., durchges. Aufl. von 1988, lagen mir nicht vor.) Hengel
beruft sich u. a. darauf, dass in der Familie der Tobiaden bereits 257 v. Chr. ein griechi-
scher Sekretir beschiftigt war, vgl. a.a.O. 110. Dass Festhalten an der israelitischen Tradi-
tion und Offenheit fiir hellenistische Lebensart keine Gegensitze sein mussten, zeigt auch
der zu Beginn der Seleukidenzeit schreibende Ben Sira, bei dem sich einerseits ein «Lob
der Viiter» findet (Sir 44,1ff.), andererseits Belehrungen iiber das Verhalten beim Gast-



246 Meik Gerhards

er nimmt ja nicht nur griechisch vermittelte Motive auf, sondern greift in Zi-
taten und Anspielungen auch auf israelitische Texte zuriick und denkt israe-
litische Themen weiter.'”

Aus der Mischkultur, die hier deutlich wird, ergibt sich aber zum Ab-
schluss noch die Frage, ob in der Verschlingungsepisode neben allem bisher
Gesagten nicht auch ein israelitischer Traditionshintergrund anklingt. Dabei
fihrt uns wiederum das Bekenntnis aus 1,9 auf eine Spur, auf die noch hinge-
wiesen werden soll. Jona bekennt sich zu Jahwe als Schopfer. Das Verschlin-
gungserlebnis zeigt ihm die Universalitit Jahwes, der auch tief im Meer
machtvoll und wunderhaft eingreift. Die Verbindung von Schopfung, Meer,
grossem Meertier und Erweis der Macht des Schopfers erinnert nun an Stel-
len, an denen die Grosse des Schopfers dadurch unterstrichen wird, dass ur-
spriinglich mythische Meerungeheuer zu Geschopfen depotenziert werden.
Diese Stellen greifen auf einen im AT noch in Anspielungen fassbaren Dra-

chenkampfmythos'** zuriick. In Gen 1,21 werden die ehemals mythischen

02°IR zu grossen Fischen'?; in Ps 104,26 wird der Leviatan, urspriinglich eine

- mythische Schlange, an der ein kimpfender Gott seine Macht erweist'*®, zum
«Spielzeug Gottes» '*". Auf dieser Linie kann der «grosse Fisch» des Jonabu-

mabhl (Sir 31,12ff.), in denen er Vertrautheit mit einer Institution beweist, die ohne isracli-
tische Vorbilder durch den Hellenismus in Jerusalem eingefithrt wurde, vgl. dazu Sauer,
Ben Sira/Jesus Sirach, 223f.

123 Vgl. dazu u. a. Wolff, Studien, 14ff; 67ff.; Kaiser, Wirklichkeit, 42 m. Anm.7; 47 m.
Anm. 22; 50; Seidel, Jona, 99f.; Blum, Das Buch Jona, 14f.

124 Vgl. dazu O. Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Agypten, Ugarit und
Israel (BZAW 78), Berlin 21962, 140-152.

' Da 11 dem griechischen xifjtog vergleichbar sowohl natiirliche Tiere, in diesem
Falle Schlangen (vgl. Ex 7,9f.12), bezeichnen kann als auch mythische Wesen (vgl. Ps
74,13f.; Jes 27.,1; 51,9b), ist nicht ganz sicher, ob hier tatsichlich eine Depotenzierung
mythischer Ungeheuer vorliegt, so C. Westermann, Genesis. 1. Teilband: Gen 1-11 (BK I/
1), Neukirchen-Vluyn 1974, 190f. Gunkels Auslegung, nach der Gen 1,21 «aus den uralten
Chaosungeheuern (....) eine merkwiirdige Art von Fischen (....), die unter den andern
Geschopfen figurieren» macht (H. Gunkel, Schopfung und Chaos in Urzeit und Endzeit,
Gottingen 1895, 120) hat jedoch im Rahmen von Gen 1 viel fiir sich, wenn man etwa
bedenkt, dass in V. 14ff. eine dhnliche Depotenzierung zu finden ist, wenn die in der
Umwelt gottlich verehrten Gestirne als «grosse Lampen» bezeichnet werden. Ausserdem
ist zu beriicksichtigen, dass in Gen 1,21 zum ersten Mal seit V. 1 das dem gottlichen Schaf-
fen vorbehaltene Verbum X712 benutzt wird — mit den 0'I0 als Objekt. Dadurch wird
deren Geschopfcharakter in besonderer Weise hervorgehoben. Warum war das wohl
notig? Zustimmung zu Gunkel auch bei H. Seebass, Genesis 1. Urgeschichte (1,1-11,26),
Neukirchen-Vluyn 1996, 76f.

126 Vgl. dazu 7™M (E. Lipiriski), Th'WAT IV, Stuttgart u. a. 1984, 524.

127" Kaiser, Myth. Bedeutung des Meeres, 149; vgl. auch H.J. Kraus, Psalmen. 2. Teil-
band: Ps 60-150 (BK XV/2), Neukirchen-VIuyn 1989, 885. Bezieht man das i2 am Schluss
des Verses nicht auf den Leviatan, sondern auf das Meer, vgl. K. Seybold, Die Psalmen
(HAT 1/15), Tiibingen 1996, 407; 410, ist die Aussage abgeschwicht. Es wire nicht gesagt,
dass Jahwe mit dem Leviatan spielt; doch bliebe es auch dabei, dass dieser zu einem gros-



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 247

ches als «lointain souvenir du Léviathan antique»'*® gesehen werden. Er ist
Jahwe vollig untergeben, freilich weniger als Spielzeug, sondern als Rettungs-
und Transportwerkzeug; und er ist auch noch stérker als in Ps 104,26 depoten-
ziert, da er ja nicht einmal mehr einen mythischen Namen trigt. Die Konstel-
lation, in der der Fisch vorkommt, sorgt also dafiir, dass, wenn die Verschlin-
gungsepisode auch an der erzédhlerischen Oberfliche kaum als Rezeption ei-
nes mythischen Stoffes aufzufassen ist, doch ein mythisches Substrat deutlich
wird, welches freilich schon eine Bearbeitung des Mythischen im Sinne des
Jahwe-Monotheismus voraussetzt.

Meik Gerhards, Marburg/Lahn

sen Tier depotenziert ist. Bei der Entscheidung hinsichtlich des Bezuges von 12 ist in
jedem Falle Hi 40,29 als Parallelstelle zu beriicksichtigen, wo indirekt gesagt ist, dass
Jahwe mit dem Leviatan spielt (12 priw pi. wie Ps. 104,26).

128 Ph. Reymond, L’eau, sa vie et sa signification dans I’ Ancient Testament (VTS VI),
Leiden 1958, 198.



	Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona

