
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 3

Artikel: Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona

Autor: Gerhards, Meik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum motivgeschichtlichen Hintergrund
der Verschlingung des Jona

Die Episode, in der der ungehorsame, vor Gott flüchtige Jona von dem

grossen Fisch verschlungen und zurück an Land gebracht wird (2,1-11'), zog
seit der Zeit der Alten Kirche mehr als andere biblische Wundergeschichten
Zweifel an ihrer Glaubwürdigkeit auf sich2, von denen auch Luther nicht
unberührt war, wenn er ihnen auch aus Respekt vor der Heiligen Schrift nicht
nachgab3. Nachdem die frühe historisch-kritische Forschung zur Erklärung
des Verschlingungsereignisses z. T. etwas abenteuerliche Thesen aufgestellt
hatte4, setzte es sich bald durch, das Jonabuch nicht als Tatsachenbericht,
sondern als Werk der erzählenden Literatur zu lesen5. Mit dieser veränderten
Grundauffassung hat sich das Problem der Verschlingungsepisode von der
Frage der faktischen Glaubwürdigkeit in den Bereich der Motiv- und
Überlieferungsgeschichte verschoben.6 Israel war alles andere als eine Seefahrernation,

und so weiss das AT, wie H.W. Wolff feststellt, auch nur «sehr wenig
von der großen Seefahrt auf dem Mittelmeer zu sagen»7. Von Israeliten
unternommene Seefahrten sind abgesehen von Jon lf. und der sehr anders
gearteten Stelle Ps 107,23-32 nur noch in den Notizen über die Schiffsexpeditionen

Salomos (I Kön 9,26ff.; 10,22) und Josaphats (I Kön 22,49f.) erwähnt, und
auch diese Mitteilungen zeigen, wie fremd Israel die Seefahrt eigentlich war:

1

Stellenangaben ohne Erwähnung eines Buches beziehen sich immer auf das Jonabuch.

2 Vgl. Hieronymus' Jonakommentar zu 2,2, in: Jérôme, Commentaire sur Jonas, hg. v.
Y.-M. Duval (SC 323), Paris 1985, 224ff.; Augustins 102. Brief, in: S. Aureli Augustini Hip-
poniensis episcopi epistulae I, hg. v. A. Goldbacher (CSEL XXXIIII), Wien 1895, 570ff.

3 M. Luther, Der Prophet Jona ausgelegt, in: WA 19, Weimar 1897, 219.
4 Vgl. etwa die Überlegungen von H. v. d. Hardt, Jona sei in Wirklichkeit «in ein

Wirthshaus mitten im Meere mit dem Schilde und Namen <zum Wallfisch»> gekommen,
oder von J.G. Leß, Jona sei von einem anderen Schiff mit dem Namen «grosser Fisch»

aufgenommen worden, nach P. Friedrichsen, Kritischer Überblick der merkwürdigsten
Ansichten vom Buche Jonas nebst einem neuen Versuche über dasselbe, Altona 1817, 21f.
(Die zweite Auflage von Friedrichsens Buch, Leipzig 1841, lag mir nicht vor.) Interessanter

ist vielleicht die These, dass der Seesturm und die Verschlingung überhaupt keine realen

Ereignisse, sondern Traumerlebnisse Jonas waren, vgl. dazu Friedrichsen a.a.O. 68ff. ;

E.J. Bickerman, Les deux erreurs du prophète Jonas, RHPhR 45 (1965) 232-264 (233 m.
Anm. 7).

5 Friedrichsen, Kritischer Überblick, 78, stellt schon 1817 fest: «Bei weiten [mc!] die
meisten Ausleger halten unser Buch Jonas für eine Dichtung».

6 Spätere Versuche, die faktische Glaubwürdigkeit der Verschlingungsepisode durch
den Verweis auf zoologische Gegebenheiten bzw. auf Parallelfälle zu untermauern, vgl.
etwa A.J. Wilson, The sign of Jonah and its modern confirmation, PTR 25 (1927) 630-642,
blieben ein Randphänomen.

7 H.W. Wolff, Studien zum Jonabuch, Neukirchen-Vluyn 21975, 26.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 223

Die erfolgreichen Unternehmungen Salomos verliefen mit phönizischer
Begleitung (I Kön 9,27; 10,22), während bei Josaphats Unternehmen keine
ausländischen Fachleute genannt sind - und vielleicht war ja gerade das Fehlen
solcher Fachkräfte der Grund dafür, dass seine Flotte schon in Flafennähe
zerschellte (I Kön 22,49). Unter diesen Umständen scheint es kaum
wahrscheinlich, dass in der Geschichte von Jonas Schifffahrt und Verschlingung
israelitische Volksüberlieferung vorliegt.8 Eher haben wir das Werk eines Autors

vor uns, der seinen Blick über geläufige Traditionen hinauslenkte auf die
zwar geographisch nicht allzu weit entfernte, den Israeliten aber nicht wirklich

vertraute Welt des Meeres und der Seefahrt. Da es sich aber bei der
Verschlingung durch ein grosses Meer- oder Flusstier um ein über die ganze Welt
verbreitetes Motiv handelt9, ist es einigermassen wahrscheinlich, dass der
Verfasser bei der Verschlingungsszene auf nichtisraelitische Stoffe zurück-
griff. Im Folgenden wollen wir der Frage nachgehen, um welche Stoffe es sich
dabei konkret gehandelt haben könnte.

Die m. W. bis heute umfangreichste Untersuchung zum motivgeschichtlichen

Hintergrund der Verschlingungsszene, H. Schmidts Jona-Buch aus dem
Jahre 1907, ist immer noch eine Fundgrube für Vergleichsmaterial; es ist aber
so stark von Voraussetzungen seiner Zeit geprägt und Schmidts Rekonstruktionen

sind z. T. so gewagt, dass seine Schlussfolgerungen allenfalls bedingt zu
übernehmen sind.10 Wir nehmen also Abstand von seiner These, nach der alle
Verschlingungserzählungen letztlich auf einen im Indischen Ozean beheimateten

Sonnenmythos zurückgehen11, und bemühen uns um einen eigenständi-

8 Anders etwa O. Eißfeldt, Einleitung in das AT, Tübingen 31964, 546f.; Jona/Jonabuch

(H.J. Zobel), TRE 17, Berlin/New York 1988, 231. Aber auch nach Eißfeldt und
Zobel ist das Verschlingungsmotiv keine urisraelitische Bildung, sondern beruht auf
einem weitverbreiteten Motiv.

9 H. Schmidt, Jona (FRLANT 9), Göttingen 1907 erwähnt Material aus der Südsee

(Jona, 30ff.; 39ff.), dem Baltikum (a.a.O. 38f.), Amerika (a.a.O. 41ff.), Südeuropa (a.a.O.
127ff.) und Indien (a.a.O. 135ff.); I.A. Ben-Yosef, Jonah and the Fish as a Folk Motif,
Semitics 7 (1980) 102-117 nennt Material von allen Erdteilen.

10 So zeigt Schmidt sich etwa von dem zu seiner Zeit herrschenden Evolutionismus
abhängig, wenn er davon ausgeht, dass sich in den Naturmythen von Südseevölkern ältere
Überlieferungsstufen griechischer Sagen oder europäischer Volksmärchen erhalten
haben. Er setzt dabei voraus, dass die Menschheit überall dieselben Entwicklungsstufen
durchlaufen hat, wobei einige Völker auf niedrigeren Stufen stehen geblieben sind. Diese
Auffassung, für die Schmidt sich auf den Evolutionisten E. Tylor beruft, vgl. Schmidt,
Jona, 30, gilt der heutigen Forschung wohl allgemein als «unbewiesene These», so etwa
J.F. Thiel, Grundbegriffe der Ethnologie (Collectanea Instituti Anthropos 16), St. Augustin

31980, 29. Wie gewagt Schmidts Konstruktionen z. T. sind, zeigt sich etwa darin, dass

er zur Rekonstruktion der ursprünglichen Form des Mythos vom «Fisch als Retter»
gerade eine ausgesprochen junge Quelle heranzieht, nämlich den Philosophen Aeneas
von Gaza aus dem späten 5. Jh. n. Chr., vgl. Schmidt a.a.O. 125.

11 Vgl. Schmidt, Jona, 29-37; 65f.; 122f. Diese These wirkt noch in Wolff, Studien, 20ff.
nach.



224 Meik Gerhards

gen Zugang zum Vergleichsmaterial, wobei mir in zweifacher Hinsicht
Scheidungen angebracht scheinen: Zunächst ist zwischen mythischem und
nichtmythischem Gebrauch des Verschlingungsmotivs zu scheiden, sodann
zwischen Kampfgeschichten und Seeabenteuern ohne Kampf.

Mythischen Gebrauch des Motivs finden wir in Erzählungen, Bildern und
Riten, die eine Wahrheit zum Ausdruck bringen, welche für die jeweilige
Gemeinschaft von grundlegender Relevanz ist.12 Sinn mythischer Repräsentationen

in Wort, Bild und Handlung ist es, Wahrheit in ein Geschehen umzusetzen

und so «in die Reichweite unserer Lebensbegabung»13 zu bringen. Der
Mythos fällt aus dem Rahmen der Zeit. Er spielt in illo tempore, jener mythischen

Vorzeit - was er erzählt, gehört aber zu den Fundamenten der Gegenwart,

ist stetig wahr und wiederholbar.14
Ein auch nur annähernd repräsentativer Überblick über Verschlingungs-

mythen kann an dieser Stelle nicht gegeben werden und liegt m. W. auch
nirgends vor. Einen Einblick gewährt die Sammlung von U. Steffen.15 In der
Umwelt des AT finden wir die ägyptische Vorstellung, dass die Himmelsgöttin

Nut die Sonne am Abend verschlingt und morgens wiedergebiert und
ebenso die Sterne im umgekehrten Zyklus.16 Sonnenuntergang und -aufgang
wurden in Entsprechung zu Tod und Wiedergeburt gesehen, so dass die Göttin

Nut auch im Totenkult bedeutend war.17 Anderenorts findet sich das Ver-
schlingungsmotiv auch ohne Bezug zum Sonnenlauf auf Tod und Wiedergeburt

bezogen, so bei Initiationsriten, in denen der Tod als Kind und die
Wiedergeburt als Mann durchlebt werden.18 Auch ist im Zusammenhang mit
Initiationen die Vorstellung belegt, dass das Verschlungenwerden zu einer unio

12 Zum Problem der Definition von Mythos vgl. Mythos (A. u. J. Assmann), HRWG
IV, Stuttgart u. a. 1998,179-181. Unsere Bestimmung fällt in der Terminologie dieses Artikels

in den Bereich des Mythosbegriffs M 3 - Mythos als «fundierende, legitimierende und
weltmodellierende Erzählung» (a.a.O. 180).

13 O. Marquard, Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Polymythie, in:
Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 22000, 94. Marquard setzt allerdings «die mythische
Technik» allein mit dem «Erzählen von Geschichten» gleich. Bilder und Rituale kommen
in seinem Zusammenhang nicht vor.

14 Vgl. dazu Mythos (A. u. J. Assmann), HRWG IV, 188.
15 U. Steffen, Das Mysterium von Tod und Auferstehung, Göttingen 1963, 30-65.
16 Vgl. Nut (D. Kurth), LÄ IV, Wiesbaden 1982, 535f.; K. Koch, Geschichte der

ägyptischen Religion, Stuttgart u. a. 1993, 132f. Zum Realienhintergrund dieses Mythos vgl.
R.A. Wells, The mythology of Nut and the Birth of Ra, SAÄK 19 (1992) 305-321.

17 Vgl. dazu die Darstellung des Mythos in einer Deckenmalerei aus dem Grab Ramses'

VI (1141-1133) in: Wells, The mythology of Nut, 306f. oder in einem Sarkophagdeckel
der 30. Dynastie (4. Jh. v. Chr.) in: Steffen, Mysterium, Tafel I; Koch, Geschichte d. ägypt.
Religion, 503 Abb. 136; vgl. auch Nut (D. Kurth), LÄ IV, 536f; J. Bergman, Nut -
Himmelsgöttin - Baumgöttin - Lebensgeberin, in: H. Biezais, Religious symbols and their
functions (Scripta Instituti Donneriani Aboensis X), Stockholm 1979, 58-61.

18 Vgl. Steffen, Mysterium, 45ff.



Zum motivgeschichllichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 225

mystica mit der verschlingenden Gottheit führt19, oder dass jemand durch
Verschlingung seitens eines mythischen Wesens magische Macht gewinnt20.

U. Steffen fasst den Sinn der Verschlingungsmythen folgendermassen
zusammen: «Das Verschlungenwerden bedeutet <sterben>. Das Ungeheuer ist
ein Sinnbild des Todes, sein Bauch stellt die Unterwelt dar. Die Ausspeiung
bedeutet Auferstehung, Wiedergeburt, Neuschöpfung. Es handelt sich bei
unserem Motiv also um das Mysterium von Sterben und Auferstehen, um das

Mysterium der Wiedergeburt»21. Damit hat er ein Grundschema umrissen,
das sich zum Teil nur mit Differenzierungen anwenden lässt.22 Wer Verschlingung

und Befreiung aus dem Leib des Ungeheuers durchgemacht hat, hat
eine grundlegende Wandlung durchlebt. Er ist ein anderer als vorher.

Beim Vergleich des Jonabuches mit mythischen Verschlingungserzählun-
gen fällt zunächst auf, dass es nicht ein grundlegendes Geschehen in Mo
tempore erzählt, sondern ein einmaliges Erlebnis einer historischen Persönlichkeit.2'

Zugleich ist das verschlingende Wesen, der grosse Fisch, offenbar als

Geschöpf gedacht. Die Gottheit, Jahwe, ist zwar an prominenter Stelle am
Geschehen beteiligt, greift aber nicht leibhaftig ein, sondern als transzendente

causa prima dessen, was der Fisch wirkt (2,1.11). Sollte ein Verschlingungs-
mythos zugrunde liegen, wäre er also historisiert und monotheistisch bearbeitet

worden.
Nun lassen sich die Umstände der Verschlingung Jonas als Reminiszenz

an einen Sonnenmythos deuten: «Daran erinnert Jonas Reise von Joppe zum
Westen, sein Verschlungenwerden im Westen und seine Rückfahrt im Dunkel

des Fischleibes zum Osten. Der Mythos ist historisiert und re-natura-
lisiert, indem der geschichtliche Prophet Jona die Stelle der Sonne einnimmt
und der <große Fisch> die Rolle des Meeres spielt»24, doch ist das keineswegs

19 So in einem Ritual der Kwakiutl-Indianer in British Columbia, das die Initianten in
eine der verschlingenden Gottheit verbundene religiöse Gemeinschaft einführt, vgl. W.
Müller, Die Religionen der Indianervölker Nordamerikas, in: W. Krickeberg u. a.. Die
Religionen des alten Amerika (RM 7), Stuttgart 1961,246ff.; v. a. 250; 252.

20 Vgl. hierzu die bei Steffen, Mysterium, 55f. erwähnten Beispiele von Einweihungsabenteuern

zukünftiger Schamanen; vgl. auch die Verschlingungsgeschichte im 17. Gesang
des Kalevala, der zweifellos derselbe Gedanke zugrunde liegt wie den Einweihungsabenteuern.

Da aber der Verschlungene, Väinämöinen, zu diesem Zeitpunkt bereits ein
«urzeit-alter Zauberwisser» ist, ist die Initiation abgeflacht zur Episode im Leben eines
Zauberkundigen, der etwas dazulernen soll.

21 Steffen, Mysterium, 64.
22 Vgl. Steffen, Mysterium, 64f.
23 Auch wenn wir das Jonabuch nicht zur Geschichtsschreibung rechnen, sondern als

Erzählung betrachten, bleibt zu berücksichtigen, dass es auf den aus II Kön 14,25 bekannten

Propheten zurückgreift. Vgl. H. Gese, Jona ben Amittai und das Jonabuch, in: Altte-
stamenlliche Studien, Tübingen 1991, 123ff., der m. E. zurecht betont, dass die Auslegung
diesen Rückgriff stärker als üblich berücksichtigen sollte.

24 Wolff, Studien, 22.



226 Meik Gerhards

zwingend. Die Richtung der Flucht lässt sich ausreichend mit dem erzählerischen

Bedürfnis erklären, Jonas Ungehorsam zu unterstreichen. Er flieht
nach Westen, während er doch nach Osten, nach Ninive, geschickt war25.

Dementsprechend kann die «Rückfahrt im Dunkel des Fischleibes» gar nicht
anders als ostwärts verlaufen, da Jona ja wieder an einen Ort gebracht werden
muss, von dem aus er nun doch nach Ninive aufbrechen kann.

Um die Frage einer Beeinflussung der Verschlingungsepisode durch
mythische Stoffe zu klären, empfiehlt es sich zu prüfen, ob ihre erzählerische
Funktion an den Sinn von Verschlingungsmythen anklingt. Dabei ist zunächst
festzuhalten, dass, während die Mythen grundlegende Wandlungen ausdrük-
ken, Jona im Wesentlichen der alte bleibt. Der Unwille gegen die Sendung
nach Ninive, der sein Jiandeln von Anfang an bestimmt, ist ihm geblieben.
Wenn er in 3,3 dem erneuten Auftrag widerspruchslos nachkommt, wirkt das

zwar zunächst anders; doch bricht nach der Verschonung Ninives der alte
Unwille erneut aus ihm heraus (4,Iff.). Der widerspruchslose Gehorsam von 3,3

zeigt also keinen Wandel der Einstellung zu seinem Auftrag, sondern nur,
dass er eingesehen hat, wie zwecklos es ist, sich Gott und seinem Auftrag
entziehen zu wollen. Dann hat sich aber immerhin sein Gottesverständnis
gewandelt. Er hat die Universalität Jahwes erlebt, konkret seine Unentrinnbarkeit,

die ihm offenbar noch nicht endgültig klar war, als er zur Flucht
aufbrach. Wäre aber mit dem Wandel des Gottesverständnisses etwas gefunden,
das an den Sinn von Verschlingungsmythen anklingt? Bevor wir diese Frage
beantworten, sind noch ein paar exegetische Beobachtungen wichtig.

In der Verschlingungsszene (2,1-11) nimmt der Psalm den grössten Raum
ein (2,3-10). Die Streitfrage, ob es sich dabei um einen ursprünglichen
Bestandteil des Buches handelt oder um einen Zusatz, kann an dieser Stelle
nicht angemessen erörtert werden, doch hat die Annahme der Ursprünglichkeit

m. E. mehr für sich.26 Die Form sowie eine Fülle von Zitaten und Anklän-

25 Warum er gerade dorthin geschickt wird, welche Bedeutung Ninive bzw. die
Konstellation Jona-Ninive in der Erzählung also hat, wäre an anderer Stelle zu klären.

26 Dem steht eine beachtliche exegetische Tradition entgegen, die den Psalm als
sekundär ansieht und sich mindestens bis zu de Wette zurückverfolgen lässt, vgl. W.M.L.
de Wette, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in die kanonischen und apokryphen

Bücher des Alten Testamentes, Berlin 61845, 361. «Bis heute gilt der Psalm bei der
überwiegenden Mehrheit der Ausleger als sekundäre Zutat» (H.J. Opgen-Rhein,
Jonapsalm und Jonabuch (SBB 38), Stuttgart 1997, 129). In der jüngeren Forschung mehren
sich freilich gegenteilige Stimmen, vgl. etwa O. Kaiser, Wirklichkeit, Möglichkeit und
Vorurteil, in: Der Mensch unter dem Schicksal (BZAW 161), Berlin/New York 1985, 57f.;
Gese, Jona b. Amittai, 136f.: R. Lux, Jona. Prophet zwischen «Verweigerung» und
«Gehorsam» (FRLANT 162), Göttingen 1994,165ff.; Opgen-Rhein, Jonapsalm, 129f. Für
die Ursprünglichkeit des Psalms sprechen zunächst kompositorische Gründe. Das Jonabuch

ist durch die variierte Wiederholung von l,lf. in 3,lf. in zwei etwa gleich lange
Abschnitte geteilt, die sich nach der jeweiligen Exposition, d. h. der jeweiligen Beauftragung

durch Jahwe und der Reaktion des Propheten (1,1-3; 3,l-3a), in je zwei Szenen glie-



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 227

gen an andere Psalmen27 zeigen Orientierung an überlieferter Gebetstradition,
andererseits finden sich aber auch deutliche Anpassungen an die spezielle

Situation Jonas. Der Verfasser des Buches wird den Psalm wohl für den
vorliegenden Zusammenhang geschaffen haben.

Der Gattung nach handelt es sich um ein «Danklied des Einzelnen», dessen

Sitz im Leben eine Dankopferfeier im Tempel ist, die jemand veranstaltet,

der aus grosser Gefahr gerettet wurde.28 Zu beachten ist nun, dass V. 10

in Kohortativen redet, durch die eindeutig klargestellt ist, dass der Beter noch
nicht bei der Opferdarbringung ist, ihre Durchführung aber vorhat. Auffällig
ist das im Vergleich mit Ps 116,14.17f., ebenfalls Stellen aus einem Danklied,
die mit V. 10 durch die Stichworte mt, iTTÎÏÏ und pi. verbunden sind. Dort
wird allerdings im Imperfekt gesprochen, so dass das Verständnis als

Vollzugsschilderung immerhin möglich ist. Wenn in V. 10 demgegenüber der Ko-
hortativ gewählt ist, lässt sich das als Anpassung an die Situation Jonas im
Fisch verstehen, wo er ja für den Augenblick gar nicht in der Lage ist, ein Opfer

darzubringen. Eine weitere Anpassung an seine Situation zeigt auch die
einen Sturz ins Meer berichtende Notschilderung der VV. 4-7a, die
Anlehnungen an andere Psalmen enthält, aber auch das originelle, allenfalls
entfernt an andere Psalmenaussagen anklingende Bild des um den Kopf des
Beters gewundenen Schilfes (V. 6b).29 Alles in allem ist der Psalm zwar als
traditionell geprägtes, aber dennoch individuelles Gebet Jonas in seiner konkreten

Situation ernst zu nehmen30, als ein vorweggenommenes Danklied, das

auf die noch zu entrichtende Tempelfeier vorausschaut.

dem. In der ersten Szene jedes Abschnitts begegnet Jona jeweils nichtisraelitischen
Völkern, den Seeleuten in 1,4-16, den Niniviten in 3,3b-10, in der zweiten Szene steht er
jeweils Jahwe alleine gegenüber, als Betender in der Verschlingungsszene bzw. als

Gesprächspartner in 4,1-11. Streicht man den Psalm heraus, gerät der symmetrische Aufbau

durcheinander, da die Verschlingungsszene zu kurz würde, um das Gegenstück zu 4,1-
11 zu bilden, vgl. dazu auch Gese, Jona b. Amittai, 134; 137. Darüber hinaus ist der Psalm
trotz sprachlicher Abweichungen zu den erzählenden Teilen durch Leitworte mit diesen

verknüpft, vgl. Lux, Jona, 173 (zu iClp in 2,3); 177 (zu 71" in 2,7).
27 Vgl. dazu die Liste bei Kaiser, Wirklichkeit. 47 Anm. 22; auch die Analyse von Lux,

Jona, 171-181. Lux spricht im Blick auf den Psalm von «Musivstil», vgl. dazu a.a.O. 172 m.
Anm. 47.

28 Vgl. dazu Opgen-Rhein, Jonapsalm, 147ff.
29 Vgl. dazu Lux, Jona, 174ff.
30 Lux bewertet die individuellen Momente unter und die traditionelle Prägung über.

Er sieht die erzählerische Funktion des Psalms darin, den ungehorsamen Jona durch die
traditionelle Sprache wieder in die Jahwe-Gemeinde einzugliedern und so zum gehorsamen

Propheten zu machen, vgl. Lux, Jona, 173f. Auf dieser Basis kommt es zu dem
merkwürdigen Sachverhalt, dass der Psalm, der doch eindeutig auf Bedrängnis und Rettung
zurückschaut, zu einem Gebet wird, dass Jahwe erst zu rettendem Handeln bewegt, vgl.
a.a.O. 174; 180f.



228 Meik Gerhards

Die Auslegung der Verschlingungsszene kann nun aber nicht daran
vorbeigehen, dass der verschlungene Jona auf Bedrohung und Rettung
ausdrücklich zurückblickt.11 Was aber hat er konkret als Rettung erlebt? Offenbar

nichts anderes als gerade die Verschlingung durch den grossen Fisch! Damit

weicht aber die Verschlingung des Jona von dem bei Steffen umrissenen
Grundschema der Verschlingungsmythen erheblich ab. Sein Verschlungenwerden

bedeutet gerade nicht Sterben. Der Leib des Fisches stellt nicht die
Unterwelt dar. Nicht er wird in 2,3b «Leib der Scheol» genannt, sondern die
mittlerweile überstandene Bedrängnis, die in 2,3a im Parallelismus dazu
steht. Freilich befremdet es einigermassen, dass Jona sein Verschlungenwerden

als Rettung preist. Es ist doch eigentlich etwas Schauderhaftes, und so
wird der Leser von 2,1 darin zunächst eher «das endgültige Ende des
ungehorsamen Propheten» sehen als seine Rettung32. Es stellt sich die Frage, wie
der verschlungene Jona schon ein Danklied anstimmen kann, wo er doch
noch gar nicht wissen kann, ob er jemals aus dem Fisch befreit, also jemals
wieder Licht und Land sehen wird. Die Spannung zwischen dem Danklied
und Jonas Situation ist u. a. als Argument gegen die Ursprünglichkeit des
Psalms verwandt worden.33 Eine mögliche Lösung des Problems ergibt sich,
wenn man berücksichtigt, dass Jona Prophet ist, und mit H. Gese darauf
verweist, dass «Psalmen <dichten> für das Alte Testament prophezeien ist»34. Näher

am Text liegt aber eine andere Lösung: In 1,9 hatte sich Jona vor der
Schiffsmannschaft zu Jahwe als Schöpfer des Meeres und des trockenen Landes

bekannt. Dem Bekenntnis nach wusste er also, dass der Machtbereich seines

Gottes auch die Tiefen des Meeres umfasst, die ja zu seiner Schöpfung
gehören. Nimmt man die Notschilderung des Psalms ernst, dann hatte Jona sich
trotz des Bekenntnisses im Meer verloren und von Jahwe getrennt geglaubt
(2,5), was ohne weiteres dazu passt, dass er sich Jahwes Anspruch durch
Flucht zu entziehen sucht. Auch dabei rechnet er ja offenbar damit, dass der
Wirkradius seines Gottes begrenzt ist. Aber wiederum hat Jona auch im Meer
zu Jahwe gerufen (2,3.8). Die Verschlingung durch den Fisch, bei der er - man

31 Dies zeigt schon zu Beginn der «Bericht über den Gebetsakt» in V. 2,3aßb, vgl. Lux,
Jona, 171. In der Notschilderung wird der Bericht durch das Imperfectum consecutivum
bzw. durch Perfekt an späterer Stelle des Satzes, also durch erzählende Vergangenheitstempora,

fortgeführt (2,4aab.5.7aab.8). Daneben stehen begleitende Schilderungen im
Imperfekt an zweiter bzw. im Perfekt an erster Stelle des Satzes oder in Nominalsätzen
(2,4aß.6.7aß). Zum Gebrauch der Tempora H. Bobzin, Überlegungen zum althebräischen
«Tempus»system, WO 7 (1973/74) 141-153 (v. a. 149f.).

32 Lux, Jona, 166. Lux nennt ebd. Belege dafür, dass auf den Menschen bezogen
immer Gefährdung und Vernichtung bedeutet.

33 Vgl. etwa W. Rudolph. Joel-Amos-Obadja-Jona (KAT XIII/2), Gütersloh 1971,
348; oder H. Seidel, Jona, in: G. Wallis (Hg.), Erfüllung und Erwartung, Berlin 1990, 97f.
Das Problem wurde schon in der Antike empfunden, vgl. Bickerman, Les deux erreurs,
236f.

34 Vgl. Gese, Jona b. Amittai, 138.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 229

muss wohl sagen wundersamerweise - unversehrt geblieben war, konnte er
als Erhörung seines Gebets erleben, weil er ja, wie das Bekenntnis zeigt, im
Grunde wusste, dass auch tief im Meer mit Jahwes wunderhaftem Eingreifen
zu rechnen ist. Von hier aus konnte er die Verschlingung vertrauensvoll als

Rettung verstehen und preisen.
Wie sieht nun aber von hier aus betrachtet der Wandel seines

Gottesverständnisses aus? Er besteht darin, dass Jona die allumfassende Gegenwart
Jahwes ernstzunehmen lernte, von der er zuvor offenbar nicht wirklich
überzeugt war, obwohl er sich zu Jahwes allumfassendem Schöpfertum bekannte.
Der Wandel bedeutet also, dass ihm das vielleicht als Tradition übernommene

Bekenntnis persönlich erfahrene Wahrheit wird. Das ist gewiss nicht
wenig, aber Jona wird dadurch - anders als etwa ein Initiant, der durch einen
Verschlingungsritus zum Erwachsenen, zum Mitglied eines religiösen Bundes
oder zum Schamanen wird - nicht wirklich ein Anderer, und so sind die von
Steffen benutzten Begriffe «Auferstehung, Wiedergeburt, Neuschöpfung»
sicher zu stark, um den von Jona erlebten Wandel zu charakterisieren. Von der
erzählerischen Funktion her besteht also allenfalls eine sehr bedingte Nähe zu
mythischen Verschlingungsgeschichten.

In der Frage, ob die Verschlingungsszene des Jonabuches von
entsprechenden Mythen beeinflusst ist, ist festzuhalten, dass die Unterschiede zu den

Mythen grösser sind als die Gemeinsamkeiten. Der eventuelle Anklang, dass

Jona einen Wandel im Gottesverständnis durchlebt, ist wohl zu schwach, um
von hier aus die Annahme einer Beeinflussung durch mythische Parallelen zu
begründen. Sollte der Erzähler auf einen Verschlingungsmythos zurückgreifen,

hätte er ihn seiner Konzeption so stark eingepasst, dass allein das Motiv
der Verschlingung übrig blieb. Dass in der Wirkungsgeschichte des Buches
der dreitägige Aufenthalt im Leib des Fisches zum Paradigma von Tod und
Auferstehung wurde35, was deutlich an die mythische Verwendung des Motivs

erinnert, kann selbstverständlich für die Vorgeschichte der Episode nicht
in Anspruch genommen werden.

Wir können in unserer Untersuchung also noch nicht stehen bleiben,
sondern müssen weitere Parallelen prüfen, ob sie wohl dem Jonabuch näher
stehen und ein Einfluss von ihnen her somit plausibler ist. Dabei wollen wir uns
zunächst Kampfgeschichten zuwenden, d. h. Erzählungen, die vom Kampf
gegen ein grosses Tier oder Ungeheuer berichten, in dessen Verlauf der Field
verschlungen wird. Solche Erzählungen können mythischen Charakter
haben, müssen es aber nicht. Übergänge sind möglich. Zwei in ihrer jetzt geläufigen

Form nichtmythische Kampfgeschichten sind schon oft bei der Frage

35 Vgl. schon Jesu Wort vom «Zeichen des Jona» in Mt 12,40. Zur Bedeutung von
Jonadarstellungen in der frühchristlichen Kunst als Symbol für die Errettung aus dem Tod
vgl. U. Steffen, Die Jona-Geschichte. Ihre Auslegung und Darstellung im Judentum,
Christentum und Islam, Neukirchen-Vluyn 1994, 57ff.



230 Meik Gerhards

nach dem motivgeschichtlichen Hintergrund von Jon 2 herangezogen worden:

die Herakles-Hesione-Sage und die Perseus-Andromeda-Sage. Beide
gehören demselben Erzählungstyp an, bei dem der Held eine junge Frau vor
einem Ungeheuer rettet.

In der Herakles-Hesione-Sage tötet Herakles ein Meerungeheuer, dem
die trojanische Königstochter Hesione ausgesetzt wurde. Ihr Opfer sollte
Poseidon besänftigen, der das Ungeheuer aus Zorn über einen Betrug durch
Hesiones Vater Laomedon gesandt hatte.36 In manchen Quellen, einem Fragment

des Hellanikos von Mytilene (5. Jh. v. Chr.)37 und dem Epos «Alexandra»

des alexandrinischen Bibliothekars und Dichters Lykophron (3. Jh. v.
Chr.)38, ist eine Version erhalten, nach der sich Herakles von dem Ungeheuer
verschlingen lässt und es von innen heraus tötet.39

Eine enge Parallele zur Hesionegeschichte bildet die Perseus-Androme-
da-Sage. Diese erzählt, dass Perseus die Königstochter Andromeda rettet, die

genau wie Hesione an einen Küstenfelsen gebunden war, um einem Seeungeheuer

preisgegeben zu werden. Der Grund war wiederum eine Verärgerung
Poseidons. Er hatte ein Ungeheuer geschickt, um das Land des Königs Ke-
pheus, des Vaters der Andromeda, zu verwüsten, weil ihre Mutter Kassiopeia
die Nereiden beleidigt hatte. Perseus tötet das Ungeheuer.40 Diese Sage wird
aus zwei Gründen gerne als Parallele zur Jonageschichte herangezogen: Zum
einen verbindet wiederum Lykophron in der «Alexandra», diesmal aber als

einziger erhaltener Zeuge41, den Kampf mit dem Verschlingungsmotiv42; zum
anderen - und hieraus begründet sich ein ganz besonderes Interesse mancher

36 Vgl. dazu Apollodor II 5,9; Diodorus Siculus IV 42; Hygin, Fabula LXXXIX.
37 Zu Hellanikos vgl. O. Lendle, Einführung in die griechische Geschichtsschreibung,

Darmstadt 1992, 63-71.
38 Zu Lykophron und der «Alexandra» vgl. A. Körte, Die hellenistische Dichtung, 2.,

vollst, neubearb. Aull, von P. Händel, Stuttgart 1960, 280-286; zum Problem der Verfasserschaft

angesichts einiger auf die Grösse Roms gedeuteten Anspielungen vgl. Opgen-
Rhein, Jonapsalm, 194f. (Lit!).

39 Vgl. dazu Schmidt, Jona, 4ff.; O. Weinreich, Antiphanes und Münchhausen,
Sitzungsberichte der Akademie der Wissenschaften in Wien. Phil.-hist. Kl. 220/4, Wien/Leipzig

1942, 17ff. Die genannte Version findet sich in einem Fragment der «Troika» des

Hellanikos, in: C. u. Th. Müller (Hg.), Fragmenta Historicorum Graecorum I, Paris 1841,
64 (Nr. 136), und Lykophron, Alexandra 31 ff.; 472ff. Sie liegt auch der Abbildung eines
etruskischen Kraters aus Perugia zugrunde, vgl. dazu Schmidt a.a.O. 8f. m. Abb. 1; Weinreich

a.a.O. 132-144 (Anhang II) m. Tafel I/II, und war dem skeptischen Philosophen Sex-
tus Empiricus aus dem 2. Jh. n. Chr. bekannt, vgl. ders., Adv. mathem. 1255.

40 Vgl. Apollodor II 4,3; Hygin, Fabula LXIV; Ovid, Metam. IV 663-739.
41 So Schmidt, Jona, 19; Weinreich, Antiphanes und Münchhausen, 20.
42 Lykophron. Alexandra 834-843; zur Erklärung des sehr kryptischen Textes vgl. den

Kommentar in: Lykophron, Alexandra. Griech./Dt. mit erklärenden Anmerkungen von C.

v. Holzinger, Leipzig 1895,292-294.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 231

Jona-Ausleger - lokalisiert ein Zweig der Tradition das Geschehen in Jaffa43,

also dem Ort, an dem Jona das Schiff nach Tarsis besteigt (1,3)44. Zu diesem

Zweig gehört wiederum Lykophron.45
HJ. Opgen-Rhein sieht in der Perseus-Andromeda-Sage die einzig

benennbare «konkrete Quelle für den in Jona 2,lf. 11 verarbeiteten Stoff»46 und
leitet daraus sogar ein Indiz für Enstehungszeit und -ort des Jonabuches ab.

Da das Verschlingungsmotiv ja nur bei Lykophron auf Perseus bezogen ist,
sei die Sage «für den biblischen Autor erst in der Fassung verwendbar» gewesen,

«in der sie in der 1. H. des 3. Jh. in Alexandria zu Hause war»47. Gegen
Letzteres lässt sich freilich einwenden, dass nicht sicher ist, ob Lykophron
selbst das Verschlingungsmotiv aus der Herakles-Hesione-Geschichte auf
Perseus übertrug48. Möglicherweise folgt er dabei einer Jaffa'schen Lokaltradition,

die ohne weiteres vorgriechisch gewesen sein kann und erst durch spätere

interpretatio graeca mit Perseus verbunden wurde.49 Dann könnte der

43 Diese Verortung ist bei griechischen Geographen ab dem 4. Jh. v. Chr. belegt. Nach
Schmidt, Jona, 14f. ist der zwischen 338 und 335 geschriebene «Periplus» des Pseudo-Sky-
lax der älteste erhaltene Zeuge dafür. Der «Periplus» findet sich in: C. Müller (Hg.), Geo-
graphi Graeci minores I, Paris 1882, 15-96; die freilich auf Ergänzung beruhende
Erwähnung Jaffas a.a.O. 79. Der andere Zweig der Überlieferung nennt als Schauplatz
Äthiopien, vgl. Apollodor II 4,3 und Ovid, Metam. IV 669.

44 Vgl. dazu W.W. Graf Baudissin, Einleitung in die Bücher des Alten Testamentes,
Leipzig 1901, 597; Wolff, Studien, 26f.; W. Baumgartner, Israelitisch-griechische
Sagenbeziehungen, in: Zum Alten Testament und seiner Umwelt, Leiden 1959, 157; E. Blum, Das
Buch Jona, in: H.V. Geppert (Hg.), Grosse Werke der Literatur, 2. Band, Augsburg 1992,
18f.; Opgen-Rhein, Jonapsalm, 192ff.; 203.

45 Das ergibt sich aus dem Zusammenhang der in Anm. 42 genannten Verse. Die
«kepheïdischen Türme» (V. 834) und die Doppelfelsen (V. 836), bei denen sich das
Geschehen abspielt, liegen zwischen Myrrha (V. 829) und dem Grab des Adonis (V. 831)
einerseits sowie dem «Strom Libyens» (pelOpov Aößüarao) (V. 848) andererseits. Myrrha
ist Byblos, und das Grab des Adonis liegt auf dem Libanon, während mit dem «Strom
Libyens» der Nil gemeint ist; vgl. zu den Örtlichkeiten den Kommentar von Holzinger in:
Lykophron, Alexandra. Griech/Dt, 291f.; 294f. Mit Schmidt, Jona, 20f. ist beim Ort des
Geschehens an «ein Felsengestade» zu denken, «an dem man vorüber kommt, wenn man
von Byblos nach Ägypten fährt», also nicht an Äthiopien (vgl. dazu Anm. 43), sondern an
Jaffa; anders Holzinger a.a.O. 292.

46 Opgen-Rhein, Jonapsalm, 203.
47 Vgl. Opgen-Rhein, Jonapsalm, 195.
48 So Opgen-Rhein, Jonapsalm, 194.
49 Diese Möglichkeit ist etwa bei Baumgartner, Israelit.-griech. Sagenbeziehungen,

157 angedeutet. Dass die Verortung der Perseus-Geschichte in Jaffa durch griech. Deutung

einer älteren, dort beheimateten Tradition entstand, wäre um so wahrscheinlicher,
wenn S. Morenz mit der Vermutung im Recht ist, dass die Perseus-Andromeda-
Geschichte ihrerseits auf griechischer Rezeption eines orientalischen Stoffes beruht, und
zwar eines Meereskampfmythos, vgl. dazu Morenz, Die orientalische Herkunft der Per-
seus-Andromeda-Sage, in: Religion und Geschichte des alten Ägypten, Köln/Wien 1975,
441-447. Es liesse sich dann denken, dass in Jaffa ein solcher Meereskampfmythos behei-



232 Meik Gerhards

Jona-Verfasser aber auch von der (noch) nicht griechisch gedeuteten Tradition

von Jaffa abhängig und auch älter als Lykophron sein.
Es ist aber noch viel grundsätzlicher zu fragen, inwiefern überhaupt eine

motivliche Nähe zwischen der Verschlingungsszene des Jonabuches und
Kampfgeschichten wie der Perseus-Sage besteht. Jona kämpft ja nicht gegen
den grossen Fisch. Der Fisch ist kein feindliches Wesen, sondern rettet Jona,
und dieser verhält sich sowohl bei der Verschlingung wie beim Ausspeien völlig

passiv. Er befreit sich nicht selbst, indem er das Tier tötet wie Perseus oder
auch Herakles in der Hesione-Geschichte. R. Lux hat die Passivität Jonas
relativiert, indem er den Psalm als Mittel der Befreiung auffasst: «Was die Helden

in der griechischen Antike mit Hilfe eines scharfen Schwertes oder einer
Zaubersalbe bewirken, das bewirkt in der Jonaerzählung das Gebet»50. Dieser

sehr schöne Gedanke nimmt aber den Psalm inhaltlich nicht ernst, bei
dem es sich doch um ein Danklied handelt, das auf die Not zurückblickt.51 Lux
geht im Übrigen von einer falschen motivgeschichtlichen Voraussetzung aus,
wenn er sagt: «Überall, wo uns das Verschlingungsmotiv begegnet, weist es

die Struktur auf, daß der Verschluckte durch eigene Aktivität sich wieder aus
dem Inneren des Ungeheuers befreit»52. Wir werden noch auf Beispiele zu
sprechen kommen, bei denen gerade das nicht der Fall ist. Freilich stammen
sie aus Indien und liegen somit auf den ersten Blick recht fern; doch ist dieser
Eindruck irreführend.

An Jonas völliger Passivität beim Verschlungen- und Ausgespienwerden
ist nicht zu rütteln. Freilich könnte darin eine bewusste Umgestaltung einer
Kampfgeschichte durch den Verfasser liegen, doch ist der Zusammenhang zu
berücksichtigen: Jona wird ja verschlungen, weil er bei einem Seesturm als

Schuldiger ins Meer geworfen wurde. Es geht also, und zwar schon von 1,4 an,
um Seenot und Rettung. Die engsten Parallelen zur Verschlingungsepisode
des Jonabuches, von denen aus eine Beeinflussung am wahrscheinlichsten ist,
sind also nicht unter Kampf-, sondern unter Seeabenteuergeschichten zu
erwarten, in denen eine Verschlingung durch ein grosses Meertier vorkommt.

Geschichten dieser Art mögen wohl in Jaffa kursiert sein, doch sind dafür
keine Beispiele erhalten. Dasselbe gilt für den phönizischen Bereich.53 Es
lässt sich also aufgrund der Beleglage nicht unmittelbar ermessen, ob das

matet war, und dass die Griechen die Ähnlichkeit mit ihrer eigenen Sage erkannten und
somit beide Geschichten identifizierten.

50 Lux, Jona, 182; vgl. auch a.a.O. 167; 181.
51 Zu Lux' Interpretation des Psalms vgl. Anm. 30.
52 Lux, Jona, 181 f.
53 Vgl. O. Loretz, Herkunft und Sinn der Jona-Erzählung, BZ NF 5 (1961) 18-29, der

auf Grund sprachlicher Beobachtungen (a.a.O. 19-24) glaubt, dass die Seegeschichte des
Jonabuches auf nordisraelitisch-phönizischen Überlieferungen beruht. Dies bleibt
allerdings ein Postulat, solange aus diesem Raum keine Quellen mit vergleichbaren Inhalten
benannt werden.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 233

Jonabuch hinsichtlich der Verschlingung von Stoffen aus dem palästinisch-
phönizischen Raum beeinflusst ist. Dieser Mangel wird aber dadurch gemildert,

dass Seeabenteuergeschichten mit Verschlingungserlebnissen, wenn sie

denn im östlichen Mittelmeerraum geläufig waren, auch in der griechischen
Literatur zu erwarten sind. Kontakte zwischen der Levante und Griechenland
gab es ja genug. Wie ist es also dort mit entsprechenden Geschichten bestellt?

Ein sehr spätes Zeugnis bietet der ca. 485-490 entstandene Dialog «Theo-
phrast» des christlichen Philosophen Aeneas von Gaza54, in dem es heisst:

«So singt man auch von Herakles: als ihm das Schiff gebrochen war, auf dem er fuhr,
sei er von einem grossen Seetier (Ù7tô Kitrouç) ergriffen und in sein Inneres gelangend
gerettet worden»55.

Diese Geschichte ist sonst nirgends bezeugt, doch ist die Berufung auf
vorliegende Tradition ernstzunehmen, zumal Aeneas im Titel des Dialoges als

cxxjûcTTriç, d. h. als Rhetoriklehrer, bezeichnet wird.56 Er war also literarisch
gebildet. Welcher Art man sich das Seetier vorstellte, das Herakles
verschlang, lässt sich nicht sagen: Kfjxoç kann für natürliche grosse Meertiere57
wie auch für sagenhafte oder mythische Ungeheuer58 stehen.

Mehr als drei Jahrhunderte älter als der «Theophrast» ist der Bericht über
ein Verschlingungserlebnis, den wir in den «Wahren Geschichten» (àA.ri0fj

Siriyripata) des Lukian von Samosata (ca. 120-nach 180)59 finden. Der Erzähler

berichtet über eine Seereise mit fünfzig Gefährten in den Atlantischen
Ozean. Dabei sehen sie eines Tages eine Menge unterschiedlicher Wesen und

grosser Seetiere (0ripta Kar kt|xt| koWo. pèv Kai ak'ka) in Richtung Sonnenaufgang.

Eines davon, das grösste, kommt auf sie zu und verschlingt die
Reisegruppe samt dem Schiff. Im Magen des Tieres befindet sich eine eigene Welt,
von Wasser umspültes, bewaldetes, zum Teil auch kultiviertes Land. Wie sich

später herausstellt, wohnen dort verschiedene Völkerschaften von Fabelwesen,

die jede auf ihre Art Merkmale von Menschen und von Wassertieren
tragen. Der Erzähler und seine Leute treffen aber auch auf zwei Männer,
Überlebende eines in den Ozean verschlagenen und ebenfalls verschlungenen

54 Vgl. Ainéas de Gaza (A. Segonds), DPA 1, Paris 1989, 82-87; zur Datierung des

«Theophrast» a.a.O. 83.
55 Eigene Übersetzung nach: Enea di Gaza, Teofrasto, hg. v. M.E. Colonna, Neapel (o.

J.), 33.
56 Vgl. Ainéas de Gaza (A. Segonds), DPA 1, 83; 84.
57 So bei Aristoteles, Tierkunde I 6 [490b,9]; III 20 [521b, 23f.[, wo es eine Gattung

bezeichnet, zu der der Delphin (5eV>iç), die Robbe (fernen) und der Wal (paArnva) gehören.

58 So in den in Anm. 36 und Anm. 40 genannten griechischsprachigen Quellen zur
Hesione- und zur Andromeda-Sage für das jeweilige Ungeheuer; ebenso Horn., II. XX,
147.

59 Zu ihm vgl. A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, Bern/München 31971,

937-941.



234 Meik Gerhards

Handelsschiffes, die sich im Inneren des Tieres eingerichtet haben. Die Fabelwesen

machen ihnen das Leben schwer, werden deshalb vom Erzähler und
seinen Leuten bekämpft und vernichtend geschlagen. Danach leben die
Reisenden noch über ein Jahr in dem Tier. Dann zünden sie den Wald an, und als
das Tier durch das Feuer krank geworden ist, stecken sie ihm Balken
zwischen die Kiefer und gelangen ins Freie.

Lukian verhehlt nicht die Absicht, den Leser dadurch zu erfreuen, dass

«von den erwähnten Dingen jedes nicht ohne Verspottung anspielt auf einige
der alten Dichter und Schriftsteller und Philosophen, die viele monströse und
fabelhafte Dinge niedergeschrieben haben» (I 2). Leider ist vieles von dem,
was er parodierte, verloren, so dass sich nicht mehr alle seine Aussagen
umfassend ausschöpfen lassen.60 Nimmt man aber ernst, dass in den «Wahren
Geschichten» alles auf Äusserungen älterer Autoren anspielt, lässt sich
gewiss auch für die Verschlingungsszene annehmen, dass sie nicht frei erdacht
ist. Für viele ihrer Inhalte sind Vorlagen aus der antiken Literatur namhaft
gemacht worden.61 Die Verschlingung als solche hat P. v. Möllendorff als
summarische Anspielung auf eine folkloristische Tradition erklärt, die von
grossen Seetieren der Meere Indiens und Arabiens erzählte. Lukian selbst
habe diese Abhängigkeit angedeutet, indem er die Menge, aus der sich der
Verschlinger löst, gerade «gegen Sonnenaufgang» auftauchen liess, also im
Osten, der Richtung Indiens und Arabiens.62 Bei der Erwähnung der Menge
hat zweifellos die Vorstellung einer Walschule Pate gestanden, so dass sich
das Kfjxoç Lukians als ein ins Phantastische gesteigerter Wal verstehen lässt.

Das Verschlingungsmotiv ist darüber hinaus bei einem etwas älteren Autor

nachzuweisen, Dionysios dem Periegeten, der in der Zeit Hadrians (117-
138) eine «Führung durch die bewohnte Welt» (oiKonuévriç 7iupif|yTlGlÇ)
dichtete63. Darin heisst es im Rahmen einer Beschreibung der Inseln des Okeanos
über Taprobane, also Ceylon64 (VV. 592-605):

Sogleich nach dem grossen Koliadischen (Land) kannst du zu einer Insel gelangen, (592)
Taprobane, der Mutter der aus Asien stammenden Elefanten.

Sie ist aber sehr ausgedehnt an Grösse. Ringsherum auf allen Seiten (596)

60 So auch A. Stengel, De Luciani veris historiis [Diss. phil. Rostock 1911], Berlin
1911,8.

61 Vgl. Stengel, De Luciani veris historiis, 40ff.; P. v. Möllendorff, Auf der Suche nach
der verlogenen Wahrheit (Classica Monacensia 21), Tübingen 2000, 206ff.

62 Möllendorff, Auf der Suche, 235. Möllendorff geht allerdings auch davon aus, dass
sich Lukian durch die Verschlingung mit mythischen Reisenden (Herakles, Alexander,
Jason) in motivische Beziehung setzen will, vgl. a.a.O. 237f.

63 Zur Datierung vgl. Dionysios von Alexandria, Das Lied von der Welt. Zweisprachige

Ausgabe von K. Brodersen, Hildesheim u. a. 1994, 9-11.
64 Zu diesem Namen vgl. St. Faller, Taprobane im Wandel der Zeit (Geographica

historica 14), Stuttgart 2000, 15-17.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 235

halten sich grosse Seetiere (ktixeo) in Haufen auf, das Vieh des Arabischen («Ery-
thräischen») Meeres,

schroff aufsteigenden Bergen gleichend; über der Höhe
des Rückens wogt die riesenlange Schiffswalze des Rückgrats.
Der Übelgesinnten Kinder wahrlich, wenn sie sich über das Meer hin tummeln, (600)
Mögen umherirrend jenen begegnen; denn es ist kein Entweichen
aus den verderblichen Mäulern; denn ein grosser Schlund findet sich da.

Häufig mögen auch ein Schiff mit den Männern des Schiffes selbst

jene Ungeheuer verschlingen, denn den Frevlern
hat zu Meer und Land unendlich viele Übel festgesetzt ein Gott (ôaigcûv)».65 (605)

Was die Seetiere angeht, so liegt der Erwähnung der Haufen wie bei Lu-
kian die Vorstellung von Walschulen zugrunde. Eine Seeabenteuergeschichte
haben wir hier freilich nicht, sondern einen Abschnitt aus einem geographischen

Lehrgedicht. Es ist aber der Zweck des Werkes bzw. antiker geographischer

Bildung überhaupt zu berücksichtigen. Die Geographie war damals
noch «dem Hauptziel des Unterrichts, der literarischen Bildung, untergeordnet»66.

Dionysios legt seine Erdbeschreibung «dem antiken, nicht nur an
geographischen Realitäten, sondern besonders an der Lokalisierung von Mythos
und Geschichte interessierten Publikum»67 vor. So ist wohl davon auszugehen,

dass die Schilderung der grossen Tiere in den Gewässern um Ceylon auf
bekannte Erzählungen zurückgreift. Nach den VV. 600ff. zu schliessen, wird
es sich um Seeabenteuergeschichten gehandelt haben, in denen die Verschlingung

von Menschen bzw. ganzen Schiffen vorkam.68 Deren Schauplatz wird
der Indische Ozean gewesen sein, wo wohl auch ihr überlieferungsgeschichtlicher

Ursprung lag.
Die bisher erwähnten griechischen Zeugnisse für das Verschlingungsmo-

tiv im Zusammenhang mit Seeabenteuern stammen frühestens aus dem 2. Jh.
n. Chr. und sind also mehr als drei Jahrhunderte jünger als das Jonabuch, für
dessen Datierung die Erwähnung der zwölf Propheten in Sir 49,10 die Zeit
um 190 v. Chr. als sicheren terminus post quem non festlegt69. Da sich Über-

65 Eigene Übersetzung nach dem griechischen Text in: Dionysios v. Alexandria. Das
Lied v. d. Welt. Zum Verständnis: (597) zur Identifizierung des Erythräischen Meeres mit
dem Arabischen vgl. den Kommentar von Brodersen a.a.O. 124 zu V. 38; (599) mit der
Schiffswalze (ôLkôç) werden Schiffe aus dem Wasser gehoben, vgl dazu Thukydides III 15.

66 So Brodersen in: Dionysios v. Alexandria, Das Lied v. d. Welt, 12.
67 Brodersen, in: Dionysios v. Alexandria, Das Lied v. d. Welt, 19.

Faller, Taprobane, 166 sieht in der Darstellung des Dionysios eine Ausarbeitung
von Mitteilungen über grosse Tiere auf und um Ceylon herum, wie sie sich etwa bei Onesi-
kritos (Strabo XV 1,15) oder Alexander v. Ephesos (bei Stephanos v. Byzanz) finden, vgl.
zu diesen a.a.O. 30; 164. Diese Mitteilungen enthalten jedoch das Verschlingungsmotiv
nicht.

69 Dieser terminus ergibt sich aus der Datierung der literarischen Wirksamkeit Ben
Siras, vgl. dazu G. Sauer, Jesus Sirach/Ben Sira (ATD Apokryphen 1), Göttingen 2000,
40f.; 338f.



236 Meik Gerhards

legungen, ob das Jonabuch eventuell Lukian als Vorlage diente70, kaum
bewährt haben71, ist kein direkter Zusammenhang zwischen der biblischen
Geschichte und den griechischen Zeugnissen nachzuweisen. Beide sind aber auf
Grund ihrer relativen Nähe wohl dennoch demselben Traditionsstrom
zuzuweisen. Lässt dieser sich im griechischen Bereich weiter zurückverfolgen als

bisher gesehen? Immerhin setzen Dionysios und Lukian Seeabenteuergeschichten

bereits voraus, die sie als Stoffgrundlage des Lehrgedichtes bzw. der
Satire aufnehmen. Das Alter dieser Geschichten lässt sich aber nicht ohne
weiteres feststellen. Vor dem 2. Jh. dünnt die Beleglage aus. O. Weinreichs
Rekonstruktion, nach der Antiphanes von Berge, ein Autor des 4. Jh. v.
Chr.72, ein Verschlingungsabenteuer erzählte, scheint mir zu brüchig, um
plausibel zu sein.73 Gehen wir bis an den Beginn der griechischen Literatur
zurück, so stossen wir auf die menschenverschlingenden Ungeheuer der
Odyssee, die Sirenen, Skylla und Charybdis74.

Bei ihnen ist jedoch ein Unterschied zu den bei Dionysios und Lukian
erwähnten grossen Seetieren zu beachten: Sie bewegen sich nicht frei im Meer,
sondern halten sich an einer bestimmten Stelle auf. Die Sirenen sitzen auf
einer Wiese neben den Leichenbergen ihrer Opfer75, Skylla in der Höhle eines
Felsens, den sie nicht verlässt, zumal auch ihre zwölf Füsse unentwickelt
sind76, Charybdis lauert auf einem anderen, nur einen Pfeilschuss entfernt
liegenden Felsen77. Die stabilitas loci der Ungeheuer ist von Bedeutung im Blick
auf den Realienhintergrund des Erzählens. Dieser scheint nämlich im
Vorhandensein von Meeresregionen zu liegen, die für die antike Seefahrt nur unter

Lebensgefahr zu passieren waren und in diesem Sinne Seeleute verschlan-

70 So etwa Graf Baudissin, Einleitung, 596.
71 Vgl. dazu Schmidt, Jona, 63; Möllendorff, Auf d. Suche nach d. verlogenen Wahrheit,

234 Anm. 3.
72 Zur zeitlichen Einordnung des Antiphanes v. Berge vgl. Weinreich, Antiphanes und

Münchhausen, 10-15.
73 Vgl. Weinreich, Antiphanes und Münchhausen, 15-23. Weinreichs Konstruktion

trägt m. E. an zwei Stellen nicht: Seine Argumente dafür, dass in Alexis' Hesione-Komö-
die der Kampf des Herakles mit dem Verschlingungsmotiv verbunden war (a.a.O. 17ff.),
scheinen nicht ausreichend; sein Postulat einer sachlich unmittelbaren Vergleichbarkeil
dessen, was bei Alexis als «Bergäischer Unsinn» bezeichnet wird, mit einer Szene aus dem
Roman des Antiphanes (a.a.O. 22) scheint unbegründet. Gerade wenn das Ethnikon des

Antiphanes «zum Gattungsnamen für einen Aufschneider» geworden war (Weinreich
a.a.O. 18), wäre die Bezeichnung als «Bergäischer Unsinn» auch ohne solche
Übereinstimmung verständlich. Zustimmung zu Weinreich dagegen bei Opgen-Rhein, Jonapsalm,
199.

74 Vgl. Homer, Od. XII 39-54 und 165-200 (Sirenen); 73-110; 234-259 und 426-446
(Skylla und Charybdis).

75 Od. XII 44-46.
76 Od. XII 85ff., nach V. 89 hat Skylla zwölf Füsse, die aber äcopoi- unzeitig, unreif o. ä.

sind.
77 Od. XII101 ff.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 237

gen. Solche Meeresregionen sind wohl in den Ungeheuern personifiziert, von
denen Skylla und Charybdis bei späteren Autoren ausdrücklich mit bestimmten

Örtlichkeiten identifiziert werden.78

Grosse, frei im Meer schwimmende Tiere wie die bei Dionysios und Luki-
an erwähnten Kr|Tr|, lassen sich aber nicht als Personifikationen von
Meeresregionen verstehen. Sollte hier ein Realienhintergrund vorhanden sein, muss
er in der Existenz gewaltiger Meertiere bestehen, denen man die Verschlingung

unversehrter Menschen sowie wohl einige Übertreibung in Rechnung
stellend ganzer Schiffe und ihrer Besatzung zutrauen konnte. Fragen wir, wo
ein solcher Realienhintergrund vorhanden war, lenken die genannten Quellen

unseren Blick vom Mittelmeer weg in den Bereich des Indischen Ozeans.
Die grossen Meertiere bei Dionysios dem Periegeten stammen ja aus dem
Arabischen Meer und sind in den Gewässern um Ceylon anzutreffen, und wir
hatten vermutet, dass im Hintergrund seiner Schilderungen Seeabenteuergeschichten

aus dem Indischen Ozean stehen. Auch hatten wir Möllendorffs
These erwähnt, nach der Lukian mit der Verschlingung auf eine in diese
Gegend weisende folkloristische Tradition anspielt. Sowohl bei Dionysios als

auch bei Lukian hatten wir festgestellt, dass ihren Kij-cTi, die ja jeweils in einer
Herde auftreten, die Vorstellung von Walen zugrundeliegt. Es deutet sich
also ein Traditionsstrom an, dessen Realienhintergrund die Häufigkeit von
Walen im Indischen Ozean und seinen Randmeeren bildet, die vor der
Anwendung moderner Walfangmethoden noch grösser gewesen sein muss als
heute.79

Für die Motivgeschichte ist nun die Frage wichtig, ab wann Mitteilungen
über Wale aus dem Indischen Ozean in die griechische Welt gelangten. Dabei
fällt der Bericht des Nearchos von Kreta, des Admirals Alexanders d. Gr.,
über die 325/324 unternommene Schiffsexpedition von der Indusmündung
zum Persischen Golf ins Auge, der in der «Indischen Geschichte» Arrians
referiert ist.80 Darin heisst es:

«Grosse Seetiere (lcpred) leben im äusseren Meer, und viel grössere Fische als hier im
inneren. Und Nearchos sagt, als sie von Kyïza aus die Küste entlangfuhren, sei gegen Mor-

78 Thukydides identifiziert die Strasse von Messina mit der Charybdis (vgl. Thuk. IV
24,5), da sich die gezeitenbedingten Strömungswechsel dieser Meerenge mit der Vorstellung

des Meerwasser einsaugenden und wieder ausspeienden Ungeheuers (vgl. Horn., Od.
XII 104-107; 235-243; 430-438) verbinden lassen. In Ovids Metamorphosen finden wir die
ätiologische Mitteilung, dass die Skylla am Ort ihres ständigen Aufenthaltes bei Region
(.Reggio di Calabria) in eine Klippe verwandelt wurde, die für die Schifffahrt noch immer
eine Gefahr bedeute (vgl. Metam. XIV 1-74, v. a. 70-74).

79 Vgl. dazu K. Karttunen, India and the Hellenistic world (Studia Orientalia 83),
Helsinki 1997, 215.

80 Zu Nearchos vgl. Lendle, Einf. i. d. griech. Geschichtsschreibung, 164-167. Der
Bericht ist übersetzt in: O. Seek Antike Entdeckerfahrten (Lebendige Antike), Zürich
1961,11-36.



238 Meik Gerhards

gen zu sehen gewesen, wie Wasser aus dem Meer nach oben geblasen wurde, ganz so wie
von Sturmwinden mit Kraft hinaufgetragen. Erschrocken hätten sie die Lotsen des Schiffes
gefragt, was das sei und wodurch es bewirkt werde. Die aber hätten geantwortet, da seien

grosse Seetiere, die durch das Meer dahinschwimmen und das Wasser nach oben blasen.
Den erschreckten Seeleuten seien die Ruder aus den Händen gefallen; er selbst sei aber
herangefahren, habe ihnen beigestanden und sie ermutigt, und allen, an denen er vorbeifuhr,

habe er befohlen, die Schiffe in einer Reihe wie zur Seeschlacht aufzustellen sowie mit
dem Schlagen der Ruder das Schlachtgeschrei zu erheben und eine starke Ruderbewegung
mit viel Getöse zu machen. So hätten sie wieder Mut gefasst und seien gemeinsam auf ein
Signal hin gefahren. Wo sie sich aber schon den Tieren näherten, da hätten sie, wieviel ihre
Kehlen auch aushalten konnten, ein Schlachtgeschrei erhoben, die Trompeten hätten
Signale gegeben, und das Getöse der Ruderbewegung hätten sie bis zum Äussersten
durchgehalten. So wären die Seetiere, die sich schon vor dem Bug der Schiffe sehen liessen,
erschreckt in die Tiefe getaucht und nicht lange danach hinter dem Heck der Schiffe wieder
aufgetaucht und emporgeragt und hätten wiederum gewaltig aus dem Wasser geblasen.

Daraufhin habe sich ein Beifall der Seeleute wegen der unvermuteten Rettung erhoben
und ein Lob auf Nearchos wegen des Wagemutes und der Weisheit.»81

Das geschilderte Ereignis hat im griechisch-römischen Bereich eine gewisse

Popularität erreicht, was sich daran ablesen lässt, dass abgesehen von dem
Referat bei Arrian auch noch andere Autoren darauf eingehen.82 Die
Popularität ergab sich wohl daraus, dass den Griechen bzw. einem Volk des
Mittelmeerraums überhaupt, dieses Phänomen zum ersten Mal begegnete. Die
Existenz von Walen als solche hätte den Griechen nicht neu sein dürfen, denn
auch der 322 v. Chr., also nur sehr kurz nach dem beschriebenen Ereignis
verstorbene Aristoteles berichtet in seinen zoologischen Schriften über sie. Er
weiss, dass sie Lebendgebärende83 und Lungenatmer84 sind, sagt aber nichts
von ihrer gewaltigen Grösse oder über Walschulen. So war es offenbar die
Grösse der Tiere, die sich u. a. in den schon von ferne sichtbaren riesigen
Fontänen äussert, und wohl auch ihre Menge, die die Griechen beeindruckte.85
Im Gefolge der Erzählungen des Nearchos und anderer Teilnehmer der
Expedition86 bildete sich die bei Plinius d. Ä. bezeugte Ansicht heraus, dass im

81 Arrian, Indike XXX 1-7; eigene Übersetzung nach: Flavii Arriani quae exstant
omnia, ed. A.G. Roos, vol. II: scripta minora et fragmenta, editio stereotypa correctior,
addenda et corrigenda adiecit G. Wirth, Bibliotheca Teubneriana, Leipzig 1968. Zu
Lokalisierung und Realienhintergrund vgl. den Kommentar in: Arrian, Der Alexanderzug.
Indische Geschichte, Griech/Dt., hg. und übers, von G. Wirth und O. von Hinüber
(Samml. Tusculum), München/Zürich 1985,1134. Kyïza, der einzige in der zitierten
Schilderung erwähnte Ort ist offenbar was seine Identifikation angeht unsicher vgl. a.a.O. 1149.

82 Vgl. Karttunen, India and the Hellenistic world, 214 m. Anm. 530.
83 Vgl. Tierkunde III 20 [521b,21ff.]; Über die Zeugung der Tiere I 9 [718b,28ff.].
84 Vgl. Tierkunde IV 10 [537a,31-537b,3]; Über die Teile der Tiere IV 13 [697a,15ff.].
85 Im Mittelmeer kommen zwar auch Wale vor, wenn aber Plinius d. Ä. schreibt «Die

Wale dringen auch in unsere Meere vor» (Nat. hist. IX VI, 12), zeigt das, wie wenig es
üblich war, im Mittelmeer grossen Walen zu begegnen, geschweige denn einer Walschule.

86 Nach Aelian, De natura animalium XVII 6 haben auch Onesikritos und Orthagoras
von Walen nahe der Küste Gedrosiens und ihren Wasserfontänen berichtet. Beide waren



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 239

Indischen Ozean die grössten Tiere überhaupt lebten87. In denselben
Traditionsstrom gehören die Mitteilungen Dionysios' des Periegeten über die Kp-csa
in den Gewässern um Ceylon und wohl auch die Erzählungen, auf die Lukian
mutmasslich zurückgreift. Es stellt sich nun aber die Frage, ab wann das Ver-
schlingungsmotiv, das wir erst bei Dionysios greifen können, in diesen
Traditionsstrom einging. Es könnte erst im Mittelmeerraum auf die grossen Tiere
übertragen worden sein. Andererseits sagt Nearchos aber ausdrücklich, dass

die Griechen sich von den einheimischen Lotsen über die Wale unterrichten
liessen, und Onesikritos, ein anderer Teilnehmer der Expedition88, berichtet
über merkwürdige amphibische Seetiere um Ceylon herum, die vielleicht auf

- missverstandene - Erzählungen von Indern zurückgehen89. Die Griechen
haben also auf indische Quellen zurückgegriffen, und so mögen sie auch von
Indern gehört haben, dass die Wale u. U. Menschen und sogar ganze Schiffe
verschlingen. Dies gewinnt dadurch an Wahrscheinlichkeit, dass auch indische

Zeugnisse für das Verschlingungsmotiv im Zusammenhang mit frei im
Meer schwimmenden Tieren vorliegen, auf die wir nun einen Blick werfen
wollen.

Das wohl älteste dieser Zeugnisse ist freilich abweichend von den griechischen

Parallelen oder vom Jonabuch kein Seeabenteuer. Es handelt sich um
die Kindheitsgeschichte des Pradyumna, des Sohnes des Krsna90 und der Ruk-
minl, wie sie u. a. im Visnu-Puräna belegt ist. Der Dämon («Asura»91) Samba-

ra, der voraussah, dass Pradyumna ihn töten werde, stiehlt das erst sechs Tage
alte Kind:

«Taking away the boy, Sambara cast him into the ocean, swarming with monsters, into
a whirlpool of roaring waves, the haunt of the huge creatures of the deep. A large fish
swallowed the child, but he died not, and was born anew from its belly: for that fish, with others,
was caught by the fishermen, and delivered by them to the great Asura Sambara. His wife
Mäyädevi, the mistress of his household, superintended the operations of the cooks, and
saw, when the fish was cut open, a beautiful child, looking like a new shoot of the blighted
tree of love».92

Teilnehmer der Expedition; vgl. zu Onesikritos Lendle, Einf. i. d. griech. Geschichtsschreibung,

162-164, zu Orthagoras Orthagoras [2] (K. Karttunen), Der Neue Pauly 9, Stuttgart/
Weimar 2000, 71.

87 Vgl. Plinius, Nat. hist. IX III, 4. Das gilt offenbar trotz der ebenfalls bekannten
Wale (physeter - Pottwal) des Atlantischen Ozeans (Gallicus Oceanus), von denen in IX
IV, 8 die Rede ist.

88 Zu Onesikritos vgl. Anm. 86.
89 Vgl. dazu Faller, Taprobane, 30.
90 Zur Aussprache von Sanskrit-Wörtern vgl. K. Mylius, Geschichte der altindischen

Literatur, Bern u. a. 1988, 428.
91 Zu diesem Begriff vgl. J. Dowson, A Classical Dictionary of Hindu Mythology and

Religion etc. Popular Edition, London 1914, 27f.
92 The Vishnu Purâria, transi, from the original Sanskrit by H.H. Wilson, London

1840, 575.



240 Meik Gerhards

Der Sänger (rsl) Närada erklärt Mäyädevl die Herkunft des Jungen und
trägt ihr auf, «this jewel of mankind» grosszuziehen. Der Fortgang der
Geschichte kann uns hier nicht beschäftigen. Ihr Alter lässt sich kaum bestimmen.

Das Vsnu-Puräna scheint zu den ältesten Vertretern der erhaltenen
Puräna-Literatur zu gehören. K. Mylius hält eine Datierung in das 5. Jh. n.
Chr. für möglich.93 Wie aber der Name «alte (Erzählung)»94 andeutet, haben
die Puränas eine lange Vorgeschichte, so dass in ihnen neben jüngeren Stoffen
Traditionen verarbeitet sind, die Jahrhunderte älter sind als die vorliegende
Fassung.95 Bei der Pradyumna-Geschichte stellt sich allerdings die Frage, ob
sie seit jeher das Verschlingungsmotiv enthielt. Ihre m. W. älteste literarische
Fassung, die des Harivamsa96, enthält es nämlich nicht97, während jüngere
Quellen, das Brahma-Puräna98 und das Bhägavata-Puräna", wie das Visnu-Purä-
na Meerwurf und Verschlingung erzählen.

Mehrere Verschlingungsgeschichten finden sich im Kathäsaritsägara, dem
«Ozean der Erzählungsströme», des kaschmirischen Dichters Somadeva.100

Da ist zunächst im 25. Kapitel die Geschichte des Brahmanen Saktideva. Er ist
auf der Suche nach der Goldenen Stadt, weil er die Prinzessin Kanakarekhä
heiraten will, die die Bedingung gestellt hat, ihr künftiger Mann müsse diese
Stadt gesehen haben. Das Seeabenteuer ereignet sich, als er zu Schiff zur Insel
Utsthala übersetzen will, um den dortigen Fischer-König Satyavrata nach der
Lage der Stadt zu befragen. Das Schiff gerät in ein Unwetter und bricht
auseinander. Das weitere Schicksal Saktidevas ist nun folgendes:

«Den ins Meer gefallenen Saktideva aber verschluckte ein großer Fisch mit seinem
aufgesperrten großen Maul und Rachen, ohne dabei auch nur ein Glied seines Leibes zu
verletzen. Der Fisch schwamm frei im offenen Meer umher und geriet durch des Schicksals
Fügung in die Küstengewässer der Insel Utsthala. Dort wurde er von Fischern, die in des
Königs Satyavrata Diensten standen, nach göttlichem Willen gefangen. Die Männer zogen

93 Vgl. Mylius, Geschichte d. altind. Literatur, 138.
94 Vgl. Mylius, Geschichte d. altind. Literatur, 134.
95 Vgl. dazu auch M. Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur, 3 Bde., Leipzig

1908-1920, Bd.l, 440ff„ v. a. 445.
96 Der Harivamsa ist ein wohl ursprünglich selbstständiges Puräna, das dem Mahäb-

härata als Anhang beigefügt wurde. Da dies nach Winternitz, Geschichte d. ind. Litteratur,
Bd. 1,395, bereits im 5. Jh. n. Chr. der Fall war, muss er als selbstständiges Werk also älter
sein.

97 Der Dämon entführt hier das Kind und bringt es selbst direkt in sein Haus, vgl. die
französische Übersetzung in: Harivansa ou histoire de la famille de Hari, trad, sur l'original

sanscrit par M. A. Langlois, 2 Bde., Paris/London 1834/35, Bd. 2,160.
98 Vgl. dazu Brahmapurâna. Summary of contents, with Index of Names and Motifs by

R. Söhnen and P. Schreiner (Puräna Research Project 2), Wiesbaden 1989, 308f.
99 Vgl. The Srimad-Bhagabatam of Krishna-Dvaipayana Vyasa, translated into English

from the original Sanskrit text by J.M. Sanyal, 5 Bde., Kalkutta 2o. J., Bd. 4, 234-238.
100 Ich entnehme das Material aus: The Ocean of Story being C.H. Tawney's translation

of Somadeva's Kathä Sarit Sägara now edited with introduction etc. by N.M. Penzer, 10

Bde., London 1924-1928, Bd. 2,193 Anm.l.



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 241

den Fisch ans Land und schleppten ihn aus Stolz über ihren Fang vor den König, denn das

Tier war von außerordentlicher Größe. König Satyavrata staunte über den riesigen Fisch
und ließ ihn voller Neugier durch seine Diener aufschneiden. Aus dem Bauch des geöffneten

Tieres aber kam Saktideva zum Vorschein, der einen zweiten, diesmal recht wundersamen

Aufenthalt in einem dunklen Leib durchlebt hatte»"".

Im 123. Kapitel finden wir das Verschlingungsmotiv in der «Geschichte
von den beiden Prinzessinnen». König Gunasägara schickt seine Tochter
Gunavatf auf Brautfahrt über das Meer:

«Doch durch des Geschickes Mächte wurde das Schiff mitsamt allen Menschen darauf
in der Nähe der Insel Suvarnadvlpa von einem riesigen Raubfisch verschlungen. Die
Strömung des Meeres und des Schicksals Fügung aber trieben den riesengroßen Fisch auf die
Küste zu. Und das Ungeheuer strandete auf dem Eiland. Die Inselbewohner sahen den
wundersamen großen Fisch, liefen mit verschiedenartigen Waffen herbei, töteten ihn und
öffneten seinen Bauch. Zu ihrem Erstaunen kam das große Schiff voller Menschen daraus
zum Vorschein».102

Darüber hinaus finden sich im Kathäsaritsägara zwei Erzählungen, die
berichten, wie Menschen aus Riesenfischen gerettet werden, welche aus dem
Meer in einen Fluss hineingetrieben wurden.103

Somadevas Werk entstand zwischen 1063 und 1081/82104 als Bearbeitung
der kaschmirischen Rezension eines älteren, heute verlorenen Werkes, der
Brhatkathä («grosse Erzählung») des Dichters Gunädhya. Deren Existenz ist
für das 6. Jh. n. Chr. bezeugt105, ihre eigentliche Entstehung fällt aber
möglicherweise schon in das 2. oder 1. Jh.106. Bei Somadeva sind also wie in den
Puränas wesentlich ältere Stoffe verarbeitet. Das gilt zweifellos auch für
Erzählungen, die nicht zur ursprünglichen Brhatkathä gehörten, wie etwa die
Saktideva-Geschichte, die Somadeva aber bereits in der kaschmirischen
Rezension des Werkes vorfand.107 Speziellere Fragen der Überlieferungsgeschichte

einzelner Stoffe des Kathäsaritsägara können aber nicht von uns und
nicht an dieser Stelle geklärt werden.

101 Somadeva, Der Ozean der Erzählungsströme, übers, von J. Mehlig, 2 Bde.,
Leipzig/Weimar 1991, Bd. 1, 317f.

1112 Somadeva, Ozean der Erzählungsströme, Bd. 2, 725.
103 Es handelt sich um die Befreiung des Saonkhadatta im 74. Kapitel (vgl. Somadeva,

Ozean der Erzählungsströme, Bd. 2,160f. ; 166f.) und die der Sumanäs im 123. Kapitel (vgl.
a.a.O. 735).

104 Vgl. Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur, Bd. 3, 53 m. Anm. 3; 319;
Mehlig, in: Somadeva, Ozean d. Erzählungsströme, Bd. 2, 771.

105 Vgl. Winternitz, Geschichte d. ind. Litteratur, Bd. 3, 312.
106 Vgl. dazu Mehlig in: Somadeva, Ozean d. Erzählungsströme, Bd. 2, 775; K. Mylius,

Geschichte d. altind. Literatur, 191.
107 Vgl. dazu F. Lacôte, Essai sur Gunädhya et la Brhatkathä, Paris 1908,140; 144; 228.



242 Meik Gerhards

Zwei weitere indische Zeugnisse sind die Geschichte des Sängers Bahud-
hana aus dem Epos Vlracaritra108, das seiner Entstehungszeit nach dem Kathä-

saritsägara nahestehen dürfte109, sowie die Geschichte vom Prinzen Uttamaca-
ritra110, die handschriftlich erst ab dem 16. Jh. bezeugt ist111. Die beiden werden

ins Meer geworfen, weil die Besatzung bzw. der Besitzer des Schiffes, auf
dem sie fahren, ihre Frau an sich nehmen wollen. Beide ertrinken aber nicht,
sondern werden gerettet, indem ein grosser Fisch sie verschlingt."2

Wir hatten gesehen, dass ab der Alexanderzeit Kunde von den Walen des

Indischen Ozeans in den Mittelmeerraum gelangte, und wir hatten es für
plausibel gehalten, dass damit auch schon von Indern übernommene Mitteilungen

darüber verbunden waren, dass diese Tiere u. U. Menschen und ganze
Schiffe verschlingen. Wie verhalten sich nun die erwähnten indischen Zeugnisse

zu diesen Überlegungen?
Zunächst ist festzuhalten, dass die vorliegenden Fassungen der indischen

Erzählungen erst später entstanden sind als die Belege aus dem Mittelmeerraum.

Den m. W. ältesten indischen Beleg, die Pradyumna-Geschichte, fanden

wir in einem Werk des 5. Jh. n. Chr. Darin liegt für die Annahme, dass

das Verschlingungsmotiv in der uns interessierenden Form aus Indien in den
Mittelmeerraum gelangt ist, eine gewisse Unsicherheit. Diese wird freilich
durch die starke Traditionsgebundenheit der indischen Literatur gemildert.
Besonders interessant ist in unserem Zusammenhang die Verschlingungssze-
ne aus der «Geschichte der beiden Prinzessinnen» im 123. Kapitel des Kathä-
saritsägara, da sie wie Dionysios und Lukian von einem riesigen Meertier
erzählt, das ein Schiff angreift und zur Gänze verschlingt. Aufgrund der Grösse
ist offenbar an einen Wal gedacht. Dafür spricht auch, dass das Tier am Ufer
einer Insel strandet, was ja in Wirklichkeit bei Walen vorkommt, wie u. a.

Nearchos im Blick auf die Küste des am Indischen Ozean gelegenen
Ichthyophagenlandes berichtet113. Die Prinzessinnen-Geschichte zeigt also, dass

auch die Inder das Verschlingungsmotiv mit den Walen ihres Ozeans verbanden.

Da die Meerriesen schon lange die Phantasie der Inder beschäftigt haben
werden114, ist es recht plausibel, dass das auch schon lange vor unseren Quel-

108 Eine Inhaltsangabe dieses Epos findet sich in: H. Jacobi, Über das Vîracritram,
Indische Studien XIV (1876) 97-160 (99-143).

109 Vgl. Jacobi, Vîracaritram, 145.
110 Vgl. A. Weber, Über das Uttamacaritrakathânakam, die Geschichte vom Prinzen

Trefflichst, in: Sitzungsberichte der Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften
zu Berlin 1884 (Nr. XVII), 269-310.

111 Vgl. Weber, Uttamacaritrakathânakam, 271.
112 Vgl. Jacobi, Vîracaritram, 123f.; Weber, Uttamacaritrakathânakam, 294f.
113 Vgl. dazu das Referat in: Arrian, Indike XXIX 16; XXX 8.
114 Das Vorkommen von sehr grossen Meertieren wird schon im sehr viel älteren

Rämäyana als charakteristisch für den westlichen Ozean erwähnt, vgl. die bei Karttunen,
India and the Hellenistic world, 215 Anm. 536 auf Sanskrit zitierte Stelle (Räm. 4,41,8), die



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 243

len geschah. In Indien fand sich viel eher als im Mittelmeerraum ein
Realienhintergrund zur Ausbildung des Motivs, dass frei im Meer schwimmende Tiere

Menschen verschlingen. Da sich das Motiv in dieser Form im Mittelmeerraum

in keiner sicher vor die hellenistische Zeit zu datierenden Quelle
nachweisen lässt - das Jonabuch könnte älter sein, sicher ist das jedoch nicht! - und
da Dionysios der Perieget die verschlingenden Tiere ausdrücklich im
Indischen Ozean ansiedelt, während Lukian dies vielleicht andeutet, wagen wir
die These, dass das Motiv ab der Alexanderzeit mit den Mitteilungen über
Wale aus Indien in den Mittelmeerraum gelangte, und wir nehmen einen
mehr oder weniger engen überlieferungsgeschichtlichen Zusammenhang
zwischen den indischen und den mittelmeerischen Verschlingungserzählungen
des entsprechenden Typs an. Die Verschlingungsszene der «Geschichte der
beiden Prinzessinnen», die den Mitteilungen Dionysios' und Lukians so nahe
steht, wäre dann mit diesen überlieferungsgeschichtlich eng verwandt, während

andere indische Geschichten, die an deutlich kleinere Fische denken115,

den griechischen Autoren und ihren Vorlagen im Überlieferungsstemma ferner

ständen.
Unsere These eines überlieferungsgeschichtlichen Zusammenhangs

zwischen den indischen und den mittelmeerischen Verschlingungsgeschichten
wird durch weitere inhaltliche Übereinstimmungen zwischen Texten aus beiden

Gebieten gestützt. So fällt auf. dass nach dem Vlracaritra die Verschlingung

Bahudhanas auf der Rückfahrt von Ceylon geschah, also im Umfeld
genau der Insel, in deren Gewässern auch nach Dionysios dem Periegeten
menschenverschlingende Seetiere anzutreffen sind.

Was unser eigentliches Thema, das Jonabuch, betrifft, so fällt auf, dass die
Pradyumna-, die Saktideva-, die Bahudhana- und die Uttamacaritra-Ge-
schichte einerseits und das Jonabuch andererseits sich darin entsprechen, dass

die Verschlingung der Rettung des jeweiligen Helden dient.
Übereinstimmung besteht auch darin, dass die Helden nicht zufällig

verschlungen werden, sondern aufgrund höherer Verfügung. In der Pradyumna-
Geschichte darf das Kind nicht durch den Meersturz sterben, weil schicksalhaft

bestimmt ist, dass es Sambara töten soll.116 In der Saktideva-Geschichte
heisst es, dass der Fisch den jungen Brahmanen aufgrund einer Schicksalsfü-

Herr Dr. J. Soni vom Indologischen Seminar in Marburg mir in gewohnter Freundlichkeit
übersetzt hat.

115 Der Fisch, der Pradyumna verschlingt, wird erst von den Köchen des Sambara in
der Küche zerlegt, Maul und Rachen desjenigen, der Saktideva verschlingt, müssen zwar
gross genug sein, um einen erwachsenen Mann unversehrt zu verschlingen, er ist aber
handlich genug, dass ihn die Fischer vor den König schleppen können. Beide Male ist also
nicht an ein Wesen von der Grösse derer gedacht, dass es ein ganzes Schiff verschlingen
könnte.

116 Die Fügung des Geschehens geht noch weiter: Dass Mäyadevi und Pradyumna
zueinander finden, ist auch dadurch vorherbestimmt, dass die beiden Verkörperungen des



244 Meik Gerhards

gung in die Küstengewässer der Insel Utsthala brachte; demnach wird auch
die Verschlingung selbst schon Schicksalsfügung gewesen sein. In der
Geschichte von den beiden Prinzessinnen heisst es ebenfalls, dass die Verschlingung

«durch des Geschickes Mächte» bewirkt wurde, und auch das Stranden
des Wales an der Insel wird eine Schicksalsfügung genannt. In allen diesen
Geschichten wirken die Meertiere als causa secunda einer höheren Macht,
genau wie im Jonabuch, das die Verschlingung ausdrücklich auf die Initiative
Jahwes zurückführt (2,1). Es sei daran erinnert, dass auch Dionysios der Pe-

rieget an eine Verschlingung aufgrund höherer Verfügung denkt, wenn er in
den grossen Meertieren «gottgewollte <Korrektive> für das Böse»117 sieht.
Allerdings fehlt dieser Akzent im Jonabuch wie in den meisten der genannten
indischen Erzählungen.118 Abgesehen davon, dass der grosse Fisch ausser in
der Prinzessinnen-Geschichte jeweils den Helden rettet, dient er auch als

Transportwerkzeug der Vorsehung, das die Verschlungenen jeweils an einen
Ort bringt, an den sie nach höherer Verfügung gelangen sollen. Pradyumna
kommt mit dem gefangenen Fisch in die Küche und das Haus Sambaras; Sak-
tideva kommt nicht nur auf die Insel Utsthala, sondern wird von den Fischern
direkt zum König gebracht, den er nach der Goldenen Stadt befragen will;
Bahudhana und Uttamacaritra kommen jeweils an einen Ort, wo sie ihre
Gattinnen wiedersehen - und Jona kommt an einen Ort, von wo aus er nun doch
nach Ninive aufbrechen kann. Der Verwendung des Fisches als Transportwerkzeug

der Vorsehung entspricht es in gewisser Weise, wenn in den
genannten Erzählungen keiner der Verschlungenen sich selbst befreit. Gegenüber

diesen Gemeinsamkeiten wiegt der Unterschied wohl wenig, dass in den
indischen Erzählungen anders als im Jonabuch der Fisch meistens von
Menschen gefangen und die Verschlungenen immer von Menschenhand befreit
werden. Auch die Unterschiede betreffs des Grundes, aus dem der jeweilige
Held ins Meer gerät, heben die zentralen Gemeinsamkeiten nicht auf, zumal
auch die Art und Weise, auf die dies bei Jona geschieht, also die Auslosung
als Schuldiger, eine indische Parallele hat, nämlich in der Erzählung über den
Kaufmann Mittavindaka (Jätaka 439)119. Dieser fehlt allerdings das Verschlin-

Liebesgottes und seiner Gemahlin sind, die durch diese Ereignisse wieder vereinigt werden,

vgl. dazu Vishnu Purâria, transi, by H.H. Wilson, 576f.
117 Faller, Taprobane, 166; vgl. Dionysios, Periegesis 604f.
118 In der Uttamacaritra-Geschichte wird die Verschlingung nicht nur als Rettung,

sondern auch als Strafe gedeutet, vgl. Weber, Uttamacaritrakathânakam, 303; 308.
119 Vgl. bereits E. Hardy, Jona c. 1 und und Jät. 439, ZDMG 50 (1896) 153. Zu den Jät-

takas vgl. neben den Literaturgeschichten Jätaka (J. P. Laut), EdM 7, Berlin u. a. 1993, 500-
507. Dt. Übers, der Mittavindaka-Parallele in: Jätakam, übers, v. J. Dutoit, Bd. 4, Leipzig
1912, 3. Zu beachten ist freilich einerseits, dass das AT das Auslosen eines Schuldigen
auch in anderen Zusammenhängen kennt, vgl. Jos 7,16-18; I Sam 14,38-42, und andererseits,

dass die Vorstellung, ein schuldbeladener Passagier bringe ein Schiff in Seenot, auch
dem klassischen Altertum geläufig, also dem Mittelmeerraum nicht fremd war, vgl. dazu



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 245

gungsmotiv. Insgesamt sind die indischen Parallelen die engsten, die sich für
Jon 2 in der - hier etwas weiter als üblich gefassten - Umwelt des AT finden.

Auf Grund unserer Beobachtungen und Überlegungen ist es wohl berechtigt,

in der Verschlingungsepisode des Jonabuches ein frühes Beispiel für die
Rezeption des aus Indien stammenden Verschlingungsmotivs zu sehen. Das
Buch müsste demnach der hellenistischen Zeit angehören120, und zwar eröffnet

sich ein Datierungsrahmen von ca. 320-190 v. Chr., bei dem sich der
terminus a quo aus dem Nearchos-Bericht sowie zeitgleichen Mitteilungen über
Alexanders Indienzug ergibt. Über den terminus post quem non hatten wir
bereits gesprochen.121

Da wir anders als Opgen-Rhein die Jaffa'sche Perseus-Andromeda-Über-
lieferung nicht als «konkrete Quelle» des Jonabuches akzeptieren konnten,
ist aus der Verschlingungsszene keine besondere Nähe des Buches zu Lyko-
phron abzuleiten und damit auch kein Indiz für seine Entstehung in Alexandria.

Jerusalem ist als Entstehungsort ebenso möglich. Zwar zeigt die
Aufnahme des Verschlingungsmotivs eine gewisse Weitläufigkeit des Verfassers,
der über den Tellerrand angestammter israelitischer Traditionen hinausschaut

und Motive aus Weltreiseerzählungen aufnimmt. Eine gewisse Offenheit

für die hellenistische Kultur, durch die diese Erzählungen vermittelt wurden,

ist sicher vorauszusetzen. Doch ist das alles auch in Jerusalem denkbar.
Nach M. Hengel gab es dort in der Ptolemäerzeit Kreise, für die «bewußtes
Festhalten an der nationalen Überlieferung des jüdischen Volkes und Bejahung

der griechischen Erziehung keinen unbedingten Gegensatz bedeuten»

mussten.122 Solchen Kreisen könnte der Jona-Verfasser angehören, denn

Bickerman, Les deux erreurs, 236. Dennoch scheint mir die Mittavindaka-Geschichte im
Zusammenhang mit den anderen indischen Parallelen erwähnenswert.

120 Schon Wolff hatte die Parallelen zu indischen Texten vorsichtig als Datierungskriterium

herangezogen, vgl. Wolff, Studien, 67. Dass das Jonabuch nachexilisch entstanden
ist, ist aufgrund der Bezüge zu anderen atl. Texten sowie aus theologischen Gründen
unbestreitbar, vgl. u. a. Rudolph, Jona, 328-330. Wie weit in die nachexilische Zeit
herabzugehen ist, ist allerdings umstritten. Einige neigen zur Datierung in die Perserzeit, so
Gese, Jona b. Amittai, 123f.; Seidel, Jona, 108f.; Blum, Das Buch Jona, 18; Lux, Jona,
204ff.

121 Dies ist der äusserste Rahmen, der tatsächlich noch enger zu fassen ist, wenn wir
bedenken, dass Sir 49,10 bereits die Existenz des Zwölfprophetenbuches voraussetzt, vgl.
dazu Sauer, Jesus Sirach/Ben Sira, 334, während andererseits die Erzählungen aus Indien
eine gewisse Wirksamkeit entfaltet haben müssen, bevor sie in der Form rezipiert wurden,
wie es im Jonabuch mutmasslich geschah.

122 M. Hengel, Judentum und Hellenismus (WUNT 10), Tübingen 1969, 140. (Spätere
Auflagen des Werkes, so die 3., durchges. Aufl. von 1988, lagen mir nicht vor.) Hengel
beruft sich u. a. darauf, dass in der Familie der Tobiaden bereits 257 v. Chr. ein griechischer

Sekretär beschäftigt war, vgl. a.a.O. 110. Dass Festhalten an der israelitischen Tradition

und Offenheit für hellenistische Lebensart keine Gegensätze sein mussten, zeigt auch
der zu Beginn der Seleukidenzeit schreibende Ben Sira, bei dem sich einerseits ein «Lob
der Väter» findet (Sir 44,Iff.), andererseits Belehrungen über das Verhalten beim Gast-



246 Meik Gerhards

er nimmt ja nicht nur griechisch vermittelte Motive auf, sondern greift in
Zitaten und Anspielungen auch auf israelitische Texte zurück und denkt
israelitische Themen weiter.123

Aus der Mischkultur, die hier deutlich wird, ergibt sich aber zum Ab-
schluss noch die Frage, ob in der Verschlingungsepisode neben allem bisher
Gesagten nicht auch ein israelitischer Traditionshintergrund anklingt. Dabei
führt uns wiederum das Bekenntnis aus 1,9 auf eine Spur, auf die noch
hingewiesen werden soll. Jona bekennt sich zu Jahwe als Schöpfer. Das Verschlin-
gungserlebnis zeigt ihm die Universalität Jahwes, der auch tief im Meer
machtvoll und wunderhaft eingreift. Die Verbindung von Schöpfung, Meer,
grossem Meertier und Erweis der Macht des Schöpfers erinnert nun an Stellen,

an denen die Grösse des Schöpfers dadurch unterstrichen wird, dass

ursprünglich mythische Meerungeheuer zu Geschöpfen depotenziert werden.
Diese Stellen greifen auf einen im AT noch in Anspielungen fassbaren
Drachenkampfmythos124 zurück. In Gen 1,21 werden die ehemals mythischen
ran zu grossen Fischen125; in Ps 104,26 wird der Leviatan, ursprünglich eine

mythische Schlange, an der ein kämpfender Gott seine Macht erweist126, zum
«Spielzeug Gottes»127. Auf dieser Linie kann der «grosse Fisch» des Jonabu¬

mahl (Sir 31,12ff.), in denen er Vertrautheit mit einer Institution beweist, die ohne israelitische

Vorbilder durch den Hellenismus in Jerusalem eingeführt wurde, vgl. dazu Sauer,
Ben Sira/Jesus Sirach, 223f.

123 Vgl. dazu u. a. Wolff, Studien, 14ff; 67ff.; Kaiser, Wirklichkeit, 42 m. Anm.7; 47 m.
Anm. 22; 50; Seidel, Jona, 99f.; Blum, Das Buch Jona, 14f.

124 Vgl. dazu O. Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Ägypten, Ugarit und
Israel (BZAW 78), Berlin 21962,140-152.

125 Da ]'jFi dem griechischen Kfyroç vergleichbar sowohl natürliche Tiere, in diesem
Falle Schlangen (vgl. Ex 7,9f.l2), bezeichnen kann als auch mythische Wesen (vgl. Ps

74,13f.; Jes 27,1; 51,9b), ist nicht ganz sicher, ob hier tatsächlich eine Depotenzierung
mythischer Ungeheuer vorliegt, so C. Westermann, Genesis. 1. Teilband: Gen 1-11 (BK II
1), Neukirchen-Vluyn 1974,190f. Gunkels Auslegung, nach der Gen 1,21 «aus den uralten
Chaosungeheuern eine merkwürdige Art von Fischen die unter den andern
Geschöpfen figurieren» macht (H. Gunkel, Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit,
Göttingen 1895, 120) hat jedoch im Rahmen von Gen 1 viel für sich, wenn man etwa
bedenkt, dass in V. 14ff. eine ähnliche Depotenzierung zu finden ist, wenn die in der
Umwelt göttlich verehrten Gestirne als «grosse Lampen» bezeichnet werden. Ausserdem
ist zu berücksichtigen, dass in Gen 1,21 zum ersten Mal seit V. 1 das dem göttlichen Schaffen

vorbehaltene Verbum X73 benutzt wird - mit den CV3FI als Objekt. Dadurch wird
deren Geschöpfcharakter in besonderer Weise hervorgehoben. Warum war das wohl
nötig? Zustimmung zu Gunkel auch bei H. Seebass, Genesis I. Urgeschichte (1,1-11,26),
Neukirchen-Vluyn 1996,76f.

126 Vgl. dazu jlTlb (E. Lipinski), ThWAT IV, Stuttgart u. a. 1984,524.
127 Kaiser, Myth. Bedeutung des Meeres, 149; vgl. auch H.J. Kraus, Psalmen. 2.

Teilband: Ps 60-150 (BK XV/2), Neukirchen-Vluyn 61989, 885. Bezieht man das 13 am Schluss
des Verses nicht auf den Leviatan, sondern auf das Meer, vgl. K. Seybold, Die Psalmen
(HAT 1/15), Tübingen 1996, 407; 410, ist die Aussage abgeschwächt. Es wäre nicht gesagt,
dass Jahwe mit dem Leviatan spielt; doch bliebe es auch dabei, dass dieser zu einem gros-



Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona 247

ches als «lointain souvenir du Léviathan antique»128 gesehen werden. Er ist
Jahwe völlig untergeben, freilich weniger als Spielzeug, sondern als Rettungsund

Transportwerkzeug; und er ist auch noch stärker als in Ps 104,26 depotenziert,

da er ja nicht einmal mehr einen mythischen Namen trägt. Die Konstellation,

in der der Fisch vorkommt, sorgt also dafür, dass, wenn die Verschlin-
gungsepisode auch an der erzählerischen Oberfläche kaum als Rezeption
eines mythischen Stoffes aufzufassen ist, doch ein mythisches Substrat deutlich
wird, welches freilich schon eine Bearbeitung des Mythischen im Sinne des

Jahwe-Monotheismus voraussetzt.

Meik Gerhards, Marburg/Lahn

sen Tier depotenziert ist. Bei der Entscheidung hinsichtlich des Bezuges von 13 ist in
jedem Falle Hi 40,29 als Parallelstelle zu berücksichtigen, wo indirekt gesagt ist, dass
Jahwe mit dem Leviatan spielt (13 pntD pi. wie Ps. 104,26).

128 Ph. Reymond, L'eau, sa vie et sa signification dans 1' Ancient Testament (VTS VI),
Leiden 1958, 198.


	Zum motivgeschichtlichen Hintergrund der Verschlingung des Jona

