
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 3

Artikel: Die Entstehung der christlichen Zeit

Autor: Mell, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entstehung der christlichen Zeit1

«Die Zeit eilt, heilt, theilt», so lautet ein altes deutsches Sprichwort.2 «Die
Zeit eilt» - und die europäischen Glieder einer hyperschnellen Wirtschaftsund

Industriegesellschaft stehen unter Termindruck und behaupten oft, sie

hätten keine Zeit. «Die Zeit heilt» - gewissermassen als Arzt die privaten wie
öffentlichen Wunden, die Krankheit und den Abschied, aber auch den
schmerzhaften Wandel mit Regeneration und belohnt schliesslich mit
Vergessen. «Die Zeit theilt» - mit dem Kalender das Jahr in Wochen und Monate
und mit der Uhr bis auf die Sekunde genau die tägliche Arbeits- und Freizeit
und den ach so notwendigen Schlaf. Die Zeit bestimmt das Erleben und die
Lebenszeit. Sie unterwirft alles Dasein der Verzeitlichung.

Die eine Zeit aber gibt es nicht, sondern nur eine Vielfalt von Zeiten.
Zwar kann mit Aristoteles3 und Isaac Newton die Zeit als Gegebenheit der
Natur oder mit René Descartes und Immanuel Kant4 als Struktur des menschlichen

Bewusstseins begriffen werden. Jedoch: sowohl die objektive als auch
die subjektive Zeitbestimmung widmen sich nur einem Ausschnitt des

Zeitphänomens: Neben der physikalischen Zeit5 und der psychischen
Zeitwahrnehmung6 gibt es «die Lebensrhythmen der Biologie die Erlebnisprozesse
des Alltagsbewusstseins, die symbolischen Ordnungssysteme der Soziologie,
die kausalen Ablaufstrukturen und apriorischen Anschauungsformen der
Philosophie, die historischen Chronologien der Geschichtswissenschaft,
[und] die Differenzbezüge zwischen Zeit und Ewigkeit in der Theologie»7.
«Zeit», so lautet eine postmoderne Erkenntnis, «gibt es nur im Plural - als

Pluralität keineswegs zwangsläufig homogener Zeiten, und als Vielfalt
verschieden komplexer Zeitbegriffe von der formalen Ordnungsstruktur des

realen Früher und Später von Ereignissen».8

1 Öffentliche Antrittsvorlesung gehalten am 3. Juni 2002 anlässlich der Ernennung
zum Professor auf dem neu eingerichteten Lehrstuhl für «Evangelische Theologie und
ihre Didaktik mit dem Schwerpunkt Biblische Theologie» an der Fakultät für Wirtschaftsund

Sozialwissenschaften der Universität Hohenheim (Stuttgart).
2 Nach K.Fr.W. Wander (Hg.), Deutsches Sprichwörter-Lexikon Bd. 5, Darmstadt

1964, 528 Nr. 108, Aufschrift an der Aussenwand eines Hauses auf der sog. Kreuz, einer
der Hauptstrassen Augsburgs.

3 Vgl. Aristot., phys. IV, 217b29-224al7, dazu P.F. Conen, Die Zeittheorie des Aristoteles,

München 1964.
4 Vgl. G. Krüger, Über Kants Lehre von der Zeit, in: Anteile, FS M. Heidegger,

Frankfurt a.M. 1950,178-211.
5 Vgl. Plat., Tim. 38a-c; Aristot., phys. IV 11 p219b2f.220a25f., dazu G. Böhme, Zeit

und Zahl (PhA 45), Frankfurt a.M. 1974.
6 Vgl. Herakl. I 91,13f. Diels.
7 I.U. Dalferth, Gott und Zeit, in: Religion und Gestaltung der Zeit, hg. von D.

Georgi u.a., Kampen 1994, 9-34 (15).
8 Dalferth, Gott 15.



206 Ulrich Meli

«Alles hat seine Stunde und jedes Vorhaben unter dem Himmel hat seine
Zeit» (Qoh 3,1) bemerkt nun der aller einheitlichen Welterklärung reserviert
gegenübertretende «Prediger» des Alten Testaments. Und macht seit alters
her darauf aufmerksam, dass Zeit nie unabhängig von einem Bezugsrahmen
ist. Zeit ist immer «Zeit für etwas» und «Zeit von etwas»: von Handlungen,
Prozessen und Systemen. Und es ist der Mensch, der als ein von Geburt an
offenes Handlungswesen seine Welt entwirft und seine Zeit bestimmt.9 Wenn
er die Zeit in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unterscheidet, macht
er sich klar, dass nicht die Vergangenheit, sondern nur die Zukunft von ihm
zu beeinflussen ist, dass Vergangenheit und Gegenwart zu erkennen sind,
aber eben nicht die Zukunft.10 Und wenn er die Lenkung von abgestimmten
Uhren akzeptiert, dann verknüpft er unendlich viele Eigenzeiten, um
Produkte und Dienstleistungen möglichst rational herzustellen bzw. anzubieten.
Nochmals: Geredet wird von Zeitmessung, aber Uhren messen nicht die Zeit,
sondern veranschaulichen Abläufe wie einen 100-m-Lauf mit Hilfe gleich-
mässiger Frequenzen wie Sekunden und Zehntelsekunden. Die Zeit selbst
bleibt unsichtbar.

Der seit urdenklichen Zeiten die Termine von Jagd und Aussaat11 sowie
die Feste der Götter bestimmende Kalender, die Erfindung der mechanischen

Uhr in einer vermehrt arbeitsteiligen Gesellschaft des 14. Jahrhunderts12

sowie die Einführung der 24-Stunden-Zählung in Europa aufgrund
des Eisenbahnschnellverkehrs mit dem 15. Mai 192713 lassen erkennen, dass

der Mensch sich Zeitlichkeit als soziale Handlungswirklichkeit konstruiert.
Und indem er dieses Wissen über die standardisierte Zeit von Generation zu
Generation weitergibt, erlangt die Zeit den Status «einer kaum noch dem
Nachdenken ausgesetzten Selbstverständlichkeit»14. Diese wissenssoziologische

Vermittlung der Zeit könnte schon der Kirchenvater Augustin gemeint
haben, als er fragte: «Was also ist die Zeit? Wenn keiner mich fragt, dann
weiss ich's; wenn [aber] einer mich fragt und ich's erklären soll, [dann] weiss
ich's nicht mehr.»15

Gehört es zur sinnstiftenden Funktion der Religion, die Komplexität der
Wirklichkeit durch Sprache und Ritual dem Menschen für eigenverantworte-

9 Vgl. Zeit (J. Rüpke), Metzler Lexikon Religion 3 (2000) 697-702 (697).
10 Vgl. Dalferth, Gott 17.
11 Vgl. Kalender A. Grundprinzipien (J. Rüpke), DNP 6 (1999) 156f.
12 Mailand 1335, Salisbury 1386, Rouen 1389.
13 Vgl. «Als es zum ersten Mal dreizehn schlug», FAZ vom 15.05.2002,10.
14 N. Elias. Über die Zeit Bd. II, hg. v. M. Schröter, Frankfurt a.M. 1988, XIII.
15 Confessionum XI, XIIII,17, Übersetzung nach: Aurelius Augustinus, Die Bekenntnisse,

hg. von H.U. von Balthasar (CMe 25), Einsiedeln 1985, 299, dazu E.R Meijering,
Augustin über Schöpfung, Ewigkeit und Zeit (PP 4), Leiden 1979, 57f.



Die Entstehung der christlichen Zeit 207

tes Handeln aufzuschliessen,16 so macht das Christentum darin keine Ausnahme.

Obgleich mit Einführung des nach Julius Cäsar benannten Julianischen
Kalenders im Jahre 45 v.Chr. das zivile Jahr mit dem 1. Januar anfängt17 und
der Beginn der bürgerlichen Woche gemäss einer internationalen Vereinbarung

in Deutschland seit dem 1. Januar 1976 mit Montag 0.00 Uhr definiert
ist,18 sind die christlichen Zeitunterscheidungen in die Sinnkonstruktion
europäischer Kultur eingegangen: Das Kirchenjahr beginnt (in der westlichen
Kirchentradition) mit dem 1. Advent (-ssonntag) und die christliche Woche mit
dem Sonntag.

Die folgenden Ausführungen beschäftigen sich nicht mit dem christlichen
Festkalender insgesamt. Vielmehr versuchen sie aus der Sicht des am Neuen
Testament interessierten Bibelwissenschaftlers seinen Ursprung zu beschreiben.19

Gefragt wird nach dem theologischen Motiv, mit welchem die erste
Christenheit die von einem Haupttag strukturierte Woche und die das Jahr
einmal emporhebende Festzeit versah.20 Die These ist, dass sowohl der christliche

«Sonntag», der seinen Namen der astronomisch unzutreffenden
Wahrnehmung der Sonne als Planeten verdankt,21 als auch das erste christliche
Jahresfest, das mit seinem auf dem Lateinischen beruhenden Namen «Ostern»22

auf den «bei Sonnenaufgang» erzählten Besuch der Frauen am Grab Jesu
hinweist (vgl. Mk 16,2par.), das theologische Fundament des Christentums
widerspiegelt: den Glauben an die Auferstehung.

16 Vgl. N. Luhmann, Soziale Systeme (stw 666), Frankfurt a.M. 1984, 92ff., dazu H.-U.
Dalimann, Das Zeitproblem in systemtheoretischer Perspektive bei Niklas Luhmann, in:

Religion und Gestaltung der Zeit, hg. von D. Georgi u.a., Kampen 1994, 35-51.
17 Vgl. J. Rüpke, Kalender und Öffentlichkeit (RVV 40), Berlin/New York 1995,369ff.
18 DIN 1355 entsprechend der internationalen ISO-Norm R 2015.
19 Wie die Lexikonartikel zu «Sonntag» (vgl. Th. Bergholz, TRE 31 [2000] 449-472),

«Ostern» (vgl. Ostern/Osterfest/Osterpredigt I. Geschichte, Theologie und Liturgie [G.
Visonà], TRE 25 [1995] 517-530 [517f.]) und «Pfingsten» (vgl. Pfingsten/Pfingstfest/Pfingst-
predigt II. Das Pfingstfest in der Kirchengeschichte [K.-H. Bieritz], TRE 26 [1996] 382-

387) andeuten, werden Aspekte christlicher Zeitkultur gemeinhin im Rahmen der
Darstellung zur Alten Kirche verhandelt. Dabei wird übersehen, dass bereits das Urchristentum

aufgrund sukzessiver Unterscheidung zum Frühjudentum christliche Kulturinhalte
ausprägen musste. Die folgenden Ausführungen versuchen einen Überblick zur Entstehung

des ersten christlichen Wochenhaupttages wie zum ersten christlichen Jahreshaupt-
fest während der Zeit des Urchristentums bis ca. 130 n.Chr. zu geben.

20 Zum Verständnis der wöchentlichen und jährlichen christlichen Zeitgestalt gibt es

einschlägige Quellensammlungen, vgl. W. Rordorf, Sabbat und Sonntag in der Alten Kirche

(TC II), Zürich 1972; R. Cantalamessa, Ostern in der Alten Kirche (TC IV), Bern u.a.
1981.

21 Als Dies solis war der Sonntag zunächst der zweite Tag der griechisch-römischen
Planetenwoche. Aufgrund der wachsenden Bedeutung des Kultes vom Sol invictus und
unter dem Einfluss des Mithraskultes löste der Sonntag den Saturnstag (Samstag) im
Laufe des 2. Jh. n.Chr. als ersten Wochentag ab.

22 Albae, in albis, s. althochdeutsch: «zu den ostarum».



208 Ulrich Meli

1. Die christliche Wochenzeit

Die ersten Christen mussten nicht wählen, welche religiöse Wochenzeit-
struktur zu ihnen gehören könnte. Wie die urchristlich gleich bleibende
Bezeichnung der Kalenderwoche mit dem Namen «Sabbat» illustriert,23 war es

die jüdische Interpretation der Siebentagewoche24. Dass Christen die jüdische

Sabbatwoche begingen, erklärt sich aus dem geschichtlichen Ursprung
des Christentums: Jesus von Nazaret, Petrus und Paulus, ja, alle ersten
Vertreter des neuen Glaubens verstanden sich Zeit ihres Lebens als Juden. Ob sie
in oder auch ausserhalb Palästinas geboren waren, durch Erziehung waren sie

griechischsprachige Zeitgenossen eines von der hellenistischen Kultur
geprägten Frühjudentums25. Gewiss war dieses Frühjudentum, das Gott im
Jerusalemer Tempel, aber auch weltweit im Studium «heiliger Schriften»
verehrte, nicht einheitlich: Es gab Reformer, die die traditionelle Offenbarungsreligion

mit modernen griechischen Vorstellungen über Polis, Bildung und
Religion zu vereinbaren suchten, und andere, die diesen Weg als Verrat an
den ewiggültigen Grundsätzen der überkommenen Väterreligion geisselten.
Beiden in Konfliktfällen sich gewalttätig verhaltenen Extremen aber war die
religiöse Auffassung gemein, dass Gott sich Israel in unverwechselbarer Weise

kenntlich gemacht habe und darum als Einziger zu verehren sei.

Aufgrund der religiösen Sozialisation aller ersten Christen in einem
gemässigt pluralen Frühjudentum lässt sich ein Zugang zur christlichen Zeit nur
über ein vorhergehendes Verstehen der jüdisch-antiken Zeitinterpretation
eröffnen. Durch Teilhabe lernten Christen das Modell einer religiösen
Zeitdeutung kennen.

Der von Jesus von Nazaret überlieferte Bruch des sabbatlichen Ruhegebotes (vgl. Mk
I,21-31parr.; Lk 13,10-17; 14,1-6; Joh 5; 7,22f.; 9) scheint die Beachtung des jüdischen Wo-
chenhaupttages zu verneinen. Beachtenswert ist wirkungsgeschichtlich, dass diese Texte im
Urchristentum nicht als Jesu Grundsatzkritik an Israels religiöser Zeitgestaltung verstanden

wurden. Von den Jesuslogien Mk 2,27 (vgl. dazu Ex 20,10; Dt 5,14: «für JHWH»);
3,4parr. her legt sich ein Zusammenhang mit Jesu theologischer Verkündigung nahe: Statt
dass der Sabbat Gottes Königtum in der Schöpfung feiernd darstellt (vgl. 4QShirShabb col.

If.; Jub 50,9), soll allein die durch Jesu Person vermittelte Königsherrschaft Gottes (vgl. Lk
II,20par.; 17,21) dem Menschen den endzeitlichen Segen göttlicher Heilspräsenz schenken.

23 Vgl. Mk 16,2parr.; Lk 18,12; Joh 20,1.19; Apg 20,7; I Kor 16,2.
24 Die wiederkehrende Woche von x Tagen mit einem Haupttag ist eine von der

physikalischen Zeit nicht ableitbare sozio-kulturell eigenständige anthropologische Einrichtung,

deren Herkunft im antiken Orient zu suchen sein dürfte. Überliefert sind
wiederkehrende Markttage, die einen unterschiedlichen Rhythmus von 3-5 Tagen
beschreiben, vgl. Zeit [J. Rüpke] 607.

25 Über die theologische Vielfalt des Frühjudentums informiert instruktiv der
Sammelband von J. Schreiner/J. Maier, Literatur und Religion des Frühjudentums, Würzburg
1973.



Die Entstehung der christlichen Zeit 209

Wie aber sah die frühjüdische Konstruktion der Wochenzeit aus? In der
jüdischen Woche wurden die Tage eins bis fünf mit den Ordinalzahlen: «Erster

(Wochentag)»,26 «Zweiter (Wochentag)»,27 «Dritter (Wochentag)» usw.
durchgezählt. Der sechste Tag wurde funktional als «Rüsttag»28 und der
siebente mit dem assyrischen Lehnwort «Sabbat»29 markiert. Die Benennung
der Wochentage ist Ausdruck zweier Prinzipien: Die numerische Bezeichnung

vermeidet es, einzelne Tage durch Namengebung mit einem besonderen
Inhalt hervorzuheben.30 Damit zweitens der einzige Höhepunkt der Sabbatwoche

am siebenten Tag hervortritt, ein reiner Festtag, der zur akkuraten
Durchführung zurüstende Vorsorge («Rüsttag») erfordert.

Gemäss der frühjüdischen Auffassung von Gottes normgebender Schrift
beruhen die Wochentagsnamen auf in diesem Fall zwei Texten31: Wichtig ist
zuerst der (erste) Schöpfungsbericht aus Gen 1,1-2,4a. Hier werden die Tage
von Gottes Schöpfung mit «erster Tag», «zweiter Tag» usw. durchgezählt.32
Und sodann ist entscheidend das Gebot des «Zehnwortes»33, das da lautet
(Ex 20,8-11):

Gedenke des Sabbats: Halte ihn heilig! Sechs Tage darfst du schaffen und jede Arbeit
tun. Der siebente Tag ist ein Ruhetag, dem Herrn, deinem Gott, geweiht. An ihm darfst du
keine Arbeit tun; du, dein Sohn und deine Tochter, dein Sklave und deine Sklavin, dein
Vieh und der Fremde, der in deinen Stadtbereichen Wohnrecht hat. Denn in sechs Tagen
hat der Herr Himmel, Erde und das Meer gemacht und alles, was dazugehört; am siebenten
Tag ruhte er. Darum hat der Herr den Sabbattag gesegnet und ihn für heilig erklärt.

Fraglos beruht der wöchentliche Rhythmus von sechs Tagen Arbeit und
einem Tag Freizeit auf dem Gedanken der Nachahmung Gottes, der Imitatio
Dei: Weil Gott am siebenten Tag von seinen Schöpfungswerken ruhte, soll
auch der Mensch am Sabbat von seiner Hände Werk lassen. Da der Mensch
sich jedoch im Gegensatz zum Allmächtigen um seine lebensnotwendigen
Bedürfnisse wie Essen und Trinken kümmern muss, erfordert die eintägige
Arbeitsruhe34 einen Vorbereitungstag: An ihm ist das Essen vorzukochen35
und das Vieh mit Futter zu versorgen.

26 Vgl. im NT; Mk 16,2parr.; Joh 20,1.19; Apg 20,7; I Kor 16,2.
27 Vgl. Did 8,1.
28 Vgl. im NT: Mt 27,62; Mk 15,42; Lk 23,54; Joh 19,31.42, anders Hebr 4,4.
29 Vgl. im NT: Mt 12,5; 24,20; Mk 2,24parr.27f.parr.; 3,2parr.4parr.; 6,2par.; 16,lpar.; Lk

6,6; 13,14-16; 14,1.3.5; 23,54.56; Joh 5,9f.l6.18; 7,22; 9,14.16; 19,31a; Apg 13,27.42.44; 15,21;
18,4, anders Hebr 4,4.

30 Z. B. um magische Tagewählerei von günstigen und ungünstigen Tagen zu vermeiden,

vgl. Hippolyt, Widerlegung IX, 16,1-3.
31 Dt 5,15, der für die Sabbatruhe eine soziale Begründung aus der Erfahrung von

Israels Ägyptenaufenthalt gibt, bleibt im Frühjudentum unberücksichtigt.
32 Vgl. Gen 1,5.8.13.19.23.31; 2,2f.
33 Ex 34,28 über 34,10-27; Dt 10,4 über 5,6-21.
34 Vgl. im NT: Mk 2,23f.parr.; Lk 23,56; Joh 5,10; 9,14-16.
35 Ex 35,1-3.



210 Ulrich Meli

Faszinierend an dem theologischen Gedanken von Gottes Schöpfersein ist
der des Ausruhens. Bekannt ist, dass Arbeit Kraft kostet, ja, dass der Mensch
nur durch schweisstreibende Anstrengung seinen Lebensunterhalt sichern
kann und darüber altert und schliesslich dahinstirbt.36 Dass aber auch der
mächtige Gott der Folge von Schöpfung und Erschöpfung unterliegen soll, ist
eine Merkwürdigkeit. Sie ist es nur dann nicht, wenn Ruhe nicht Kraftlosigkeit,

sondern Vollendung, nicht Ermüdung, sondern Genuss bedeuten soll.37

Dann ist Gott der Schöpfer aller defizienten Weltlichkeit weit überlegen, und
dann ist seine vollkommene Schöpfung zielgerichtet. Und folglich bildet die
jüdische Wochenzeitkultur mit der Arbeitsruhe am Sabbat die Sehnsucht auf
schliessliches Heil, auf universalen Frieden ab.

Dass die jüdische Zeitkonstruktion der Schöpfungswoche auf die endgültige

Vollendung der Welt vorblickt, belegt für das Frühjudentum eine rabbi-
nische Aussage über den 92. Psalm, den die levitischen Sänger am Sabbat
rezitieren (RH 31a, R. Aqiba, T l38)39:

Was sangen sie am Sabbat?: Ein Psalmlied für den Sabbattag [= Ps 92,1]; für den
dereinstigen Tag, der ganz Ruhetag sein wird.

Geht der Blick jetzt vom Frühjudentum hinüber zur ersten Ausprägung
der christlichen Wochenzeitgestalt, so ist die geschichtliche Tatsache zu
würdigen, dass die Glaubensanschauung des Urchristentums sich zunehmend als

Neuentwurf von Gott und Welt verstand. Das Bewusstsein, mit (Heiligem)
Gottesgeist begabt zu sein - die Urchristenheit bezeichnete sich signifikanter-
weise als «Heilige»40 - und damit Gottes Nähe unmittelbar zu erfahren,41 liess
Urchristen alsbald die Grenzen der frühjüdischen Religionsgemeinde ertasten

und den Mut finden, den von der Tora gesteckten Rahmen des Gottesvolkes

Israel zu verlassen.42

Das geschichtliche Veränderungstempo der innerjüdisch als Reformprojekt

gestarteten christlichen Gruppe war hoch. So schnell, dass es nach nur
vierzig Jahren christlicher Glaubensexistenz zu einer soziologischen und
theologischen Emanzipation von der jüdischen Mutterreligion kam. Schon
die vom Pharisäer Paulus gegen die Christen in Damaskus verhängten Syn-

36 Vgl. Gen 3,17-19.
37 Vgl. Hebr 4,10.
38 (H. L. Strack)/P. Billerbeck, Das Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes

und die Apostelgeschichte Bill. 2), München 1924, 77.
39 Vgl. Tarn VII,4; ARN 1 (lc); BerR 17 (12a).
40 Apg 9,13.32; Rom 1,7; 8,27; 12,13; 15,25; I Kor 1,2; 6,lf.; II Kor 1,1; Eph 3,8; Phil

4,22; Kol 1,4; I Tim 5,10; Hebr 6,10.
41 Dazu J. Becker, Das Urchristentum als gegliederte Epoche (SBS 155), Stuttgart

1993,29ff.
42 Vgl. Apg 8,4ff., dass auf die christliche Mission unter schismatischen Samaritanern

die eines jüdischen Eunuchen aus Äthiopien, eines rituell devianten Juden (vgl. Dt 23,2),
folgt.



Die Entstehung der christlichen Zeit 211

agogalstrafen43 werfen ein unschönes, aber bezeichnendes Licht auf den
jüdischen Einspruch gegen den christlichen Glauben, der Israel und die Völker

zunehmend gleich behandelt.44 Bereits ca. fünfzehn Jahre nach Jesu Tod
kam es im syrischen Antiochia zu christlichen Gemeindegründungen ganz
ohne jüdische Glieder, die sich nur aus Griechen und/oder anderen Ethnien
zusammensetzten.43 Als die prominente Gründergeneration mit den
Jesusjüngern Johannes und Petrus sowie Jakobus, dem Bruder Jesu, und dem
Reiseevangelisten Paulus noch vor 70 n.Chr. teilweise eines gewaltsamen Todes
starb,46 war die urchristliche Mehrzahl nichtjüdischer Herkunft.47 Die
«Christianer», wie sie jetzt von Aussenstehenden als eine nicht zum verfassten
Judentum zählende Gruppe wahrgenommen wurden (Apg 11,26), waren gewis-
sermassen zu einem neuen Religionsverein in der hellenistischen Polis
herangewachsen.

Die rasche Unterscheidung vom jüdischen Konsens bedeutet einerseits
den christlichen Bedarf an einer eigenständigen Zeitkonstruktion als

kulturell-religiöses Identitätsmerkmal und andererseits, dass die christliche
Zeitkonstruktion keine Kopie der frühjüdischen sein konnte. Ja, es lässt sich
feststellen, dass urchristliche Theologie die Wochenzeit diametral entgegengesetzt

zum Frühjudentum konzipierte:
Statt auf den Schlusstag konzentriert sie sich auf den Anfangstag der Woche,

statt auf die Hoffnung auf den Zuspruch, statt auf die Zukunft auf die
Gegenwart. Zentrale christliche Neuerung ist die Behauptung eines «achten
Tages» (Barn 15,9; Justin, dial. 41,4; 138,1; EpAp 18 [kopt.]). Nun, in einer
stetig wiederkehrenden Siebentagewoche gibt es keinen achten Tag; auf den
letzten, den siebenten Tag der Woche folgt der erste Tag der nächsten Woche.

Die Zahl acht ist einerseits gewählt, weil sie jenseits der vollkommenen
Zahl «sieben» im Frühjudentum als Startzahl für ein Neues bekannt war.48

Darum beginnt mit dem achten Tag die christliche Woche. Und andererseits

43 Vgl. Gal 1,13; Phil 3,6. Unter den Verfolgungsmassnahmen der sich noch innerhalb
des verfassten hell. Frühjudentums aufhaltenden «Kirche Gottes» sind innersynagogale
Disziplinarstrafen zu verstehen, so die Prügelstrafe der «Vierzig-Weniger-Einen» (II Kor
11,24, vgl. Jos., Ant 4,238.248), vielleicht auch der Bann als Ausschluss aus der jüd.
Gemeinde, dazu Bann II. Frühjudentum und Neues Testament (Cl.-H. Hunzinger), TRE 5

(1980) 161-167.
44 Vgl. Gal 1,16.23; I Thess l,4.9f.
45 Vgl. Apg 11,20; Gal 2,2.
46 Zum Martyrium von Petrus vgl. Lk 22,33; Joh 13,37f.; 21,18f.; I Clem 5,4; 6,1, zu

dem von Jakobus vgl. Jos., Ant 20,197-203 und zu dem von Paulus vgl. Apg 20,23-25;
21,11; I Clem 5,7; 6,1.

47 Zulauf bekam die urchristliche Gemeinschaft von den sog. «Gottesfürchtigen» (vgl.
Apg 10,2.22; 13,16.26; 16,14; 17,4.17; 18,4), nichtjüdische Sympathisanten des jüdischen
Glaubens (Monotheismus) und seiner (Liebes-) Ethik.

48 Vgl. Gen 17,12; Lev 15,29; Num 29,35; äthHen 91,12; JosAs 11,1 u.a.m., dazu K.-H.
Ostmeyer, Taufe und Typos (WUNT 2. R. 118), Tübingen 2000,117-120.



212 Ulrich Meli

markiert sie die christliche Differenz zur jüdischen Wochentheologie: Der
«achte Tag» überholt die siebentägige jüdische Schöpfungswoche als Anfang
einer neuen Woche, als erster Tag der zweiten Schöpfungswoche, noch präziser:

als Beginn der Neuschöpfungswoche.
Die unter dem Namen des Barnabas veröffentlichte Schrift drückt diesen

christlichen Grundsatz in einer Auslegung von Jes 1,13 so aus (Barn 15,8f.):

«Ferner sagt er (sc. Gott) ihnen (sc. den Israeliten): Eure Neumonde und Sabbate
ertrage ich nicht [Jes 1,13]. Seht, wie er es meint: Nicht die jetzigen Sabbate sind mir
angenehm, sondern der, den ich gemacht habe, an dem ich das All zur Ruhe bringen und den
Anfang eines achten Tages machen werde, das heisst den Anfang einer anderen Welt. Deshalb

begehen wir auch den achten Tag uns zur Freude, an dem auch Jesus von den Toten
auferstanden und, nachdem er erschienen war, in den Himmel aufgestiegen ist.

Auch christliche Wochenfrömmigkeit lässt sich von dem Grundsatz der
Nachahmung Gottes leiten. Jetzt aber ist der schöpfungstheologische
Ausgangspunkt ein anderer. Mit der Auferstehung Jesu ist der Anfang einer
«anderen Welt» gemacht, ist eine «neue Schöpfung» (II Kor 5,17; Gal 6,15)
präsent, in der die von Endlichkeit, Schmerz und Leid gezeichnete alte Welt
überwunden ist. «Gleichwie in Adam alle sterben, so werden in Christus
alle lebendig gemacht» (I Kor 15,22), heisst es bei Paulus, wenn er von Christus

als dem letztgültigen Menschenbild nach Gottes Willen spricht.49 Der
Anfangstag der Woche, im liturgischen Sinn der erste Tag der neuen Welt,
gilt folgerichtig als Tag der Auferstehung Jesu.50

Was Israels Wochenzeit hoffend antizipiert, bildet den furiosen Auftakt
christlicher Sonntagsfreude. Die christliche Woche beginnt mit dem Haupttag,

um das Zeichen des Auferstehungslichtes als Anbruch einer vom Tod
befreiten Welt jeder Zeit voranzustellen.51 Und jeder weitere Wochentag, der
zweite bis siebente, soll aus der Vorgabe göttlicher Rettung den Mut zum
täglichen Existenzkampf finden.

Wie die jüdische Wochenfrömmigkeit Ausdruck des Vertrauens ist, dass

der Schöpfergott die als chaotisch erlebte Wirklichkeit doch mit einer inneren
Zielsetzung ausgestattet haben möge, so beruht auch die christliche Zeitstatik
auf einem Glaubensentscheid. Das Bekenntnis: «Gott habe Jesus von den Toten

auferweckt»,52 bleibt ein Wagnis, das angesichts einer Gott in Frage stel-

49 Vgl. U. Meli, «Neue Schöpfung» als theologische Grundfigur paulinischer Anthropologie,

in: Menschenbild und Menschenwürde, hg. v. E. Herms (Veröffentlichungen der
Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie 17), Gütersloh 2001,345-364 (360).

50 Vgl. Mk 16,2parr.; Joh 20,1.
51 Vgl. Justin, apol. I 67,7: Da der christliche Haupttag am Wochenbeginn liegt, wird

in christlicher Schriftauslegung Gen 1,3, der Bericht über die Erschaffung des Lichtes (vgl.
den röm. «Sonntag»), mit ihm inhaltlich verknüpft. Es steht zu vermuten, dass sich auch
das Sonnenmotiv Mk 16,1 vom röm. Wochentagsnamen erklären lässt.

52 Vgl. die sog. eingliedrige Auferweckungsformel Röm 4,24b; 8,11; II Kor 4,14; Gal
1,1 usw., Röm 10,9; I Kor 6,14; 15,15 usw. und Apg 3,15; I Thess 1,10 usw.



Die Entstehung der christlichen Zeit 213

lenden Wirklichkeit immer wieder und nur glaubend eingeholt werden konnte.

Zum Anker des christlichen Gottvertrauens wird die Person Jesu. Hatte
er zu Lebzeiten in Galiläa begonnen, mit Gleichnis53 und Wunder54 Gottes
Herrschaft Israel anzunähern, so nähert der Auferstehungsglaube seine Person

Gott an. In christologischer Sprache bekommt der von den Toten
Auferstandene «den Namen, der über alle Namen ist» (Phil 2,9), den Gottesnamen,
der auf Griechisch «Kyrios» lautet.55 Die Zugehörigkeit des Christen zu dem
alleinigen Kyrios-Herrn und seiner Herrschaft beschreibt Paulus in Hinsicht
auf die christliche Freiheit zur Zeitgestaltung so (Rom 14,5-6a.7-9):

Der eine bevorzugt bestimmte Tage, der andere macht keinen Unterschied zwischen
den Tagen. Jeder soll aber von seiner Auffassung überzeugt sein. Wer einen bestimmten
Tag bevorzugt, tut es zur Ehre des Herrn Keiner von uns lebt sich selber, und keiner
stirbt sich selber: Leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem
Herrn. Ob wir leben oder ob wir sterben, wir gehören dem Herrn. Denn Christus ist gestorben

und lebendig geworden, um Herr zu sein über Tote und Lebende.

Die liturgische Konsequenz dieser von allen falschen Herren und nichtigen

Gewalten befreienden Christusbeziehung ist, dass der in jüdischer
Bezeichnung als «erste[r] Tag der Woche»56 genannte den urchristlichen Namen
«Herrentag» (Apk 1,10; Did 14,1; IgnMag 9,1; EvPetr 9 [35]; 12 [50]; EpAp 18

[kopt.])57 erhält.58

Und am wöchentlich wiederkehrenden54 Herrentag gaben die ersten Christen

ihrer alles überragenden Gemeinschaft mit dem Herrn auf symbolische
Weise Ausdruck: Am frühen Abend60 kamen Christen zur Zeit der gewöhnlichen

Tagesmahlzeit61 im privaten Haus eines begüterten Christen62 zusam-

53 Vgl. Mk 4,30-32a.
54 Vgl. Lk 11,20.
55 Vgl. das urchristliche Bekenntnis Rom 10,9; I Kor 12,3, die urchristliche Akklamation

Rom 10,12f. sowie die Bezeichnung für Christen als diejenigen, «die den Herrn anrufen»

(Apg 2,21; 9,14; II Tim 2,22, auch Plinius, epist. X, 96).
56 Apg 20,7; I Kor 16,2.
57 Später Tert., idol. 14,7.
58 Mit W. Rordorf, Der Sonntag (AThANT 43), Zürich 1962,270.
59 Vgl. Joh 20,26.
60 Vgl. Lk 24,29; Joh 20,19; Apg 20,7; Plinius, epist. X, 96,7. Nach Varro bei Gell. 3,2

begann der Volltag nach griech. Auffassung - und jüd., vgl. mRHSh 111,1 - mit dem Abend
und endete am nächsten Lichttag nachmittags (vgl. Lk 9,12; 23,54; 24,29; Joh 19,31.42).
Nach röm. Verständnis fing der Tag jedoch um Mitternacht an. Je nachdem, welche
Tagesdefinition sozio-kulturell eingeführt war, feierten Christen gewissermassen erst Sonntagabend

ihr Herrenmahlsfest (vgl. Apg 20,7 mit 4,3; 23,31f.; Plinius, epist. X, 96,7) oder
bereits Samstagnacht. Da es keine eigene, urchristliche Definition des Tages gibt, ist die
Behauptung von R. Staats, Die Sonntagnachtgottesdienste der christlichen Frühzeit,
ZNW 66 (1975), 242-263 (242ff.), dass das Herrenmahl immer Samstagnacht als Verlängerung

des Sabbats gefeiert wurde, nicht überzeugend.
61 Vgl. Plinius, epist. X, 96,7.



214 Ulrich Melt

men.63 Waren sie als Sklaven in Handwerk und Häusern beschäftigt, stiessen
sie erst später64 zur sog. «Hausgemeinde»65. Die christliche Hausherrin und/
oder der christliche Hausherr hatten bereits den grössten Raum des Hauses
hergerichtet. Zu Tische liegend wurde das «Herrenmahl» (I Kor 11,20) gefeiert,

das in der Alten Kirche als «Eucharistie»66 und durch Luthers Bibelübertragung

als «Abendmahl»67 bekannt wurde. Urchristlich bestand es immer
aus der Einheit von Kult- und Sättigungsmahl.68 Zum Verzehr brachten
Gemeindeglieder eigene Speisen mit und stellten sie der Gemeinschaft zur
Verfügung.69

Der urchristliche Brauch wird als Wiederaufnahme des letzten Mahles
Jesu mit seinen Jüngern erlebt.7" Die durch seinen unerwarteten Tod beendete

Gemeinschaft mit Jesus wird mit den identifikatorischen Deuteworten
über Brot und Wein so hergestellt, dass der Auferstandene auf geistliche Weise

präsent wird. Alle, jüdisch wie nichtjüdisch Geborene, Freie wie Sklaven,
Frauen und Männer71 werden am Tisch des Herrn satt, denn Israel stellte sich
das Glück der Gottesherrschaft als ein festliches Mahl mit feinen Speisen und
erlesenen Weinen vor (vgl. Jes 25,6).

Wenn christliche Familien gegen Mitternacht ihr Wochenanfangsfest
verlassen, gehen sie an Körper und Geist gestärkt auseinander: Ihr Glaube, über
den auferstandenen Christus Teilhabe an Gottes vollendeter Schöpfung
teilzunehmen, kam innerhalb einer Essen und Trinken miteinander teilenden
Gemeinschaft aus einst fremden Menschen zum Ziel. In der gottesdienstlichen

Feier entstand das Band einer Geschwisterlichkeit. So wird es urchristliche

Sitte, an jedem ersten Wochentag für die Bedürftigen in der Gemeinde
Geld zu sammeln.72 Von Paulus ist dabei bekannt, dass er seinen Gemeinden
in Galatien (Kleinasien) und Korinth empfahl, wochenweise Geld für die
Jerusalemer Muttergemeinde anzusparen (vgl. I Kor 16,1-3).

62 Vgl. Apg l,13f.; 12,12-14; Rom 16,5.23; I Kor ll,20.33f.; Phlm 2; Kol 4,15.
63 Vgl. I Kor ll,17.20.33f.; Did 14,1 u.ö.
64 Vgl. I Kor 11,21.33.
65 Vgl. Apg 20,7; Rom 16,3.5; I Kor 16,15.19; Phlm lt.; Kol 4,15.
66 Vgl. Did 9,1.5; IgnEph 13,1.
67 Vgl. die Zeitangaben in Mk 14,17; I Kor 11,23.
68 Vgl. I Kor 11,17-34; Did 9,1-10,7. Dabei kann die Stellung des Sättigungsmahles

wechseln: gerahmt vom Herrenmahl (vgl. I Kor 11,26) oder ihm vorausgehend (vgl. Did
9,1-7; Zulassung nur der Getauften V. 8). Erst am Beginn des 2. Jh. n.Chr. trennt sich die
«Agape» (vgl. Jud 12; IgnSm 8,2) vom Kultmahl.

69 Vgl. I Kor ll,20f.
70 Vgl. Mk 14,22-24; Joh 13,1-32; I Kor 11,23-26; Joh 6,51c-58; Did 9f.
71 Vgl. Gal 3,26-28, dazu U. Meli, Neue Schöpfung (BZNW 56), Berlin/New York

1989, 306-315.
72 Vgl. 1 Kor 16,lf.; Justin apol. I 67,6.



Die Entstehung der christlichen Zeit 215

Die christliche Sonntagsfeier ist bis in alle regionalen Anfänge bezeugt73
und hat sich als wöchentliche Osterfeier74 im Urchristentum durchgesetzt.75
Es war nur eine Frage der Zeit, bis die christliche Zeitsymbolik von der
wiederkehrenden Woche auf das zyklische Jahr übertragen wurde.

2. Ostern als erstes christliches Jahreshauptfest

Aus dem reichhaltigen jüdischen Jahresfestkreis76 schieden als Paten für
eine christliche Jahresfeier diejenigen Feste aus, die wie Yom Kippur, das mit
Neujahr verbundene Versöhnungsfest,77 und Chanukka, das der Wiederweihe

des II. Tempels gewidmete Lichterfest,78 einen Bezug zum priesterlich
dominierten Jerusalemer Tempel auswiesen. Auch Purim, das an die Racheerhebung

persischer Juden erinnerte,79 und Laubhüttenfest/Sukkoth,80 das als

herbstliches Erntefest der Wein- und Baumfrüchte seine Nähe zur
Fruchtbarkeitsthematik nicht leugnen konnte,81 kamen als christliches Zeichen der den
Tod überwindenden Auferstehungsfreude nicht in Frage.

So blieb der Anschluss an das frühjüdische Flauptfest, das im Frühling
gefeierte «Passah».82 Es besass mit der eingeführten sonntäglichen
Herrenmahlsfeier mehrere Berührungspunkte: Sein Zentrum, das Essen des
Passahlamms, findet zu Hause statt.83 Das Gebot, das Lamm vollständig zu
verzehren,84 führt mehrere Familien zu grösseren Mahlgemeinschaften zusammen85.

Und die beim Festessen verlesene Liturgie verwendet Deuteworte,86
die das Passah als Erinnerungsfest vergeschichtlichen. Schliesslich kennzeich-

73 Das Urteil von Th. Bergholz (Anm. 19) 451: «Für eine sehr frühe Entstehung des

Sonntags als wöchentlichen Feiertagfs] der Gemeinden spricht nur die Tatsache, dass er
schon zu Beginn des 2. Jh. vollkommen selbstverständlich ist», geht fehl, weil es vom
Urchristentum weder die Institution des (wöchentlichen) Herrentags noch die Hervorhebung

des ersten Tages der Woche noch die Ogdoastradition berücksichtigt.
74 So O. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst (AThANT 3), Stuttgart 31956,14;

Ostern (B. Lohse). RGG3 4 (1960), 1735f. (1735).
75 Anzunehmen ist, dass Judenchristen in Treue zur Sabbatheiligung Arbeitsruhe

gehalten haben, vgl. Mt 24,20; Kol 2,16; Justin, dial. 47,2, dazu auch Eus., HE III, 27,5, dass
die «Ebioniten» den Sabbat «beobachteten», den Sonntag hingegen «feierten».

76 Dazu Feste und Feiertage III. Judentum (D. Mach), TRE 11 (1983) 107-115.
77 Vgl. Lev 23,26-32; Num 29,7-11.
78 Vgl. I Makk 4,36-59; II Makk l,8f,18ff.; 10,6f.
79 Vgl. Est 9,20-28.
80 Vgl. Lev 23,42f.
81 Vgl. Ex 23,16; 34,22; Dt 16,13-15.
82 Vgl. im NT: Lk 2,41; 22,1; Joh 2,23; 6,4; 13,1.
83 Vgl. Philo, SpecLeg 2,148; mPes V,10; VII,12f.; X,lff. u.ö.
84 Ex 12,10.
85 Vgl. Ex 12,4; mPes VI,3f.
86 Vgl. Ex 12,26f.; Dt 26,5-11; mPes V,4.



216 Ulrich Meli

net die jahreszeitliche Ansetzung am ersten Vollmondtag nach der
Frühlingstagundnachtgleiche das Passah einerseits als Erneuerungsfest,87 da der Tag
wieder länger dauert als die Nacht, und andererseits als Versöhnungsfest, da

am Vollmondtag die als numinos erfahrene Gottheit besänftigt ist.88

Wann und wo89 Christen zum ersten Mal Ostern feierten, lässt sich nicht
mehr feststellen. Der früheste Hinweis auf eine Osterfestpraxis datiert auf
den Beginn des 2. Jh. n.Chr.90 Dass aber die Osterfeier im Urchristentum ein
sehr viel älterer Brauch ist, legt u. a.91 ein Text aus dem 1. Korintherbrief
nahe.92 Paulus schreibt im Jahr 55 n.Chr. (I Kor 5,6-8):

Nicht erfreulich ist euer Rühmen! Wisst ihr nicht, dass ein wenig Sauerteig den ganzen
Teig durchsäuert? Schafft den alten Sauerteig fort, damit ihr neuer Teig seid, wie ihr doch
bereits ungesäuertes Brot seid. Denn als unser Passahlamm ist Christus geschlachtet worden.

Lasst uns darum das Fest nicht mit altem Sauerteig feiern, nicht mit dem Sauerteig der
Bosheit und Schlechtigkeit, sondern mit den ungesäuerten Broten der Aufrichtigkeit und
Wahrheit.

Paulus geht es nicht um Ostern, sondern um den Grundsatz christlicher
Ethik. Sein Anliegen ist, dass sich die Gemeinde von unchristlichem Verhalten93

distanziere. Dazu gebraucht er verschiedene Bilder: 1. alter Sauerteig
und neuer Teig, 2. ungesäuerte(-s) Brot(-e) und 3. geschlachtetes Passahlamm.

Paulus ist der Ansicht, dass das christliche Leben ein nicht endendes
Passahfestmahl ist.94 Ein grossartiger Gedanke! In ethischer Hinsicht ist es für
Paulus darum nicht anders vorstellbar, als dass sich jeder Christ entsprechend

87 Vgl. Philo, SpecLeg 2,155ff., dass die Passahfestterminierung an die Schöpfung der
Welt erinnert.

88 Vgl. Feste und Feiertage II. Altes Testament (E. Otto), TRE 11 (1983) 96-106 (98).
89 Der Ort der Auferstehungserfahrung (Mk 16,8 ist literarische Konstruktion des

Mk, vgl. l,14f.) sowie die beiden Leitungsgremien der Urgemeinde (vgl. Apg 6,Iff.) könnten

auf Jerusalem hinweisen.
90 Vgl. Eus., HE V, 24,14: Irenäus' Brief an Victor ist schwierig zu verstehen, da sich zu

den Verben «beachten/nicht beachten» kein Objekt findet. Heisst es «den Ostertag», so
hätte die Kirche von Rom erst unter Bischof Soter (ca. 170 n.Chr.) das Osterfest begangen.

Lautet es jedoch - und das ist Communis opinio - «den 14. Nissan» oder «das (Os-
ter-)Fasten», so hat Rom bereits unter Sixtus I., ca. 115 n.Chr., Ostern gefeiert.

91 Vgl. jedoch auch die literarische Stilisierung des Herrenmahls (I Kor 11,23-26, vgl.
Mk 14,22f.) als Passah (Mk 14,1.12.14.16) oder den zeitlichen Zusammenhang von Kreuzigung

Jesu und Schlachtung der Passahlämmer nach dem Joh (vgl. Joh 19,14.33.36 mit Ex
12,46).

92 Gegen W. Schräge, Der erste Brief an die Korinther (EKK VII/1), Neukirchen-
Vluyn 1991, 384.

93 Vgl. I Kor 5,1-5.
94 Vgl. bei Philo, SpecLeg 2,48.157.160, den stoischen Gedanken, dass das ganze

Leben ein Fest sein soll.



Die Entstehung der christlichen Zeit 217

der durch Christus gestifteten Gottesgemeinschaft gottgemäss, d.h. aufrichtig
und wahrhaftig, verhält.95

Für die Frage nach dem geschichtlichen Beginn von Ostern ist die Deutung

von Christus als Passahopferlamm entscheidend: Dieses blutige, am
Erstickungstod der Kreuzigung keinen Anhalt findende Bild ist die gedankliche
Voraussetzung, dass Christen ohne Übernahme des Lammritus' ein christliches

«Passah» (Hebr 11,28) feiern können: Wenn Leben und Tod Christi das
wahre Passahlamm ist, welches die Verbundenheit von Mensch und Gott
vermittelt, dann ist ein Tieropfer nicht mehr notwendig. Da Paulus diesen spiri-
tualisierten Kultgedanken zur ethischen Ermunterung seiner korinthischen
Christen ausdeutet, so dürfte er ihn aus bereits bestehender urchristlicher
Passahfesttheologie96 entnommen haben.97

Wie aber sah nun ein frühjüdisches Passahfest, wie demgegenüber ein
urchristliches Osterfest aus? Nun, Passah war die Verbindung eines eintägigen
Opferfestes mit dem siebentägigen Mazzotfest,98 der Freude über die
Gerstenernte. Es begann am 15. und endete am 21. Nissan. Zuvor musste am
14. Nissan aus dem Haus jeglicher Sauerteig von Mehl oder Brot entfernt
werden.99 Am darauf folgenden Abend fand das Festmahl des Lammes statt.
Zu Worten, die die Befreiung aus Ägypten vergegenwärtigten, wurde zusätzlich

Brot aus ungesäuertem Teig, dazu Bitterkräuter und Wein gereicht.100 An
den folgenden Festtagen durfte als Brot nur Matze gegessen werden.101 Es
bestand aus dem Mehl der neuen Gerstenernte, deren erste Ähren im Tempel
dargebracht wurden.102 Da auf die Gerstenernte agrarisch später die Weizen-

95 Zum paulinischen Gedanken von Indikativ und Imperativ des Heils vgl.
W. Schräge, l.Kor, 381f.

96 Da Paulus die These von Christus als «geschlachtetes Passahlamm» I Kor 5,7 als

Begründung einsetzt, könnte er auf eine urchristlich bekannte Aussage rekurrieren.
97 Vgl. Joh 1,29.36; Apk 5,6.9.12; 12,11 (auch I Petr 1,19), dazu J. Jeremias, Die

Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 41967, 53f.
98 Vgl. Ex 12,1-13,16; Lev 23,4-8; Num 28,16-25; Dt 16,1-8; Esr 6,19f.; Jub 49,22;

TragEz 168-171; 188f.; Philo, SpecLeg 2,150.
99 Vgl. Ex 12,15; Dt 16,4 u. ö.
100 Vgl. mPes X,5 (R. Gamaliel, T 1), dazu Pesach II. Judentum (Fr. Schnider),

TRE 26 (1996) 236-240 (238f.).
101 Vgl. Philo, SpecLeg 2,158.
102 Vgl. Lev 23,10f. Umstritten war im Frühjudentum, an welchem Tag der Omer, die

erste Gabe des neuen Getreides, im Tempel dargebracht werden solle (s. bMen 65a, R.
Jochanan ben Zakkai, T 1). Da von der Festlegung dieses Tages die Bestimmung für den
50-sten Tag, das Datum des «Wochenfestes», abhängt (vgl. Lev 23,15), handelt es sich um
eine wichtige Kontroverse: Die Boethusäer (und Sadduzäer) interpretierten Lev 23,11
(«am Tag nach dem Sabbat») als Sabbat, der auf das Passah folgt; nach ihrer Rechnung fiel
das Wochenfest immer auf den 1. Tag der (jüd.) Woche christl. Sonntag). Die Pharisäer
dagegen betrachteten «Sabbat» als den ersten Tag des Mazzotfestes; nach ihnen musste
die Omer-Garbe am 16. Nissan erfolgen (vgl. LXX zu Lev 23,11; Philo, SpecLeg 2,162);
folglich fand das Wochenfest an einem beweglichen Tag statt. Nach 70 n.Chr. werden sich



218 Ulrich Meli

ernte folgt,103 war das Mazzotfest mit dem so genannten Wochenfest (Scha-
wuot)104 verbunden. Dieses markiert den Abschluss der palästinischen Erntezeit.105

Auf eine siebenwöchige Trauerzeit folgte am 50-sten Tag ein fröhliches

eintägiges Erntefest106, das der vergegenwärtigenden Erneuerung des

Gottesbundes mit Israel gewidmet war107. In seinem Mittelpunkt stand
Weizenbrot aus Sauerteig.108

Um sich vom frühjüdischen Brauch zu unterscheiden, begann ein christliches

Osterfest zwar am Passahabend, jedoch mit einem gemeinschaftlichen
Fasten.109 Die Fastenwache dauerte die Nacht110 und mündete nach dem
mitternächtlichen Ende des jüdischen Passahmahles111 in ein fastenbrechendes
christliches Flerrenmahl112. Erinnert wurde die Passion Jesu, sein Leiden und
Sterben"3 zugunsten der Errettung von ganz Israel,114 um gegen Morgen die
frohmachende Kunde von der Auferstehung Jesu im Rahmen von Kultmahl
und Agape zu geniessen. Während auf jüdischer Seite an das gnädige
Vorübergehen des Würgeengels an Israels Häusern in Ägypten gedacht wurde,115

ist es bei Christen die Folge116 von Nacht und Tag: dass auf die Nacht der
Gottferne117 der die Welt hell machende118 Zuspruch der Auferstehung folgt.

An das eintägige Osterfest schliesst sich christlicherseits eine siebenwöchige
Freudenzeit119 an, an deren Ende am 50-sten Tag ein Fest steht, das im An-

die Pharisäer mit der Festlegung des Wochenfestes im Judentum durchgesetzt haben (vgl.
Jos., Ant 3,250.252).

103 Vgl. Ernte (P. Maiberger), NBL 1 (1991) 578-580 (578); Gerste (P. Maiberger), ebd.
807f.

104 Vgl. NT: Apg 20,16; I Kor 16,8.
105 Vgl. Dt 16,9.
106 Vgl. Philo, SpecLeg 2,176 (162); Jos., Ant 3,252 (250f.); Bell 2,42.
107 Vgl. Jub 6,17-19; 14,20; 15,1-21; 22,1-9; 44,4, dazu St. Schreiber, Aktualisierung

göttlichen Handelns am Pfingsttag, ZNW 93 (2002) 58-77 (66-68).
108 Vgl. Lev 23,17-20; Philo, Decal 160; SpecLeg l,184f.; 2,179f.; Jos., Ant 3,252.
109 Vgl. Eus., HE V, 24,12. Strittig ist die Länge der Fastenzeit: Genannt werden ein

Tag, zwei oder auch 40 Stunden.
110 Bis zum Hahnenschrei, vgl. Mk 14,72; EpAp 15 (26).
111 Vgl. Jub 49,10-12; mZev V,8.
112 Vgl. Mk 14,22-42; EpAp 15 (26).
113 Vgl. Joh 19,33.36; I Kor 5,7.
114 Vgl. die jüd. Königsbezeichnung in den ntl. Passionsberichten: Mk 15,2.9.12.18.

26.32; Joh 18,33.37.39; 19,3.12.14f.l9.21.
115 Vgl. Ex 12,12f.; Jos., Ant 2,313.
116 Vgl. Philo, SpecLeg 2,145; VitMos 2,224.227f., der das Passah mit dem Namen

«Überschreitungsfest» (vgl. Ex 12) bezeichnet.
117 Vgl. Mk 15,34.
118 Vgl. Mk 16,1.
119 Vgl. EpAp 17 (28), später: Tert., ieiun. 14,2; orat. 23,2; bapt. 19.



Die Entstehung der christlichen Zeit 219

schluss an das frühjüdische Erntefest120 mit dem griechischen Namen «Pentekoste»

«Fünfzigster [Tag]», Apg 2,1) genannt wird (eingedeutscht zu
«Pfingsten»), Statt unter dem Zeichen der Erneuerung von Gottes Zusage
symbolisiert es das christliche Programm der Erweiterung des Gottesbundes
hin auf alle Völker, thematisiert in der Gabe des Sprachengrenzen überwindenden

Geistes (vgl. Apg 2,1-11.30)121.

Für die urchristliche Jahreshochzeit von fünfzig Tagen ergibt sich mithin
ein eigenständiges Gesicht: Liturgisches Thema wird die ganze christliche
Befreiungstheologie, der Glaube an dem aus Nichts (neu-) schaffenden Gott,
der zugleich der Gott aller Völker sein möchte. Schwierigkeiten hingegen
bereitet die genaue Festlegung der christlichen Jahresfestzeit. So hat es bis weit
in das 2. Jahrhundert hinein einen Streit um den korrekten Beginn des Osterfestes

gegeben. Gegenüber standen sich im so genannten Osterfeststreit122
christliche Gemeinden (in Kleinasien), die Ostern mit dem jüdischen Passah

koordiniert am 14. bzw. 15. Nissan begannen, die sog. Quarta/odezimaner123.
Und auf der anderen Seite christliche Gemeinden wie die Kirche von Rom124,

die Ostern erst am Sonntag, der auf den 14. Nissan folgt (auch wenn dieser auf
einen Sonntag fällt), feierten. In ihrem Fall findet Ostern immer an einem
Herrentag statt. Wie ist es geschichtlich zu erklären, dass zwei verschiedene
Osterfesttermine im Urchristentum Geltung hatten?

Nun, seit Beginn der Israel vor den Kopf schlagenden Öffnung der
Gemeinde für alle Völker existieren im Urchristentum zwei miteinander um die
Wahrheit125 ringende Positionen. Die eine, zunächst die Mehrheit bildende
Einstellung behauptet, dass christlicher Glaube die Renaissance, Verbesse-

120 Vgl. Tob 2,1; II Makk 12,31f.; Jos., Ant 13,252; 14,337; 17,254; Bell. 1,253; 6,299;

Apg 20,16; I Kor 16,8.
121 Den neuen Geist nehmen nach Apg 2 nicht nur jüd. Bewohner aus Jerusalem (V. 5)

und jüd. Festpilger aus der Diaspora (Vv. 9f.), sondern auch «Juden und Proselyten, Kreter

und Araber» wahr. Mit dieser über Israel hinausgehenden ethnischen Differenzierung
deutet Lukas das Völkerevangelium an.

122 Vgl. Eus., HE V, 24,1-17. - W. Huber, Passa und Ostern (BZNW 35), Berlin 1969,1-
61, hat behauptet, dass das quarta/odezimanische Datum am 14. Nissan das ursprüngliche
Osterfestdatum war und sich die sonntägliche Osterdatierung nach dem 14. Nissan erst am
Beginn des 2. Jh. n.Chr. durchsetzte. Demgegenüber hat bereits W. Rordorf, Zum
Ursprung des Osterfestes am Sonntag, ThZ 18 (1962) 167-189 (178ff.), auf den sog. Omer-
Streit (s.o. Fussnote 103) aufmerksam gemacht, der die Existenz zweier Wochenfestter-
mine im Frühjudentum nachweist, welche Rückwirkung auf eine christliche Osterfestdatierung

besitzen (weitere Lit. s. bei G. Visonà [Anm. 20] 519).
123 Von lat.: luna quartadecima «Vollmond» oder lat.: die quartodecimo «14. Tag».

Ihr führender Sprecher war Polykrates von Ephesus (ca. 195 n.Chr.).
124 Diese besassen in Bischof Victor I. (ca. 189-198 n.Chr.) ihr Sprachrohr. Aus

Irenaus' Brief an Victor (vgl. Eus., HE V, 24,14, s.o. Anm. 91) lässt sich erkennen, dass die
Kirche von Rom sich bereits unter Sixtus I. (ca. 115 n.Chr.) beim Osterfesttermin vom
Datum des 14. Nissans getrennt hatte.

125 Vgl. das Stichwort «Wahrheit des Evangeliums» Gal 2,5.14.



220 Ulrich Meli

rung, ja, die Vollendung der jüdischen Religion sei. Diese, der These von der
Einzigartigkeit Israels Glaubens sich verpflichtet fühlende Position wird von
Jakobus und seinen Vertrauten,126 von den Judaisten in Galatien127 und Phil-
ippi128 und, nach einigem Bedenken,129 auch von Petrus geteilt.130 In Hinsicht
auf die Zeitkonstruktion vertritt sie die Ansicht, dass in der christlichen die
jüdischen Ziele zur Erfüllung kommen. Deshalb koordiniert man den christlichen

Oster- mit dem jüdischen Passahtermin.
Auf der anderen Seite tritt mit Paulus ein Minderheitsvotum auf,131 das

später zur urchristlichen Mehrheitsmeinung erstarken wird.132 Hier wird der
Christusglaube als so eigenständiger Gottesweg verstanden, dass dagegen
jede vorhergehende Gottesvermittlung, wie durch Mose geschehen, verblassen

muss. Diese Ansicht ist die der christlichen Freiheit.133 Um die verschieden

sozialisierten Geschwister nicht zu verletzen, akzeptiert sie in Fragen der
Zeit entweder, so ist Paulus' Standpunkt, überhaupt keine Vorgaben.134 Oder
sie achtet auf diejenige Möglichkeit, die der liturgisch kreativen Wahrnehmung

von Jesus Christus als Gottes neuer Zeit dient. In diesem Fall wird
christliches Ostern am Sonntag nach dem Frühlingsvollmond, in Anknüpfung,

aber auch in klarer Absetzung von dem jüdischen Passahfesttermin
begangen.133 Da nach 70 n.Chr. die Pharisäer sich als führende Kraft im nun
tempellosen Judentum etablierten und mit ihrer Festlegung des Wochenfestes

an einem beweglichen Kalendertag durchsetzten,136 hatte der christliche
Sonntagstermin zugleich den Vorzug einer Unterscheidung zum sich formierenden

Judentum.
Die beiden Ostertermine spiegeln die beiden urchristlichen Ansichten

über christliche Identität wieder. Entweder folgt christlicher Glaube
jüdischer Eigenart in vollkommener Weise oder er ist etwas anderes: dann
verleugnet er seine jüdischen Wurzeln nicht, berücksichtigt aber mit dem christlichen

Herrentag das Zeitzeichen über Gottes Anwesenheit in der Welt. Im
Zuge der Entwicklung zu einer eigenständigen Religion hat sich die sonntäg-

126 Vgl. Gal 2,4.12.
127 Vgl. Gal 4,3.9f.
128 Vgl. Phil 3,2ff.
129 Vgl. Gal 2,12.
130 Literarisch ist dieser christliche «Israelstandpunkt» im Mt (vgl. 5,20; 23,23) und

dem Jak anzutreffen.
131 Vgl. Gal 2,13.
132 Vgl. die «Paulusschule» Kol 2,8.16, sodann Barn 15,8; IgnMagn 9,1; Diog 4,5;

Justin, dial. 18,2; 23,3.
133 Vgl. das Stichwort «Freiheit» in Gal 2,4; 5,1.13.
134 Vgl. Rom 14,5; Gal 4,6.
135 Ungeklärt muss bleiben, ob schon die erste oder doch erst die zweite Generation

des Urchristentums (vgl. Apg 12,3-6) ein christliches Passah- bzw. Osterfest feierte.
136 Vgl. Jos., Ant 3,252.



Die Entstehung der christlichen Zeit 221

liehe Osterfestdatierung137 im Christentum bis auf den heutigen Tag durchgesetzt.

3. Schlussfolgerungen

Der Rückblick auf die Entstehung einer christlichen Zeitkultur im
Urchristentum trägt zwei Akzente, einen geschichtlichen und einen theologischen.
In geschichtlicher Hinsicht hat sich die christliche Sonntagswoche wie das

christliche Jahresostern in Verbindung, aber auch in Differenz zur jüdischen
Zeitkultur von Sabbat und Passah entwickelt: Gemein mit dem Frühjudentum

ist die Zusammenkunft von Gläubigen am Wochenhaupttag,138 dieser
hegt jedoch am Anfang und nicht am Ende der Woche. In Hinsicht auf die
jährliche Frühlingsfestzeit von fünfzig Tagen gelang es dem jungen Christentum

mit der Festlegung des mit dem christlichen Sonntag kombinierten
Osterfesttermins sozio-kulturelle Eigenständigkeit zu demonstrieren.

In theologischer Hinsicht verwirklicht die christliche Zeitkonstruktion des

wöchentlichen wie jährlichen Osterfestes eine äusserst gewagte Zuordnung:
Sie integriert Gottes Gegenzeit, die Zeit der neuen Schöpfung, in die bereits
existierende Weltzeit. So ist der urchristliche Sonntag anfänglich nicht ohne
Arbeit,139 aber er setzt vor aller Lebensanstrengung die Kultur des freudigen
und geniessenden Festes. Die im sonntäglichen Herrenmahl gefeierte
Erkenntnis, dass die Welt, so wie sie ist, nicht heil ist, wird nicht aufgrund negativer

Welterfahrung publiziert, sondern beruht auf der vorneweg geschenkten
Anschauung des Auferstehungsglaubens von einem Leben ohne Leid und
Tod. Zuvorkommende Gnade, Gratia praeveniens, lautet darum die theologische

Pointe christlicher Zeit.

Ulrich Meli, Stuttgart

137 Vgl. die Ergebnisse der Synoden von Arles (314 n.Chr., bei R. Cantalamessa, Anm.
20, Nr. 104) und Nicäa (325 n.Chr., ebd. Nr. 53) zum Osterfeststreit.

138 Vgl. die Versammlung von Juden an ihrem Wochenhaupttag, dem Sabbat: Mk
1,21par.; 6,2par.; Lk 6,6; 13,10; Apg 13,14.27.42.44; 15,21; 16,13; 17,2; 18,4.

139 Erst im Jahre 321 n.Chr. erklärte Kaiser Konstantin I. im Rückgriff auf die röm.
Ferialordnung den Sonntag zum allgemeinen Ruhetag (Codex Justinianus III, 12,2, bei W.
Rordorf, Anm. 20, Nr. 111) und leitete damit die später von der Alten Kirche betriebene
und bis heute in den christlich geprägten Staaten gültige Verschmelzung von jüd. Sabbat
(-ruhe) und christl. Sonntag (-sheiligung) ein.


	Die Entstehung der christlichen Zeit

