Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 3

Artikel: Die Entstehung der christlichen Zeit
Autor: Mell, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Entstehung der christlichen Zeit

«Die Zeit eilt, heilt, theilt», so lautet ein altes deutsches Sprichwort.? «Die
Zeit eilt» — und die europiischen Glieder einer hyperschnellen Wirtschafts-
und Industriegesellschaft stehen unter Termindruck und behaupten oft, sie
hitten keine Zeit. «Die Zeit heilt» — gewissermassen als Arzt die privaten wie
Offentlichen Wunden, die Krankheit und den Abschied, aber auch den
schmerzhaften Wandel mit Regeneration und belohnt schliesslich mit Ver-
gessen. «Die Zeit theilt» — mit dem Kalender das Jahr in Wochen und Monate
und mit der Uhr bis auf die Sekunde genau die tégliche Arbeits- und Freizeit
und den ach so notwendigen Schlaf. Die Zeit bestimmt das Erleben und die
Lebenszeit. Sie unterwirft alles Dasein der Verzeitlichung.

Die eine Zeit aber gibt es nicht, sondern nur eine Vielfalt von Zeiten.
Zwar kann mit Aristoteles’ und Isaac Newton die Zeit als Gegebenheit der
Natur oder mit René Descartes und Immanuel Kant* als Struktur des mensch-
lichen Bewusstseins begriffen werden. Jedoch: sowohl die objektive als auch
die subjektive Zeitbestimmung widmen sich nur einem Ausschnitt des Zeit-
phianomens: Neben der physikalischen Zeit® und der psychischen Zeitwahr-
nehmung® gibt es «die Lebensrhythmen der Biologie ..., die Erlebnisprozesse
des Alltagsbewusstseins, die symbolischen Ordnungssysteme der Soziologie,
die kausalen Ablaufstrukturen und apriorischen Anschauungsformen der
Philosophie, die historischen Chronologien der Geschichtswissenschaft,
[und] die Differenzbeziige zwischen Zeit und Ewigkeit in der Theologie»’.
«Zeit», so lautet eine postmoderne Erkenntnis, «gibt es nur im Plural — als
Pluralitiat keineswegs zwangsldufig homogener Zeiten, und als Vielfalt ver-
schieden komplexer Zeitbegriffe von der formalen Ordnungsstruktur des
realen Frither und Spiter von Ereignissen».”

' Offentliche Antrittsvorlesung gehalten am 3. Juni 2002 anlédsslich der Ernennung

zum Professor auf dem neu eingerichteten Lehrstuhl fir «Evangelische Theologie und
ihre Didaktik mit dem Schwerpunkt Biblische Theologie» an der Fakultit fiir Wirtschafts-
und Sozialwissenschaften der Universitdt Hohenheim (Stuttgart).

2 Nach K.Fr.W. Wander (Hg.), Deutsches Sprichworter-Lexikon Bd. 5, Darmstadt
1964, 528 Nr. 108, Aufschrift an der Aussenwand eines Hauses auf der sog. Kreuz, einer
der Hauptstrassen Augsburgs.

* Vgl. Aristot., phys. 1V, 217b29-224a17, dazu P.F. Conen, Die Zeittheorie des Aristo-
teles, Miinchen 1964.

4 Vgl. G. Kriiger, Uber Kants Lehre von der Zeit, in: Anteile, FS M. Heidegger,
Frankfurt a.M. 1950, 178-211.

> Vgl. Plat., Tim. 38a-c; Aristot., phys. IV 11 = p219b2f.220a25f., dazu G. Bohme, Zeit
und Zahl (PhA 45), Frankfurt a.M. 1974.

 Vgl. Herakl. I 91,13f. Diels.

" L.U. Dalferth, Gott und Zeit, in: Religion und Gestaltung der Zeit, hg. von D.
Georgi u.a., Kampen 1994, 9-34 (15).

¢ Dalferth, Gott 15.



206 Ulrich Mell

«Alles hat seine Stunde und jedes Vorhaben unter dem Himmel hat seine
Zeit» (Qoh 3,1) bemerkt nun der aller einheitlichen Welterkldrung reserviert
gegeniibertretende «Prediger» des Alten Testaments. Und macht seit alters
her darauf aufmerksam, dass Zeit nie unabhingig von einem Bezugsrahmen
ist. Zeit ist immer «Zeit fiir etwas» und «Zeit von etwas»: von Handlungen,
Prozessen und Systemen. Und es ist der Mensch, der als ein von Geburt an
offenes Handlungswesen seine Welt entwirft und seine Zeit bestimmt.” Wenn
er die Zeit in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unterscheidet, macht
er sich klar, dass nicht die Vergangenheit, sondern nur die Zukunft von ihm
zu beeinflussen ist, dass Vergangenheit und Gegenwart zu erkennen sind,
aber eben nicht die Zukunft.!"” Und wenn er die Lenkung von abgestimmten
Uhren akzeptiert, dann verkniipft er unendlich viele Eigenzeiten, um Pro-
dukte und Dienstleistungen moglichst rational herzustellen bzw. anzubieten.
Nochmals: Geredet wird von Zeitmessung, aber Uhren messen nicht die Zeit,
sondern veranschaulichen Ablidufe wie einen 100-m-Lauf mit Hilfe gleich-
massiger Frequenzen wie Sekunden und Zehntelsekunden. Die Zeit selbst
bleibt unsichtbar.

Der seit urdenklichen Zeiten die Termine von Jagd und Aussaat'' sowie
die Feste der Gotter bestimmende Kalender, die Erfindung der mechani-
schen Uhr in einer vermehrt arbeitsteiligen Gesellschaft des 14. Jahrhun-
derts'? sowie die Einfithrung der 24-Stunden-Zihlung in Europa aufgrund
des Eisenbahnschnellverkehrs mit dem 15. Mai 1927" lassen erkennen, dass
der Mensch sich Zeitlichkeit als soziale Handlungswirklichkeit konstruiert.
Und indem er dieses Wissen iiber die standardisierte Zeit von Generation zu
Generation weitergibt, erlangt die Zeit den Status «einer kaum noch dem
Nachdenken ausgesetzten Selbstverstindlichkeit»'. Diese wissenssoziologi-
sche Vermittlung der Zeit konnte schon der Kirchenvater Augustin gemeint
haben, als er fragte: «Was also ist die Zeit? Wenn keiner mich fragt, dann
weiss ich’s; wenn [aber] einer mich fragt und ich’s erkldren soll, [dann] weiss
ich’s nicht mehr.»"

Gehort es zur sinnstiftenden Funktion der Religion, die Komplexitit der
Wirklichkeit durch Sprache und Ritual dem Menschen fiir eigenverantworte-

? Vgl. Zeit (J. Riipke), Metzler Lexikon Religion 3 (2000) 697-702 (697).
1" Vgl. Dalferth, Gott 17.
' Vgl. Kalender A. Grundprinzipien (J. Riipke), DNP 6 (1999) 156f.
2 Mailand 1335, Salisbury 1386, Rouen 1389.

L Vgl. «Als es zum ersten Mal dreizehn schlug», FAZ vom 15.05.2002, 10.

4 N. Elias, Uber die Zeit Bd. I1, hg. v. M. Schroter, Frankfurt a.M. 1988, XIII.

5" Confessionum XI, XIIIL,17, Ubersetzung nach: Aurelius Augustinus, Die Bekennt-
nisse, hg. von H.U. von Balthasar (CMe 25), Einsiedeln 1985, 299, dazu E.P. Meijering,
Augustin iiber Schopfung, Ewigkeit und Zeit (PP 4), Leiden 1979, 57f.

-



Die Entstehung der christlichen Zeit 207

tes Handeln aufzuschliessen,'® so macht das Christentum darin keine Ausnah-

me. Obgleich mit Einfiihrung des nach Julius Cédsar benannten Julianischen
Kalenders im Jahre 45 v.Chr. das zivile Jahr mit dem 1. Januar anfingt'” und
der Beginn der biirgerlichen Woche gemiss einer internationalen Vereinba-
rung in Deutschland seit dem 1. Januar 1976 mit Montag 0.00 Uhr definiert
ist,'® sind die christlichen Zeitunterscheidungen in die Sinnkonstruktion euro-
péischer Kultur eingegangen: Das Kirchenjahr beginnt (in der westlichen Kir-
chentradition) mit dem 1. Advent (-ssonntag) und die christliche Woche mit
dem Sonntag.

Die folgenden Ausfiihrungen beschéftigen sich nicht mit dem christlichen
Festkalender insgesamt. Vielmehr versuchen sie aus der Sicht des am Neuen
Testament interessierten Bibelwissenschaftlers seinen Ursprung zu beschrei-
ben."” Gefragt wird nach dem theologischen Motiv, mit welchem die erste
Christenheit die von einem Haupttag strukturierte Woche und die das Jahr
einmal emporhebende Festzeit versah.?’ Die These ist, dass sowohl der christ-
liche «Sonntag», der seinen Namen der astronomisch unzutreffenden Wahr-
nehmung der Sonne als Planeten verdankt,”' als auch das erste christliche Jah-
resfest, das mit seinem auf dem Lateinischen beruhenden Namen «Ostern»>?
auf den «bei Sonnenaufgang» erzidhlten Besuch der Frauen am Grab Jesu hin-
weist (vgl. Mk 16,2par.), das theologische Fundament des Christentums wi-
derspiegelt: den Glauben an die Auferstehung.

16 Vgl. N. Luhmann, Soziale Systeme (stw 666), Frankfurt a.M. 1984, 92ff., dazu H.-U.
Dallmann, Das Zeitproblem in systemtheoretischer Perspektive bei Niklas Luhmann, in:
Religion und Gestaltung der Zeit, hg. von D. Georgi u.a., Kampen 1994, 35-51.

7 Vgl. J. Riipke, Kalender und Offentlichkeit (RVV 40), Berlin/New York 1995, 369ff.

8 DIN 1355 entsprechend der internationalen ISO-Norm R 2015.

¥ Wie die Lexikonartikel zu «Sonntag» (vgl. Th. Bergholz, TRE 31 [2000] 449-472),
«Ostern» (vgl. Ostern/Osterfest/Osterpredigt I. Geschichte, Theologie und Liturgic [G.
Visona], TRE 25 [1995] 517-530 [5171.]) und «Pfingsten» (vgl. Pfingsten/Pfingstfest/Pfingst-
predigt II. Das Pfingstfest in der Kirchengeschichte [K.-H. Bieritz], TRE 26 [1996] 382-
387) andeuten, werden Aspekte christlicher Zeitkultur gemeinhin im Rahmen der Dar-
stellung zur Alten Kirche verhandelt. Dabei wird iibersehen, dass bereits das Urchristen-
tum aufgrund sukzessiver Unterscheidung zum Friithjudentum christliche Kulturinhalte
ausprigen musste. Die folgenden Ausfithrungen versuchen einen Uberblick zur Entste-
hung des ersten christlichen Wochenhaupttages wie zum ersten christlichen Jahreshaupt-
fest wihrend der Zeit des Urchristentums bis ca. 130 n.Chr. zu geben.

20 Zum Verstindnis der wochentlichen und jihrlichen christlichen Zeitgestalt gibt es
einschligige Quellensammlungen, vgl. W. Rordorf, Sabbat und Sonntag in der Alten Kir-
che (TC II), Ziirich 1972; R. Cantalamessa, Ostern in der Alten Kirche (TC IV), Bern u.a.
1981.

2l Als Dies solis war der Sonntag zunichst der zweite Tag der griechisch-romischen
Planetenwoche. Aufgrund der wachsenden Bedeutung des Kultes vom Sol invictus und
unter dem Einfluss des Mithraskultes 16ste der Sonntag den Saturnstag (Samstag) im
Laufe des 2. Jh. n.Chr. als ersten Wochentag ab.

22 Albae, in albis, s. althochdeutsch: «zu den ostarumy.



208 Ulrich Mell

1. Die christliche Wochenzeit

Die ersten Christen mussten nicht wihlen, welche religiose Wochenzeit-
struktur zu ihnen gehoren konnte. Wie die urchristlich gleich bleibende Be-
zeichnung der Kalenderwoche mit dem Namen «Sabbat» illustriert,” war es
die jiidische Interpretation der Siebentagewoche*. Dass Christen die jiidi-
sche Sabbatwoche begingen, erklért sich aus dem geschichtlichen Ursprung
des Christentums: Jesus von Nazaret, Petrus und Paulus, ja, alle ersten Ver-
treter des neuen Glaubens verstanden sich Zeit ihres Lebens als Juden. Ob sie
in oder auch ausserhalb Paléstinas geboren waren, durch Erziehung waren sie
griechischsprachige Zeitgenossen eines von der hellenistischen Kultur ge-
prigten Friihjudentums®. Gewiss war dieses Friihjudentum, das Gott im Je-
rusalemer Tempel, aber auch weltweit im Studium «heiliger Schriften» ver-
ehrte, nicht einheitlich: Es gab Reformer, die die traditionelle Offenbarungs-
religion mit modernen griechischen Vorstellungen iiber Polis, Bildung und
Religion zu vereinbaren suchten, und andere, die diesen Weg als Verrat an
den ewiggiiltigen Grundsiitzen der iiberkommenen Viterreligion geisselten.
Beiden in Konfliktfillen sich gewalttétig verhaltenen Extremen aber war die
religiose Auffassung gemein, dass Gott sich Israel in unverwechselbarer Wei-
se kenntlich gemacht habe und darum als Einziger zu verehren sei.

Aufgrund der religiosen Sozialisation aller ersten Christen in einem ge-
massigt pluralen Frithjudentum ldsst sich ein Zugang zur christlichen Zeit nur
tiber ein vorhergehendes Verstehen der jiidisch-antiken Zeitinterpretation
eroffnen. Durch Teilhabe lernten Christen das Modell einer religidsen Zeit-
deutung kennen.

Der von Jesus von Nazaret tberlieferte Bruch des sabbatlichen Ruhegebotes (vgl. Mk
1,21-31parr.; Lk 13,10-17; 14,1-6; Joh 5; 7,22f.; 9) scheint die Beachtung des jiidischen Wo-
chenhaupttages zu verneinen. Beachtenswert ist wirkungsgeschichtlich, dass diese Texte im
Urchristentum nicht als Jesu Grundsatzkritik an Israels religioser Zeitgestaltung verstan-
den wurden. Von den Jesuslogien Mk 227 (vgl. dazu Ex 20,10; Dt 5,14: «fiir JHWH>»);
3.4parr. her legt sich ein Zusammenhang mit Jesu theologischer Verkiindigung nahe: Statt
dass der Sabbat Gottes Konigtum in der Schopfung feiernd darstellt (vgl. 4QShirShabb col.
1f.; Jub 50,9), soll allein die durch Jesu Person vermittelte Konigsherrschaft Gottes (vgl. Lk
11,20par.; 17,21) dem Menschen den endzeitlichen Segen gottlicher Heilspriasenz schenken.

= Vegl. Mk 16,2parr.; Lk 18,12; Joh 20,1.19; Apg 20,7; I Kor 16,2.

% Die wiederkehrende Woche von x Tagen mit einem Haupttag ist eine von der physi-
kalischen Zeit nicht ableitbare sozio-kulturell eigenstidndige anthropologische Einrich-
tung, deren Herkunft im antiken Orient zu suchen sein diirfte. Uberliefert sind
wiederkehrende Markttage, die einen unterschiedlichen Rhythmus von 3-5 Tagen
beschreiben, vgl. Zeit [J. Riipke] 607.

% Uber die theologische Vielfalt des Friihjudentums informiert instruktiv der Sam-
melband von J. Schreiner/J. Maier, Literatur und Religion des Friithjudentums, Wiirzburg
1973.



Die Entstehung der christlichen Zeit 209

Wie aber sah die frithjiidische Konstruktion der Wochenzeit aus? In der
judischen Woche wurden die Tage eins bis fiinf mit den Ordinalzahlen: «Er-
ster (Wochentag)»,*® «Zweiter (Wochentag)»,”” «Dritter (Wochentag)» usw.
durchgezihlt. Der sechste Tag wurde funktional als «Riisttag»>® und der sie-
bente mit dem assyrischen Lehnwort «Sabbat»* markiert. Die Benennung
der Wochentage ist Ausdruck zweier Prinzipien: Die numerische Bezeich-
nung vermeidet es, einzelne Tage durch Namengebung mit einem besonderen
Inhalt hervorzuheben.”® Damit zweitens der einzige Hohepunkt der Sabbat-
woche am siebenten Tag hervortritt, ein reiner Festtag, der zur akkuraten
Durchfiihrung zuriistende Vorsorge («Riisttag») erfordert.

Gemiss der friihjiidischen Auffassung von Gottes normgebender Schrift
beruhen die Wochentagsnamen auf in diesem Fall zwei Texten®': Wichtig ist
zuerst der (erste) Schopfungsbericht aus Gen 1,1-2.4a. Hier werden die Tage
von Gottes Schépfung mit «erster Tag», «zweiter Tag» usw. durchgezihlt.*
Und sodann ist entscheidend das Gebot des «Zehnwortes»*, das da lautet
(Ex 20,8-11):

Gedenke des Sabbats: Halte ihn heilig! Sechs Tage darfst du schaffen und jede Arbeit
tun. Der siebente Tag ist ein Ruhetag, dem Herrn, deinem Gott, geweiht. An ihm darfst du
keine Arbeit tun; du, dein Sohn und deine Tochter, dein Sklave und deine Sklavin, dein
Vieh und der Fremde, der in deinen Stadtbereichen Wohnrecht hat. Denn in sechs Tagen
hat der Herr Himmel, Erde und das Meer gemacht und alles, was dazugehort; am siebenten
Tag ruhte er. Darum hat der Herr den Sabbattag gesegnet und ihn fir heilig erklart.

Fraglos beruht der wochentliche Rhythmus von sechs Tagen Arbeit und
einem Tag Freizeit auf dem Gedanken der Nachahmung Gottes, der Imitatio
Dei: Weil Gott am siebenten Tag von seinen Schopfungswerken ruhte, soll
auch der Mensch am Sabbat von seiner Hdande Werk lassen. Da der Mensch
sich jedoch im Gegensatz zum Allmichtigen um seine lebensnotwendigen
Bediirfnisse wie Essen und Trinken kiimmern muss, erfordert die eintigige
Arbeitsruhe® einen Vorbereitungstag: An ihm ist das Essen vorzukochen®
und das Vieh mit Futter zu versorgen.

% Vg, im NT: Mk 162parr.; Joh 20,1.19; Apg 20,7; I Kor 16,2.

7 Vgl. Did 8,1.

2 Vgl. im NT: Mt 27,62; Mk 15,42; Lk 23.54; Joh 19,31.42, anders Hebr 4 4.

¥ Vagl. im NT: Mt 12.5; 24,20; Mk 2,24parr.27f.parr.; 3,2parr.4parr.; 6,2par.; 16,1par.; Lk
6,6; 13,14-16; 14,1.3.5; 23,54.56; Joh 5,9.16.18; 7,22; 9,14.16; 19,31a; Apg 13,27.42.44; 15,21;
18.4, anders Hebr 4.4.

3 7. B. um magische Tagewiihlerei von giinstigen und ungiinstigen Tagen zu vermei-
den, vgl. Hippolyt, Widerlegung 1X, 16,1-3.

3 Dt 5,15, der fiir die Sabbatruhe eine soziale Begriindung aus der Erfahrung von
Israels Agyptenaufenthalt gibt, bleibt im Friihjudentum unberiicksichtigt.

2 Vgl. Gen 1,5.8.13.19.23.31; 2,2f.

3 Ex 34,28 iiber 34,10-27; Dt 10,4 iiber 5,6-21.

34 Vegl. im NT: Mk 2.23f.parr.; Lk 23.56; Joh 5,10; 9,14-16.

» Ex 35,1-3.



210 Ulrich Mell

Faszinierend an dem theologischen Gedanken von Gottes Schopfersein ist
der des Ausruhens. Bekannt ist, dass Arbeit Kraft kostet, ja, dass der Mensch
nur durch schweisstreibende Anstrengung seinen Lebensunterhalt sichern
kann und dariiber altert und schliesslich dahinstirbt.*® Dass aber auch der
michtige Gott der Folge von Schépfung und Erschépfung unterliegen soll, ist
eine Merkwiirdigkeit. Sie ist es nur dann nicht, wenn Ruhe nicht Kraftlosig-
keit, sondern Vollendung, nicht Ermiidung, sondern Genuss bedeuten soll.?’
Dann ist Gott der Schopfer aller defizienten Weltlichkeit weit tiberlegen, und
dann ist seine vollkommene Schopfung zielgerichtet. Und folglich bildet die
jidische Wochenzeitkultur mit der Arbeitsruhe am Sabbat die Sehnsucht auf
schliessliches Heil, auf universalen Frieden ab.

Dass die jiidische Zeitkonstruktion der Schopfungswoche auf die endgiil-
tige Vollendung der Welt vorblickt, belegt fiir das Frithjudentum eine rabbi-
nische Aussage tiber den 92. Psalm, den die levitischen Sdnger am Sabbat re-
zitieren (RH 31°, R. Agiba, T 1°%)*:

Was sangen sie am Sabbat?: Ein Psalmlied fiir den Sabbattag [= Ps 92,1]; fiir den der-
einstigen Tag, der ganz Ruhetag sein wird.

Geht der Blick jetzt vom Frithjudentum hiniiber zur ersten Ausprigung
der christlichen Wochenzeitgestalt, so ist die geschichtliche Tatsache zu wiir-
digen, dass die Glaubensanschauung des Urchristentums sich zunehmend als
Neuentwurf von Gott und Welt verstand. Das Bewusstsein, mit (Heiligem)
Gottesgeist begabt zu sein — die Urchristenheit bezeichnete sich signifikanter-
weise als «Heilige»* — und damit Gottes Nihe unmittelbar zu erfahren,*! liess
Urchristen alsbald die Grenzen der friithjiidischen Religionsgemeinde erta-
sten und den Mut finden, den von der Tora gesteckten Rahmen des Gottes-
volkes Israel zu verlassen.*

Das geschichtliche Verdnderungstempo der innerjiidisch als Reformpro-
jekt gestarteten christlichen Gruppe war hoch. So schnell, dass es nach nur
vierzig Jahren christlicher Glaubensexistenz zu einer soziologischen und
theologischen Emanzipation von der jiidischen Mutterreligion kam. Schon
die vom Pharisder Paulus gegen die Christen in Damaskus verhéngten Syn-

% Vgl. Gen 3,17-19.

37 Vgl. Hebr 4,10.

3% (H. L. Strack)/P. Billerbeck, Das Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes
und die Apostelgeschichte (= Bill. 2), Miinchen 1924, 77.

¥ Vgl. Tam VII,4; ARN 1 (1c); BerR 17 (12a).

0 Apg 9,13.32; Rém 1,7; 8,27; 12,13; 15,25; 1 Kor 1.2; 6,1f.; IT Kor 1,1; Eph 3,8; Phil
4,22; Kol 1,4; I Tim 5,10; Hebr 6,10.

1 Dazu J. Becker, Das Urchristentum als gegliederte Epoche (SBS 155), Stuttgart
1993, 29ft.

2 Vgl. Apg 8,4ff., dass auf die christliche Mission unter schismatischen Samaritanern
die eines jiidischen Eunuchen aus Athiopien, eines rituell devianten Juden (vgl. Dt 23.2),
folgt.



Die Entstehung der christlichen Zeit 211

agogalstrafen® werfen ein unschones, aber bezeichnendes Licht auf den jiidi-
schen (!) Einspruch gegen den christlichen Glauben, der Israel und die Vol-
ker zunehmend gleich behandelt.* Bereits ca. fiinfzehn Jahre nach Jesu Tod
kam es im syrischen Antiochia zu christlichen Gemeindegriindungen ganz
ohne jiidische Glieder, die sich nur aus Griechen und/oder anderen Ethnien
zusammensetzten.* Als die prominente Griindergeneration mit den Jesus-
juingern Johannes und Petrus sowie Jakobus, dem Bruder Jesu, und dem Rei-
seevangelisten Paulus noch vor 70 n.Chr. teilweise eines gewaltsamen Todes
starb,*® war die urchristliche Mehrzahl nichtjiidischer Herkunft.*” Die «Chri-
stianer», wie sie jetzt von Aussenstehenden als eine nicht zum verfassten Ju-
dentum zéhlende Gruppe wahrgenommen wurden (Apg 11,26), waren gewis-
sermassen zu einem neuen Religionsverein in der hellenistischen Polis heran-
gewachsen.

Die rasche Unterscheidung vom jiidischen Konsens bedeutet einerseits
den christlichen Bedarf an einer eigenstiandigen Zeitkonstruktion als kultu-
rell-religioses Identitdtsmerkmal und andererseits, dass die christliche Zeit-
konstruktion keine Kopie der friihjiidischen sein konnte. Ja, es ldsst sich fest-
stellen, dass urchristliche Theologie die Wochenzeit diametral entgegenge-
setzt zum Friihjudentum konzipierte:

Statt auf den Schlusstag konzentriert sie sich auf den Anfangstag der Wo-
che, statt auf die Hoffnung auf den Zuspruch, statt auf die Zukunft auf die
Gegenwart. Zentrale christliche Neuerung ist die Behauptung eines «achten
Tages» (Barn 15,9; Justin, dial. 41,4; 138,1; EpAp 18 [kopt.]). Nun, in einer
stetig wiederkehrenden Siebentagewoche gibt es keinen achten Tag; auf den
letzten, den siebenten Tag der Woche folgt der erste Tag der ndchsten Wo-
che. Die Zahl acht ist einerseits gewihlt, weil sie jenseits der vollkommenen
Zahl «sieben» im Frithjudentum als Startzahl fiir ein Neues bekannt war.*®
Darum beginnt mit dem achten Tag die christliche Woche. Und andererseits

* Vgl. Gal 1,13; Phil 3,6. Unter den Verfolgungsmassnahmen der sich noch innerhalb
des verfassten hell. Frithjudentums aufhaltenden «Kirche Gottes» sind innersynagogale
Disziplinarstrafen zu verstehen, so die Priigelstrafe der «Vierzig-Weniger-Einen» (IT Kor
11,24, vgl. Jos., Ant 4,238.248), vielleicht auch der Bann als Ausschluss aus der jiid.
Gemeinde, dazu Bann II. Frithjudentum und Neues Testament (CL.-H. Hunzinger), TRE 5
(1980) 161-167.

# Vgl. Gal 1,16.23; 1 Thess 1,4.91.

* Vgl. Apg 11,20; Gal 2,2.

4 Zum Martyrium von Petrus vgl. Lk 22,33; Joh 13,37f.; 21,18f.; I Clem 5.4; 6,1, zu
dem von Jakobus vgl. Jos., Ant 20,197-203 und zu dem von Paulus vgl. Apg 20,23-25;
21,11; I Clem 5,7; 6,1.

47 Zulauf bekam die urchristliche Gemeinschaft von den sog. «Gottesfiirchtigen» (vgl.
Apg 10,2.22; 13,16.26; 16,14; 17,4.17; 18,4), nichtjiidische (!) Sympathisanten des jiidischen
Glaubens (Monotheismus) und seiner (Liebes-) Ethik.

¥ Vgl. Gen 17,12; Lev 15,29; Num 29,35; d4thHen 91,12; JosAs 11,1 u.a.m., dazu K.-H.
Ostmeyer, Taufe und Typos (WUNT 2. R. 118), Tiibingen 2000, 117-120.



212 Ulrich Mell

markiert sie die christliche Differenz zur jiidischen Wochentheologie: Der
«achte Tag» tiberholt die siebentégige jiidische Schépfungswoche als Anfang
einer neuen Woche, als erster Tag der zweiten Schopfungswoche, noch prézi-
ser: als Beginn der Neuschopfungswoche.

Die unter dem Namen des Barnabas veréffentlichte Schrift driickt diesen
christlichen Grundsatz in einer Auslegung von Jes 1,13 so aus (Barn 15,8f.):

«Ferner sagt er (sc. Gott) ihnen (sc. den Israeliten): Eure Neumonde und Sabbate er-
trage ich nicht [Jes 1,13]. Seht, wie er es meint: Nicht die jetzigen Sabbate sind mir ange-
nehm, sondern der, den ich gemacht habe, an dem ich das All zur Ruhe bringen und den
Anfang eines achten Tages machen werde, das heisst den Anfang einer anderen Welt. Des-
halb begehen wir auch den achten Tag uns zur Freude, an dem auch Jesus von den Toten
auferstanden und, nachdem er erschienen war, in den Himmel aufgestiegen ist.

Auch christliche Wochenfrommigkeit 14sst sich von dem Grundsatz der
Nachahmung Gottes leiten. Jetzt aber ist der schopfungstheologische Aus-
gangspunkt ein anderer. Mit der Auferstehung Jesu ist der Anfang einer «an-
deren Welt» gemacht, ist eine «neue Schopfung» (11 Kor 5,17; Gal 6,15) pra-
sent, in der die von Endlichkeit, Schmerz und Leid gezeichnete alte Welt
tiberwunden ist. «Gleichwie ... in Adam alle sterben, so werden in Christus
alle lebendig gemacht» (I Kor 15,22), heisst es bei Paulus, wenn er von Chri-
stus als dem letztgiiltigen Menschenbild nach Gottes Willen spricht.* Der
Anfangstag der Woche, im liturgischen Sinn der erste Tag der neuen Welt,
gilt folgerichtig als Tag der Auferstehung Jesu.”

Was Israels Wochenzeit hoffend antizipiert, bildet den furiosen Auftakt
christlicher Sonntagsfreude. Die christliche Woche beginnt mit dem Haupt-
tag, um das Zeichen des Auferstehungslichtes als Anbruch einer vom Tod be-
freiten Welt jeder Zeit voranzustellen.”’ Und jeder weitere Wochentag, der
zweite bis siebente, soll aus der Vorgabe gottlicher Rettung den Mut zum tag-
lichen Existenzkampf finden.

Wie die jiidische Wochenfrommigkeit Ausdruck des Vertrauens ist, dass
der Schopfergott die als chaotisch erlebte Wirklichkeit doch mit einer inneren
Zielsetzung ausgestattet haben moge, so beruht auch die christliche Zeitstatik
auf einem Glaubensentscheid. Das Bekenntnis: «Gott habe Jesus von den To-
ten auferweckt»,” bleibt ein Wagnis, das angesichts einer Gott in Frage stel-

* Vagl. U. Mell, «Neue Schopfung» als theologische Grundfigur paulinischer Anthro-
pologie, in: Menschenbild und Menschenwiirde, hg. v. E. Herms (Veroffentlichungen der
Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie 17), Giitersloh 2001, 345-364 (360).

0 Vgl. Mk 16,2parr.; Joh 20,1.

1 Vgl. Justin, apol. I 67,7: Da der christliche Haupttag am Wochenbeginn liegt, wird
in christlicher Schriftauslegung Gen 1,3, der Bericht tiber die Erschaffung des Lichtes (vgl.
den rom. «Sonntag»), mit ihm inhaltlich verkniipft. Es steht zu vermuten, dass sich auch
das Sonnenmotiv Mk 16,1 vom rom. Wochentagsnamen erklédren lasst.

2 Vgl. die sog. eingliedrige Auferweckungsformel Rém 4,24b; 8,11; II Kor 4,14; Gal
1,1 usw., Rom 10,9; I Kor 6,14; 15,15 usw. und Apg 3,15; I Thess 1,10 usw.



Die Entstehung der christlichen Zeit 213

lenden Wirklichkeit immer wieder und nur glaubend eingeholt werden konn-
te.

Zum Anker des christlichen Gottvertrauens wird die Person Jesu. Hatte
er zu Lebzeiten in Galilda begonnen, mit Gleichnis™ und Wunder™ Gottes
Herrschaft Israel anzunéhern, so nihert der Auferstehungsglaube seine Per-
son Gott an. In christologischer Sprache bekommt der von den Toten Aufer-
standene «den Namen, der tiber alle Namen ist» (Phil 2,9), den Gottesnamen,
der auf Griechisch «Kyrios» lautet.”® Die Zugehorigkeit des Christen zu dem
alleinigen Kyrios-Herrn und seiner Herrschaft beschreibt Paulus in Hinsicht
auf die christliche Freiheit zur Zeitgestaltung so (Rom 14,5-6a.7-9):

Der eine bevorzugt bestimmte Tage, der andere macht keinen Unterschied zwischen
den Tagen. Jeder soll aber von seiner Auffassung iiberzeugt sein. Wer einen bestimmten
Tag bevorzugt, tut es zur Ehre des Herrn ... Keiner von uns lebt sich selber, und keiner
stirbt sich selber: Leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem
Herrn. Ob wir leben oder ob wir sterben, wir gehoren dem Herrn. Denn Christus ist gestor-
ben und lebendig geworden, um Herr zu sein tiber Tote und Lebende.

Die liturgische Konsequenz dieser von allen falschen Herren und nichti-
gen Gewalten befreienden Christusbeziehung ist, dass der in jidischer Be-
zeichnung als «erste[r] Tag der Woche»>® genannte den urchristlichen Namen
«Herrentag» (Apk 1,10; Did 14.1; IgnMag 9.1; EvPetr 9 [35]; 12 [50]; EpAp 18
[kopt.])*” erhiilt.™

Und am wochentlich wiederkehrenden® Herrentag gaben die ersten Chri-
sten ihrer alles iberragenden Gemeinschaft mit dem Herrn auf symbolische
Weise Ausdruck: Am frithen Abend® kamen Christen zur Zeit der gewohn-
lichen Tagesmahlzeit® im privaten Haus eines begiiterten Christen® zusam-

> Vgl. Mk 4,30-32a.

* Vgl. Lk 11,20.

E Vgl. das urchristliche Bekenntnis Rom 10,9; I Kor 12,3, die urchristliche Akklama-
tion Rom 10,12f. sowie die Bezeichnung fiir Christen als diejenigen, «die den Herrn anru-
fen» (Apg 2,21; 9,14; 11 Tim 2,22, auch Plinius, epist. X, 96).

* Apg20,7;1Kor 16,2.

37 Spiter Tert., idol. 14,7.

% Mit W. Rordorf, Der Sonntag (AThANT 43), Ziirich 1962, 270.

% Val. Joh 20,26.

8 Vgl. Lk 24.29; Joh 20,19; Apg 20,7; Plinius, epist. X, 96,7. Nach Varro bei Gell. 3,2
begann der Volltag nach griech. Auffassung — und jiid., vgl. mRHSh III,1 — mit dem Abend
und endete am nidchsten Lichttag nachmittags (vgl. Lk 9,12; 23.54; 2429; Joh 19,31.42).
Nach rém. Verstidndnis fing der Tag jedoch um Mitternacht an. Je nachdem, welche Tages-
definition sozio-kulturell eingefiihrt war, feierten Christen gewissermassen erst Sonntag-
abend ihr Herrenmahlsfest (vgl. Apg 20,7 mit 4,3; 23 31f.; Plinius, epist. X, 96,7) oder
bereits Samstagnacht. Da es keine eigene, urchristliche Definition des Tages gibt, ist die
Behauptung von R. Staats, Die Sonntagnachtgottesdienste der christlichen Friihzeit,
ZNW 66 (1975), 242-263 (2421f.), dass das Herrenmahl immer Samstagnacht als Verlinge-
rung des Sabbats gefeiert wurde, nicht tiberzeugend.

61 Vgl. Plinius, epist. X, 96,7.



214 Ulrich Mell

men.* Waren sie als Sklaven in Handwerk und Héusern beschiiftigt, stiessen
sie erst spiter®™ zur sog. «Hausgemeinde»®. Die christliche Hausherrin und/
oder der christliche Hausherr hatten bereits den grossten Raum des Hauses
hergerichtet. Zu Tische liegend wurde das «<Herrenmahl» (I Kor 11,20) gefei-
ert, das in der Alten Kirche als «Eucharistie»® und durch Luthers Bibeliiber-
tragung als «Abendmahl»®” bekannt wurde. Urchristlich bestand es immer
aus der Einheit von Kult- und Sittigungsmahl.® Zum Verzehr brachten Ge-
meindeglieder eigene Speisen mit und stellten sie der Gemeinschaft zur Ver-
fiigung.®

Der urchristliche Brauch wird als Wiederaufnahme des letzten Mahles
Jesu mit seinen Jiingern erlebt.” Die durch seinen unerwarteten Tod beende-
te Gemeinschaft mit Jesus wird mit den identifikatorischen Deuteworten
iiber Brot und Wein so hergestellt, dass der Auferstandene auf geistliche Wei-
se prasent wird. Alle, jiidisch wie nichtjiidisch Geborene, Freie wie Sklaven,
Frauen und Minner’! werden am Tisch des Herrn satt, denn Israel stellte sich
das Gliick der Gottesherrschaft als ein festliches Mahl mit feinen Speisen und
erlesenen Weinen vor (vgl. Jes 25,6).

Wenn christliche Familien gegen Mitternacht ihr Wochenanfangsfest ver-
lassen, gehen sie an Korper und Geist gestirkt auseinander: Thr Glaube, iiber
den auferstandenen Christus Teilhabe an Gottes vollendeter Schopfung teil-
zunehmen, kam innerhalb einer Essen und Trinken miteinander teilenden
Gemeinschaft aus einst fremden Menschen zum Ziel. In der gottesdienstli-
chen Feier entstand das Band einer Geschwisterlichkeit. So wird es urchrist-
liche Sitte, an jedem ersten Wochentag fiir die Bedirftigen in der Gemeinde
Geld zu sammeln.” Von Paulus ist dabei bekannt, dass er seinen Gemeinden
in Galatien (Kleinasien) und Korinth empfahl, wochenweise Geld fiir die Je-
rusalemer Muttergemeinde anzusparen (vgl. I Kor 16,1-3).

%2 Vgl. Apg 1,13f.; 12,12-14; Rém 16,5.23; I Kor 11,20.33f.; Phlm 2; Kol 4,15.

6 Vgl. I Kor 11,17.20.33f.; Did 14,1 u.6.

* Vgl. I Kor 11,21.33.

5 Vgl. Apg 20,7; R6m 16,3.5; I Kor 16,15.19; Phlm 1f.; Kol 4,15.

% Vgl. Did 9,1.5; IgnEph 13,1.

67 Vgl. die Zeitangaben in Mk 14,17; I Kor 11,23.

%8 vgl. I Kor 11,17-34; Did 9,1-10,7. Dabei kann die Stellung des Sittigungsmahles
wechseln: gerahmt vom Herrenmahl (vgl. I Kor 11,26) oder ihm vorausgehend (vgl. Did
9,1-7; Zulassung nur der Getauften V. 8). Erst am Beginn des 2. Jh. n.Chr. trennt sich die
«Agape» (vgl. Jud 12; IgnSm 8,2) vom Kultmahl.

% Vgl. I Kor 11,20f.

' Vgl. Mk 14,22-24; Joh 13,1-32; 1 Kor 11,23-26; Joh 6,51¢c-58; Did 9f.

" Vgl. Gal 3,26-28, dazu U. Mell, Neue Schépfung (BZNW 56), Berlin/New York
1989, 306-315.

2 Vgl. I Kor 16,1f.; Justin apol. I 67,6.



Die Entstehung der christlichen Zeit 215

Die christliche Sonntagsfeier ist bis in alle regionalen Anfinge bezeugt”™
und hat sich als wochentliche Osterfeier’* im Urchristentum durchgesetzt.”
Es war nur eine Frage der Zeit, bis die christliche Zeitsymbolik von der wie-
derkehrenden Woche auf das zyklische Jahr iibertragen wurde.

2. Ostern als erstes christliches Jahreshauptfest

Aus dem reichhaltigen jiidischen Jahresfestkreis’® schieden als Paten fiir
eine christliche Jahresfeier diejenigen Feste aus, die wie Yom Kippur, das mit
Neujahr verbundene Versdhnungsfest,”” und Chanukka, das der Wiederwei-
he des I1. Tempels gewidmete Lichterfest,’”® einen Bezug zum priesterlich do-
minierten Jerusalemer Tempel auswiesen. Auch Purim, das an die Racheer-
hebung persischer Juden erinnerte,” und Laubhiittenfest/Sukkoth,® das als
herbstliches Erntefest der Wein- und Baumfriichte seine Nihe zur Fruchtbar-
keitsthematik nicht leugnen konnte,® kamen als christliches Zeichen der den
Tod iiberwindenden Auferstehungsfreude nicht in Frage.

So blieb der Anschluss an das friihjiidische Hauptfest, das im Friihling ge-
feierte «Passah».* Es besass mit der eingefiihrten sonntiglichen Herren-
mahlsfeier mehrere Beriihrungspunkte: Sein Zentrum, das Essen des Pas-
sahlamms, findet zu Hause statt.®* Das Gebot, das Lamm vollstandig zu ver-
zehren,* fiihrt mehrere Familien zu grosseren Mahlgemeinschaften zusam-
men™. Und die beim Festessen verlesene Liturgie verwendet Deuteworte,*
die das Passah als Erinnerungsfest vergeschichtlichen. Schliesslich kennzeich-

? Das Urteil von Th. Bergholz (Anm. 19) 451: «Fiir eine sehr friihe Entstehung des
Sonntags als wochentlichen Feiertag[s] der Gemeinden spricht nur die Tatsache, dass er
schon zu Beginn des 2. Jh. vollkommen selbstverstandlich ... ist», geht fehl, weil es vom
Urchristentum weder die Institution des (wochentlichen) Herrentags noch die Hervorhe-
bung des ersten Tages der Woche noch die Ogdoastradition beriicksichtigt.

" S0 O. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst (AThANT 3), Stuttgart 31956, 14;
Ostern (B. Lohse), RGG? 4 (1960), 1735f. (1735).

" Anzunehmen ist, dass Judenchristen in Treue zur Sabbatheiligung Arbeitsruhe
gehalten haben, vgl. Mt 24,20; Kol 2,16; Justin, dial. 47,2, dazu auch Eus., HE III, 27,5, dass
die «Ebioniten» den Sabbat «beobachteten», den Sonntag hingegen «feierten».

% Dazu Feste und Feiertage I11. Judentum (D. Mach), TRE 11 (1983) 107-115.

7 Vgl. Lev 23.,26-32; Num 29,7-11.

® Vgl. I Makk 4,36-59; 11 Makk 1,8f.18ff.; 10,6f.

" Vgl. Est 9,20-28.

% Vgl. Lev 23,42f.

81 Vgl. Ex 23,16; 34,22; Dt 16,13-15.

2 Vgl.im NT: Lk 2,41;22,1; Joh 2,23; 6,4; 13,1.

8 Val. Philo, SpecLeg 2,148; mPes V,10; VIIL,12f.; X,1ff. u.6.

% Ex 12,10.

% Vgl. Ex 12,4; mPes VI3f.

8 Vgl. Ex 12,26f.; Dt 26,5-11; mPes V4.



216 Ulrich Mell

net die jahreszeitliche Ansetzung am ersten Vollmondtag nach der Frithlings-
tagundnachtgleiche das Passah einerseits als Erneuerungsfest,”” da der Tag
wieder ldnger dauert als die Nacht, und andererseits als Versohnungsfest, da
am Vollmondtag die als numinos erfahrene Gottheit besinftigt ist.*

Wann und wo® Christen zum ersten Mal Ostern feierten, lisst sich nicht
mehr feststellen. Der friiheste Hinweis auf eine Osterfestpraxis datiert auf
den Beginn des 2. Jh. n.Chr.” Dass aber die Osterfeier im Urchristentum ein
sehr viel élterer Brauch ist, legt u. a.”* ein Text aus dem 1. Korintherbrief na-
he.”? Paulus schreibt im Jahr 55 n.Chr. (I Kor 5,6-8):

Nicht erfreulich ist euer Rithmen! Wisst ihr nicht, dass ein wenig Sauerteig den ganzen
Teig durchsiduert? Schafft den alten Sauerteig fort, damit ihr neuer Teig seid, wie ihr doch
bereits ungesiduertes Brot seid. Denn als unser Passahlamm ist Christus geschlachtet wor-
den. Lasst uns darum das Fest nicht mit altem Sauerteig feiern, nicht mit dem Sauerteig der
Bosheit und Schlechtigkeit, sondern mit den ungesduerten Broten der Aufrichtigkeit und
Wahrheit.

Paulus geht es nicht um Ostern, sondern um den Grundsatz christlicher
- Ethik. Sein Anliegen ist, dass sich die Gemeinde von unchristlichem Verhal-
ten® distanziere. Dazu gebraucht er verschiedene Bilder: 1. alter Sauerteig
und neuer Teig, 2. ungesiuerte(-s) Brot(-e) und 3. geschlachtetes Passahl-
amm. Paulus ist der Ansicht, dass das christliche Leben ein nicht endendes
Passahfestmahl ist.”* Ein grossartiger Gedanke! In ethischer Hinsicht ist es fiir
Paulus darum nicht anders vorstellbar, als dass sich jeder Christ entsprechend

87 Vgl. Philo, SpecLeg 2,155ff., dass die Passahfestterminierung an die Schépfung der
Welt erinnert.

% Vagl. Feste und Feiertage I1. Altes Testament (E. Otto), TRE 11 (1983) 96-106 (98).

% Der Ort der Auferstehungserfahrung (Mk 16,8 ist literarische Konstruktion des
Mk, vgl. 1,14f.) sowie die beiden Leitungsgremien der Urgemeinde (vgl. Apg 6,1ff.) konn-
ten auf Jerusalem hinweisen.

% Vgl. Eus., HE V, 24,14: Irenius’ Brief an Victor ist schwierig zu verstehen, da sich zu
den Verben «beachten/nicht beachten» kein Objekt findet. Heisst es «den Ostertag», so
hiitte die Kirche von Rom erst unter Bischof Soter (ca. 170 n.Chr.) das Osterfest began-
gen. Lautet es jedoch — und das ist Communis opinio — «den 14. Nissan» oder «das (Os-
ter-)Fasten», so hat Rom bereits unter Sixtus I., ca. 115 n.Chr., Ostern gefeiert.

1 Vgl. jedoch auch die literarische Stilisierung des Herrenmahls (I Kor 11,23-26, vgl.
Mk 14.22f.) als Passah (Mk 14,1.12.14.16) oder den zeitlichen Zusammenhang von Kreuzi-
gung Jesu und Schlachtung der Passahlimmer nach dem Joh (vgl. Joh 19,14.33.36 mit Ex
12,46).

2 Gegen W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther (EKK VII/1), Neukirchen-
Vluyn 1991, 384.

% Vagl. I Kor 5,1-5.

e Vgl. bei Philo, SpeclLeg 2,48.157.160, den stoischen Gedanken, dass das ganze
Leben ein Fest sein soll.



Die Entstehung der christlichen Zeit 217

der durch Christus gestifteten Gottesgemeinschaft gottgemass, d.h. aufrichtig
und wahrhaftig, verhilt.”

Fir die Frage nach dem geschichtlichen Beginn von Ostern ist die Deu-
tung von Christus als Passahopferlamm entscheidend: Dieses blutige, am Er-
stickungstod der Kreuzigung keinen Anhalt findende Bild ist die gedankliche
Voraussetzung, dass Christen ohne Ubernahme des Lammritus’ ein christli-
ches «Passah» (Hebr 11,28) feiern konnen: Wenn Leben und Tod Christi das
wahre Passahlamm ist, welches die Verbundenheit von Mensch und Gott ver-
mittelt, dann ist ein Tieropfer nicht mehr notwendig. Da Paulus diesen spiri-
tualisierten Kultgedanken zur ethischen Ermunterung seiner korinthischen
Christen ausdeutet, so diirfte er ihn aus bereits bestehender urchristlicher
Passahfesttheologie”® entnommen haben.”’

Wie aber sah nun ein friihjiidisches Passahfest, wie demgegeniiber ein ur-
christliches Osterfest aus? Nun, Passah war die Verbindung eines eintédgigen
Opferfestes mit dem siebentiigigen Mazzotfest,” der Freude iiber die Ger-
stenernte. Es begann am 15. und endete am 21. Nissan. Zuvor musste am
14. Nissan aus dem Haus jeglicher Sauerteig von Mehl oder Brot entfernt
werden.” Am darauf folgenden Abend fand das Festmahl des Lammes statt.
Zu Worten, die die Befreiung aus Agypten vergegenwirtigten, wurde zusitz-
lich Brot aus ungesiuertem Teig, dazu Bitterkrauter und Wein gereicht.'® An
den folgenden Festtagen durfte als Brot nur Matze gegessen werden.'”! Es be-
stand aus dem Mehl der neuen Gerstenernte, deren erste Ahren im Tempel
dargebracht wurden.'” Da auf die Gerstenernte agrarisch spiter die Weizen-

» Zum paulinischen Gedanken von Indikativ und Imperativ des Heils vgl.
W. Schrage, 1.Kor, 381f.

% Da Paulus die These von Christus als «geschlachtetes Passahlamm» I Kor 5,7 als
Begriindung einsetzt, konnte er auf eine urchristlich bekannte Aussage rekurrieren.

" Vgl. Joh 1,29.36; Apk 5,6.9.12; 12,11 (auch I Petr 1,19), dazu J. Jeremias, Die
Abendmahlsworte Jesu, Gottingen 1967, 53f.

% vgl. Ex 12,1-13,16; Lev 23.4-8; Num 28,16-25; Dt 16,1-8; Esr 6,19f.; Jub 49.22;
TragEz 168-171; 188f.; Philo, SpecLeg 2,150.

? Vgl. Ex 12,15; Dt 16,4 u. 6.

1 Vgl. mPes X,5 (R. Gamaliel, T 1), dazu Pesach II. Judentum (Fr. Schnider),
TRE 26 (1996) 236-240 (238f.).

" Vgl. Philo, SpecLeg 2,158.

12 vgl. Lev 23,10f. Umstritten war im Friihjudentum, an welchem Tag der Omer, die
erste Gabe des neuen Getreides, im Tempel dargebracht werden solle (s. bMen 65%, R.
Jochanan ben Zakkai, T 1). Da von der Festlegung dieses Tages die Bestimmung fiir den
50-sten Tag, das Datum des «Wochenfestes», abhiingt (vgl. Lev 23,15), handelt es sich um
eine wichtige Kontroverse: Die Boéthusier (und Sadduzier) interpretierten Lev 23,11
(«am Tag nach dem Sabbat») als Sabbat, der auf das Passah folgt; nach ihrer Rechnung fiel
das Wochenfest immer auf den 1. Tag der (jiid.) Woche (= christl. Sonntag). Die Pharisier
dagegen betrachteten «Sabbat» als den ersten Tag des Mazzotfestes; nach ihnen musste
die Omer-Garbe am 16. Nissan erfolgen (vgl. LXX zu Lev 23,11; Philo, SpecLeg 2,162);
folglich fand das Wochenfest an einem beweglichen Tag statt. Nach 70 n.Chr. werden sich



218 Ulrich Mell

ernte folgt,'” war das Mazzotfest mit dem so genannten Wochenfest (Scha-
wuot)'* verbunden. Dieses markiert den Abschluss der palistinischen Ernte-
zeit.!'” Auf eine siebenwochige Trauerzeit folgte am 50-sten Tag ein frohli-
ches eintiigiges Erntefest'®, das der vergegenwiirtigenden Erneuerung des
Gottesbundes mit Israel gewidmet war'”’. In seinem Mittelpunkt stand Wei-
zenbrot aus Sauerteig.'®

Um sich vom friihjiidischen Brauch zu unterscheiden, begann ein christli-
ches Osterfest zwar am Passahabend, jedoch mit einem gemeinschaftlichen
Fasten.'” Die Fastenwache dauerte die Nacht''’ und miindete nach dem mit-
ternichtlichen Ende des jiidischen Passahmahles'!! in ein fastenbrechendes
christliches Herrenmahl''?. Erinnert wurde die Passion Jesu, sein Leiden und
Sterben'" zugunsten der Errettung von ganz Israel,' um gegen Morgen die
frohmachende Kunde von der Auferstehung Jesu im Rahmen von Kultmahl
und Agape zu geniessen. Wihrend auf jiidischer Seite an das gnéddige Vor-
iibergehen des Wiirgeengels an Israels Hiusern in Agypten gedacht wurde,''®
ist es bei Christen die Folge''® von Nacht und Tag: dass auf die Nacht der
Gottferne'"” der die Welt hell machende''® Zuspruch der Auferstehung folgt.

An das eintdgige Osterfest schliesst sich christlicherseits eine siebenwochi-
ge Freudenzeit'"” an, an deren Ende am 50-sten Tag ein Fest steht, das im An-

die Pharisder mit der Festlegung des Wochenfestes im Judentum durchgesetzt haben (vgl.
Jos., Ant 3,250.252).

'3 Vgl. Ernte (P. Maiberger), NBL 1 (1991) 578-580 (578); Gerste (P. Maiberger), ebd.
8071.

104 Vol NT: Apg 20,16; 1 Kor 16.8.

15 ygl. Dt 16,9,

196 Vgl. Philo, SpecLeg 2,176 (162); Jos., Ant 3,252 (250f.); Bell 2,42.

197 Vgl. Jub 6,17-19; 14,20; 15,1-21; 22,1-9; 44,4, dazu St. Schreiber, Aktualisierung
gottlichen Handelns am Pfingsttag, ZNW 93 (2002) 58-77 (66-68).

18 yogl, Lev 23,17-20; Philo, Decal 160; SpecLeg 1,184f.; 2,179f.; Jos., Ant 3,252.

199 Vel. Eus., HE V, 24,12. Strittig ist die Linge der Fastenzeit: Genannt werden ein
Tag, zwei oder auch 40 Stunden.

10 Bis zum Hahnenschrei, vgl. Mk 14,72; EpAp 15 (26).

1 vgl. Jub 49,10-12; mZev V8.

12 vl Mk 14.22-42; EpAp 15 (26).

113 vel. Joh 19,33.36; 1 Kor 5.7.

14 vgl. die jiid. Kénigsbezeichnung in den ntl. Passionsberichten: Mk 15,2.9.12.18.
26.32; Joh 18,33.37.39; 19,3.12.14£.19.21.

5 vgl. Ex 12,12f.; Jos., Ant 2,313.

116 ygl. Philo, SpecLeg 2,145; VitMos 2,224.227f., der das Passah mit dem Namen
«Uberschreitungsfest» (vgl. Ex 12) bezeichnet.

17 vgl. Mk 15,34.

18 Vgl Mk 16,1.

19 Vel. EpAp 17 (28), spiter: Tert., ieiun. 14.2; orat. 23,2; bapt. 19.



Die Entstehung der christlichen Zeit 219

schluss an das friihjiidische Erntefest'* mit dem griechischen Namen «Pente-

koste» (= «Fiinfzigster [Tag]», Apg 2,1) genannt wird (eingedeutscht zu
«Pfingsten»). Statt unter dem Zeichen der Erneuerung von Gottes Zusage
symbolisiert es das christliche Programm der Erweiterung des Gottesbundes
hin auf alle Volker, thematisiert in der Gabe des Sprachengrenzen iiberwin-
denden Geistes (vgl. Apg 2,1-11.30)"%".

Fiir die urchristliche Jahreshochzeit von fiinfzig Tagen ergibt sich mithin
ein eigenstindiges Gesicht: Liturgisches Thema wird die ganze christliche Be-
freiungstheologie, der Glaube an dem aus Nichts (neu-) schaffenden Gott,
der zugleich der Gott aller Volker sein mochte. Schwierigkeiten hingegen be-
reitet die genaue Festlegung der christlichen Jahresfestzeit. So hat es bis weit
in das 2. Jahrhundert hinein einen Streit um den korrekten Beginn des Oster-
festes gegeben. Gegeniiber standen sich im so genannten Osterfeststreit!??
christliche Gemeinden (in Kleinasien), die Ostern mit dem jiidischen Passah
koordiniert am 14. bzw. 15. Nissan begannen, die sog. Quarta/odezimaner'>.
Und auf der anderen Seite christliche Gemeinden wie die Kirche von Rom'%*,
die Ostern erst am Sonntag, der auf den 14. Nissan folgt (auch wenn dieser auf
einen Sonntag fillt), feierten. In ihrem Fall findet Ostern immer an einem
Herrentag statt. Wie ist es geschichtlich zu erkldren, dass zwei verschiedene
Osterfesttermine im Urchristentum Geltung hatten?

Nun, seit Beginn der Israel vor den Kopf schlagenden Offnung der Ge-
meinde fiir alle Volker existieren im Urchristentum zwei miteinander um die
Wahrheit'® ringende Positionen. Die eine, zuniichst die Mehrheit bildende
Einstellung behauptet, dass christlicher Glaube die Renaissance, Verbesse-

120 vgl. Tob 2,1; 11 Makk 12,31f.; Jos., Ant 13,252; 14,337; 17,254; Bell. 1,253; 6,299;
Apg 20,16; I Kor 16,8.

12 Den neuen Geist nehmen nach Apg 2 nicht nur jiid. Bewohner aus Jerusalem (V. 5)
und jiid. Festpilger aus der Diaspora (Vv. 9f.), sondern auch «Juden und Proselyten, Kre-
ter und Araber» wahr. Mit dieser iiber Israel hinausgehenden ethnischen Differenzierung
deutet Lukas das Volkerevangelium an.

12 Vgl. Eus., HE V, 24,1-17. - W. Huber, Passa und Ostern (BZNW 35), Berlin 1969, 1-
61, hat behauptet, dass das quarta/odezimanische Datum am 14. Nissan das urspriingliche
Osterfestdatum war und sich die sonntégliche Osterdatierung nach dem 14. Nissan erst am
Beginn des 2. Jh. n.Chr. durchsetzte. Demgegeniiber hat bereits W. Rordorf, Zum
Ursprung des Osterfestes am Sonntag, ThZ 18 (1962) 167-189 (178ff.), auf den sog. Omer-
Streit (s.o. Fussnote 103) aufmerksam gemacht, der die Existenz zweier Wochenfestter-
mine im Friihjudentum nachweist, welche Riickwirkung auf eine christliche Osterfestda-
tierung besitzen (weitere Lit. s. bei G. Visona [Anm. 20] 519).

12 Von lat.: luna quartadecima = «Vollmond» oder lat.: die quartodecimo = «14. Tag».
Ihr fiihrender Sprecher war Polykrates von Ephesus (ca. 195 n.Chr.).

124 Diese besassen in Bischof Victor I. (ca. 189-198 n.Chr.) ihr Sprachrohr. Aus
Irendus’ Brief an Victor (vgl. Eus., HE V, 24,14, s.0. Anm. 91) lisst sich erkennen, dass die
Kirche von Rom sich bereits unter Sixtus I. (ca. 115 n.Chr.) beim Osterfesttermin vom
Datum des 14. Nissans getrennt hatte.

123 Vgl. das Stichwort «Wahrheit des Evangeliums» Gal 2,5.14.



220 Ulrich Mell

rung, ja, die Vollendung der jiidischen Religion sei. Diese, der These von der
Einzigartigkeit Israels Glaubens sich verpflichtet fithlende Position wird von
Jakobus und seinen Vertrauten,'?® von den Judaisten in Galatien'?” und Phil-
ippi'® und, nach einigem Bedenken,'*” auch von Petrus geteilt.'* In Hinsicht
auf die Zeitkonstruktion vertritt sie die Ansicht, dass in der christlichen die
judischen Ziele zur Erfiillung kommen. Deshalb koordiniert man den christ-
lichen Oster- mit dem jiidischen Passahtermin.

Auf der anderen Seite tritt mit Paulus ein Minderheitsvotum auf,"?! das
spiter zur urchristlichen Mehrheitsmeinung erstarken wird.'* Hier wird der
Christusglaube als so eigenstidndiger Gottesweg verstanden, dass dagegen
jede vorhergehende Gottesvermittlung, wie durch Mose geschehen, verblas-
sen muss. Diese Ansicht ist die der christlichen Freiheit.”* Um die verschie-
den sozialisierten Geschwister nicht zu verletzen, akzeptiert sie in Fragen der
Zeit entweder, so ist Paulus’ Standpunkt, iiberhaupt keine Vorgaben."** Oder
sie achtet auf diejenige Moglichkeit, die der liturgisch kreativen Wahrneh-
mung von Jesus Christus als Gottes neuer Zeit dient. In diesem Fall wird
christliches Ostern am Sonntag nach dem Friithlingsvollmond, in Ankniip-
fung, aber auch in klarer Absetzung von dem jiidischen Passahfesttermin be-
gangen." Da nach 70 n.Chr. die Pharisiier sich als fithrende Kraft im nun
tempellosen Judentum etablierten und mit ihrer Festlegung des Wochenfe-
stes an einem beweglichen Kalendertag durchsetzten,'*® hatte der christliche
Sonntagstermin zugleich den Vorzug einer Unterscheidung zum sich formie-
renden Judentum.

Die beiden Ostertermine spiegeln die beiden urchristlichen Ansichten
iiber christliche Identitdt wieder. Entweder folgt christlicher Glaube jiidi-
scher Eigenart in vollkommener Weise oder er ist etwas anderes: dann ver-
leugnet er seine jiidischen Wurzeln nicht, beriicksichtigt aber mit dem christ-
lichen Herrentag das Zeitzeichen iiber Gottes Anwesenheit in der Welt. Im
Zuge der Entwicklung zu einer eigenstindigen Religion hat sich die sonntédg-

126 Vgl. Gal 2,4.12.

127 Val. Gal 4,3.9f.

128 Vgl. Phil 3.2ff.

2 Vgl. Gal 2,12.

130 Literarisch ist dieser christliche «Israelstandpunkt» im Mt (vgl. 5.20; 23.23) und
dem Jak anzutreffen.

B vgl. Gal 2,13.

132 Vgl. die «Paulusschule» Kol 2.8.16, sodann Barn 15,8; IgnMagn 9,1; Diog 4.5;
Justin, dial. 18,2; 23,3.

3 Vgl. das Stichwort «Freiheit» in Gal 2.4; 5,1.13.

134 Vgl. Rom 14,5; Gal 4.6.

122 Ungekliart muss bleiben, ob schon die erste oder doch erst die zweite Generation
des Urchristentums (vgl. Apg 12,3-6) ein christliches Passah- bzw. Osterfest feierte.

136 vgl. Jos., Ant 3252.



Die Entstehung der christlichen Zeit 221

liche Osterfestdatierung'?” im Christentum bis auf den heutigen Tag durchge-
setzt.

3. Schlussfolgerungen

Der Riickblick auf die Entstehung einer christlichen Zeitkultur im Urchri-
stentum trigt zwei Akzente, einen geschichtlichen und einen theologischen.
In geschichtlicher Hinsicht hat sich die christliche Sonntagswoche wie das
christliche Jahresostern in Verbindung, aber auch in Differenz zur jiidischen
Zeitkultur von Sabbat und Passah entwickelt: Gemein mit dem Friihjuden-
tum ist die Zusammenkunft von Gliubigen am Wochenhaupttag,'*® dieser
liegt jedoch am Anfang und nicht am Ende der Woche. In Hinsicht auf die
jahrliche Friihlingsfestzeit von fiinfzig Tagen gelang es dem jungen Christen-
tum mit der Festlegung des mit dem christlichen Sonntag kombinierten
Osterfesttermins sozio-kulturelle Eigenstdndigkeit zu demonstrieren.

In theologischer Hinsicht verwirklicht die christliche Zeitkonstruktion des
wochentlichen wie jahrlichen Osterfestes eine dusserst gewagte Zuordnung:
Sie integriert Gottes Gegenzeit, die Zeit der neuen Schopfung, in die bereits
existierende Weltzeit. So ist der urchristliche Sonntag anféinglich nicht ohne
Arbeit,'® aber er setzt vor aller Lebensanstrengung die Kultur des freudigen
und geniessenden Festes. Die im sonntédglichen Herrenmahl gefeierte Er-
kenntnis, dass die Welt, so wie sie ist, nicht heil ist, wird nicht aufgrund nega-
tiver Welterfahrung publiziert, sondern beruht auf der vorneweg geschenkten
Anschauung des Auferstehungsglaubens von einem Leben ohne Leid und
Tod. Zuvorkommende Gnade, Gratia praeveniens, lautet darum die theolo-
gische Pointe christlicher Zeit.

Ulrich Mell, Stuttgart

137 Vgl. die Ergebnisse der Synoden von Arles (314 n.Chr., bei R. Cantalamessa, Anm.
20, Nr. 104) und Nicia (325 n.Chr., ebd. Nr. 53) zum Osterfeststreit.

% Vgl. die Versammlung von Juden an ihrem Wochenhaupttag, dem Sabbat: Mk
1,21par.; 6,2par.; Lk 6,6; 13,10; Apg 13,14.27.42.44; 15,21; 16,13; 17,2; 18 4.

3% Erst im Jahre 321 n.Chr. erklirte Kaiser Konstantin 1. im Riickgriff auf die rom.
Ferialordnung den Sonntag zum allgemeinen Ruhetag (Codex Justinianus 111, 12,2, bei W.
Rordorf, Anm. 20, Nr. 111) und leitete damit die spéter von der Alten Kirche betriebene
und bis heute in den christlich geprédgten Staaten giiltige Verschmelzung von jiid. Sabbat
(-ruhe) und christl. Sonntag (-sheiligung) ein.



	Die Entstehung der christlichen Zeit

