Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 59 (2003)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Martin Rose, Rien de nouveau. Nouvelles approches du livre de Qohéleth. Avec une biblio-
graphie (1988-1998) élaborée par Béatrice Perregaux Allison (Orbis Biblicus et Orienta-
lis, Bd. 168), Fribourg/Goéttingen 1999. 629 S., CHF 140.—, € 109.—, ISBN 3-7278-1255-9
(Editions Universitaires), ISBN 3-525-53700-X (Vandenhoeck & Ruprecht).

Das Schicksal dieses Buches lisst sich unschwer voraussagen. Alttestamentler, vor allem
Qoheletspezialisten, diirften es so gerne zur Hand nehmen, dass ihm die Spuren hiufiger
Verwendung bald anzusehen sein werden. Kein Wunder: Das Werk enthilt zwei ausge-
zeichnete Bibliographien, eine nach Autoren und eine nach Bibelstellen geordnete. Zudem
quillt es von (Detail-)Informationen geradezu iiber; immer wieder stésst man bei seiner
Lektiire auf Perlen, etwa einen ergiebigen, aber, da abgelegen publiziert, iibersehenen
Aufsatz mit einer interessanten These. An diesem Buch kommt man nicht vorbei! Ganz le-
sen werden es ausser Qoheletspezialisten wohl nur Rezensenten. Sein Verfasser fiithrt in
ihm nicht nur seine Thesen vor, sondern wirbt gleichzeitig in redundantem, miindlichem
Stil und geradezu emphatisch um sie. Als Leser fithlt man sich bedréngt. Ein Zitat, das vie-
les deutlich macht (42!): «<En route maintenant pour le parcours!»

Rose setzt mit seinen Thesen, die kaum auf breite Zustimmung stossen diirften, bei den
vielverhandelten «Widerspriichen» des Biichleins an. Wie sind sie zu erklidren? Literarkri-
tisch, so seine These, die stark verkiirzt dargestellt wie folgt lautet: Noch unter den Achi-
meniden, im 5. Jh., verfasste Qohelet «le Sage» eine kurze Abhandlung von ungefihr 20
Versen, in denen er dazu einliddt, das Leben trotz seiner Widrigkeiten zu geniessen. Dieses
Werk schrieb ein «Disciple» zu Beginn der Diadochenzeit radikal um: Er behauptet in ihm
die vollstédndige Sinnlosigkeit des Lebens und bringt dies programmatisch bereits im Ein-
gangssatz seiner Schrift zum Ausdruck: «Alles ist 9277.» Gegen Ende des 3. Jhs. erfolgte
eine zweite tiefgreifende Neubearbeitung durch einen «Théologien-Rédacteur»: Er be-
miiht sich um einen Ausgleich zwischen seinen beiden Vorgéngern; er schafft ihn, indem er
das Negative auf der Seite des Menschen verbucht und das Positive bei Gott und der Ewig-
keit.

Das Biichlein Qohelet enthilt also drei Werke, und jedes gilt es fiir sich auszulegen. Es
ist zu hoffen, dass Rose diesen im Rahmen einer historisch-kritischen Untersuchung be-
rechtigten Grundsatz nicht auch in seinem Kommentar zur Anwendung bringt: Dieses lite-
rarische Genus dient der Auslegung von Einzeltexten und des Gesamtbuches, nicht aber
deren Vorstufen; der Hinweis auf sic gehort in die Einleitung.

Bei einer so gewagten These, zu der ihr Verfasser zudem wenig Distanz erkennen lésst,
stellt sich die Frage: Warum wurde die einzig mogliche Losung, welche die « Widerspriiche»
in Qohelet zu erkennen hilft, bisher nicht gefunden? Weil man, so kann man Rose inter-
pretieren, den Einsatzpunkt nicht entdeckte, von dem aus sich alles erklért, Qoh 1,14a: «Ich
habe alles beobachtet, was sich unter der Sonne abspielt.» Hier hatte er sein «<Heureka>-
erlebnis».

Eine wichtige und originelle Einzelthese: Das Biichlein Qohelet war urspriinglich nicht
Pscudepigraph, sondern Werk eines Mannes, der mit vollem Namen «Qoheleth ben Schi-
me*“» (VY 12 N21P; Qoh 12,13a) hiess. Daraus wurde spiter: «Schluss der Worte Qohe-
leths. Mein Sohn, hére» (200 22 nop...).

Die von Rose postulierte Grundschrift ist formgeschichtlich ein hochst interessantes Pro-
dukt. Gibt es dazu Parallelen? Das ist eine Frage, von der Rez. die Beantwortung in der
Einleitung von Roses Qoheletkommentar erhofft, der in der Reihe «Commentaire de 1' An-
cien Testament» erscheinen wird. Es stellen sich weitere Fragen: Was erlaubt es, so be-
stimmt zwischen achdmenidischem und hellenistischem Einfluss zu unterscheiden? Gibt es



Rezensionen 161

nicht einen «Vorhellenismus» in der ausgehenden Achimenidenzeit, muss Achidmenidi-
sches in hellenistischer Zeit gleich verschwinden, und bestehen zwischen den beiden Epo-
chen nicht wichtige Beriihrungspunkte, so etwa was den Platz betrifft, den die Wirtschaft
in ihnen einnimmt?
Eine versohnliche Bemerkung zum Schluss: Das Buch Roses, das Rez. — kein ausgespro-
chener Qoheletspezialist — besitzt, weist auch schon Spuren regen Gebrauchs auf.
Hans-Peter Mathys, Basel

Thomas Kriiger, Kohelet (Prediger) (Biblischer Kommentar zum Alten Testament 19 [Son-
derband]), Neukirchener Verlag: Neukirchen 2000. 376 S., CHF 129.—, € 79—, ISBN 3-
7887-1783-1.

Bereits 22 Jahre nach dem Kommentar Aare Lauhas erscheint mit Kriigers Kommentar
eine Neubearbeitung des Biblischen Kommentars und das obwohl die Kommentarreihe
noch nicht vollsténdig ist. Die Herausgeber rechtfertigen dieses mit dem «Erkenntnisfort-
schritt in den alttestamentlichen und altorientalischen Wissenschaften» (Geleitwort). Da-
mit wird ein hoher Anspruch vertreten, der den Leser auf einen grossen Wurf hoffen Iésst.

Der Kommentar weicht ein wenig vom tiblichen Aufbau des BKAT ab, da er urspriing-
lich fiir die Hermeneia Series geschrieben und spiéter angepasst wurde. Nach Inhaltsangabe,
Abkiirzungsverzeichnis, allgemeinen Literaturangaben und Einleitungsfragen bietet Krii-
ger einen fortlaufenden Kommentar. In der Einleitung werden Themen, Aufbau, Gattun-
gen, Spannungen und Widerspriiche, Entstehung und zeitgeschichtlicher Kontext, Wir-
kungs- und Rezeptionsgeschichte, Sprache und Text behandelt und verschiedene Litera-
turverzeichnisse geboten.

Kriiger gliedert das Buch Kohelet in fiinf Hauptabschnitte (1,3-4,12; 4,13-5.8; 5,9-6,9;
6,10-8,17; 9,1-12,7), die in zweiundzwanzig Abschnitte unterteilt werden. Sie werden von
Uberschrift und Motto bzw. Nachwort und Motto umrahmt. Formal #hnliche und thema-
tisch verwandte Einheiten umklammern einzelne Abschnitte, die aber trotzdem nicht im-
mer eindeutig voneinander abgegrenzt sind. Die wichtigsten Themen des Buches Kohelet
werden in Essen, Trinken und Freude und den Polaritidten von Gott und Mensch, Nichtig-
keit und Fliichtigkeit, Reichtum und Armut, Macht und Herrschaft, Weisheit und Torheit,
gesechen, ohne dass diese eine iibergreifende Gesamtstruktur bilden. Eine textgenetische
Erklirung intendierter polarer Strukturen (Loader) lehnt Kriiger (36) ab.

Kriiger sympathisiert mit der Einheitlichkeit des Verfassers und nimmt eine mehrere
Jahre oder Jahrzehnte dauernde Entstehung des Buches Kohelet am Ende des 3. Jahrhun-
derts v. Chr. an (39). Aus dieser Zeit zicht er immer wieder politische und soziale Gegeben-
heiten zur Texterhellung heran. Eine theologische Umdeutung des Buches durch den or-
thodoxen Epilog eines Redaktors sicht Kriiger nicht. Mit Fox hilt er es sogar fiir moglich,
diesen «als dessen urspriinglichen literarischen Abschluss zu verstehen» (365).

Kriiger hat bei der Frage nach den Interaktionsprozessen zwischen Kohelet und den
Texten seiner Umwelt vor allem die griechisch-hellenistische Welt im Auge, ohne deren
altorientalischen Quellen detailliert nachzugehen. Das Gilgameschepos und die dgypti-
schen Harfnerlieder werden kurz gestreift (308-309) aber nicht ausgewertet, sondern we-
gen der zeitlichen Entfernung abgetan, ohne Inhalten und moglichen Traditionswegen Be-
achtung zu schenken.

Im ersten Hauptabschnitt sieht Kriiger eine Auseinandersetzung zwischen der Konigs-
fiktion (1,12-2,26) und einer spiteren Revision (3,10-4,12), welche die Lehrautoritdt des
Konigs Salomo «desavouriert» (sic!) und «dekonstruiert» (28). Mit der Salomo-Fiktion
werde «ironisch und kritisch» (52) gespielt. In den exegetischen Einzelentscheidungen be-
zieht Kriiger pointiert Stellung, so dass man ins Gesprich eintreten und zuriickfragen
mochte: Hat Kriiger den ersten Hauptabschnitt richtig erfasst? Wird hier wirklich eine Ka-



162 Rezensionen

rikatur Salomos (139) geboten und eine kritische Korrektur des Konigs (186) und seiner
Beurteilung von Reichtum und Genuss (233) angebracht oder stand Salomo in der Konigs-
fiktion lediglich als Beispiel par excellence fiir die Weisheit, um das Weisheitsexperiment
aufs Hochste zu steigern? Davon héngt ab, ob 2,24-26 als erste Aufforderung zur Lebens-
freude anzusehen ist, oder ob dieses mit Kriiger zu verneinen ist (148).

Kriiger prisentiert eine Interpretation Kohelets, die ihn als Weisheitslehrer sieht, der
ethische Anweisungen gibt und zu aktuellen Themen Stellung bezieht, wie z.B. der Diskus-
sion liber «Breiten-Bildung» und «Elitebildung» (320). Ist dieser Ansatz zu teilen oder er-
teilt Kohelet generell keine Ratschléige, die neben seinen zwei Maximen der Gottesfurcht
und Lebensfreude stehen, und beschrinkt sich darauf, das Versagen der traditionellen
Weisheit aufzuzeigen? Entwirft Kohelet wirklich «im Ansatz ein sozialpolitisches Pro-
gramm» (232), oder nimmt er solche Fragestellungen nur auf, soweit sie seiner Weisheits-
lehre vom Wahrnehmen der Lebensfreude als Gabe Gottes dienlich sind?

Hat Kohelet tatsidchlich die frauenfeindlich anmutenden Aussagen in 7,26 mehrdeutig
formuliert, damit der Leser verschiedene Deutungsmaoglichkeiten durchspielt (265), oder
handelt es sich lediglich um eine grammatische Mehrdeutigkeit? Will Kohelet wirklich
durch Mehrdeutigkeit (10,4) den Leser zu einer mehrfachen Lektiire anregen (324)?

Uberzeugt es, dass in 12,5b eine Gegeniiberstellung des Verstorbenen und der Klagen-
den erfolgt, um den Tod als «begrenzte Katastrophe» nach dem Motto «Das Leben geht
weiter!» darzustellen? Dienen die Klagenden nicht eher dazu, den Schlusspunkt menschli-
chen Lebens zu unterstreichen?

Diese Anfragen, die der Kommentar hervorruft, zeigen auf, dass Kriiger ansprechend
und herausfordernd schreibt. Zugleich bietet er eine Ubersetzung, die nahe am Grundtext
bleibt und angenehm zu lesen ist. Leider wurde auf Register der Bibelstellen, Namen und
Sachen und der hebriischen Worter verzichtet.

Kriiger ist es gelungen, die wichtigsten Ergebnisse der vergangenen 20 Jahre aufzuneh-
men, traditionelle Auslegungen wiederzugeben und eine eigenstindige Interpretation der
Einzeltexte zu prisentieren.

Stefan Fischer, Bettingen

Jonathan Goldstein, Peoples of an Almighty God. Competing Religions in the Ancient
World, Doubleday: New York 2002. 575 S., $23.50, ISBN 0-385-42347-0.

Der Emeritus fiir Alte Geschichte an der Universitit lowa/USA legt eine umfangreiche
Untersuchung vor, welche mehr als ein Jahrtausend altorientalischer Geschichte mit religi-
onsgeschichtlichen und exegetischen Fragestellungen verkniipft. Ausgangspunkt ist eine
originelle These: Goldstein findet innerhalb des Alten Orients Volker, welche einer Gott-
heit die Allmacht zutrauen. Als solche Gottheiten bestimmt er JHWH und Marduk, woge-
gen die Agypter und die Iraner wegen dualistischer Tendenzen (Seth, Ahriman) keine so
deutliche Allmacht bei einer einzigen Gottheit finden. Ein weiteres Gegenbeispiel ist der
Gottervater Zeus, welcher weniger Macht verkorpert als die Summe der iibrigen Gotthei-
ten.

Goldstein geht nun die Geschichte des JHWH- und Marduk-Glaubens unter einer be-
sonderen Fragestellung durch: Wie reagierten diese Volker auf nationale Katastrophen,
welche die Allmacht ihres Gottes zu entkriften schienen? Bereits an dieser Frage wird
deutlich, dass sich Goldstein auf die Nationalreligion bezieht und kaum die individuelle Er-
fahrung eines «personlichen Gottes» ins Auge fasst. Zudem behandelt er die Friihzeit der
beiden Gottheiten knapper und wird bis zum Ende des 1. Jahrtausends immer breiter. Ein
Hauptgrund dafiir liegt in den lebenslangen Arbeitsschwerpunkten Goldsteins (vgl. z.B.
seine ausfiihrliche Kommentierung der ersten beiden Makkabéerbiicher in der Reihe der
Anchor Bible).



Rezensionen 163

Eine iibliche Zusammenfassung des umfangreichen und vielfiltigen Buches wiirde den
Rahmen dieser Besprechung sprengen. Darum soll am Beispiel der Daniel-Erzdhlungen
(Dan 1-7!) gezeigt werden, wie der Historiker Goldstein differenziert mit Texten umgeht
und sie als geschichtliche Quellen auswertet. Er findet in Dan 1-7 literarische Niederschli-
ge aus fiinf Jahrhunderten: von der Zeit Nabonids bis zu den Erfahrungen der Makkabéer.
Aus einer Reihe von Textbeobachtungen schliesst er, dass diese Erzahlungen urspriinglich
der Marduk-Propaganda dienten und erst nachtréglich fiir den jiidischen Glauben adap-
tiert worden seien. Bereits Daniels Name Beltschazzar («Bel bzw. Marduk beschiitze sein
Leben») ist dafiir Programm, und auch hinter Daniels Freunden verbergen sich mehrheit-
lich Marduk-haltige Namen. Die Marduk-feindliche Religionspolitik vieler Herrscher er-
regte den Widerstand der Marduk-Kreise; diese reagierten mit Legenden und mit Zu-
kunfts-Weissagungen. Erfahrungen mit Nabonid fithrten zu Dan 4, worin sich auch dessen
(allzu) spite reuevolle Riickkehr zu Marduk widerspiegelt, sowie zu Dan S (Goldstein fiihrt
das berithmte Menetekel auf eine Qualifikation der einzelnen neubabylonischen Konige
zuriick). Auch die Vision des Standbilds in Dan 2 bezog sich urpriinglich auf eine Qualifi-
kation der neubabylonischen Herrschergestalten (Eisen und Ton auf den grausamen und
zugleich schwichlichen Nabonid), wobei der Fels in diesem vaticinium ex eventu den
Marduk-Forderer Kyros bedeutete. Hingegen echte Zukunftsaussagen liber Kyros findet
Goldstein bei Deuterojesaja in Jes 34f. (!).

Die Visionen in Dan 2 und 7 sind im Laufe der Jahrhunderte mehrfach auf eine neue ak-
tuelle Situation gedeutet bzw. im Blick auf die sich ablésenden Weltreiche umgeschrieben
worden. Die Zehen des Standbilds — nur in der Traum-Erkldrung erwihnt! — setzen eine
andere Bedeutung des Eisen voraus: Anstatt einer minderen Qualitit geht es jetzt um die
besondere Stirke des Metalls, und zwar im Blick auf die Diadochenkdmpfe. Goldstein si-
tuiert diese Passage auf das endende 4. Jh., als Jerusalem nicht weniger als 9 Herrscher-
wechsel wihrend zwei Jahrzehnten erleiden musste, was fiir die Bevolkerung mit der schier
unertriglichen wirtschaftlichen Versorgung der konkurrierenden Heere verbunden war.

Goldstein analysiert die verstreuten Quellen dieser Jahrhunderte, welche fiir Alttesta-
mentler zu den besonders dunkeln gehoren. Dabei weist er die humanere Behandlung der
Babylonier und Juden durch Alexander den Grossen nach, wogegen die Perser die Rache
wegen der fritheren Perserkriege zu spiiren bekamen. Ferner unterscheidet er zwischen
dem Marduk-Glauben, dessen Widerstandskraft in den letzten vorchristlichen Jahrhunder-
ten erlischt, wiahrend die Juden mit den Makkabéder-Aufstinden — und weit iiber das Ende
von Goldsteins Buch hinaus — weiterhin an die Allmacht ihres Gottes glauben.

In der héufig diffizilen historischen Analyse liegt wohl ein Hauptverdienst Goldsteins.
Zuweilen scheint er allerdings die hiufig spiaten Quellentexte stirker auszupressen, als die
Zitrone Saft geben kann. So differenziert diese Analysen oft sind, so pauschal und merk-
wiirdig einfach beantwortet sich fiir Goldstein, wie es vorstellbar ist, dass die urspriinglich
babylonischen «Daniel»-Texte schliesslich fiir die jiidischen Interessen adaptiert worden
sind. Und ebenfalls wenig differenziert wird als Erkldrung fiir die nationalen Katastrophen
Israels immer wieder die Bestrafung des siindigen Volkes durch den allméchtigen Gott ge-
nannt.

Ausfiihrliche Register und eine Bibliographie, welche erstaunlich wenige nach 1990 er-
schienene Titel ausweist, schliessen das hypothesenfreudige und anregende Buch ab.

Edgar Kellenberger, Liestal



164 Rezensionen

Manfred Oeming, Das Alte Testament als Teil des chr:stlzchen Kanons? Studien zu gesamt—
biblischen Theologien der Gegenwart, Pano: Ziirich 32001.304 S. (kartoniert), CHF 30.—
ISBN 3-907576-45-4.

Manfred Oeming ist Professor fiir Theologie und Ethik des Alten Testaments an der
Universitdt Heidelberg. Der vorliegende Band enthélt im Wesentlichen seine 1985 im
Kohlhammer Verlag publizierte Dissertation zum Thema: «Gesamtbiblische Theologien
der Gegenwart — Das Verhiltnis von, Altem und Neuem Testament in der hermeneutischen
Diskussion seit Gerhard von Rad» ( 1987, verbesserte und mit einem Nachwort versehene
Auflage). Diese Doktorarbeit erscheint damit hier in — im Blick auf die zweite Auflage —
fast unveridnderter dritter Auflage. Nur wenige kleine Eingriffe wurden vorgenommen;
dazu wurde die Literatur, wo neue Auflagen erschienen sind, aufdatiert (die Angabe der
dritten Auflage im Impressum ist allerdings verwirrlich, da der vorliegende Band nicht nur
eine andere Titulatur aufweist, sondern iiber die Dissertation hinaus weitere Beitridge ent-
hilt, fiir die diese Auflage-Angabe nicht stimmt).

Der Doktorarbeit hinzugefiigt sind drei Aufsidtze des Autors zu den angesprochenen
Themenkreisen «Biblische Theologie» und «Alttestamentliche Hermeneutik»: Vorab ist
der Beitrag «Unitas Scripturae? Eine Problemskizze» (1986) wieder abgedruckt. Nach der
Dissertation sind dem Band noch die beiden Aufsitze «Biblische Theologie — was folgt dar-
auf fiir die Auslegung des Alten Testaments?» (1985) und «Biblische Theologie als Dauer-
reflexion im Raum des Kanons» (1995) beigegeben. Ein Vorwort und ein Literaturver-
zeichnis — eine aktualisierte Fassung desjenigen der Dissertation — runden den Band ab.

Dass Oeming seine (meist) dlteren Beitrdge zur «Gesamtbiblischen Theologie» wieder
zuginglich macht, ist sicher erfreulich. Da sie inzwischen als weitgehend bekannt voraus-
gesetzt werden diirfen, eriibrigt sich hier eine (nochmalige) Besprechung. Gewiinscht héitte
man sich weniger eine Neubearbeitung der Dissertation — eine solche ist ihm, wie er in einer
Fussnote schreibt, aus Zeitgriinden nicht moglich —, aber doch einen zusitzlichen Aufsatz,
der den gegenwiirtigen Stand der Thematik dokumentiert und dabei auch seine inzwischen
gednderte Beurteilung des «canonical approach» (B.S. Childs) deutlich macht (das Vor-
wort enthélt nur einige knappe Hinweise).

Im Blick auf Orthographie und Formalia ist der Band leider des 6fteren unsorgfiltig und
inkonsistent. Dies ist mir namentlich im Apparat und v.a. im Literaturverzeichnis aufgefal-
len (um nur einige Beispiele zu nennen: 7, Anm. 6; 43f., Anm. 2: Jahreszahl anders als im
Literaturverzeichnis, 44, Anm. 9; 139, Anm. 62: Seitenangaben nicht an diese dritte Aufla-
ge angeglichen, 233ff.: Angegebene Kapiteliiberschrift stimmt mit tatsédchlicher nicht iiber-
ein, 255: anscheinend fehlt vor dem Schema ein Passus, 266: Abschnitt b) fehlt, 275ff. / Li-
teraturverzeichnis: FS-Angabe manchmal vor, manchmal nach dem Namen, bei Herausge-
bern [die manchmal gar nicht angegeben werden] erscheint der Vorname z.T. vor-, z.T.
nachgestellt, die Zeitschrift «Interpretation» wird nach Schwertner «Interp.» abgekiirzt
etc.). Eine sorgfiltige Korrekturlesung, die hier Manches gesehen hitte, ist bei diesem
Sammelband leider unterblieben.

Beat Weber, Linden

Knut Martin Heim, Like Grapes of Gold Set in Silver. An Interpretation of Proverbial Clu-
sters in Proverbs 10:1-22:16 (BZAW 273), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2001.
378 S., DM 196.—, ISBN 3-11-016376-4.

In die Forschung zur alttestamentlichen Spruchweisheit ist in letzter Zeit viel Bewegung
gekommen, es scheint sich ein Paradigmenwechsel abzuzeichnen. Galt frither der Einzel-
spruch der Forschung als primire Bezugsgrosse, wird heute zunehmend der unmittelbare
literarische Kontext Gegenstand der Untersuchungen. Knut Martin Heim bewegt sich in



Rezensionen 165

seiner bei Prof. Allan Millard, Liverpool, eingereichten Dissertation ganz innerhalb dieses
neuen Trends, wenn er sein Augenmerk den Teilsammlungen innerhalb der Spruchsamm-
lung Prov 10,1-22,16 zuwendet und die Einzelspriiche konsequent im Zusammenhang die-
ser Teilsammlungen interpretiert.

Seine These lautet, dass die Sprichworter — ihres urspriinglichen sozialen, geschichtli-
chen, kulturellen Kontextes beraubt — in der Sammlung nicht tot, sondern in einen neuen
Kontext gestellt seien. Paromiologen (Proverbienkundler) sprechen davon, dass Sprich-
worter in Sammlungen «dekontextualisiert» werden und so Bedeutung und Leben verlie-
ren. Heim geht hingegen davon aus, dass die Redaktoren der Sammlungen eine «kommu-
nikative Absicht» hatten und die Sprichworter deshalb «kontextuell» anordneten (74). Die
kontextuelle Anordnung von Sprichwortern stellt zwar nicht den urspriinglichen Kontext
wieder her, aber einen neuen, von den Redaktoren intendierten. Das Sprichwort wird «re-
kontextualisiert» (23) und damit revitalisiert.

Der Forschungsiiberblick zeige, dass bewusste Verbindungen zwischen den Spriichen
evident seien (65), dass aber in Bezug auf das Prinzip, nach welchem die Spriiche angeord-
net wurden und wie also die Teilsammlungen bestimmt werden konnen, kein Konsens be-
stehe. Hier geht Heim neue Wege. Er fragt nicht primir nach den «boundary marker», die
die Teilsammlungen begrenzen und voneinander abgrenzen, sondern nach dem, was die
einzelnen Spriiche zusammenhilt. Er braucht das Bild der Rebe: Wie die einzelnen Trau-
ben durch die Zweiglein zusammengehalten werden, werden die einzelnen Spriiche durch
die «linking devices» zu organischen Einheiten verbunden. Passend nennt Heim daher die
Teilsammlungen «cluster». Die «linking devices» sind in erster Linie klangliche und seman-
tische Wiederholungen auf verschiedenen Textebenen: Konsonanten, Wortwurzeln, Wor-
ter, Synonyme etc. (107) sowie «co-referentiality», womit Heim das Verhiltnis zwischen
Appellationen bezeichnet, die zwar nicht synonym sind, sich aber auf die gleiche Person be-
ziehen konnen, etwa der Weise und der Gerechte oder der Tor und der Frevler (101ff.).

Im umfangreichen dritten Teil bietet Heim eine Exegese, eine eigentliche Kommentie-
rung von Prov 10,1-22,16. Die Spriiche werden der These entsprechend konsequent inner-
halb des «clusters» nach einem einheitlichen, dreiteiligen Raster ausgelegt: Die mit Anmer-
kungen versehene Ubersetzung des zu kommentierenden Abschnittes ist vorangestellt, ge-
folgt von der Diskussion der «delimitation» des Teilabschnittes; schliesslich wird der Ab-
schnitt als «proverbial cluster» interpretiert.

Der Umfang der «cluster» liegt gewdhnlich zwischen 3 und 8 Spriichen (314). Gréssere,
iibergreifende Gebilde streitet Heim nicht ab, da und dort weist er auf Beziige zwischen
einzelnen «cluster» hin. Er sieht aber die Schwierigkeiten in der Bestimmung grosserer Ein-
heiten als zu gross und mit zu viel Unsicherheit behaftet, weshalb er sich die Einschrankung
auf die kleinsten Teilsammlungen auferlegte (66). Fiir weitere Studien, die tibergreifende
Teilsammlungen zum Gegenstand haben, bietet Heims Arbeit viele Ankniipfungspunkte.

Heims Untersuchung wird in Zukunft eine gewichtige Stimme in der Forschung zur
Komposition der Spriichesammlungen sein. Seine sorgfiltige methodische Grundlegung
fiihrt zu plausiblen Ergebnissen beziiglich der kleinsten Teilsammlungen, der «cluster» in
Prov 10,1-22,16. Ein «synoptischer> Vergleich mit der etwa zur gleichen Zeit und offenbar
unabhingig entstandenen Dissertation von Andreas Scherer (Das weise Wort und seine
Wirkung [WMANT 83], Neukirchen 1999) zeigt, dass der bis anhin fehlende Konsens nicht
mehr «in weiter Ferne» sein muss.

Eine kritische Anmerkung sei aber an dieser Stelle erlaubt. Heim — wie andere der glei-
chen Thematik verschriebene Forscher — will mit seiner Studie den vor lauter Bdumen ver-
lorenen Blick fiir den ganzen Wald, d.h. fiir die Komposition und den literarischen Kontext
der einzelnen Sprichworter, wieder schirfen (85). Die am Einzelspruch orientierte For-
schung war gewiss der Gefahr ausgesetzt, vor lauter Biumen den Wald nicht mehr zu se-
hen. Mein Eindruck allerdings ist, dass mit der Trendwende innerhalb der Forschung des



166 Rezensionen

Spriichebuches eher die umgekehrte Gefahr droht, dass ndmlich vor lauter Wald die Béu-
me als solche nicht mehr wahrgenommen werden. Ein Indiz dafiir sind die von Heim ange-
fertigten Ubersetzungen, die fiir meinen Geschmack fiir eine wissenschaftliche Studie et-
was frei sind, vor allem aber oft die poetische Struktur — z.B. den Chiasmus — nicht erken-
nen lassen. Dass besonders in der Poesie die Form mehr als nur Rankewerk ist und ein Aus-
sagemoment beinhaltet, ist in der Forschung zur biblischen Poesie mittlerweile opinio
communis. Der Einzelspruch in seiner Abgeschlossenheit und individuellen poetischen
Form sollte vor lauter Beziigen und Wiederholungen innerhalb seines literarischen Kon-
textes nicht untergehen.

Der gefillige Gesamteindruck des Buches wird leider durch die vielen Druckfehler, na-
mentlich innerhalb der hebriischen Texte, etwas getriibt. Auch hiitte ich mir ein detaillier-
teres Inhaltsverzeichnis gewiinscht.

Dieser methodisch griindlichen und in der Auseinandersetzung mit anderen Positionen
wohltuend fairen Studie darf trotz der kritischen Anmerkungen eine weite Verbreitung
und gute Rezeption gewiinscht werden.

Jiirg Luchsinger, Walterswil

Tiibinger Bibelatlas, hg. von Siegfried Mittmann und Go6tz Schmitt auf der Grundlage des
«Tiibinger Bibelatlas des Vorderen Orients» (TAVO), Deutsche Bibelgesellschaft:
Stuttgart u.a. 2001. 29 Kartenblitter, CHF 109.—, € 66.—, ISBN 3-438-06022-1.

Altere Generationen von Bibelauslegern schworen auf ihren «Guthe». Gemeint war der
21926 erschienene Bibelatlas von Hermann Guthe, ein epochales Werk der biblisch-histo-
rischen Geographie, das in unzihlige Bibelausgaben und Schriften zur Bibel Eingang ge-
funden hat. Das Werk ist naturgemaiss veraltet. Erfolgreiche Phasen der biblischen Ar-
chiologie seit den 20-iger Jahren haben das Bild erheblich verdndert und erfreulicherweise
gefillt. Es erschienen immer einmal wieder auch Atlanten und Kartenwerke zu den bibli-
schen Lindern, wie der Westminster Historical Atlas of the Bible (1946; 21956) oder der
Bibelatlas von L.H. Grollenberg (1955; 1963), der Atlas of Jerusalem (1973), das Karten-
werk im 4. Band des Biblisch-Historischen Handworterbuchs (1979) oder Herders Grosser
Bibelatlas (1989). Einen Ersatz fiir den Guthe vermochten sie nicht zu bieten. Da war es
eine gute Idee der Tiibinger Wissenschaftler Siegfried Mittmann und Gétz Schmitt, die an
dem gigantischen Forschungsprojekt des «Tiibinger Atlas des Vorderen Orients» (TAVO)
beteiligt waren, die die biblischen Linder betreffenden Karten zusammen mit eigens bear-
beiteten Sonderblittern neu als «Tilibinger Bibelatlas» herauszugeben. Die Deutsche Bi-
belgesellschaft machte mit; eine grosse Zahl evangelischen Landeskirchen unterstiitzten
das Projekt finanziell. Nunmehr liegt also ein neuer «Guthe» zu erschwinglichen Preisen
(€ 66.—; CHF 109.-) vor.

Der Tiibinger Atlas, im Format 27x49,3 cm etwas unférmig geraten, enthilt 29 ausklapp-
bare Kartenblitter in unterschiedlichem Massstab, dazu ein beigelegtes Register von 97
Seiten, das die geographischen Namen nach dem TAVO (Register I) und den Palistina-
Karten (Register II) mit genauen Angaben zur Ortslage aufschliesst. Die nicht ganz un-
komplizierten Anleitungen und Erkldarungen sind in Deutsch und Englisch gegeben. Sie
bieten, wie die Legenden bei den Einzelkarten, eine unermessliche Fiille von Informatio-
nen, die man sich allerdings erst aus den Beischriften, Sigla, Abkiirzungen, Symbolen, Zah-
len, Schriftgrossen, Schriftfarben, eingefiigten Kistchen, Sonderkarten etc. erschliessen
muss. Der Gewinn der in verschiedenen Farben gedruckten Karten ist gross, weil auf klein-
stem Raum eine grosse Dichte priziser Information erreicht wird. Fiir éltere Augen emp-
fiehlt sich eine Lupe. Geboten werden im Einzelnen jeweils von einem Forscherteam ver-
antwortete Karten zur biblisch-historischen Topographie und Geographie im vorderorien-
talischen Rahmen unter Beigabe eciniger biblischer Sonderkarten, insbesondere zur Ge-



Rezensionen 167

schichte Jerusalems. Die historische Geographie der biblischen Lidnder wird «von der
Bronzezeit bis ins 20. Jahrhundert», d.h. bis zum Jahr 1920 (dazu eine Sonderkarte) ge-
fiihrt.

Wer also z.B. nach den Grenzen der auf dem Gebiet des Nordreichs 732 zwangsweise
eingerichteten assyrischen Provinzen sucht (vgl. I1 Kon 15,29), findet auf den Karten B IV
14+15 Auskunft. Ubrig blieb zunichst tatsichlich nur ein Rumpfstaat Ephraim. Oder wer
nach Anatot, den Herkunftsort des Propheten Jeremia sucht, erfahrt aus der Nebenkarte
II von B IV 16, etwas iiber die historisch wechselnden Namen des Ortes (‘Anata, ‘Anatot,
Ra’s al-Harruba) zudem etwas iiber die Lokalisation und die archidologischen Verhiltnisse
der Ortslage. Oder wer nach dem Berg Nebo in Moab sucht, erhilt die moglichen Angaben
aus dem Studium der Nebenkarten (B IV 6: «Siedlungen der Eisenzeit»). Das alles gilt auch
fiir alle neutestamentlichen und frithchristlichen Orte und die ganze Besiedelungsgeschich-
te Syrien-Palistinas. Will jemand wissen, wo denn Bethsaida, das Dorf des Blinden von Mk
8, zu lokalisieren sei, findet er im Register, dass es offenbar zwei Ortslagen gab, die in Frage
kommen, Joulias (at-Tall), ein «bedeutender Ort» etwas weiter ab von der Nordspitze des
Sees Genezaret gelegen, und Bethsaida (al-*Arag bzw. al-Mas'adiya, spiter Saidan) ein eher
kleiner Ort, am Ufer direkt an der Nordspitze des Sees (B V 18). Aus der Darstellung lisst
sich erkennen, dass der Bibelatlas sich fiir die erste Moglichkeit entscheidet.

Das Werk wird zweifellos seine Zielsetzung erreichen kénnen und ein anderer «Guthe»
werden. Seine wissenschaftliche Qualitét ist optimal; seine drucktechnische Brillanz ist im-
ponierend; seine Niitzlichkeit ist unbestreitbar gross. Natiirlich ist auch der «Tibinger Bi-
belatlas» ein Produkt seiner Zeit, abhingig von stillschweigenden Annahmen, Vermutun-
gen, und zu manchen Kompromissen gezwungen. So fiel dem Rezensenten die problema-
tische Lokalisierung des salomonischen Tempels (Altar auf dem Heiligen Fels, der Tempel
westlich davon) ins Auge. Auch sind die Erkldrungen zum Gottesberg am Sinai (von G.
Schmitt) zumindest etwas einseitig ausgefallen. Verwundert hat ihn der offensichtlich ge-
ringe Niederschlag einer Zusammenarbeit mit der modernen israelischen Kartographie.
Doch verbergen sich dahinter sicherlich politische Schwierigkeiten.

Doch kann zusammenfasssend gesagt werden: Der Bibelatlas ist ein Standardwerk. Fiir
alle Bibelauslegerinnen und -ausleger, Bibelleserinnen und -leser mit historisch-geographi-
schen Interessen, also fiir alle, kann der Tiibinger Atlas zu einem unverzichtbaren Hilfsmit-
tel neuer Einsicht und Erkenntnis werden. ‘
Klaus Seybold, Basel

Claudia Janssen, Luise Schottroff, Beate Wehn (Hg.), Paulus. Umstrittene Traditionen —
lebendige Theologie; eine feministische Lektiire, Kaiser/Giitersloher Verlagshaus: Gii-
tersloh 2001. 208 S., € 19,95, CHF 34.70, ISBN 3-579-05318-3.

Dieser Sammelband zur feministischen Paulusforschung enthilt Aufsitze von Sabine
Bieberstein, Marlene Criisemann, Klara Butting, Claudia Janssen, Brigitte Kahl, Annette
Merz, Luzia Sutter Rehmann, Luise Schottroff, Angela Standhartinger und Beate Wehn.
Er bietet einen interessanten Einblick in die deutschsprachige feministische Exegese und
deren anregende Ergebnisse fiir Paulusforscherinnen und -forscher. Im letzten tiberzeu-
genden Aufsatz von Wehn zum Frauen- und Ménner- (insbesondere Paulus-)Bild der The-
kla-Akten, in denen Thekla als Frau sich das Recht zur von Paulus propagierten Ehelosig-
keit sogar gegeniiber Paulus erstreiten muss, zeigt sie, dass diese Akten «mit ihrem patriar-
chatskritischen Ansatz und ihrer zuweilen feministisch zu nennenden Kritik auch ein Sta-
chel im Fleisch einer iiber weite Strecken androzentrischen Auslegungstradition
paulinischer Theologie und der nachpaulinischen Traditionen im Neuen Testament» sind.
Dies gilt auch fiir diesen Aufsatzband. Mit viel Aufwand ringen die Autorinnen darum, die
tief eingegrabenen Karrenspuren der deutschen Paulusexegese zu verlassen, um mit neuen



168 Rezensionen

Perspektiven einen frischen Zugang zum Vélkerapostel zu gewinnen und dessen Briefen
gerechter zu werden. Nicht jeder Schritt in dieser Richtung iiberzeugt. Doch das ernsthafte
Bemiihen um den Text und das konsequente Ringen um einen neuen Standort ist stets auf
hohem exegetischen Niveau.

Der feministische Standpunkt wird dezidiert mit zwei weiteren Standpunkten, die sich
ebenfalls in den letzten dreissig Jahren entwickelt haben, verbunden, namlich mit der Be-
freiungstheologie und dem christlich-jiidischen Dialog (Schottroff 44). Diese drei Standor-
te ermoglichen drei neue Perspektiven auf das Corpus Paulinum, die helfen, sich der faszi-
nierenden Personlichkeit des Apostels Paulus anzunihern und sein Glauben und Denken
préziser zu verstehen. Schottroff interpretiert von diesen Standpunkten her die paulinische
Rechtfertigung und das (lutherische) simul justus et peccator neu. Letzteres interpretiert sie
als Erschrecken der Gerechten iiber die eigenen Verstrickungen in Schuld. Dieses Er-
schrecken ist zugleich impetus zum gerechten Handeln. Durch die Rechtfertigung werden
Menschen zu Verantwortungstrigern fiir solch befreiendes Handeln (61).

Den Gewinn der neuen Ansitze zeigt auch der fiir eine traditionelle Paulusauslegung
verbliiffende, aber bei ndherer Betrachtung umso genialere Beitrag von Kahl zum Galater-
brief «Nicht mehr méannlich? Gal 3,28 und das Streitfeld Maskulinitit». Kahl zeigt, wie sehr
Paulus in Gal 3 ménnliches Vokabular (z. B. «<Evangelium der Vorhaut») braucht, in Gal 4
aber sein eigenes Wirken gegeniiber den Galatern mit miitterlicher Metaphorik beschreibt.
Diese geschlechtsspezifischen Wendungen korrelieren mit der Ablehnung der (androzen-
trischen) Beschneidungsforderung. Demgegeniiber fordere Paulus ein neues Zusammen-
leben der Geschlechter («nicht mehr ménnlich und weiblich»).

Hilfreich ist der Uberblick von Sutter Rehmann am Anfang des Buches zur aktuellen fe-
ministischen Exegese der paulinischen Briefe. Der ebenfalls forschungsgeschichtliche Bei-
trag von Criisemann zum Schweigegebot (I Kor 14,34-35) zeigt, wie dessen Auslegungen
nicht nur misogyn, sondern oft auch antijudaistisch waren. Einfallsreich ist ihre Forderung,
mit der sie das paulinische Redeverbot mit Hilfe von Kohelet mit einer Aufforderung zu
einem 6kumenischen Schreibtadel an (den pseudonymen?) Paulus quittiert.

Auch die Aufsitze, die vor allem mit intertextuellen Beziigen gewisse Perikopen neu
auslegen, sollten in Zukunft bei der Exegese dieser Stellen beachtet werden. So interpre-
tiert Sutter Rehmann die «Frau unter dem Mann» (Rom 7,1-6) auf dem Hintergrund der
vom eifersiichtigen Ehemann verdichtigten Frau (Num 5,29f.), Merz die Aussagen zur Ehe
in Eph 5,22-33 als deuteropaulinische Auseinandersetzung mit der jungfréulichen Braut
Christi in I Kor 11,2 und Standhartinger die «konservative» Haustafel des Kolosserbriefes
im Kontext der «progressiven» Aussagen, dass es in der Gemeinde keine Herren und Skla-
ven mehr gibt (Kol 3,11), bezichungsweise nur noch Mitsklaven (1,7; 4,7.12).

Im Ringen um eine tieferes Verstindnis der Theologie des Paulus ist der Beitrag von
Janssen zur «Somatologie» besonders wichtig. Sie weist iiberzeugend das antikorperliche
Verstdndnis des paulinischen Somas bei K. Barth und R. Bultmann an deren Auslegung
von I Kor 15,44 nach. Thren Ansatz entwickelt sie in der Spannung zwischen einer Position
von prisentischer Eschatologie, die die Auferstehung als schon jetzt im Leib prisent be-
trachtet und so zum befreienden Handeln motiviert, und der kritischen Anfrage an diese
Position, ob diese nicht dem todkranken Leib letztlich keinen Wert an sich zuschreiben
kann, weil sie nicht futurisch auf die Vollendung des Leibes nach dem Tod ausgerichtet sei.
Letztlich gelingt ihr dieser Spagat nur, indem sie den Leib nicht radikal korperlich wie Do-
rothee Solle (951.), sondern ekklesiologisch als Gemeinschaft versteht, in der diese Span-
nungen aufgehoben sind. «Soma, Auferstehung, Leben, Tod und Hoffnung sind hier (bei
Paulus und heute) keine individuellen, sondern kollektiven Gréssen ...» (95; vgl. 100). Doch
die radikal korperliche Auffassung von Soélle scheint mir niher an Paulus zu sein, fiir den
es —auch sprachlich — keine Trennungsmaoglichkeit zwischen Leib und Koérper gibt und fiir
den deshalb die sterblichen Leiber der Christinnen und Christen und deren Gemeinschaft



Rezensionen 169

als Glieder im Leib Christi sehr eng miteinander verbunden sind, obwohl der irdische Leib
letztlich doch durch den Tod verlassen werden muss, um ganz bei Christus zu sein (IT Kor
5,1-11).

Butting fragt nach der Verwendung von Gen 2,24 «und die zwei werden ein Fleisch sein»
bei Paulus. Die sexuelle Verbindung von Mann und Frau, die zu einem Fleisch, zu einem
Leib macht (I Kor 6,16) stellt sie der Verbindung zu Christus, die zu einem Geist macht,
gegeniiber. Von dieser geistigen Verbindung her sucht sie nach bei Paulus angelegten «To-
ren» zu gleichgeschlechtlichen Lebensformen (107). Doch das «ein Leib/ein Korper wer-
den» in I Kor 6 meint bei Paulus gerade die sexuelle Gemeinschaft, das «ein Geist werden»
die asexuelle zu Christus (und den Glaubensgeschwistern). Deshalb kann von hier her m.
E. kein Weg zu einer neuen Deutung von geschlechtlichen Gemeinschaften gefunden wer-
den, ohne dass die Sexualitdt und die Korperlichkeit als fiir diese nicht konstitutiv in den
Hintergrund gedringt wird. Doch gerade diesen akorperlichen Weg scheint Butting zu be-
schreiten, wenn sie das «ein Leib werden» mit korperlosen Worten definiert: «Menschen
werden zu einem Leib, wo die Erfahrungen und Verletzungen der einen die Erfahrungen
und Verletzungen der anderen werden» (112). Diese beiden Aufsitze konnen Theologin-
nen und Theologen anspornen, um ein priziseres Verstindnis von Soma bei Paulus in so-
teriologischer, ethischer, gottesdienstlicher und ekklesiologischer Hinsicht zu ringen (zur
gottesdienstlich-ethischen Verwendung von Soma s. meinen Beitrag in «Die urchristlichen
Gottesdienste» 2002).

Die feministische Lektiire des Philemonbriefs von Bieberstein zeigt iiberzeugend, wie
Paulus hinsichtlich der Sklavenfrage keineswegs als Sozialrevolutiondr vereinnahmt wer-
den kann, andererseits aber auch nicht das antike System der Sklaverei noch theologisch
iiberhoht hat. Der Einsatz des Paulus fiir den Sklaven Onesimus sei nicht eine direkte Hin-
terfragung der Sklaverei. Doch seine Argumentation impliziere einen «Bruch in den Plau-
sibilitdtsstrukturen einer weitgehend unhinterfragten Sklavenhaltergesellschaft, durch den
die Frage nach Alternativen tiberhaupt erst gestellt werden kann.» Dieser Ansatz scheint
mir nicht nur fiir die Frage nach der Stellung des Paulus zur Sklaverei, sondern auch fiir die
nach der paulinischen Verhiltnisbestimmung von Mann und Frau fruchtbar zu sein.

Wer sich iiber die deutsche feministische Paulusforschung informieren will, erhilt in die-
sem Buch einen hilfreichen Uberblick. Doch auch alle diejenigen, die um einen neuen Zu-
gang zu Paulus ringen und die sich in ihren Paulusforschungen herausfordern lassen wollen,
sollten unbedingt zu diesem Buch greifen.

Peter Wick, Basel

Klaus Berger, Sind die Berichte des Neuen Testaments wahr? Ein Weg zum Verstehen der
Bibel, Kaiser/Giitersloher Verlagshaus: Giitersloh 2002. 213 S. (kartoniert), € 19.55,
CHF 34.70, ISBN 3-579-05193-8.

Kein Zweifel: dieses Buch des bekannten Heidelberger Neutestamentlers und Religions-
wissenschaftlers provoziert! Darauf weist bereits der Titel hin, und auf dem Klappentext
heisst es: «Wir haben uns daran gewohnt: <Eigentlich> sind die biblischen Geschichten <so»
nicht geschehen. Generationen von Exegeten haben das Ungeheuerliche der Testamente
aufs Ertréaglichste kleinerklédrt. Dagegen wendet sich Klaus Berger.»

In der Einleitung erklédrt Berger die Absicht seines Buches: Es geht um die Untersu-
chung der Kriterien fiir Wahrheit, wie sie in der Diskussion um das Neue Testament ange-
wandt werden. Der Verfasser gliedert seine Ausfiihrungen dann in vier Hauptteile, wobei
der letzte und grosste rund die Hélfte des Buchumfangs einnimmt. Im ersten Teil, «Zweifel
an der Wahrheit», zeigt Berger Stationen der aufklidrerisch-liberalen Umgangsweise mit
der Bibel auf und erortert Kriterien, Bewertungen und Einordnungen, die an biblische
Texte, deren Realitidtsgehalt weithin problematisiert wird («Legenden»), herangetragen



170 Rezensionen

werden. Er spricht auch die problematische Kompensation des historischen Realitétsverlu-
stes biblischer Aussagen durch den Glauben an, wenn es etwa heisst: «Ein wirklicher Glau-
be braucht keine Anhaltspunkte an der Historie. Stiitzte er sich auf Fakten, wire er kein
reines Vertrauen mehr.» (25) Berger kann sowohl die Leistungen der liberalen Exegese
wirdigen, als auch die sie seit Troeltsch leitenden Kriterien («Kritik — Analogie — Korrela-
tion») der historisch-kritischen Methode(n) als einseitig der menschlichen Vernunft ver-
pflichtet kritisieren. In Teil 11, der mit «Wiederentdeckung der Geschichtlichkeit» iiber-
schrieben ist, zeigt Berger, wie in neuerer Zeit im Blick auf die Frage der Geschichtlichkeit
der biblischen Texte eine grossere Offenheit und Sorgfalt erkennbar ist und dass beim Ein-
lassen auf den Eigenanspruch der neutestamentlichen Texte neue Einsichten zuteil werden
konnen. So erortert er u.a. die Echtheit von Jesu Worten, die Frage «Johannesevangelium
versus Synoptiker», die Echtheitskriterien in der neueren Diskussion und die Auferste-
hung als historisches Ereignis. Im dritten Teil fragt der Autor nach dem Wahrheitsbegriff
der Bibel selber. Berger weist anhand der Texte auf, dass ihnen gegeniiber unserem moder-
nen Denken z.T. ganz andere Momente bedeutsam sind, z.B. die Anreicherung von «Fami-
liengeschichten» gegentiber der Frage der Widerspriichlichkeit. Teil I'V lautet: «Die Wahr-
heit der besonderen Fakten». Berger zeigt, dass der wissenschaftliche, auf Kausalitdt und
Wiederholbarkeit fussende Umgang mit «Fakten» nicht der einzig legitime ist, sondern
stellt diesem andere Wirklichkeitsraume an die Seite, namlich die Bereiche: Weisheit/Wer-
te, Kunst, Mystik. Es geht ihm nicht um die Einfithrung von «Glauben», sondern um ein
Verfahren, dass mit der Moglichkeit konkurrierender Wege rechnet, also um eine Erwei-
terung dessen, was Wissenschaft beschreibt. Er plidiert fiir die wissenschaftliche Anerken-
nung einer «mystischen Wirklichkeit». Dazu schreibt er: «Unter mystischen Fakten verste-
he ich eine Anzahl von Geschehnissen, Ereignisse von der Jungfrauengeburt ... bis zur
Himmelfahrt, von der Auferweckung des Lazarus bis zur Wiederkunft Christi. Sie sind my-
stisch, weil sie ihrer Ursache nach und dem Zustandekommen nach auch fiir frithe Christen
verborgen waren und in dieser Hinsicht in den Bereich der unsichtbaren Wirklichkeit Got-
tes (und des Teufels) gehorten. Mystisch ist daher das Verborgene, Unsichtbare, fiir den
Verstand nicht Evidente ... Wir setzen voraus: Es gibt mehrere Bereiche der Wirklichkeit
und entsprechend mehrere Arten von Fakten. Die Kriterien fiir das, was <wahr> oder <Fak-
tum> ist, sind je unterschiedlich. Ich vertrete die These: Was hier mystische Fakten genannt
wird, sind wirkliche Ereignisse, und ihnen entsprechen bestimmte Erfahrungen. Diese Fak-
ten sind nicht privat, subjektiv, irrational, eingebildet oder halluzinativ (krankhaft).»
(119f.) Wie in der Bibel zwischen Schopfer und Geschopf unterschieden wird, so kann zwi-
schen Alltagswirklichkeit und mystischer Wirklichkeit Gottes unterschieden werden. Nach
einigen Beispielen (z.B. die Verkldrung Jesu) nennt der Verfasser eine Reihe von Merk-
malen, die solchen «mystischen Fakten» zukommt (z.B. punktuelle Realisierung, Unver-
héltnismissigkeit von Ursache und Wirkung, dualistische Struktur, Ausstrahlung per Teil-
habe). Fiir Berger ist es endlich an der Zeit, die Wirklichkeit Gottes in ihrer eigenen «Lo-
gik» darzustellen. Wenn die Bibel als Zeugnis der mystischen Wirklichkeit Gottes ernstge-
nommen wird, dann muss man die Bibel nicht auf Dauer als defizitare Liige oder
Halbwahrheit ansehen. Der Autor erortert dann als «Auswertungen» des Gesagten einige
gemeinhin historisch problematisierte Beispiele (Leib des Auferstandenen, Jungfrauenge-
burt, Auferweckung des Lazarus). In einem weiteren Abschnitt geht es ihm darum zu zei-
gen, dass die Sprachformen, die aus der Mystik bekannt sind, iberraschend konvergieren
mit den modernen Auffassungen iiber die kreative Funktion der Sprache. Schliesslich weist
er darauf hin, dass die «mystische Wirklichkeit» nicht statisch oder erratisch neben andern
Wirklichkeiten fungiert, sondern dass es eine Reihe Wechselbeziehungen zwischen Gott
und Welt gibt. Im «Schlusswort» zeigt der Verfasser an, dass er ein im Blick auf die Bibel
emanzipatorisches Ziel verfolgt: «Es geht darum, die biblische Kultur zu entfesseln, die wir
in den Kellern unserer Fussnoten geknebelt hatten.» (205). Die letzten beiden Sitze dieses



Rezensionen 171

Buches seien zitiert: «Wo die Gefahr gering geworden ist, dass die Bibel zum Instrument
geistlicher Tyrannei wird, hat der aufklédrerische Protest gegen dogmatische und konfessio-
nelle Auslegung tiberhaupt an Schubkraft und Energie verloren. Jetzt ist wohl die Zeit lie-
bevoller Beschreibung angesagt, die die <vernichtende Kritik> ablosen sollte.» (206)

Klaus Berger wird fiir dieses Buch aus dem Kreis der (bibelwissenschaftlichen) Theolo-
gie kaum Lorbeeren erhalten —allzu sehr lduft es gegen den wissenschaftlichen main stream
und stellt gewohnte Denkmuster und deren Vertreter in Frage. Nun lassen sich Bergers
Ausfithrungen aber auch nicht mit Killerwortern wie «biblizistisch» oder gar «fundamenta-
listisch» einfach so abtoten. Zu anerkannt und breitgefichert ist sein wissenschaftlicher
Leistungsausweis, als man ihm mit solchen Begriffen einfangen konnte. Dass die bibelwis-
senschaftliche Methodik aufkldrerisch-rationalistische Pramissen viel zu unkritisch mit-
nimmt und damit die alten biblischen Texte von einer modernen Perspektive her zu einsei-
tig gegen den Strich biirstet, hat vor einiger Zeit — mit einigem Erfolg — bereits Eugen Dre-
wermann aufgezeigt. Wie richtig auch seine Analyse da und dort war, im Blick auf die
«Therapie» wird man gegeniiber seiner tiefenpsychologischen Hermeneutik den von Ber-
ger viel kontrollierbarer eingebrachten Ansatz der Ausweitung der Wirklichkeit auf eine
mystische Dimension hin bevorzugen. Auch wenn man bei diesem Buch da und dort ande-
re Akzente setzen mochte (mir ging es so im Blick auf seine Tauftheologie, 195), so ver-
dient es auf jeden Fall eine angeregte Diskussion und Auseinandersetzung, zumal es um
grundlegende Fragen und Weichenstellungen geht. Es ist mit wissenschaftlichen Standards
geschrieben, aber auch lesbar fiir interessierte Laien.

Beat Weber, Linden

Johanna Loehr (Hg.), Dona Melanchthoniana. Festgabe fiir Heinz Scheible zum 70. Ge-
burtstag, Frommann-Holzboog: Stuttgart-Bad Cannstatt 2001. 590 S., ISBN 3-7728-
2189-8.

Diese prachtvolle Festschrift wurde zu Ehren eines Mannes konzipiert, der den grossten
Teil seines Lebens der Melanchthonforschung — besonders dem Briefwechsel dieses gebiir-
tigen Bretteners (1497-1560) — widmete und wihrend Jahren an einer Neuausgabe des Ge-
samtbriefwechsels von Melanchthon (ca. 10 000 Briefe!) arbeitete. Seit 1961 diesem Pro-
jekt verpflichtet, wurde er nach den ersten Impulsen, die wir Heinrich Bornkamm verdan-
ken, bald zu dessen Seele, auch wenn er dabei auf die kompetente Mitarbeit anderer Ge-
lehrter zdhlen durfte, unter denen die Namen von Walter Thiiringer (seit 1969) und
Richard Wetzel (seit 1985) eine besondere Erwihnung verdienen. Diesem Trio in Heidel-
berg (www.melanchthon-forschungsstelle.uni-hd.de) haben wir die nun fast vollstindige
Regestenreihe (deren erster Band 1977 erschienen ist), sowie (seit 1991) die drei ersten
Binde der Textreihe zu verdanken. Eine weitere Reihe von «Kommentarfaszikel» zu den
Textbinden scheint doch noch vorgesehen (s. 529), doch gibt es beziiglich deren Verwirk-
lichung widerspriichliche Aussagen unter den Mitarbeitern der Melanchthon-Forschungs-
stelle selbst.

Es sei hier daran erinnert, dass die Textreihe eine griindliche Textedition (die zur Zeit
ca. 860 Briefe zihlt) den Geschichtswissenschaften zuginglich macht, wihrenddem die Re-
gesten nicht nur ein schon vollstindiges Inventar der Briefe enthalten, sondern auch eine
genaue Zusammenfassung ihres Inhaltes darbieten (mit Anfiihrung des Namens jeder/je-
des im Briefe vorkommenden Person/Ortes). Zehn Binde sind davon schon erschienen,
darunter auch eine Konkordanz der neuen Numerierung der Briefe mit den fritheren Aus-
gaben, ein Ortsregister und ein Tag-zu-Tag-Verzeichnis der Orte an denen sich Melan-
chthon aufhielt (die Namen- und Sachregister fehlen leider noch; das Verzeichnis der hand-
schriftlichen Uberlieferung ist in Bearbeitung).



172 Rezensionen

Der hier besprochene Band ist Ausdruck einer weltweiten Anerkennung der Verdienste
Heinz Scheibles. 25 HistorikerInnen aus verschieden geographischen und wissenschaftli-
chen Horizonten bieten hier dem Gefeierten je eine Studie, die meistens Melanchthon zum
Mittelpunkt hat und Neues bringt. Hier das Inhaltsverzeichnis:

«Melanchthons Editionen der Akten von Worms und Regensburg, 1540 und 1541» (Cor-
nelis Augustijn)/ «Subversion in den Alpen. Frither Reformationsdruck im alpenléndi-
schen Bergwerksgebiet» (Helmut Claus)/ «Bekenntnis und Geschichte. Funktion und Ent-
wicklung des reformatorischen Bekenntnisses im 16. Jahrhundert» (Irene Dingel)/ «Melan-
chthon’s Confrontation with the <Erasmian> via media in politics: The De officio principum
of 1539» (James M. Estes)/ «Philipp Melanchthon als Universalgelehrter des 16. Jahrhun-
derts. Bilanz und Perspektiven der Forschung» (Giinter Frank)/ «Konfessionelle Identitit
und Philippismus in Kursachsen. Die identititsstiftende Funktion des «Corpus doctrinae
Philippicum> am Beispiel der <Christlichen niitzlichen Fragen»> (1590) des Liebenwerdaer
Superintendenten Paul Franz» (Hans-Peter Hasse)/ «Helvetische Streiflichter auf den
Praeceptor Germaniae» (Beat R. Jenny)/ «<Est omnino sapientia donum Dei>. Spirituelle
Aspekte des Theologiestudiums bei Melanchthon, Gerhard und Franke» (Martin H. Jung)/
«Das Theologieverstindnis von Martin Luther und Philipp Melanchthon» (Helmar Jung-
hans)/ «Stammbucheintréger an italienischen und franzésischen Universitidten im 16. Jahr-
hundert» (Wolfgang Klose)/ «Spéter Philippismus in Jena. Zur Geschichte der Theologi-
schen Fakultidt zwischen 1573 und 1580» (Ernst Koch)/ «Bemerkungen zur theologiege-
schichtlichen Einordnung des spétmittelalterlichen Humanismus» (Ulrich Kopf)/ «Pindars
Begriff der Charis als Resonanzraum fiir Melanchthons Lektiire der Epinikien» (Johanna
Loehr)/ «Melanchthon und Brenz. Eine Freundschaft in Briefen» (Christian Peters)/
««Zum Gespriach geboren>. Erinnerungen an das Melanchthonjubilaum 1997» (Stefan
Rhein)/ «Enarrat Electram Sophoclis>» (Agnes Ritok-Szalay)/ «Helft mir Gotts Giite
preisen>. Der Wittenberger Liederdichter Paul Eber» (Martin R68ler)/ «Johannes Drachs
Marburger Gedenkrede auf Martin Luther» (Johannes Schilling)/ «Der Abendmahlsarti-
kel der Confessio Augustana Variata von 1540» (Gottfried Seebal3)/ «Melanchthon als
Ubersetzer der Makkabierbiicher?» (Birgit Stolt)/ «Melanchthon-Rezeption im frithen
Calvinismus» (Christoph Strohm)/ «Philip Melanchthon’s Last Word to Cardinal Lorenzo
Campeggio, papal legate at the 1530 diet of Augsburg» (Timothy J. Wengert)/ «Reforma-
torische Identitidt und 6kumenischer Dialog. Die Bedeutung des Verhiltnisses von Luther
und Melanchthon» (Siegfried Wiedenhofer)/ «Pietas et eruditio. Zur theologischen Be-
griindung der bildungsreformerischen Ansétze bei Philipp Melanchthon unter besonderer
Beriicksichtigung seiner Ekklesiologie» (Markus Wriedt)/ «Die Melanchthon-Forschungs-
stelle Heidelberg. Griindung, Entwicklung, Ertrag» (Walter Thiiringer).

Es ist hier nicht moglich auf jeden Beitrag niher einzugehen. Es seien hier nur einige
Forschungsergebnisse kurz erwihnt. Augustijn stellt Melanchthons (hinfort als M. bezeich-
net) Aktenveroffentlichungen der Religionsgespriche zwischen Katholiken und Protestan-
ten in Worms und Regensburg ausfiithrlich dar und verteidigt die These, dass diese zum
grossten Teil als verdrgerte Reaktion M.s gegeniiber dem StraBBburger Reformator Martin
Bucer (1491-1551) zu verstehen sind, besonders deshalb weil letzterer, wihrend dieser Ge-
spriche, den katholischen Johann Gropper (1503-1559) aus K6ln mehr unterstiitzte als ihn.
Helmut Claus stellt u. a. eine unbekannte hichst interessante anonyme Schrift (in der Form
eines Dialogs) aus dem Sommer 1521 vor, in der Erasmus und Luther als Gesprichspartner
erscheinen und dabei der Erste dem Zweiten noch als wohlgeneigt gilt (Der Autor dieses
Dialogs ist vielleicht der Tiroler Lateinschullehrer Petrus Tritonius, *ca.1465- 115257).
Claus konnte die ungenannte Druckoffizin dieser Veroffentlichung (in Schwaz, Tirol) er-
mitteln und dieser auch gleichzeitig einen schon ldngst bekannten Druck einer Schrift Bu-
cers (Karsthans) zuschreiben, der bisher der Offizin Silvan Otmars in Augsburg zugewie-
sen wurde. Irene Dingel bietet anregende Uberlegungen iiber Funktion und Entwicklung



Rezensionen 173

sowohl kollektiver- wie privater Glaubensbekenntnisse zur Zeit der Glaubensspaltung, als
die Identitétsfrage ein stets grosseres gesellschaftliches Gewicht erhielt. Beat Jenny geht
mit seiner gewohnlichen Akribie einer ganzen Reihe von Begebenheiten nach, die M. mit
der Schweiz verbunden haben. Dabei erfahren wir w.a., dass M. 1534, als idealer «Ersatz-
erasmus», eine hochst verlockende Anstellungsofferte aus Basel erhielt; dass ferner 1557
Ziirich den gelehrten Mann zu einem Besuch einlud, und dass dieser, am Ende seines Le-
bens, die Schweiz als Zufluchtsort ins Auge fasste, um der «Schlacht», die sich damals die
«Lutheraner» gegeneinander in Deutschland lieferten, zu entkommen. An Hand meist
nicht publizierter Quellen beleuchtet Ernst Koch eine noch schlecht bekannte Zeitperiode
der theologisch-turbulenten Geschichte des ernestinischen Sachsen und zeigt, wie sich zwei
Melanchthonsschiiler — David Voit (1529-1589) und Balthasar Sartorius (1534-1609) — in
Jena, 1573 bis 1580, auf unerwartete Weise zu halten vermochten. In einem stimulierenden
Aufsatz bestreitet Ulrich Kopf die noch oft verbreitete Anschauung einer auf religiGsem
Gebiet grundsitzlichen Opposition zwischen Humanismus und Theologie, als hétte der
Humanismus kaum etwas mit Theologie zu tun und auf dieselbe nur eine beschrinkte Aus-
wirkung (namlich fast ausschliesslich im philologischen Bereich) ausgeiibt. Kopf vertritt
die These, dass man den Schriften der Humanisten «nicht einfach den theologischen Cha-
rakter absprechen und sie nicht von vornherein an den Rand der Theologiegeschichte
schieben» diirfe, sondern dass man «sie als eine vollgiiltige Gestalt von Theologie in die
Entwicklung des christlichen Denkens einzuordnen» habe. Christoph Strohm stellt mit
grosser Sorgfalt das Schicksal von M.s geistlichem Erbe in den Genf nahestehenden theo-
logischen Kreisen dar. Dabei werden sowohl der Inhalt gedruckter Schriften dieser Kreise
und deren Korrespondenzen in ihrem Bezug auf M., sowie die Weiterverbreitung von
Schriften M.s und dessen Schiilern im Genfer Buchdruck untersucht. Besonders interessant
und neu ist der letzte Teil dieser Abhandlung, in dem Strohm hervorhebt, dass «Melan-
chthons Kommentierungen der <Nikomachischen Ethik> des Aristoteles sowohl fiir die
Lehre als auch fiir die systematische Darlegung der Ethik im friihen Calvinismus von pri-
gender Bedeutung geworden» ist.

Das Buch wird von vier Grussworten eingeleitet, unter denen die der Oberbiirgermeister
der Stiadte Pforzheim (Joachim Becker) und Bretten (Paul Metzger) deshalb hervorzuhe-
ben sind, weil diese Stéddte schon seit Jahren die historischen Forschungen iiber Reuchlin
(11522) und Melanchthon finanziell unterstiitzen, was heutzutage liangst keine Selbstver-
stdandlichkeit mehr ist.

Zum Schluss folgt eine von Joachim Miltenberger zusammengestellte Bibliographie der
Publikationen Heinz Scheibles (1960-2000), die 478 Eintrige zihlt. Personen- und Ortsre-
gister kronen das Ganze.

Reinhard Bodenmann, Bern

Michael Knieriem, Johannes Burkardt (Bearb.; Hg.), Die Gesellschaft der Kindheit Jesu-
Genossen auf Schloss Hayn. Aus dem Nachlass des von Fleischbein und Korresponden-
zen von de Marsay, Prueschenk von Lindenhofen und Tersteegen 1734 bis 1742. Ein Bei-
trag zur Geschichte des Radikalpietismus im Sieger- und Wittgensteiner Land, Wehr-
hahn: Hannover 2002. 317 S. (Paperback), € 25.—, ISBN 3-932324-94-3.

Das Buch der beiden Historiker Johannes Burkardt, Archivar des Evangelischen Kir-
chenkreises Wittgenstein, und Michael Knieriem, Leiter des «Historischen Zentrums» in
Wuppertal, gibt uns Einblicke in die erst wenig erforschte eigenartige Gedankenwelt und
Lebenswirklichkeit der mystischen Unterstromungen des reformierten Pietismus des 18.
Jahrhunderts. Es fiihrt uns dabei nicht nur in das Siegerland und das Wittgensteiner Land
im Herzen Deutschlands, sondern an mehreren Stellen auch in die Schweiz.



174 Rezensionen

Bereits der Ausgangspunkt der Publikation lag in der Schweiz. In Lausanne fand sich in
der Kantons- und Universititsbibliothek der schriftliche Nachlass des Johann Friedrich
von Fleischbein (1700-1774), eines aus Frankfurt a. M. stammenden niedrigen Adligen,
dessen Familie durch Handel mit Erzen zum Kanonenguss reich geworden war und der
nach einer 1719 in Lausanne erfolgten Erweckung zeitlebens einen zuriickgezogenen, ern-
sten, asketischen Wandel fithrte. Der Nachlass war nach dem Tod Fleischbeins wahrschein-
lich iiber den Mystiker und ehemaligen reformierten Pfarrer Jean-Philippe Dutoit (1721-
1793), der in Moudon lebte, nach Lausanne gelangt. Fleischbein gehorte zur «Gesellschaft
der Kindheit Jesu-Genossen», die von 1736 bis 1744 auf dem Wasserschloss Hayn lebte, das
in seinem Besitz war. Es war unweit von Siegen gelegen und gehort heute zur Gemeinde
Netphen und wird als Bildungs- und Erholungsstitte von der «Lebenshilfe» genutzt. Auf
Schloss Hayn pflegten Fleischbein und seine Gesinnungsgenossen eine an dem Vorbild der
franzosischen katholischen Mystikern Jeanne-Marie von Guyon orientierte pietistische
Frommigkeit. Der merkwiirdige Name der «Gesellschaft» bedarf einer Erkldrung, und die-
se zeigt uns auch sogleich das Kernanliegen der Gruppierung: Das religiose Leben dieser
Frommen orientierte sich am Jesuskind, nicht also am erwachsenen Jesus, sondern am
schwachen, hilflosen, passiven Kind in der Krippe. Die Mitglieder der Gesellschaft waren
evangelische Quietisten, also Mystiker, die ihr frommes Leben in vélliger Ruhe, Passivitit,
Kindlichkeit und Gottergebenheit fithren wollten. Thre grundlegende geistliche Orientie-
rung empfing die Gruppe von der von Madame Guyon stammenden, 1706 erstmals in deut-
scher Sprache erschienenen «Regel der Kindheit-Jesu-Genossen» (abgedruckt 50-51).
Auch Tersteegen hatte sechzehn so genannte «Tageslose» (abgedruckt 52-54; ohne Quel-
lennachweis) formuliert, in denen er ein Leben nach dem Vorbild des Jesuskindes be-
schrieb.

Im Nachlass Fleischbeins fanden sich 55 Briefe, zu deren Verfassern neben den ver-
gleichsweise unbekannten Gesellschafts-Mitgliedern Charles Hector Marquis St. George
de Marsay (1688-1753), einem ehemaligen Offizier, und Karl Sigismund Prueschenk von
Lindenhofen (um 1686-1744), einem ehemaligen Hofmarschall, auch der bertiihmte und bis
heute bekannte reformierte Pietist und Mystiker Gerhard Tersteegen (1697-1769) gehorte.
Im Zentrum der Publikation Burkardts und Knieriems steht die sorgfiltig kommentierte
Edition dieser 55 Briefe aus den Jahren 1734 bis 1742 (97-295). Sie lassen uns bei der Lek-
ture eintauchen in die Lebens- und Gedankenwelt der evangelischen Mystik des 18. Jahr-
hunderts. Wir erfahren einiges vom Alltagsleben dieser Ménner, von ihren internationalen
Kontakten, ihrer Beobachtung des Zeitgeschehens, ihren Publikationsbemiithungen, und
einiges von ihrem religiosen Denken. Insbesondere die Briefe Tersteegens sind reich an re-
ligiosen, ja theologischen Gedanken und seelsorgerlichen Ratschldgen, die vielfach auch
fiir unsere gegenwiirtige religiose und kirchliche Wirklichkeit noch bedenkenswert sind:
«Ich wiihle keine Partei als nur die des liebsten Jesuleins. Das Gute liebe ich, wo ich es finde
... (167). ... die griindliche Uberlassung, woraus das reine Vertrauen entsteht, lernt man
nicht kennen und iiben im Uberfluss, sondern in der Armut (241)». Auffillig ist, dass die
Frommigkeit dieser Mystiker ausgesprochen theozentrisch, nicht christozentrisch war.
Dariiber hinaus erfahren wir einiges tiber das medizinisch-pharmazeutische Interesse die-
ser Mystiker, tiber Konflikte mit den Inspirierten unter Fithrung Johann Friedrich Rocks
und iiber Beziehungen zu Zinzendorf und Zinzendor{-Anhingern. Nicht nur die diversen
Krankheiten, die ihnen widerfuhren, werden stindig thematisiert, sondern auch die Frage,
welche Salben, Tinkturen und Bédder Abhilfe versprechen und verschaffen. Quietismus
hiess nicht, dass alles nur in Gottergebenheit hingenommen wurde, sondern dass man sich
eben auch der gottgegebenen Mittel bediente, um Linderung und Befreiung zu erreichen,
und zu diesen Mitteln gehorte nicht nur —selbstverstindlich — das Gebet, sondern auch hei-
lende Pflanzen und Kréuter.



Rezensionen 175

Die von Burkardt und Knieriem veranstaltete Edition der Briefe verzichtet bewusst auf
die «Beachtung editionsphilologischer Grundsitze» (9) und bietet folglich nicht den origi-
nalen Wortlaut der Quellen, sondern um der Lesbarkeit und Verstindlichkeit willen einen
sprachlich bearbeiteten (Orthografie, Interpunktion, Satzbau) — und damit natiirlich auch
inhaltlich interpretierten — Text. Drei Briefe wurden aus dem Franzosischen ins Deutsche
ibersetzt. Die kommentierenden Anmerkungen sind eine Fundgrube fiir den an der Epo-
che interessierten Benutzer. Biografisch und bibliografisch wurde von den beiden Bearbei-
tern sehr griindlich recherchiert. Das gefundene und ausgebreitete Material wird durch Na-
men-, Orts- und Bibelstellenregister fiir den Benutzer erschlossen.

Neben dem Editionsteil bietet das Buch einen umfangreichen, mehrgliedrigen Einlei-
tungsteil, der auf anndhernd 100 Seiten u. a. mit dem «Radikalpietismus im Sieger- und
Wittgensteiner Land» bekannt macht (11-35), mit dem Schloss Hayn und seinen «Bewoh-
ner[n] und Besucher[n]» (36-49), mit Fleischbein (55-77) und mit Marsay (78-95). Zusam-
menfassend wird die Eigenart des Siegerlidnder Pietismus charakterisiert, der sich unter
ganz anderen Rahmenbedingungen entfaltete als der Pietismus im angrenzenden Wittgen-
stein (34 f.). Im 18. Jahrhundert gab es im Siegerland keinen eigenstédndigen Pietismus, son-
dern es wurden lediglich von aussen kommende Impulse aufgegriffen. Erst im 19. Jahrhun-
dert kam es mit den Erweckungsbewegungen zu selbststindigen Frommigkeitsbewegun-
gen im Siegerland, die bis heute das kirchlich-kulturelle Milieu der Region prigen. Auch
diese geschichtlichen Teile bieten eine Fiille interessanten, bislang weitgehend unbekann-
ten Materials. Eine Auswahlbibliografie weist auf weiterfiihrende Literatur hin.

Wie schon oben gesagt, enthilt das Buch viele Beziige zur Pietismusgeschichte der
Schweiz. Wir erfahren von Erwachsenentdufern aus der Schweiz, so genannten «Dun-
kern», die Anfang des 18. Jahrhunderts in das Sieger- und Wittgensteiner Land kamen. In
Hayn hielt sich 1738 besuchsweise der Berner Theologe Gabriel von Wattenwyl (1683-
1741) auf, und im gleichen Jahr kam auch Dorothea Fietz (1706-1748), eine Inspirierte aus
Minnedorf am Ziirichsee, dorthin. Auch die Nachfahren und Verwandten der aus religi-
onspolitischen Griinden von Basel in die Niederlande libergesiedelten Familie Wettstein
spielen in dem Buch mehrfach eine Rolle, weil sie Beziehungen zu den mystisch-pietisti-
schen Kreisen um Tersteegen hatten.

Das Buch ist sorgfiltig gestaltet und - vor allem infolge der sprachlichen Bearbeitung der
edierten Texte — auch gut lesbar. Nur Titelblatt und Inhaltsverzeichnis sind etwas uniiber-
sichtlich und verwirrend gestaltet, und bei der Seitengestaltung wiren Kopfzeilen zur bes-
seren Orientierung im Gesamtwerk wiinschenswert gewesen. Etwas stérend ist ferner an
manchen Stellen ein unsensibler Umgang mit qualifizierenden Begriffen. Obwohl die bei-
den Autoren ihrem Gegenstand eigentlich aufgeschlossen, positiv gegeniiberstehen, ver-
wenden sie eine unreflektiert aus der Sekundérliteratur iibernommene, abwertende Be-
grifflichkeit. So wird Eva von Buttlars Gemeinschaft als «Rotte» bezeichnet (312) und Jo-
hanna Eleonora Petersen als «Schwirmerin» (312). Mangelnde Kenntnisse im Bereich der
Theologie offenbaren sich auch bei der Beschreibung der eschatologischen Erwartungen,
die von den behandelten Personen gehegt wurden. Chiliasten erwarteten nicht, wie von den
Autoren mehrfach behauptet wird, ein baldiges Weltende (so z. B. 14), sondern ganz im
Gegenteil: Sie glaubten an einen noch lange, tiber tausend Jahre hinaus wihrenden Fort-
bestand dieser Welt, freilich einer durch Frieden und Gerechtigkeit erncuerten Welt; sie
hofften auf das Reich Gottes auf Erden. Doch trotz dieser kleineren Mingel handelt es sich
um ein lehrreiches, ein inspirierendes Buch, dessen Lektiire nicht nur fiir Kirchenhistoriker
gewinnbringend ist.

Martin H. Jung, Osnabriick



176 Rezensionen

Holger Finze-Michaelsen, Gion Gaudenz-Ganzoni, Hans-Peter Schreich-Stuppan, Gian
Battista Frizzoni (1727-1800). Ein Engadiner Pfarrer und Liederdichter im Zeitalter des
Pietismus, Chur 1999, 238 S., CHF 39.80, ISBN 3-905241-96X.

Es ist sehr lohnend, sich in zwei der hintersten Schweizer Téler zu begeben, ins Bergell
und ins Oberengadin. Was sich dort vor 200 Jahren zugetragen hat, ist weit mehr als ein lo-
kales Ereignis. Vielmehr lisst sich dort in vielschichtiger Weise ein Stiick europiische Kir-
chengeschichte der Zeit wiederfinden.

Ein besonderer Gliicksfall ist es, dass sich drei Spezialisten ihres Faches zusammenge-
funden haben, um die Biographie jenes Mannes zu schreiben, dessen Lieder noch immer
gesungen werden, aber dessen Leben als Hintergrund der Lieder kaum mehr bekannt ist.
Holger Finze-Michaelsen hat in verschiedenen Studien die intensive Geschichte der Herrn-
huter in Graubiinden fiir die Fachwelt zugénglich gemacht, Gion Gaudenz-Ganzoni be-
schiftigt sich zeit seines Lebens mit der Engadiner Kulturgeschichte und Hans-Peter
Schreich-Stuppan ist der ausgewiesene Kenner der rdtoromanischen Hymnologie. Das ent-
standene, prizis fundierte und trotzdem unschwer zu lesende Buch verdient weitere Ver-
breitung, jedenfalls tiber Graubiinden hinaus. Denn wieder einmal wird deutlich, wie der
Anschluss abgelegener Orte an die grossere Welt sich auch mit den damals unsiglich be-
schrinkten Kommunikationsmdglichkeiten herstellen liess. So hat der nur wenige hundert
Einwohner zdhlende Unterengadiner Ort Lavin im gleichen Jahr, 1529, die Reformation
angenommen, wie die damals bedeutendste Schweizer Stadt, Basel.

Die hier vorgelegte Biographie des Pfarrers und Liederdichters Frizzoni ist eine geeigne-
te Fallstudie der Ausbreitung des vom Grafen Zinzendorf begriindeten pietistischen Glau-
benslebens. In den zehn Jahren (1748 — 1758), in denen Frizzoni Gemeindepfarrer in Bon-
do war, wurde er von Herrnhuter Briidern besucht, was zunehmend zu pietistisch geprég-
ten Versammlungen fiihrte. Diese wurden aber von orthodoxer Seite systematisch ange-
prangert und schliesslich sogar — nach grossen, hitzigen Auseinandersetzungen — von der
Biindner Pfarrsynode verurteilt. In Abwesenheit und ohne angehoért zu werden wurde Friz-
zoni abgewihlt. Dabei spielten auch soziologische und politische Griinde eine entscheiden-
de Rolle. Interessanterweise gelang es ihm jedoch, im benachbarten Oberengadin, in seiner
Heimatgemeinde Celerina, Fuss zu fassen. Ohne seine herrnhutisch inspirierte Glaubens-
haltung zu verleugnen, blieb er dort bis zu seinem Tod (1800) Pfarrer. Dabei erlangte er
durch seine konsequente, aber keineswegs fanatische Haltung, sowie durch seine enorme
Predigtfihigkeit grosses Ansehen.

Hinterlassen hat er aber vor allem ein Gesangbuch, die «Canzuns Spirituaelas» von 1765,
die einen richtigen Gesangsboom auslosten, der bis anfangs des 20. Jahrhunderts andauer-
te. Dabei dichtete Frizzoni nach Zinzendorfschem Vorbild religitse Lieder, die eine weite
Verbreitung erfuhren. Fiir die Melodien bediente er sich der Liederbiicher der populidren
Ziircher Johannes Schmidlin und Caspar Bachofen, aus denen die fiir Frizzoni typischen
meist dreistimmigen figuralen Gesidnge stammen. Im aktuellen, 1977 erschienenen rito-ro-
manischen «Coral» des Engadins, sind immer noch fast 10% der Lieder von Frizzoni, dar-
unter solche, die an keiner Konfirmation, Weihnacht oder Ostern fehlen diirfen.

Dies ist umso bedeutsamer, als der Biindner Kontakt zur Bewegung der Herrnhuter Brii-
dergemeine nach dem Tod Frizzonis rasch zum Erliegen gekommen ist.

In romanischer Sprache sind erschienen:
Gion Gaudenz: La biografia da Gian Battista Fritschun da Schlarigna, Chasa Paterna NR.
119, 118 p. Zernez 2000. CHF 14.—.

Gion Gaudenz: Una prouva da rehabilitaziun litterara per Gian Battista Fritschun, il
200avel an zieva sia mort, in: Annalas annada 114, p. 101-117, Cuoira 2001.

Clemens Frey, Basel



Rezensionen 177

Hildegard Gantner-Schlee, Hieronymus Annoni 1697-1770. Ein Wegbereiter des Basler
Pietismus, Liestal 2001. 260 S., CHF 39.—, ISBN 3-85673-270-5.

Im Gegensatz zum Biindner Frizzoni, der stets Dorfpfarrer war, ist Hieronymus Annonis
Biografie stark stiddtisch geprédgt. Aufgewachsen in Basel, Sohn einer Mutter, die aus der
besten Schicht der Stadt stammte, sehen wir einen breit gebildeten und weitgereisten Theo-
logen vor uns. In seinem Nachlass befinden sich neben seinen eigenen Schriften iiber tau-
send an ihn gerichtete Briefe, eine umfangreiche Bibliothek und eine Sammlung von Fos-
silien und Mineralien, die spiter den Grundstein fiir das Naturhistorische Museum Basel
bildeten. Als Hauslehrer einer adligen Familie bereiste er nicht nur die Schweiz, sondern
auch Holland und besonders Deutschland. Anders als Frizzoni begegnete er persodnlich
dem Grafen von Zinzendorf und besuchte Herrnhut. Auch kam er mit verschiedenen be-
rithmten Exponenten des Pietismus in Kontakt.

Andererseits trat Annoni erst mit 43 Jahren seine erste Pfarrstelle an. Zweifel an seiner
geistlichen Reife und (hypochondrische) Zweifel an seiner Gesundheit, die er als Ausdruck
seines inneren Zustandes verstand, hinderten ihn, friither ins o6ffentliche Leben zu treten.
Bestimmt dazu beigetragen haben die offenen und schwelenden Kidmpfe zwischen ortho-
doxen und den zunehmenden pietistischen Vertretern innerhalb der Basler Kirche, aber
auch die verschieden aufgenommene Linie der Herrnhuter innerhalb des Pietismus selbst.
Immerhin hatte Annoni kein kleineres Ziel, als der pietistischen Frommigkeit innerhalb
der Basler Kirche zum Durchbruch zu verhelfen. Die Kontakte zur lokalen Obrigkeit, de-
ren sich ja auch Frizzoni bediente, verhalfen ihm schliesslich zu einem bedeutenden Ein-
fluss. Tatséchlich ist noch heute in manchen altbaslerischen Familien die pietistische Tra-
dition deutlich spiirbar. Nicht zu vergessen sind die beiden Liedtexte Annonis, die ins neue
evangelische Kirchengesangbuch der deutschen Schweiz (RG) aufgenommen sind.

Als Annoni mit fiinfzig Jahren Pfarrer im stadtnahen Muttenz wurde, war er [ir sein
Wirken vorbereitet. Der Einzugsbereich sowohl seiner Predigthorer als auch seiner seel-
sorgerlichen Tétigkeit ging schnell weit iiber seinen Ort hinaus. Dabei zeigte sich seine re-
alpolitische Sicht, wenn es ihm gelang (darin Frizzoni sehr dhnlich), in seinen Gemeinden
die Konventikel so unter Kontrolle zu halten, dass sie keinen besonderen Anstoss erregten
und dennoch lebendig blieben. Bei seinem Tod wurde er als grosse Personlichkeit angese-
hen, deren Wirkung nicht auf sein Dorf beschrinkt geblieben, sondern nachhaltig in die
nahe Stadt Basel gedrungen ist.

Die von der Historikerin Hildegard Gantner-Schlee verfasste Biografie ist akribisch und
mit der erforderlichen Ubersicht gestaltet. Anhand von Hieronymus Annoni gelingt ihr ein
prézises Bild der kirchlichen und alltdglichen Situation zu Beginn des Pietismus. Annonis
Person ist reprisentativ fiir die geistige und lebensgeschichtliche Entwicklung eines pieti-
stischen Pfarrers. Deswegen ist auch dieses Buch mehr als nur eine lokalhistorische Notiz:
ein wichtiger Beitrag zur Geschichte des Pietismus.

Clemens Frey, Basel

Manfred Heim (Hg.), Theologen, Ketzer, Heilige. Kleines Personenlexikon zur Kirchenge-
schichte, C.H. Beck: Miinchen 2001. 432 S., € 12.50, ISBN 3-406-47977-4.

Als Ergianzung zu den bisher im Verlag C.H. Beck publizierten theologischen Lexika
«Kleines Lexikon der Kirchengeschichte» (hg. von Manfred Heim, 1998) und «Monchtum,
Orden, Kloster» (hg. von Georg Schwaiger 2. A. 1994) widmet sich das vorliegende Nach-
schlagewerk in rund 1000 Artikeln Personen der Christentumsgeschichte. Seinen Schutz-
umschlag zieren die Portraits Dietrich Bonhoeffer, Franziskus von Assisi, Christine von
Schweden (im Artikel «Christina») und Augustinus, das Bildnis eines sogenannten «Ket-
zers» fehlt. Ob dem allzu reisserischen Titel «Theologen, Ketzer, Heilige» eine implizite



178 Rezensionen

Logik inhdrent ist, dariiber schweigt sich der Herausgeber aus. Das Lexikon will, so erklért
es das Vorwort etwas unbestimmt, «bald knapp, bald ausfiihrlicher, in jedem Fall anschau-
lich Leben und Schicksal, Werk und Wirkung bedeutender Gestalter und Gestalten der
Kirchengeschichte» vorstellen. Die nicht weiter begriindete Auswahl ist 6kumenisch aus-
gerichtet und die Artikel wurden von 16 Autoren und Autorinnen verfasst. Aus schweize-
rischer Perspektive fillt das Fehlen einiger Schweizer Theologen auf, die nicht nur als theo-
logiegeschichtlich bedeutsame, sondern auch als kirchen- und gesellschaftspolitisch enga-
gierte Personlichkeiten Aufnahme verdient hitten. Hier sind beispielsweise Alois E. Bie-
dermann, Alexander Schweizer, Franz Overbeck, Leonhard Ragaz, Hermann Kutter und
Emil Brunner zu nennen. Aber auch ein radikaler Aufkldrer wie Carl Friedrich Bahrdt, der
zeit seines Lebens zu einem der meist gelesensten Autoren religidser und theologischer Li-
teratur zihlte, oder der bekannte religiose Liederdichter Jochen Klepper fehlen. Diese De-
fizite gleichen allerdings solche Eintridge aus, die in anderen Nachschlagewerken fehlen.
Auch wenn manche Artikel zu kurz sind, um «anschaulich» sein zu kdnnen, bietet das
handliche Lexikon einen guten ersten Zugriff. Die beigefiigten bibliographischen Angaben
beschrinken sich leider iiberwiegend auf das «Lexikon fiir Theologie und Kirche» sowie
auf das «Biographisch-bibliographische Kirchenlexikon». Hier hitten sorgfiltiger ausge-
wihlte bibliographische Verweise den Wert dieses handlichen Nachschlagewerks noch er-
hohen konnen. Seinen besonderen Reiz und Nutzen erhilt es zweifelsohne durch seine
breite Skumenische Auswahl, die neben Theologen und Heiligen auch theologische und re-
ligiose Nonkonformisten vorstellt. Ob diese jedoch als «Ketzer» bezeichnet werden sollten,
ist zumindest fraglich.
Thomas K. Kuhn, Basel

Helmut Holzhey, Wilhelm Schmidt-Biggemann (Hg.), Grundriss der Geschichte der Philo-
sophie, begriindet von Friedrich Ueberweg. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts, Bd. 4:
Das Heilige Romische Reich deutscher Nation, Nord- und Ostmitteleuropa. 2 Teilbédn-
de, Schwabe: Basel 2001. XXIII + 1507 S., CHF 290.—, € 203.—, ISBN 3-7965-1035-3.

Seit 1863 ist «der Ueberweg» all jenen, die sich ernsthaft mit philosophichistorischen
Fragen beschiftigen, nicht nur ein Begriff, sondern das Mittel schlechthin, um sich auch in
den abwegigsten Gefilden der Geistesgeschichte priizise zu orientieren. Die letzte, 12. Auf-
lage des Werkes erschien in den 1920er Jahren und dokumentiert die ungeheuere synopti-
sche Leistung einer Handvoll Gelehrter, die mit allen einschldgigen Primirquellen ebenso
wie mit der Sekundérliteratur zur gesamten européischen Philosophie seit dem Altertum
vertraut waren. Eine solche Leistung kann heute angesichts hichster fachwissenschaftli-
cher Spezialisierung nicht mehr von ein paar wenigen, vernetzt denkenden Kopfen er-
bracht werden. Entsprechend muss, wenn der enzyklopéddische Anspruch des «alten Ue-
berweg» egalisiert oder gar ilibertroffen werden soll, eine derartige Gesamtiibersicht das
Werk eines gut koordinierten Heeres von Experten sein. An ein solches Projekt, eben den
«neuen Ueberweg» haben sich vor mehr als zwei Jahrzehnten einige international renom-
mierte Philosophiehistoriker herangewagt und damit ein Unternehmen ins Leben gerufen,
das nach seiner derzeit keineswegs absehbaren Fertigstellung iiber 30 Bénde (in zahllosen
Teilbdnden) umfassen und die gesamte abendldndische Geistesgeschichte abdecken soll.

Fertiggestellt worden ist kiirzlich die auf vier Biande (in jeweils 2 Teilbidnden) angelegte
Darstellung des 17. Jahrhunderts mit dem von Helmut Holzhey und Wilhelm Schmidt-Big-
gemann herausgegebenen Band zu den Gebieten des Heiligen Rémischen Reiches deut-
scher Nation, zu Nord- und Osteuropa. Nicht weniger als 42 Autoren, hdufig ausgewiesene
Spezialisten, zeichnen fiir den Inhalt des Werkes verantwortlich, das die deutsche Philoso-
phiegeschichte in der Zeit der konfessionellen Orthodoxien bis hin zu Leibniz erschopfend
und bis in die kleinsten Details rekapituliert. Grundsitzlich wurden alle Autoren behan-



Rezensionen 179

delt, die zwischen 1570 und 1670 geboren wurden, wobei es sich aus sachlichen Griinden
mitunter als notwendig erwies, diese Zeitschranken auszudehnen. So fand etwa in dem von
Johannes Wallmann geschriebenen Pietismus-Kapitel auch der bereits 1555 geborene Jo-
hann Arndt Beriicksichtigung. Die Uberblickbarkeit des immensen Stoffes wird durch eine
thematische Gliederung gewéhrleistet; auch die zahlreichen auctores minores werden nach
dem mittlerweile in den anderen Banden bewéhrten Schema Primirliteratur — Biographie
— Werkbeschreibung — Lehre — Wirkungsgeschichte abgehandelt. Der Verzicht auf die in
der Philosophiegeschichtsschreibung sonst vorherrschende Fokussierung der kanonischen
«Hohenkammp»-Literatur, zu der im gegebenen zeitlichen und geographischen Rahmen
wohl nur Leibniz gerechnet zu werden pflegt, hat entscheidende Vorteile: Vor dem stau-
nenden Leser breitet sich ein ungeheuer reiches geistiges Panorama aus, das in keiner an-
deren Geschichte dieser Epoche auch nur annihernd erreicht wird.

Wer immer sich kiinftig ein Bild von den intellektuellen Entwicklungen des 17. Jahrhun-
derts machen will, wird den «neuen Ueberweg» nicht entbehren konnen. Dies gilt insbe-
sondere auch fiir jene, die ergriinden wollen, wie eng der philosophisch-profanwissen-
schaftliche <Diskurs> mit dem theologischen liiert war. Von grosser Bedeutung ist in diesem
Zusammenhang etwa die Darstellung der schulphilosophischen Traditionen, die man —
nach Konfessionen geordnet — so ansonsten nirgendwo aufgedroselt findet. In Wilhelm
Schmidt-Biggemann (reformierte Territorien) und in Walter Sparn (lutherische Territori-
en) haben sie zwei dusserst versierte Darsteller gefunden. Aber neben der Schulphiloso-
phie kommt die Literatur aus dem radikalen Untergrund ebenso zu Wort: Die klandestine
Religionskritik wird von Winfried Schroder auf engem Raum in souveriner Weise priasen-
tiert, wihrend Zbigniew Ogonowski den vielleicht iiberhaupt besten Abriss des Sozinianis-
mus gibt. Natiirlich konnen bei einem derart weit ausgreifenden Sammelwerk nicht immer
alle Informationen vollstindig befriedigen. So sind manche Sekundirliteratur-Bibliogra-
phien unvollstindig oder nicht auf dem aktuellsten Stand der Forschung — so etwa im Fall
von Johann Valentin Andreae, wihrend man bei der Basler Universititsphilosophie nur
die zweifellos hervorragenden Arbeiten eines einzigen Autors aufgefiihrt findet und dafiir
wichtige Studien zu Samuel Werenfels vermisst. Aber derlei minutiae mindern keinesfalls
den herausragenden Wert des Werkes als ganzes, dem man nun eine kongeniale Fortset-
zung fiir das 18. Jahrhundert wiinscht. Schon wire es, wenn der Schwabe Verlag den «neu-
en Ueberweg» kiinftig auch auf CD-ROM und/oder im Internet zugénglich machen wiirde.

Andreas Urs Sommer, Greifswald

Hans Schwarz, Christology, Eerdmans: Grand Rapids (MI)/ Cambridge (U.K.) 1998.
352 S., $ 25.00, ISBN 0-8028-4463-4.

«Who was and who is Jesus of Nazareth?» (1), so charakterisiert der Vf. dieser Einfiih-
rung in die Christologie, der Professor fiir ev. Theologie in Regensburg und Gastprofessor
am «Lutheran Theological Southern Seminary» in Columbia (SC) ist, die zentrale Frage,
die seiner Abhandlung zu Grunde liegt und die zugleich die Struktur seines Vorgehens an-
zeigt: Wihrend sich Teil T («In search of the Historical Jesus») und Teil IT («The biblical
Testimony and its assessment through History») als historische Annidherung bezeichnen
lassen, wird in Teil I1I die bleibende Bedeutung von Jesus Christus erortert («The relevan-
ce of Jesus Christ for today»).

Der erste Teil (7-71) ist genaugenommen ein Forschungsbericht zum «historischen Je-
sus». Informativ und gelegentlich sogar unter Heranziehung der Quellen berichtet S. von
der Frage nach dem historischen Jesus seit ihren Anfdangen (Reimarus), den Differenzie-
rungen im 19. Jh., ihrer Bestreitung durch Kahler und Bultmann bis zur neuen Jesusfrage
durch Kisemann und Robinson. Lediglich die Darstellung der aktuellen Debatte um den
historischen Jesus (third quest) trifft kaum den im Erscheinungsjahr bereits erreichten



180 Rezensionen

Stand, ganz zu schweigen von den inzwischen nachgefolgten Arbeiten. (Vgl. J. Schréter/ R.
Brucker [Hg.], Der historische Jesus. Tendenzen und Perspektiven der gegenwirtigen For-
schung [BZNW 114]; Berlin/New York 2002.) Selbst von den erwihnten Jesusforschern
wie G. Theillen und J.P. Meier werden hier nicht die neuesten, inzwischen zu Standardwer-
ken avancierten Publikationen (G. Thei3en/A. Merz, Der historische Jesus, 11996; J.P. Mei-
er, A Marginal Jew, Bd. 1/2 1991/1994) angefiihrt, die zum Zeitpunkt der Publikation ldngst
erschienen waren. Zu Recht weist der Vf. auf die Schwiche des Differenzkriteriums hin,
vermag allerdings keine Alternative (etwa das Plausibilitidtskriterium) an seine Stelle zu
setzen.

Im zweiten Teil (73-200) steht das biblische, d.h. konkret das ntl. Jesuszeugnis, sowie sei-
ne Nachwirkung innerhalb der Kirchengeschichte im Vordergrund. Die bereits von Bult-
mann zentral gewichtete These zum «Osterbruch» riickt dabei in den Mittelpunkt: Nur
durch die Ostererfahrung bestehe tiberhaupt ein Interesse am Leben Jesu von Nazareth,
erst Kreuz und Auferstechung bewirkten den entscheidenden Wandel vom Verkiindiger
zum Verkiindigten. Entsprechend sind alle ntl. Texte historisch aus der Retrospektive und
theologisch aus dem Bekennntnis zu Jesus heraus geschrieben. Diese zwar reflektierte (z.B.
75£222) hermeneutische Pramisse wird allerdings in der Konzeption der Untersuchung
selbst kaum umgesetzt, denn hier bleibt eine postulierte <historisch-genealogische> Reihen-
folge leitend. Zunichst werden Hypothesen zu Leben und Verkiindigung des <historischen
Jesus> vorangestellt, dann werden abweichend von der Datierung der Schriften christologi-
sche Aspekte der Synoptiker, Joh und schliesslich von Paulus referiert. So wird deutlich,
dass der VI. einen fortschreitenden Christologisierungsprozess vom histor. Jesus iiber die
ntl. Texte bis hin zu <hochchristologischen Reflexionen> der Kirchengeschichte voraussetzt,
der jedoch nicht zwingend aus den Quellen hervorgeht. Bereits die dltesten Zeugnisse zei-
gen <hochchristologische> Figuren wie z.B. die Priexistenzvorstellung. Neben dieser me-
thodischen Problematik, ist zu bemerken, dass vielfach nicht der neueste Stand ntl. christo-
logischer Forschung (etwa zum JohEv) aufgenommen wird, ferner gehen durch die klassi-
sche Auswahl der Textgruppen wertvolle Aspekte zur ntl. Christologie etwa des I Petr,
Hebr oder der Apk verloren. Der Teil schliesst mit einem Durchgang durch ausgewihlte
Stationen christologischer Reflexion innerhalb der Kirchengeschichte von den trinitari-
schen Streitigkeiten bis ins 20. Jh. (Barth, Tillich, Pannenberg).

Im dritten und m.E. interessantesten Teil (201-336) werden schliesslich eher systemati-
sche Fragen zur bleibenden Bedeutung von Jesus Christus erdrtert. Dabei bilden die
menschliche Seite Gottes (chap. 5), Kreuz und Auferstehung (chap. 6) sowie Gegenwart
und Zukunft Christi (chap. 7) Uberschriften, unter denen viele Einzelaspekte wie das Ju-
desein Jesu, Priexistenz oder die Frage nach Reich Gottes und Kirche erdrtert werden.

Insgesamt verdient bereits der Versuch Respekt, einen straffen Uberblick iiber Kernfra-
gen der Christologie gegeben zu haben, wobei es dem Vf. gelingt, ntl., historische und sy-
stematische Aspekte zu beriicksichtigen und die einzelnen Positionen forschungsgeschicht-
lich differenziert und kritisch darzustellen. Der Lehrbuchcharakter hitte durch eine
Grundlagendefinition, was iiberhaupt unter «Christologie» (z.B. im Gegeniiber zur politi-
schen jiid. Messianologie, vgl. 211{f.) zu verstehen ist, sowie durch ein Lit.verzeichnis abge-
rundet werden konnen. Die kompendienhaften Ausfithrungen haben allerdings auch ihren
Preis, denn neben der nicht immer nachvollziehbaren Gewichtung einzelner Aspekte (z.B.
Geburtslegenden 5 S. — 6ffentl. Wirksamkeit Jesu 2 S., vgl. 77f£.911.) bleibt kaum Raum fiir
Quellenarbeit und eigene innovative Impulse. Auch die aktuelle Forschungssituation kann
nicht iiberall gleichermassen wahrgenommen werden (vielfach enden die Recherchen ca.
1990). Dies wird besonders im Bereich ntl. Christologie schmerzlich, denn neuere Einsich-
ten z.B. zur <impliziten Christologie des historischen Jesus>, zum Zusammenhang zwischen
Gemeindesituation und christologischer Reflexion oder zur Literalitidt des Christuszeug-
nisses der ntl. Schriften werden nicht aufgenommen. Der spezifische Wert der Monografie



Rezensionen 181

liegt jedoch in einem zweifachen Briickenschlag: Einerseits gelingt es dem Vf., die Zusam-
mengehorigkeit von ntl. und systematisch-theologischer Christologie eindrucksvoll zu de-
monstrieren, so dass die Arbeit in den Bereich der «biblischen Theologie» eingeordnet
werden kann. Andererseits werden in erfreulicher Weise angelsidchsische Forschung und
deutsche Theologie ins Gesprich gebracht. Hierbei wird fiir die englisch-sprachigen Leser/
-innen der Ertrag vor allem bei den instruktiven Einblicken in die Forschungsgeschichte
wie z.B. zur historischen Jesusforschung von Reimarus bis Kdsemann, dem theologischen
Ansatz Bultmanns und seinen Schiilern (Kiimmel, Conzelmann etc.) oder der Auferste-
hungsdebatte (Fuchs, Kiinneth, 268ff.) liegen. Fiir die dt.-sprachigen Leser/-innen diirften
vor allem die christologischen Diskussionen der angelsdchsischen Welt wie z.B. die Debat-
te um das Inkarnations-Buch von J. Hick (231ff.303ff.) oder Aspekte der feministischen
(Ruther; McFague, 277ff.) sowie prozessphilosophischen Christologie (Griffin, Cobb,
309ff.) interessant sein.

Ruben Zimmermann, Nul3loch/Miinchen

Horst Renz (Hg.), Ernst Troeltsch zwischen Heidelberg und Berlin (Troeltsch-Studien
Band 2), Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2001. 362 S., € 34.95, ISBN 3-579-00393-3.

Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), Ernst Troeltschs « Historismus» (Troeltsch-Studien Band
11), Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2000. 304 S., € 39.95, ISBN 3-579-00103-5.

Mark D. Chapman, Ernst Troeltsch and Liberal Theology. Religion and Cultural Synthesis
in Wilhelmine Germany (= Christian Theology in Context), Oxford University Press:
Oxford 2001. 218 S., ISBN 0-19-924642-4.

Der Pluralismus der modernen Gesellschaften sowie das damit verbundene Folgepro-
blem eines angemessenen Umgangs mit diesem fiir dic Moderne konstitutiven Phinomen
steht im Mittelpunkt zahlreicher gegenwirtiger, nicht nur theologischer, sondern gesamt-
gesellschaftlicher Debatten. Ein konstruktiver Umgang mit diesem Phdnomen setzt eine
geschichtliche Selbstverstandigung iiber das bisher erreichte Problemniveau voraus. Um
die Jahrhundertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert wurde dieses Problem unter dem
Stichwort <Historismus> diskutiert. Es bildet den inneren Mittelpunkt des Werkes von
Ernst Troeltsch, wie er selbst in seinem werkgeschichtlichen Riickblick Meine Biicher von
1921 notierte. Aus diesem Grund ist es kein Zufall, dass in den letzten Jahren verstirkt
Troeltschs Reflexion der durch die Historisierung des gesamten Lebens ausgelosten ge-
samtgesellschaftlichen Orientierungskrise die Aufmerksamkeit der theologischen Debat-
ten auf sich gezogen hat. Dieses Wiedererwachen des Interesses an Troeltsch bestiitigen
nicht nur eine Vielzahl von Publikationen und die seit 1982 erscheinenden Troeltsch-Studi-
en, sondern ebenso das ambitionierte Unternehmen einer Kritischen Gesamtausgabe der
Werke von Ernst Troeltsch, von der bisher zwei Bande vorliegen. In diesen Kontext geho-
ren auch die hier anzuzeigenden zwei Binde der Troeltsch-Studien, Ernst Troeltsch zwi-
schen Heidelberg und Berlin, Ernst Troeltschs «Historismus» und die Studie von Mark
Chapman Ernst Troeltsch and Liberal Theology.

Der von Horst Renz herausgegebene zweite Band der Troeltsch-Studien, welcher sich
Troeltschs Heidelberger Zeit (1894-1915) sowie seinem Ubergang an die Berliner Univer-
sitat zuwendet, schliesst an den ersten Band der Troeltsch-Studien an und setzt die dort be-
gonnenen Untersuchungen zur Biographie und Werkgeschichte fort. Die unterschiedlichen
Beitridge des Bandes erschliessen in mitunter minutidser Detailarbeit die facheriibergrei-
fende Wirksamkeit des Heidelberger Ordinarius fiir Systematische Theologie. Auf diese
Weise kam eine detailreiche Ergénzung zu den grossen Biographien Ernst Troeltschs von
Walter Kohler und Hans-Georg Drescher zustande, die jedoch ihren Preis darin hat, dass
man eine durchgehende Fragestellung in den 8 Beitrigen des Sammelbandes vergebens



182 Rezensionen

sucht. Der Band erschliesst auf dem Hintergrund von neuem Quellenmaterial die weitge-
spannte Tatigkeit von Ernst Troeltsch in Heidelberg (H. Renz, Auf der alten Briicke. Be-
obachtungen zu Ernst Troeltschs Heidelberger Jahren 1894-1915, 9-87), dokumentiert
Troeltschs Amerikareise von 1904 anhand von Briefen und den Erinnerungen Marianne
Webers, Gelehrtenfreundschaften sowie die Anfinge der Schule Troeltschs (H.-H. Tie-
mann, Hermann Siiskind, Otto Lempp und die Anfinge der theologischen Schule
Troeltschs, 266-289 und M. Wolfes, Historismus und Christologie. Der wiirttembergische
Theologe Rudolf Paulus als Schiiler von Ernst Troeltsch, 290-314). Die ebenso vielschich-
tigen wie langwierigen Versuche, Troeltsch an die Berliner Universitit zu berufen, rekon-
struiert Giinter Wirth in seinem Beitrag Zwischen den Stiihlen. Ernst Troeltsch und die Ber-
liner Universitit (118-184) auf Grund der Akten der Berliner Universitit und der damali-
gen Debattenlagen im deutschen Protestantismus. Troeltschs vielzitierter Fakultidtswech-
sel erscheint auf diesem Hintergrund als Ausdruck eines kulturpolitischen Interessen-
konflikts im Wilheminischen Deutschland. Die von Erika Dinkler-von Schubert erstmals
edierten Briefe von Gertrud von le Fort dokumentieren das schwierige, von Interessenkon-
flikten geprigte Unternehmen der posthumen Edition von Troeltschs Heidelberger Vorle-
sungen liber Glaubenslehre (315-352). Die edierten Briefe, welche von der Herausgeberin
ohne Angabe von durchsichtigen Griinden gekiirzt wurden, machen das Interesse Gertrud
von le Forts deutlich, den Heidelberger Theologen gegeniiber dem Berliner Kulturphilo-
sophen im Gedéchtnis zu bewahren. Der Erfolg dieses Unternehmens war bekanntlich u.a.
auf Grund des herrschenden antiliberalen Zeitgeistes nicht der erhoffte. Schon die Zeitge-
nossen verbanden die Aufnahme des Buches mitunter mit polemischen Anspielungen auf
Gertrud von le Forts zeitlich mit der Arbeit an der Edition der Glaubenslehre erfolgte Kon-
version zum romischen Katholizismus im Jahre 1926.

Dem Berliner Hauptwerk Troeltschs Der Historismiis und seine Probleme von 1922 ist
der von Friedrich Wilhelm Graf herausgegebene Band 11 der Troeltsch-Studien gewidmet.
Der Sammelband vereinigt die Beitrige des sechsten Kongresses der Ernst-Troeltsch-Ge-
sellschaft vom 17.-19. September 1997 in Augsburg. Entsprechend der facheriibergreifen-
den Arbeit Troeltschs wird dessen Reflexion des Historismus aus historischer, philosophi-
scher, wissenschaftsgeschichtlicher und theologischer Perspektive thematisiert. Der bereits
von Troeltsch selbst geltend gemachten Einsicht folgend, dass der Historismus ein konsti-
tutives Element der modernen Kultur darstellt, und nicht, wie man in der Nachfolge Fried-
rich Meineckes lange Zeit annahm, ein spezifisch deutsches Problem, bezieht der Band die
Auseinandersetzung mit dem Historismus in Frankreich, England und Amerika in die Dis-
kussion ein. Das Resultat ist ein lesenswerter Band, der die Diskussion von Troeltschs ge-
schichtsphilosophischem Hauptwerk auf ein neues Niveau hebt. Ein im Anhang mitgeteil-
tes Verzeichnis der Rezensionen von Troeltschs Historismus beschliesst den Band (285-
298).

Die von Friedrich Wilhelm Graf verfasste vorziigliche Einleitung (9-22) sowie die 11 Bei-
triage des Bandes, welche hier freilich nicht im Einzelnen gewiirdigt werden kénnen, analy-
sieren nicht nur die unterschiedlichen Diskussionszusammenhinge, in denen Troeltschs
Historismusband wahrgenommen werden muss, sondern vor allem auch das analytische
Potential von Troeltschs geschichtsphilosophischen Reflexionen sowie dessen Losungsvor-
schlag zu einem konstruktiven Umgang mit der durch den Historismus ausgelosten Orien-
tierungskrise, der sich in der oft zitierten Formel von der Uberwindung der Geschichte
durch die Geschichte verdichtet. Aller analytischen Prignanz und Erschliessungskraft von
Troeltschs Reflexion des Historismus ungeachtet, artikulieren die unterschiedlichen Bei-
triage dieses Bandes als ein Grundproblem von dessen freilich Fragment gebliebenem Um-
gang mit dem Historismus seine Fassung des spannungsvollen Verhiltnisses von Historie
und Metaphysik. Hier biindeln sich die unterschiedlichsten Probleme, gleichsam
«Troeltschs Dilemma» (O.G. Oexle, 23-64). Denn einerseits will Troeltsch gerade durch



Rezensionen 183

die Verbindung von Historie und Metaphysik den von Nietzsche diagnostizierten destruk-
tiven Charakter einer Historie als Wissenschaft sowie den hiermit verbundenen Gegensatz
von Wissenschaft und Leben, durch eine dem Leben dienende, aber dennoch den Mitteln
der Wissenschaft verpflichtete Geschichtsphilosophie iiberwinden (O.G. Oexle, 301f.).
Diese konstruktive Funktion der Verbindung von Historie und Metaphysik wird jedoch an-
dererseits dadurch hintertrieben, dass die Troeltsch vorschwebende Form von Metaphysik
nicht nur tendenziell auf ein identitdtsphilosophisch konzipiertes gottlich-pantheistisches
Alleben abhebt (J. Dierken, Individuelle Totalitét, 243-260, bes. 2571f.), sondern auch im
Gegensatz zu Max Weber und Georg Simmel auf eine transzendentalphilosphisch konzi-
pierte Geschichtsphilosophie glaubt verzichten zu kénnen (vgl. die Beitrige von O.G.
Oexle und F. Voigt, Inseln auf dem europiischen Kontinent, 65-93). Troeltschs in dem
Sammelband viel beschworenes Dilemma, Christoph Schwdbel spricht in seinem Beitrag
gar von einem «Quadrilemma» (261-284, bes. 268ff.), ist daher auch nicht in dem span-
nungsvollen Verhiltnis von Historie und Metaphysik selbst begriindet, sondern in dessen
Konzeption einer induktiv ausgerichteten Form von Metaphysik, deren konsistente Ausar-
beitung man freilich in dem Historismusband vergebens sucht, die aber nichtsdestoweniger
bereits als ausgearbeitete Theorie von Troeltsch in Anspruch genommen wird.

Troeltschs Grundthema, die Polaritdt von Geschichte und Metaphysik, wird unter einer
entwicklungsgeschichtlichen Perspektive von Mark Chapman in seiner Studie Ernst
Troeltsch and Liberal Theology in den Blick genommen. Die acht Kapitel dieses Buches
vereinigen zum Teil bereits an verstreuten Orten publizierte Beitrige zur Geschichte der
protestantischen Theologie um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert im Wilhelmini-
schen Deutschland. Sie bieten dem Leser eine kompetente und prignante Einfithrung in
die Theologie von Ernst Troeltsch im Kontext der damaligen theologischen Selbstverstin-
digungsdebatten der protestantischen Theologie.

Im Anschluss an eine knappe Einleitung wird die Herausbildung der in sich selbst kei-
neswegs homogenen «religionsgeschichtlichen Schule> in Auseinandersetzung mit der
Theologie Albrecht Ritschls untersucht (13-44). Die im Kontext der Debatten der «religi-
onsgeschichtlichen Schule> aufgeworfenen Fragestellungen Troeltschs zielen in ihrem Re-
sultat auf ein ethisch orientiertes Theologieprogramm (138-186), wie es in den Soziallehren
und dann vor allem im Umkreis der Publikationen zum Historismusband vorliegt. Chap-
man rdumt den Soziallehren eine entscheidende Rolle fiir Troeltschs Bestimmung der kon-
struktiven Aufgabe der Theologie unter den Bedingungen der Moderne ein (144). Die kon-
struktive Aufgabe der Theologie ist freilich nur moglich auf der Basis einer Analyse der in
ihrer Irreversibilitdt erkannten modernen Kultur und sie intendiert die Schaffung einer re-
gulativen Kultursynthese aus den die Geschichte bestimmenden Kriften. Die Entwicklung
dieses Programms einer Theologie unter den Bedingungen der Moderne wird von Chap-
man in den einzelnen Kapiteln seines Buches in den unterschiedlichen Diskussionszusam-
menhingen dargestellt und durch den Kontrast zu anderen Positionen profiliert (so etwa
in Kapitel 5: Wilhelm Herrmann and the Philosophical Isolation of Christianity, 89-110
oder die Diskussion um das religiose Apriori bei Troeltsch, Otto und Bousset, 111-137).
Chapman legt iiberzeugend dar, wie die theologischen Richtungsdiskussionen des deut-
schen Protestantismus um die Jahrhundertwende zu einem guten Teil als ein inhaltlicher
Streit um das Verstdndnis der Philosophie Immanuel Kants ausgelegt werden konnen.
Kant wurde von den unterschiedlichsten Theologen in Anspruch genommen, um das Chri-
stentum gegeniiber naturalistischen und materialistischen Tendenzen der Zeit und den da-
mit einhergehenden Reduktionen zu verteidigen (75-88). Diese Orientierungsfunktion der
Philosophie Immanuel Kants fiir die theologischen Selbstverstéindigungsdebatten um die
Jahrhundertwende, insbesondere die von ihm systematisch ausgearbeitete Differenz von
Natur und Freiheit, ging jedoch einher mit unterschiedlichen Auslegungen Kants. So konn-
te sich sowohl eine ethisch ausgerichtete Theologiekonzeption, wie die Herrmanns, auf



184 Rezensionen

Kant berufen, welche die christliche Religion von der theoretischen Wissenschaft separiert,
als auch Programme, welche weitaus stirker den Zusammenhang der Religion mit dem
Geistesleben betonten, ohne jedoch einer blossen Identifikation von Religion und Gegen-
wartskultur das Wort zu reden.

Die vorliegenden drei Binde thematisieren auf unterschiedliche Weise Ernst Troeltschs
Wahrnehmung des Historismus als einem konstitutiven Moment der Moderne. Sie richten
gerade auch im Aufweis der Probleme von Troeltschs eigenen Losungen das Augenmerk
auf das gesteigerte Problembewusstsein Troeltschs sowie dessen Sensibilitét fiir das Phidno-
men des Historismus. In Troeltschs Verweigerung vor vorschnellen Losungen oder einem
Auszug aus dem Historismus wird das Interesse gegenwirtiger theologischer Auseinander-
setzung mit dem Pluralismus an Troeltsch sichtbar. Es lisst sich biindig als ein Interesse an
dem differenzierten Problembewusstsein von Troeltsch charakterisieren, das auch ange-
sichts von in der gegenwirtigen theologischen Diskussion nicht seltenen Tendenzen zur
Problemreduzierung nichts von seiner Aktualitéit verloren hat.

Christian Danz, Wien

Josef Aubermair (Hg.), Hans Asmussen im Kontext heutiger dkumenischer Theologie (Stu-
dien zur systematischen Theologie und Ethik, Bd. 24), LIT-Verlag: Miinster usw. 2001.
158 S., € 20.90, ISBN 3-8258-4852-3.

Aus Anlass des 100. Geburtstags von Hans Asmussen veranstaltete das Institut fiir Oku-
menische Theologie und Fundamentaltheologie der Universitéit Salzburg im Oktober 1998
ein internationales Symposion, dessen Titel mit dem dieses Bandes identisch war. Dieser
enthilt die dort gehaltenen Referate dreier evangelischer und zweier katholischer Theolo-
gen und abschliessend einen knappen Tagungsbericht von Andreas Siemens. Zwei der
evangelischen Beitrige (Konukiewitz, Besier) sind primir historisch an Asmussens friihe-
rer, der dritte (Pihkala) und die beiden katholischen (AuBermair, Zenk) systematisch an
seiner spiteren Lebenszeit orientiert. Diese Gewichtsverteilung wie auch die veranstalten-
de Institution lassen, wohl nicht zufillig, durchblicken, dass es eine Asmussen-Rezeption
eher auf katholischer als auf evangelischer Seite gibt — und dass er am ehesten im Kontext
heutiger zwischenkirchlich-theologischer Gespriche als deren Vorldufer wahr- und in An-
spruch genommen wird. Dafiir spricht auch die opulente Ausstattung des Bindchens mit
drei Geleitworten aus der Feder prominenter Amtstrager: Bischof H.Chr. Knuth (ev.), Fr.
Kardinal Wetter und Bischof P.-W. Scheele (kath.).

Enno Konukiewitz' Aufsatz «<Hans Asmussen. Ein lutherischer Theologe im Kirchen-
kampf», titelgleich mit seiner Monographie von 1984, bietet einen instruktiven Abriss der
Biographie bis 1945 mit knappem Ausblick auf das folgende Jahrzehnt. Durch seine dama-
lige partielle Affinitdt zu Barth und als Hauptverfasser des Altonaer Bekenntnisses vom
10.1.1933 war Asmussen disponiert fiir seine fithrende Rolle auf der Barmer Bekenntnis-
synode und in der sich bildenden Bekennenden Kirche (BK), in der er sich jedoch seit den
spiteren 30er Jahren durch wachsende Neigung zu Sakramentalismus und ein prononcier-
tes Amtsverstindnis zunehmend isolierte.

Der Beitrag von Gerhard Besier, «Hans Asmussen, Karl Barth und Martin Niemoller im
<Kirchenkampf>. Theologie und Kirchenpolitik in <Schiilerschaft>, Partnerschaft und Geg-
nerschaft», erfiillt wenig von den Erwartungen, die der Titel weckt. Auf eine sehr summa-
rische Charakterisierung der Theologie Barths folgt ein ausfiihrlicher Mittelteil, der, unver-
mittelt mit dem November 1934 einsetzend, zitatreich eine Reihe von Konflikten innerhalb
und im Umfeld der BK ohne spezielle Fokussierung auf Asmussen oder gar sein Verhéltnis
zu Barth oder Niemoller Revue passieren ldsst. Das Zerwiirfnis mit Barth wird erst im Zu-
sammenhang der Tschechenkrise von 1938 thematisch. Der Schlussabschnitt iiber die
Nachkriegszeit thematisiert den Bruch zwischen Asmussen und Niemdéller und datiert ihn



Rezensionen 185

auf den USA-Aufenthalt des letzteren 1946/47, ohne dass die reichlichen Briefzitate ausser
einer personlichen Verstimmung eine tiefere Streitursache erkennen lassen.

Die drei systematisch interessierten Beitrage von Josef Auflermair («Hans Asmussens
Ringen um die Kirche»), Juha Pihkala («Warum noch lutherische Kirche? Die Theologie
Hans Asmussens im Kontext der heutigen lutherischen 6kumenischen Theologie in Finn-
land») und Georg Zenk («Hans Asmussens Okumenische Impulse fiir die praktische Theo-
logie») referieren liberwiegend rein affirmativ Gedanken Asmussens aus seiner Spitzeit
nach 1945 und begriissen seine — im evangelischen Bereich einst heftig getadelte — Anni-
herung an katholische Denk- und Lebensformen bzw. seine Ndhe zu einem Trend in der
neueren finnischen Lutherforschung, wobei auch seine bleibenden Reserven gegen Rom
katholischerseits nicht ohne Sympathie gewiirdigt werden.

Dass Asmussens Theologie auch bei positiver Grundeinstellung zu ihm der Kritik offene
Flanken bietet, wie etwa E. Konukiewitz sie 1984 im Schlussteil seiner Monographie auf-
zihlt, scheint in Salzburg (ausser andeutungsweise bei Zenk) kaum in den Blick gekommen
zu sein, ebensowenig wie die Frage nach Kontinuitidten und Briichen in seinem peripetien-
reichen Lebensgang und die «gewisse Tragik» (Konukiewitz, a.a.0. 276), die dieser knor-
rigen Gestalt zweifellos anhaftet.

Hinrich Stoevesandt, Basel

Wolfgang Pfiiller, Die Bedeutung Jesu im interreligiésen Dialog. Uberlegungen zu einer re-
ligiosen Theorie in christlicher Perspektive. LIT-Verlag: Miinster 2001, 224 S., € 20.90,
ISBN 3-8258-5382-9.

In seinem provokativen Buch geht es Pfiiller um zweierlei: um eine pluralistische Religi-
onstheorie, die nicht iiber den Religionen steht, sondern sich einer christlichen Perspektive
verpflichtet weiss und um eine theologische Neueinordnung Jesu. Das Ziel ist nicht mehr
und nicht weniger als ein «Abschied von Chalkedon», von einer Sicht Jesu als des exklusi-
ven Gottmenschen, in dem die gottliche Wahrheit sich ein fiir alle Mal offenbart hitte.

Pfiiller beginnt mit drei moglichen Betrachtungsweisen der christlichen Religion, der ex-
klusiven, nach der nur die christliche Religion die Wahrheit besitzt und alle anderen Zei-
chen der Siinde sind. Dass er hier als Vertreter gerade Barth anfiihrt, ist wohl nicht ganz
angemessen, denn auch die christliche Religion als Religion war fiir ihn Stinde, exklusiv ist
nur Gottes Reden. In einer inklusiven Sicht, wie sie etwa Rahner vertritt, sind alle Religio-
nen auf dem Weg zur Wahrheit, wenngleich dem Christentum der Vorrang gebiihrt. Die
~ pluralistische Sicht, nach der mehrere Religionen gleichberechtigt nebeneinander beste-
hen, gerit in den Verdacht, die Beliebigkeit zu fordern. Der Autor votiert zwar fiir sie, aber
mit einer Einschrinkung. Es gebe Kriterien, nach denen die Religionen beurteilt werden
konnen, und man miisse siec weiter entwickeln. Was dabei beurteilt wird, das ist vor allem
ihre Heilswirksamkeit.

Der Autor diskutiert dann weiterhin vor allem die wissenschaftstheoretische Fragestel-
lung und beruft sich dabei ausfiihrlich auf J. Hick und P. Schmidt-Leukel.

Hick stellt einerseits die wesentlichen Unterschiede zwischen den grossen Religionen
heraus, zu denen Christentum, Judentum, Islam und die asiatischen Religionen zdhlen. Es
gebe aber keine Widerspriiche, die derart gravierend seien, dass durch sie eine pluralisti-
sche Religionsauffassung unméglich werde.

Allerdings ist es Pfiiller wichtig, dass innerhalb einer solchen Bewertung nicht alle Reli-
gionen von vornherein gleichwertig sind. Sie sind es nur der Méglichkeit nach (61). Von
dieser Basis her konnen sie diskutiert und bewertet werden und sich als mehr oder weniger
heilsfordernd erweisen. Das ist der Grundgedanke des von Pfiiller sog. «gradualistischen
Pluralismus».



186 Rezensionen

Bei aller Qualitit dieser theoretischen Bezugspartner scheint mir damit allerdings der
Diskussionsrahmen recht eng gezogen zu sein. Der Ansatz des amerikanischen Literatur-
theoretikers Stanley Fish hiitte die Auseinandersetzung im Sinne des Autors unterstiitzen
und prizisieren konnen. Fish geht es genau um dieselbe Problematik: Wie ist ein faktischer
Pluralismus mit der gleichzeitigen Uberzeugung vereinbar, eine iiberlegene Position einzu-
nehmen? Fishs Losung ist die Autoritit «interpretierender Gemeinschaften», und genau
darum geht es auch Pfiiller. Mit seinem immer wiederkehrenden Konzept eines «freund-
schaftlichen Dialogs» zwischen den verschiedenen Religionen verfolgt er die Utopie einer
religionsiibergreifenden Gemeinschaft, einer Art Akademie. Dieser Gemeinschaft wire
eine pluralistische Religionstheorie gemeinsam, in der alle Absolutheitsanspriiche aufge-
geben sind und in der Kriterien gesucht und auch angewendet werden, um sich tiber die Re-
ligionen ein begriindetes Urteil zu bilden.

Ein zentrales Thema dieser freundschaftlichen Diskussion wire die Gestalt Jesu. Ihr
wendet sich der Autor im zweiten Hauptteil seines Buches zu. Er diskutiert Jesus an 5 The-
men: Die Siindlosigkeit Jesu, die Kreuzestheologie, die Heilsbedeutung des Todes Jesu, Je-
sus als Messias, Jesus als erster Christ.

Das erste Kapitel, bereits 2000 in dieser Zeitschrift vorveroffentlicht, diskutiert die Be-
deutung der Behauptung, Jesus sei siindlos gewesen. War er dieses in Tillichs Sinne als voll-
kommenes Hingegebensein an Gott, so ist Jesus nicht einzigartig. Denn das haben auch
Heilige des Alten Testamentes verwirklicht. War er aber ohne Tatsiinde, so war er kein
Mensch, sondern nur Gott, und iiberdies lésst sich zeigen, dass Jesus zumindest sich in vie-
len Fragen geirrt hat. So ist also die Idee einer Siindlosigkeit aufzugeben.

Das Kreuz Christ und sein Tod sind keineswegs heilsnotwendig, das scheitert schon an
der historischen Uberlegung, dass dieser Tod eher zufilligen historischen Gegebenheiten
entsprang. Allenfalls ermdglicht er Heil als «Manifestation gottliche Heilsmacht». Das
Kreuz ist damit ein Vorbild der Selbsthingabe, die aber auch von anderen Mirtyrern ver-
wirklicht wurde, vielleicht aber von Jesus im Kontext seines iibrigen Wirkens im besonde-
ren und sogar hochsten Masse.

Jesu Pridikation als Messias ist aufzugeben. Das Judentum habe hier eine «Definitions-
hoheit», nach der der Messias irdisches Heil bringen werde. Das habe Jesus bekanntlich
bisher nicht getan, also sei er nicht der Messias. Dieser Argumentation kann ich nicht zu-
stimmen: es ist gerade die Eigenheit christlicher Traditionsbildung, vorgegebene Begriffe
aufzunehmen und umzubilden. In diesem Sinne bedeutet der christlich gewendete Messi-
asbegriff, dass das Heil auch fiir diese Welt schon konkret anhebe, seine Vollendung aber
ausstehe. Alle Bedenklichkeit im jiidisch-christlichen Dialog schliesst nicht aus, dass diese
Uminterpretation auch Vorteile hat und sicherlich nicht illegitim ist.

War Jesus nur Jude oder der erste Christ? Weil Jesus seiner eigenen Person eine iiberra-
gende Bedeutung im anbrechenden Gottesreich gab, deshalb kann man ihn durchaus als
ersten Christen bezeichnen — so lautet Pfiillers fiir mich tiberraschende, aber durchaus an-
sprechende Losung.

Im Schlusskapitel gibt der Autor einen Einblick in seinen gradualistischen Pluralismus,
indem er Christentum, Judentum und Islam vergleicht und beurteilt. Er betont immer wie-
der den Experimentcharakter seiner Ausfithrungen, die zu einen leichten Vorrang des
Christentums fithren. Das verwundert eigentlich nicht, denn im anderen Falle miisste Pfiil-
ler eigentlich die Religion wechseln. Dass er das vermutlich nicht tite, zeigt noch einmal
die Stirke und wohl auch die Schwiche des Buches. Es ist in einem hohen Masse intellek-
tuell geprégt, aber insofern ist es erst nachtriglich gegeniiber allem konkreten Glauben.
Kein Angehdoriger einer Religion wird sich in seinem gefiihlten Glauben durch das rationa-
le Feuerwerk des Buches verindern. Insofern hat es seine utopische Geltung erst in jenem
Reich des Intellektes, dessen Errichtung Freud von einer ferneren Zukunft erhoffte.

Hartmut Raguse, Basel



Rezensionen 187

Stefan Tobler, Jesu Gottverlassenheit als Heilsereignis in der Spiritualitit Chiara Lubichs.
Ein Beitrag zur Uberwindung der Sprachnot in der Soteriologie (Theologische Biblio-
thek Topelmann, Band 115), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2002. 396 S., € 98.—,
ISBN 3-11-017255-0.

Mit diesem Werk hat sich der Autor — nach dem Theologiestudium in Ziirich und der
Promotion an der Freien Universitit Amsterdam — in Tiibingen im Fach Systematische
Theologie habilitiert. Forschungsgegenstand sind die publizierten Schriften von Chiara Lu-
bich (geb. 1920), der Griinderin der Fokolar-Bewegung, und damit keine theologischen
Werke, sondern Gelegenheitsschriften, Tagebuchaufzeichnungen, Briefe und Ansprachen:
Zeugen einer Spiritualitét, die aus einer personlichen Begegnung mit dem Bibelwort ent-
standen ist und auf biblische Themen und Zusammenhinge ein oft iiberraschendes, neues
Licht wirft. Lubichs «hermeneutisches Prinzip» griindet in der Uberzeugung, dass das
Evangelium nur von dem verstanden werden kann, der daraus lebt; dem entspricht das
Ernstnehmen gelebter Spiritualitit als Thema der Systematischen Theologie.

In Lubichs Glaubensvollzug steht die Gestalt des Gekreuzigten im Zentrum, genauer
diejenige von Jesus in seiner Gottverlassenheit, Gesu Abbandonato. Tobler zeigt auf, wie-
viele Motive sich darin biindeln und ausdriicken. Jesus der Verlassene — so der Grundge-
danke — hat sich mit aller Negativitit von Leid und Schuld identifiziert. Darin wird das Leid
verdndert: das Negative erhilt eine positive Dimension, ohne dass es einfach tiberspielt
oder in seiner Widerstiandigkeit geglittet wiirde. Die Frage nach dem Warum wird nicht
weggenommen, sondern in einen anderen Zusammenhang gestellt. Gottes Antwort auf das
Warum ist seine Gegenwart im Leid. Der Nullpunkt kann ein Durchgang zum Heil werden,
indem das Leid in Liebe, der Tod ins Leben «aufgehoben» wird. Lubich nennt dies in einem
charakteristischen Bild eine «gottliche Alchimie», die aus der Kraft von Karfreitag und
Ostern schopft. Sie versteht die Identifikation von Jesus mit dem Leid in einem tiefen und
radikalen Sinn, was sie in der Umkehrung dazu bringt, in allem Leiden der Welt das Antlitz
des Gottverlassenen zu entdecken. Dabei fillt auf, wie sparsam Lubich in der Rede von der
Heilsbedeutung des Todes Jesu auf rechtliche oder kultische Sprache zuriickgreift. Ent-
scheidend ist die mystische Dimension der Identifikation, wobei sie von der «gekreuzigten
Liebe» spricht und dies in den Zusammenhang der innertrinitarischen Liebe bringt. Der
Leser wird unwillkiirlich an theologische Entwiirfe aus neuerer Zeit erinnert — Solle, Molt-
mann, Jiingel u.a. —, wobei Tobler jedoch darauf hinweist, dass Lubichs Gedanken sich frii-
her und jedenfalls unabhéngig davon entwickelt haben.

Wihrend der Lektiire kann man sich dem Eindruck der Kraft nicht entziehen, die in Lu-
bichs teilweise poetischen Texten liegt; ebenso besticht die Sorgfalt von Toblers Analyse,
der Klarheit und Tiefe in seiner Sprache zu verbinden weiss. Trotz seines personlichen En-
gagements im Rahmen der Fokolar-Bewegung gelingt es ihm, in wissenschaftlicher Abwi-
gung Lubichs Gedanken systematisch zu ordnen und ihnen einen geistlich-theologischen
Ort zu geben, wodurch sie fiir einen breiteren Kreis von Interessierten zuginglich werden.
Nach meinem Urteil ist ihm dies ausgezeichnet gelungen.

Gewiss dringen sich auch Fragen auf, z.B. diejenige nach dem Status der von Tobler be-
sprochenen Texte innerhalb der Fokolar-Bewegung und nach der Stellung Lubichs als Per-
son. Tobler weicht ihnen nicht aus (vgl. seine Gedanken zum Thema «Personenkult», 78)
und betont zu Recht die Notwendigkeit eines differenzierten Urteils. Ich z6gere nicht, dem
Autor zuzustimmen, wenn er Chiara Lubich als Trédgerin eines besonderen Charismas be-
zeichnet. Mit Paulus wiirde ich es nédher als Charisma der Prophetie (im Sinne der inspirier-
ten Auslegung der Schrift) und als Charisma der Leitung charakterisieren. Aber die Aus-
tibung der Charismen, so schreibt Paulus weiterhin, muss immer offen sein fiir Priifung und
eventuelle Kritik. Wie sieht dies im Leben der Fokolar-Bewegung aus? Dartiber wiirden
wir von Tobler bei Gelegenheit gerne Niheres erfahren.



188 Rezensionen

Wichtig ist schliesslich der weitere Zusammenhang, in den hinein Tobler seine Analyse
stellt: die gegenwirtige «Sprachnot in der Soteriologie» in Kirche und Theologie, die darin
besteht, dass viele traditionelle christliche Begriffe in unserer Kultur ihre Aussagekraft ver-
loren haben. Wie konnen wir inmitten der Fragen, die um die Theodizee kreisen, von der
Heilsbedeutung des Todes Jesu reden? Tobler nihert sich dem Problem von verschiedenen
Seiten und pladiert fiir ein Gesprich zwischen Dogmatik, Praktischer Theologie und Reli-
gionssoziologie, wobei er aktuelle Diskussionen aufnimmt. Sein Werk ist darin ein echter
Beitrag, weil Lubich in diesem Zusammenhang etwas zu sagen hat, aber auch wegen To-
blers eigenen Uberlegungen zu den Themen Spiritualitit, Schuld, Leiden, Versohnung und
Heil. Diese schéne, gebundene Ausgabe ist ihr Preis wert.

Jan Veenhof, Gunten

Michael von Briick, Wie kénnen wir leben? Religion und Spiritualitit in einer Welt ohne
Mass, C.H. Beck: Miinchen 2002. 204 S. (gebunden), € 17.90, ISBN 3-406-49334-3.

Der Titel des Biichleins des Miinchner Religionswissenschaftlers spricht an, wenigstens
mir als Rezensenten ging es so. Wie er in seiner Einleitung sagt, geht es dem Verfasser um
das «Ausloten von Moglichkeiten kreativer Lebensgestaltung». Dabei will er — wie der Un-
tertitel des Buches anzeigt —in unserer Zeit der «Krise» (Sinnkrise, Werteverlust, Stressge-
sellschaft etc.) zur Beantwortung der im Titel gestellten Frage den Beitrag von Religion
und Spiritualitit einbringen.

Das Buch hat eine dreiteilige Gesamtanlage. Zunichst geht es um die Wahrnehmung des
Ist-Zustandes, der oft als leidvoll und ungeniigend empfunden wird («Warum miissen wir
leiden?»). Daraus ergibt sich die Suche nach erkennbaren Alternativen, die plausibel sind
und realisierbar erscheinen («Was diirfen wir hoffen?»). Und drittens stellt sich die Frage,
was zu tun sei, damit Leben als Einzelne und als Gemeinschaft gelingen kann in einer Welt,
die in vieler Hinsicht die Masslosigkeit zum Mass aller Dinge macht («Was sollen wir
tun?»). Dabei warnt der Autor gleich zu Beginn, dass, wer einfache Antworten sucht, ent-
tdauscht werden wird, denn er verkenne die Komplexitit der Welt. Das hilt ihn aber nicht
davon ab, alte und neue Wege und Moglichkeiten zu suchen, «die aus der Lethargie bzw.
dem Diktat der angeblichen Sachzwiinge befreien konnen». Zum Schluss der Einleitung
gibt der Verfasser Anteil an prigenden Stationen und Begegnungen seiner Lebensge-
schichte und deutet an, welche Grundsiitze und Uberzeugungen fiir ihn massgeblich sind.

Fiir die Ausfiihrungen im Einzelnen muss auf das Buch selber verwiesen werden. Hier
miissen einige Hinweise geniigen. Beim Kapitel tiber das «Leiden» nennt er die verschie-
denen Erklarungen, die es tiber den «Sinn» des Leidens gibt und unterscheidet drei Ebe-
nen: das Leiden, dass sich aus der Natur und ihrer Entwicklung ergibt, dasjenige, das durch
gesellschaftliche Beziehungen zustande kommt und das Leiden an und in sich selber (Ver-
einsamung, «existentielle Ebene»). Dann zeigt von Briick die Antworten der Religionen
(Hinduismus, Buddhismus, Christentum) auf, die sie auf die Lebensfrage des Leidens ge-
ben und wie sie zu dessen Bewiiltigung verhelfen. Im néchsten Abschnitt spricht der Ver-
fasser vom «modernen Leiden an Leere und Sinnlosigkeit» und kommt schliesslich zu
«Schlussbetrachtungen», wo er schreibt: «Die angemessene Haltung angesichts des Lei-
dens ist die Entwicklung der Féahigkeit zur achtsamen Liebe, einer Liebe, die den anderen
achtet, wie er ist, und damit lebendiges Leben schaffen kann ... Eine Liebe, die sich gerade
und ganz besonders mit dem Leidenden identifiziert und damit das Einssein aller Lebewe-
sen erspiirt.» (67)

Im zweiten Hauptkapitel bietet der Verfasser zunéchst eine Phiinomenologie der Hoff-
nung dar und beobachtet dann den Gestaltwandel der Hoffnung in den Religionen, da ja
Hoffnung der Stimulus zur Transformation des Bestehenden ist. Danach sichtet er die gros-
sen Religionen nach «Bildern der Hoffnung» und fragt im nachfolgenden Abschnitt: «Was



Rezensionen 189

diirfen wir hoffen?» Er sieht in Gebet und Meditation die «wachgehaltene Sehnsucht» im
Menschen, die sich in dreifacher Weise dussert als Sehnsucht nach Erfahrung von Trost und
Geborgenheit, nach erfiilltem gutem Leben und nach einer Verwandlung. Der Schlussab-
schnitt des Hoffnungs-Teils wendet sich den Utopien zu in der Uberzeugung, dass nicht der
Imperativ, sondern nur der Indikativ, d.h. die «erlebte Utopie» den Mut wecken und damit
den Lebensstil veridndern kann.

Der dritte Hauptteil, der nach dem rechten Tun fragt, ist am ldngsten und m.E. auch am
komplexesten. Der Autor plddiert zunichst fiir eine verschirfte, unvoreingenommene
Wahrnehmung, die auch das mir Fremde zu integrieren versucht. Es geht um eine gezielte
Schulung des Bewusstseins, damit die angebotenen «Konserven der Wahrnehmung» hin-
terfragt und zur Eigen-Verantwortlichkeit erreicht werden kann. Dabei gilt es die Werte-
Traditionen (z.B. die christlichen Kardinaltugenden Glaube, Liebe, Hoffnung) als Leitma-
ximen in das Handeln aufzunehmen. Es geht um «solidarische Kreativitdt» in den vier
Handlungs-Ebenen (Individuum, Gruppe, Staat, Globalitit). Diese wird in den einzelnen
Bereichen konkretisiert. So plddiert von Briick auf der individuellen Ebene die Einiibung
in Qualititen wie Genauigkeit, Langsamkeit und Achtsamkeit. Auf der globalen Ebene
sollen die Machtballungen durch Prozesse von Pluralisierung und Dezentralisierung ver-
hindert bzw. aufgebrochen werden. Es muss eine weltweite dialogische Kommunikations-
struktur gefunden werden. Das Buch schliesst mit dem Satz: «Es geht um Erziehung zum
Aufbruch aus festgefiigten Denk- und Lebensmustern in der Grundhaltung der Ehrfurcht
vor allem Leben in jetzigen und kiinftigen Generationen.»

Das Anliegen des Buches, zur Sinnstiftung und Lebensbewiltigung durch den Verweis
auf den Schatz religioser Werte, Riten und Denkmustern beizutragen, ist begriissenswert.
Viele Einsichten sind hilfreich und Weg-weisend. In den ersten beiden Hauptteilen scheint
mir die Aufnahme und Einbeziehung des religiosen Fundus recht gut gelungen. Im dritten
Teil féllt auf, dass der Verfasser religiose Wege viel weniger und nur viel allgemeiner (etwa
durch die «Werte») aufgreift. Darin wird m.E. das Dilemma offenbar, dass von einer auf-
kliarerischen, religionswissenschaftlichen Perspektive her die einzelnen Religionen — entge-
gen ihrem jeweiligen Eigenanspruch — nur noch Teilfacetten beizutragen haben, die in ein
letztlich humanistisch-optimistisches Gesamtbild zu integrieren sind. So eindriicklich die
Versuche, der Lebensbewiltigung und Weltgestaltung sind, mir jedenfalls ist dieser Weg
problematisch, der von einem rational-humanistischen und religionspluralistischen Welt-
bild als einer Art hoheren Synthese her nur ausgewihlte Fragmente aus den bestechenden
Religionen beziehen zu koénnen meint.

Beat Weber, Linden

Ralph Kunz, Gottesdienst evangelisch reformiert. Liturgik und Liturgie in der Kirche
Zwinglis (Theophil 10), Pano: Zirich 2001. XI+499 S., CHF 63.- (Leinen), ISBN 3-
907576-34-9.

Bei dem hier anzuzeigenden, rund 500-seitigen Opus handelt es sich um die leicht iiber-
arbeitete praktologische Habilitationsschrift, die von der Evangelisch-Theologischen Fa-
kultat der Universitat Bonn angenommen wurde. Sie enthilt neben Vorwort, Literaturver-
zeichnis und Sachregister die folgenden vier Hauptteile: A. Einleitung / B. Die Geschichte
des Gottesdienstes in der Kirche Zwinglis / C. Der evangelisch reformierte Gottesdienst —
systematisch und praktisch / D. Liturgische Bildung.

In der Einleitung (A) wird zunichst die Fragestellung erortert. Thema der Untersuchung
von Kunz ist die Geschichte und Gegenwart der Liturgie in der Kirche Zwinglis. Dabei ent-
scheidet sich der Verfasser fiir eine semiotische Zugangsweise, weil damit die anthropolo-
gische und die theologische Seite der Liturgik verkniipft werden kann.



190 Rezensionen

Der zweite Hauptteil (B) beinhaltet eine historische Untersuchung. Zunichst wird die
Entstehung des reformierten Gottesdienstes in Ziirich nachgezeichnet. Kennzeichnend fiir
die Zwinglische Reform des Gottesdienstes ist die zentrale Stellung der Predigt (mit dem
Wortgottesdienst als vollgiiltigem Gottesdienst), die Beschridnkung auf das Wesentliche
und die Niichternheit der Form. Es geht darin um die Zuriistung fiir den Alltag (kateche-
tisch-volkserzieherischer Impetus). Kunz erortert dann das Spannungsfeld zwischen fusse-
rem und dem fiir Zwingli massgeblichen inneren Gottesdienst: Die wahre Frommigkeit ist
die Andacht, die zum Kriterium einer rechten Liturgie wird. Kunz notiert an dieser Stelle
ein «sinnliches Defizit des Protestantismus» und pléadiert fiir eine neue Festlichkeit des
Gottesdienstes. Anschliessend wird der Stellenwert der gottesdienstlichen «Zeichen» der
Bilder, der Musik und der Worte bzw. des Wortes (in Verbindung mit dem Geist) erortert.
Fiir Kunz hat Zwinglis Insistieren auf die Innendimension des gottesdienstlichen Gesche-
hens angesichts der modernen Gefahren des Fetischismus und des Ritualismus eine aktu-
elle Bedeutung. Er plidiert fiir eine sinnliche liturgische Spiritualitéit. Den Schluss der hi-
storischen Aufarbeitung und Auseinandersetzung macht «Zwinglis Zeichenlehre», v.a.
sein Sakramentsbegriff. Seine Abendmahlsauffassung der «manducatio spiritualis» zeigt,
dass die Entgegensetzung von Korper und Geist zentral fiir Zwingli ist. «Das Ziel des wah-
ren Gottesdienstes ist es, in den Zeichen, die Gott nur bezeichnen, zu Gott selbst zu gelan-
gen» (181).

Die Funktion der systematisch-praktischen Reflexion (C) — mit rund 250 Seiten der lding-
ste Abschnitt — ist die kritische Aufarbeitung des zuvor geleisteten empirischen Befundes
zu einer regulativen Idee. Im ersten Kapitel geht es darum, die Grundlagen des evangeli-
schen Gottesdienstes zu eroértern und daraus das Verhiltnis der reformierten zur 6kumeni-
schen bzw. evangelischen Liturgik zu klaren. Diskutiert werden die Ausformungen evang.-
ref. Liturgik bei R. Leuenberger und Th. Miiller. Das erste Kapitel schliesst mit der Entfal-
tung einer liturgischen Semiotik (in Anlehnung an C.S. Peirce und U. Eco). Das zweite Ka-
pitel trigt die Uberschrift: «Liturgische Pragmatik — Gottesdienst als Sprachspiel». Als
Leitthese formuliert Kunz: «Der Gottesdienst ist eine Situation, die religioses Reden als
Sprachspiel des Glaubens ermoglicht und hervorbringt. Als «religiose Ausserungen> gelten
diejenigen, «die in wesentlichem Zusammenhang mit Situationen stehen, in denen religitse
Muster, wie sie in der Strukturbeschreibung einer Religion spezifiziert sind, realisiert wer-
den> (I.U. Dalferth).» (273) Der herausragende Ort und die herausgehobene Zeit, in der
sich Religion zeigt, ist nach Kunz das Fest. Im nichsten Kapitel geht es um eine «liturgische
Syntaktik». Es wird das Modell der Ziircher Liturgie mit ihrem Weg-Charakter und dem
Fiinf-Schritt (Sammlung — Anbetung — Verkiindigung — Fiirbitte — Sendung und Segen)
vorgestellt, erortert und mit andern Konzepten verglichen. Von M. Meyer-Blank greift
Kunz den Begriff der «Inszenierung» des Evangeliums auf — zumal sie eine Kategorie des
Festlichen sei — prézisiert ihn und grenzt ihn gegeniiber andern Konzepten ab. Dabei sind
fiir ihn die drei historisch gewachsenen Grundtypen: Predigtgottesdienst, Abendmahl und
Tagzeitenliturgie mit ihrer je eigenen Gewichtung wieder neu zu entdecken. Das vierte und
letzte Kapitel im systematisch-praktologischen Hauptteil bildet die «liturgische Semantik».
Hier geht es um den «Gottesdienst als Kommunkationsereignis des Geistes» und damit
auch um die Verhiltnisbestimmung von Anthropologie und Theologie im Feld der Litur-
gik. Im Weiteren wird die Realprisenz Gottes in den sakramentalen Zeichen (v.a. Abend-
mahl) erortert. Das Abendmahl wird von Kunz als «inszenierte Metapher» beschrieben. Es
wird auch ein Blick in den Abendmahls-Band der Liturgie der deutschsprachigen Schweiz
getan.

Der Schlussteil (D) enthiilt ein «liturgiedidaktisches Curriculum» und eine Zusammen-
fassung. Kunz fordert ein Ernstnehmen der Liturgik als eigenstidndiges Fachgebiet der
Praktischen Theologie in den Bereichen Universitit und Kirche und damit auch die Bereit-



Rezensionen 191

stellung einer spezifischen Ausbildung im Bereich der gottesdienstlichen Gestaltung. Eine
«liturgisch-inszenatorische Kompetenz» soll erworben werden.

Die Studie des Ziircher Assistenzprofessors weist sich durch Kompetenz sowohl in kir-
chenhistorischem, also auch in systematisch-semiotisch-praktologischem Gebiet aus, eror-
tert die Thematik umfassend und bewegt sich auf wissenschaftssprachlichem und philoso-
phisch hohem Niveau. Sie ist dementsprechend nicht leicht zu lesen und v.a. fiir praktolo-
gische Fachkreise gedacht. Im Blick auf die im Schlusskapitel eingeforderte liturgische
Kompetenz ist vom Autor in den nédchsten Jahren eine fiir die Praxis adaptierte Handrei-
chung in einfacherer Diktion zu erhoffen, die den Pfarrerinnen und Pfarrern und ihren
Ausbildern die nétigen Hilfestellungen fiir eine sachgerechte Gestaltung der Gottesdienste
vermitteln.

Beat Weber, Linden

Gerhard Miiller v.a., Theologische Realenzyklopidie, Binde 32-34, Walter De Gruyter:
Berlin/New York 2001-2002. 783, 810 und 792 S., ISBN 3-11-002218-4, 3-11-017132-5 und
3-11-017388-3.

Der Abschluss der TRE kommt jetzt in Riesenschritten voran: 3 Binde sind innerhalb
von 2 Jahren erschienen, und zwar vom Stichwort «Spurgeon» bis zum Stichwort «Vernunft
II» (warum wohl «Vernunft III» erst im Band 35 erscheint?). Vermutlich wird der Rest des
Alphabets in Band 35 Platz finden, worauf dann noch die Registerbéinde folgen werden. Im
Herausgeberkreis war infolge des Todes der Herren Nowak und Schroer in letzter Stunde
eine Neuregelung notig: Volker Leppin ist nun verantwortlich fiir die Kirchengeschichte
des 19./ 20. Jahrhunderts und Christian Grethlein fiir die Praktische Theologie.

Interessanterweise kreisen in Band 32 mehrere Lingsschnittartikel um @hnliche Frage-
stellungen: nidmlich «Stellvertretung», «Strafe», «Siihne», «Siinde», und zum selben The-
menkreis kann man auch «Taufe» rechnen (dazu kommt noch in Bd. 34 «Vergebung der
Siinden»!). Diese Héufung der Parallelartikel im selben Band gestattet es nun aber auch,
gewisse Vergleiche anzustellen, die nicht immer zu ganz befriedigenden Beobachtungen
filhren. Zentral ist natiirlich der Artikel «Siinde», von 8 Autoren auf 82 S. sehr gut behan-
delt (besonders gut die Alte Kirche [P.F. Beatrice, von K. Schaeferdiek aus dem Italieni-
schen iibersetzt] und Reformation und Neuzeit [Ch. Axt-Piscalar]). Aus alphabetischen
Griinden gehen aber «Stellvertretung» und «Sithne» voraus; so konnte es nicht ausbleiben,
dass dort schon wesentliche Aspekte des gleichen Themas zur Sprache kommen und dass
die Abstimmung nicht iiberall gegliickt ist (einzig R.P. Knierim hat sowohl «Strafe II» und
«Siinde IT» behandelt). Man kann sich fragen, ob es in diesem Fall nicht besser gewesen wii-
re, bei den vorhergehenden Stichworten mit Pfeil auf den alles zusammenfassenden «Siin-
de»-Artikel zu verweisen?

Ein Musterbeispiel, wie man auf 32 S. einen 7-teiligen Lingsschnitt redigieren kann, ist
der Artikel «Synkretismus»; er ist auch von hervorragenden Autoren verfasst: u.a. von F.
Stolz (leider inzwischen verstorben), D. Georgi, Ch. Markschies.

Band 33 («Technik» — «Transzendenz») hat sein Schwergewicht im Artikel «Theologie,
christliche» (80 S.). Es verwundert nicht, dass Konrad Stock, im Herausgeberkreis fiir die
systematische Theologie verantwortlich, sowohl die Einleitung (wo er sich ausdriicklich auf
die von Ratschow festgelegte Linie der TRE beruft) als auch das Kapitel «Theologie, en-
zyklopidisch» verfasst hat. Besonders faszinierend ist zudem die «Geschichte» der Theolo-
gie, da sie nach der tiblichen Behandlung von Altem und Neuem Testament sowie der Kir-
chengeschichte einmiindet in die «Theologie in der entstehenden Weltgesellschaft», aufge-
fachert in die Themenkreise «Feministische Theologie» (S. Heine), «Theologie der Befrei-
ung» (H. Brandt), «Theologie der Inkulturation» (verfasst vom leider zu friih verstorbenen
K. Blaser) und «Theologie der Religionen» (J.J. Lipner), wo die Auseinandersetzung mit



192 Rezensionen

aktuellen Fragestellungen mehr als sonst in der TRE zu konstatieren ist (K. Stock sagt
auch, sie seien seinerzeit in der Stichwortliste der TRE noch nicht beriicksichtigt gewesen).

Im gleichen Band 33 befinden sich die Artikel «Tod» und «Teufel». Gerade bei diesen
etwas garstigen Stichwortern ist es aber Redaktion und Autoren gelungen, auf relativ ge-
driangtem Raum (60 und 30 S.) eine sehr ausgewogene, gute und interessante Information
zu bieten (in beiden ist auch ikonographisches Material beigegeben). Dasselbe ist zum
Lingsschnitt «Tradition» zu sagen, besonders zu den Beitridgen von S.G. Hall (Alte Kir-
che), W.-D. Hauschild (Mittelalter bis Neuzeit), M. Beintker (Dogmatisch), K. Wegenast
(Praktisch-theologisch).

Im Band 34 befinden sich eine ganze Reihe von ldngeren Stichwortern, die von einem
einzigen Autor verfasst wurden: «Typologie» (S.G. Hall); «Ungarn» (M. Hein); «Universi-
tiat» (E. Wolgast); «Urchristentum» (F. Vouga); «Vereinigte Staaten von Amerika» (D.W.
Wills); «Vatikanum I und II» (K. Schatz). Das hat natiirlich den grossen Vorteil, dass der
Uberblick aus einem Guss besteht und viel angenehmer zu lesen ist als die oft vielteiligen
Puzzles, deren Teile dann inhaltlich und stilistisch doch nicht ganz zusammenpassen (ein
besonders ausgefallenes Beispiel ist der Artikel «Universalienstreit», wo sich sage und
schreibe 8 Autoren in die insgesamt 14 Seiten teilen). Im Folgenden mdéchte ich mich auf
die Darstellung der beiden Konzilien Vatikanum I und II beschrinken (iibrigens ist im sel-
ben Band auch das Tridentinum behandelt!). Klaus Schatz ist es gelungen, auf relativ knap-
pem Raum (20 S.) eine hochst spannende Schilderung der Geschichte dieser beiden Kon-
zilien zu geben, die alle wesentlichen Informationen liefert, ohne weitschweifig zu werden;
fiir denjenigen, der von der Lektiire der Memoiren cines «Insiders» des 2. Vatikanischen
Konzils, H. Kiing («Erkdmpfte Freiheit», Miinchen/Ziirich 2002) herkommt, eine willkom-
mene Erginzung und Bestitigung.

Willy Rordorf, Peseux



	Rezensionen

