
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 2

Artikel: Gelehrsamkeitskritik in der frühen Neuzeit : Samuel Werenfels'
Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe

Autor: Rother, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gelehrsamkeitskritik in der frühen Neuzeit

Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum
und Idée d'un philosophe

1. Die Bedeutung der Disputation für den akademischen Unterricht

Die ars disputandi ist - wohl nicht zuletzt unter dem bestimmenden Ein-
fluss melanchthonianischer und jesuitischer Konzeptionen für das höhere
Bildungswesen1 - ein wesentliches Merkmal akademischer Gelehrsamkeit der
frühen Neuzeit. Die dialektische Erörterung, Verteidigung und Widerlegung
von Thesen war integraler Bestandteil des universitären Unterrichts, der seit
dem Mittelalter neben der Lehrform der lectio die der disputatio kannte.2 Die
Vorlesung diente der Wissensvermittlung, die Disputation der Einübung
(exercitium) des in der Vorlesung gelehrten Stoffes. Da Vorlesungskompetenz

jedoch einzig von den Dozenten gefordert war, die Kunst des Disputierens

hingegen in gleicher Weise auch die Studenten beherrschen mussten,
war Letztere für das Selbstverständnis des Gelehrten von insgesamt grösserer
Bedeutung. Das führte innerhalb der Lehrformen zu einer Akzentverschiebung

von der lectio zur disputatio. Das Ideal des Gelehrten war der «gute Dis-
putator», der dank seiner analytischen Kompetenz das Wahre vom Falschen
zu unterscheiden wusste.3 Im schulphilosophischen Kontext umfasste die
Methodenlehre vor allem die richtige Methode des Disputierens, das konstitutiv
für Gelehrsamkeit und Bildung überhaupt war: «Omnis eruditio [...] consistit

1

Vgl. Ph. Melanchthon, Leges Academiae Witenbergensis de studiis et moribus audi-
torum (1546), CR X, Halis Saxonum 1842, No. 43, p. 994 (Sexta). - Ratio atque Institutio
Studiorum (1586), in: Ratio Studiorum et Institutiones Scholasticae Societatis Jesu per
Germaniam olim vigentes, ed. G.M. Pachtler, II, Berlin 1887 [MGP V] 25-217 (100-107:
De Disputationibus), und in: Monumenta Paedagogica Societatis Iesu, ed. L. Lukâcs, V,
Romae 1986 [MHSJ 129] 1-158 (71-77: De Disputationibus).

2 Dazu H. Marti, Disputation, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hg. von G.

Ueding, II, Tübingen 1994, 873-875; ders: Philosophieunterricht und philosophische
Dissertationen im 17. und 18. Jahrhundert, in: Artisten und Philosophen, hg. von R.Ch.
Schwinges, Basel 1999, 207-232.

3 So z.B. programmatisch bei Joh. Conrad Dannhawer (Dannhauer), Idea boni dispu-
tatoris, Argentorati 21632. Dannhauer, der davon ausgeht, dass die «facultas disputatoria»
dem Menschen von Natur aus gegeben sei (7), definiert den Disputator als «Analyticus
omnium controversiarum in omni scibili occurrentium, ad discernendum verum à falso»
(49). Sein Bild des guten Disputators gewinnt er vor dem kontrastierenden Hintergrund
des Sophisten, dem der grösste Teil des Werkes gewidmet ist (Sectio II: De malitioso
sophista, 129-379).



138 Wolfgang Rother

in scientia disputandi».4 Auch wenn die lectio noch im 17. Jahrhundert den

grösseren Anteil des Unterrichts ausgemacht zu haben scheint, gewann die
disputatio zusehends an Priorität. An der Universität Basel etwa, die hier
sowohl exemplarisch wie auch vor allem als der Hintergrund im Blick stehen
soll,5 vor dem sich die Werenfels'sche Gelehrsamkeitskritik entfaltet, waren
die Professoren gemäss Statuten dazu verpflichtet, regelmässig, ausser
donnerstags und samstags, Vorlesungen zu halten, während an den vorlesungsfreien

Donnerstagen und Samstagen disputiert und deklamiert wurde.6
Auch wenn dies klar für eine Priorität der lectio als Lehrform zu sprechen

scheint, waren die Statuten lediglich eine Norm, denen die wirklichen
Verhältnisse kaum entsprachen. Dafür lassen sich aus Basel verschiedene Belege
anführen: Zum einem scheinen die Professoren um die Mitte des 17. Jahrhunderts

ihren Pflichten nicht immer in gebührender Weise nachgekommen zu
sein, denn 1666 beklagten sich die Basler politarchi, dass gewisse Professoren
nur selten Vorlesungen hielten, woraufhin sich die Regenz veranlasst sah, der
Vorlesungspflicht durch den Beschluss, Verzeichnisse drucken zu lassen,
Nachachtung zu verschaffen.7 Demgegenüber lassen die Ausführungen der
Statuten über die Disputationen, die weit mehr Raum einnehmen als diejenigen

über die Vorlesungen, auf die Bedeutung der Disputationen schliessen,
bei denen dem Professor das Amt des praeses zufiel, während die Studenten
respondierten und opponierten. Die Dauer der Disputationen betrug ungefähr

zwei Stunden, doch lag es im Ermessen des Präses oder des Dekans, sie

zu verlängern. Des Weiteren wurden die Anzahl der vom Präses oder Re-
spondenten vorzutragenden Thesen und der vom Opponenten aufzustellenden

Gegenargumente festgelegt und die Beteiligten dazu ermahnt, sich in
Bescheidenheit zu üben.8 Dass der Disputation ein ganz besonderer Stellenwert
im akademischen Unterricht zukam, legt schliesslich der in Basel gepflegte
Brauch nahe, vor und nach der Disputation zu beten. In diesen Gebeten wur-

4 Joh. Adam Scherzer, Vade mecum sive manuale philosophicum, Lipsiae 41675, pars
5, p. 2 (ND 1996, p. 884).

5 Zum philosophischen Unterricht in Basel insgesamt vgl. W. Rother, Die Philosophie
an der Universität Basel im 17. Jahrhundert: Quellen und Analyse, Diss. phil. Zürich 1980;
ders.: Zur Geschichte der Basler Universitätsphilosophie im 17. Jahrhundert, in: History
of Universities 2 (1982) 153-191; ders.: Die Hochschulen in der Schweiz, in: Grundriss der
Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts, IV, hg. von H. Holzhey,
W. Schmidt-Biggemann, V. Mudroch, Basel 2001, 447-474 (449-456); 602-603 (602).

6 Statuta Facultatis Artium in Academia Basileensi, Basileae 1632, 8.
7 Beschluss vom 21. November 1666 (Un Arch B l/II fol. 80r-v). 1666/67 wurde

tatsächlich ein programma publicum gedruckt, doch dann schlief die Angelegenheit ein. Erst
am 5. August 1681 wurde der Beschluss erneuert (Un Arch B l/II fol. 144), worauf in
Basel regelmässig gedruckte Vorlesungsverzeichnisse erschienen. Vgl. Rother, Philosophie

(s. Anm. 5) 57-58.
8 Statuta (s. Anm. 6) 17; 19.



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 139

den die Disputationen als «veritatis et virtutis exercitia» bezeichnet.9 Während

die Unterrichtspraxis den statutarischen Vorschriften bezüglich der
Vorlesungspflicht nicht in befriedigender Weise nachgekommen zu sein
scheint, wurde die Disputationspflicht dagegen übererfüllt, was als weiteres
Indiz für deren zunehmende Relevanz gedeutet werden kann: Neben den dis-
putationes ordinariae {pro gradu oder pro vacante cathedra) gab es in
vermehrtem Ausmass disputationes extraordinariae,n> die entweder privatim
oder publice gehalten wurden. Die privaten Disputationen waren, da sie sich
der universitären Kontrolle entzogen, der auf Orthodoxie bedachten
Philosophischen Fakultät ein Dorn im Auge, die wiederholt verfügte, dass der Dekan
vorgängig über die zu erörternden Thesen in Kenntnis zu setzen war.11 Die
Thesen der öffentlichen Disputationen wurden seit dem späten 16. Jahrhundert

häufig gedruckt. Dies trifft auch und in besonderem Masse auf die
disputationes extraordinariae zu; das Motiv zur Publikation dieser «Renommierdisputationen»

war, wenn man Ewald Horn glauben darf, lediglich «Eitelkeit
und Ruhmsucht».12

2. Basler Kritik an der Disputation:
Werenfels' Logomachieschrift und ihre Nachwirkung

Angesichts der Bedeutung der Disputierkompetenz für das Selbstverständnis

des Gelehrten stellt sich die Frage, inwieweit sich der disputator
Rechenschaft über sein Tun ablegte. Die statutarische Festlegung von Disputa-
lionsordnungen, die Publikation von Disputationshandbüchern, von Leitfäden

für den «guten Disputator» sind Hinweise auf solche Reflexion, deren
Sorge aber dem rechten usus und der Vermeidung des abusas galt. Solange
die Disputation eine unbestrittene Einrichtung im akademischen Unterricht
war, wurde lediglich über deren Modalitäten verhandelt. So fragte z.B.
Hartmann Schwarz im Jahre 1615, ob es erlaubt sei, «auf andere Weise als syllogis-
tisch zu disputieren», was er mit dem Argument bejahte, dass auch die Alten,
Piaton und Sokrates, «interrogationibus & responsionibus» und Jesus Chris-

9 Universitätsbibliothek Basel, Mscr. Frey-Gryn VII 22/2 fol. 410-411.
10 Vgl. E. Horn, Die Disputationen und Promotionen an den Deutschen Universitäten

vornehmlich seit dem 16. Jahrhundert, Leipzig 1893, 7-12.
11 Vgl. die Protokolle der Philosophischen Fakultät von 1627/28 (Un Arch R 3.1 fol.

169) und vom 20. März 1647 (Un Arch R 3.1 fol. 193) sowie Rother, Philosophie (s. Anm.
5) 63-64.

12 E. Horn, Disputationen (s. Anm. 10) 28-29. - Die weitaus meisten gedruckten Basler

Thesen des 17. Jahrhunderts stehen im Zusammenhang mit disputationes extraordinariae,

nur knapp ein Fünftel der 426 zwischen 1600 und 1700 erschienenen Schriften sind
ordentlichen Disputationen zuzuordnen (42 pro gradu und 41 pro cathedra). Auf 275

Exemplaren fehlt ein Hinweis auf den Anlass der Disputation, in 68 Fällen ist vermerkt,
dass exercitii gratia disputiert wurde. Vgl. Rother, Philosophie (s. Anm. 5) 65.



140 Wolfgang Rother

tus mit den jüdischen Gelehrten «non formâ syllogisticâ, sed crypsibus & in-
terrogationibus» disputiert hätten.13 Während bei Schwarz die Disputation
selbst als akademische Lehrform nicht in Frage gestellt wurde, machte sich
Johann Rudolf Wettstein 1673 grundlegend Gedanken über deren Nützlichkeit

und gelangte zu dem Schluss, dass der «usus moderatus» der Disputationen

äusserst nützlich sei, ihr «usus immoderatus» hingegen «schädlicher als
die Pest».14

Tiefgreifende und umfassende Kritik an der Disputation übte in Basel
gegen Ende des Jahrhunderts der Philosoph und Theologe Samuel Werenfels.
Als junger Professor der Eloquenz liess er zwischen 1688 und 169215 an sieben
öffentlichen Disputationen die von ihm verfasste philosophische Abhandlung
de logomachiis eruditorum erörtern, in der er zu zeigen versuchte, dass es sich
bei den meisten akademischen Disputationen um blosse Wortstreite handle.
Diese im Titel der ersten beiden Teile als dissertatio, ansonsten als disputatio
philosophica bezeichnete Abhandlung ist insbesondere wegen ihrer reflexiven

Potenz bemerkenswert: Der Autor bedient sich der akademischen
Institution der Disputation, um sie radikal in Frage zu stellen, wobei er selbst - zu
jener Zeit Professor der Eloquenz - Bestandteil der Disputationskultur ist,
ein Repräsentant jener Gelehrsamkeit, zu deren Selbstverständnis die Kunst
des Disputierens gehört. Seine Biographie ist geradezu exemplarisch für den
frühneuzeitlichen Akademiker: Er wurde am 1. März 1657 als Sohn des

nachmaligen Theologieprofessors und Antistes Peter Werenfels geboren, begann
im Alter von 13 Jahren ein Studium der Philosophie, das er - nach Erlangung
des B.A. am 21. November 1671 - drei Jahre später, am 10. Juni 1673, mit dem
Magistergrad abschloss. Darauf studierte er bis 1677 Theologie und schlug
eine Universitätslaufbahn ein. 1684/85 übernahm er in Basel eine
Lehrstuhlvertretung für Logik und wurde 1685 ordentlicher Professor für Griechisch
und 1687 für Eloquenz. Nach seiner Promotion zum Dr. theol. am 9. Juni 1696
wurde er nacheinander Professor der Dogmatik und Polemik (1696-1703),
des Alten Testaments (1703-1711) und des Neuen Testaments (1711-1740).
Einen Ruf an die Universität Franeker schlug er aus. Er starb hochbetagt am

13 Hartmann Niger, Andreas Michael Guianus, Quaestiones logicae, Basileae 1615,
XV, sig. B2r.

14 Joli. Rodolfus Wettstenius, Fridericus Bauhinus, Positiones ex disciplinis propae-
deuticis praecipue desumptas, Basileae [1673], Theses miscellaneae, VI, sig. A2v.

15 Dissertatio philosophica De logomachiis eruditorum D. 26. Novembr.
M.DC.LXXXVII1 submittit Joh. Rodolfus Brennerus. - Continuatio D. 31. Maji
MDCLXXXIX. Joh. Jacobus Wollebius. - Disputationum philosophicarum de logomachiis

eruditorum tertia D. 21, 23 Maji MDCXC. Joh. Rodolfus Thurnisius, Joh. Fran-
ciscus Ullius. - Quarta D. 9. Dec. MDCXC. Sebastianus Socinus. - Quinta D.
16. Jan. MDCXCI. Joh. Conradus Dienastius. - Sexta D. 25. Novembr. MDCXCI.

Reinhardus Heinzgius. - Septima & Ultima D. 29. Aprilis MDCXCI1. Nicolaus
Rippelius.



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 141

1. Juni 1740.16 Charakteristisch für den Philosophen-Theologen ist seine

Hochschätzung durch Zinzendorf wie auch durch Fontenelle und Voltaire,
mit dem er bei einer gemeinsamen Badekur Freundschaft schloss.17

Werenfels' Logomachieschrift besteht aus zehn Kapiteln: Nach einer
Bestimmung des Gegenstandes, der Logomachie, einer schweren «Krankheit»
(Kap. I), wendet er sich deren Auftreten zu und diagnostiziert sie bei den
Gelehrten aller Fakultäten, vor allem aber bei den Philosophen (Kap. II). Er
nimmt eine Klassifikation dieser Krankheit vor (Kap. III), die nicht nur für
die Sektenbildung in der Philosophie, sondern auch für die Spaltung der
Christenheit verantwortlich sei (Kap. IV). Ausführlich werden die Ursachen
der Logomachie untersucht, die er in zwei Gattungen einteilt: solche, an
denen die Sprache (Kap. V), und solche, an denen die Disputierenden Schuld
tragen (Kap. VI-VII). Ein anschliessendes Kapitel ist den Symptomen der
Logomachie gewidmet (Kap. VIII), gefolgt von einer Darstellung der
Heilmittel gegen diese Krankheit (Kap. IX) und der Massnahmen, die zu ihrer
Vorbeugung geeignet sind (Kap. X).

Die Literatur sieht in Werenfels allerdings weniger den Logomachiekriti-
ker als vielmehr den Theologen und Vertreter der «vernünftigen Orthodoxie»

und innerprotestantischer Unionsbestrebungen18 - zu Unrecht, hat doch

16 Vgl. P. Ryhiner, Vita venerabilis theologi Samuelis Werenfelsii, Basileae [1740]. -
H.J. Leu, Allgemeines Helvetisches, Eydgenößisches, Oder Schweizerisches Lexicon,
XIX, Zürich 1764, 344-347. - [J.W. Herzog,] Athenae Rauricae, Basiliae 1778, 57-60. - H.
Doering, Die gelehrten Theologen Deutschlands, IV, Neustadt a. d. Orla 1835, 688-690,
K.R. Hagenbach, Die theologische Schule Basels und ihre Lehrer, Basel 1860, 37-42. -
A. von Salis, ADB XCII, Berlin 1897, ND 1971, 5-8. - E. Vischer, RE XXI, Leipzig 31908,
106-110. - E. Vischer, Werenfelsiana, in: Festschrift Gustav Binz, Basel 1935, 55-68. - A.
Stückelberg, HBLS VII, Neuenburg 1934, 492-493. - E. Beyreuther, 3RGG VI, Tübingen
1962, 1640. - A. Staehelin, Geschichte der Universität Basel 1632-1818, Basel 1957, 267-
271. - M. Geiger, Professoren der Universität Basel, hg. von A. Stahelin, Basel 1960,86-87.

- E. Bonjour, Die Universität Basel von den Anfängen bis zur Gegenwart 1460-1960,
Basel 21971, 299-301. - R. Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, II, Zürich 1974, 626-632
(627). - Die Matrikel der Universität Basel, hg. von H.G. Wackernagel, M. Triet, P. Marrer,

IV, Basel 1975, 27-28. - W. Rother, Philosophie (s. Anm. 5) 241-246. - W. Rother,
Schweizer Lexikon, VI, Luzern 1993, 632. - E. Wenneke, BBKL XIII, Herzberg 1998, 781-
786.

17 K. Barth, Samuel Werenfels (1657-1740) und die Theologie seiner Zeit, EvTh 3

(1936) 180-203 (185-186).
18 Der Ausdruck «vernünftige Orthodoxie» stammt von P. Wernle, Der schweizerische

Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, I, Tübingen 1922, 468-565, über Werenfels als

Protagonisten der «vernünftigen Orthodoxie in der deutschen Schweiz»: 523-524. Bei
Hagenbach, Theologische Schule (s. Anm. 16), figuriert Werenfels als Hauptvertreter der
«Zeit der gemilderten Orthodoxie» (36), als einer der «Begründer einer praktischem,
tolerantem wissenschaftlichen Theologie» bei A. Schweizer, Die protestantischen Cen-
traldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche, II, Zürich 1856, 758-
790 (bes. 776-784, zit. 758-759). - Für neuere Studien vgl. vor allem Barth, Werenfels (s.
Anm. 17). Barth bezeichnet de logomachiis eruditorum zwar als diejenige Schrift, durch



142 Wolfgang Rother

die Logomachieschrift eine beträchtliche Wirkung im 18. Jahrhundert ausgeübt.

Die Disputationsreihe, die Ende April 1692 abgeschlossen war, wurde
bereits im Februar 1693 in den Leipziger Acta Eruditorum mit einer
Zusammenfassung des Inhaltes angezeigt.19 Wesentlich zu ihrer Verbreitung im 18.

Jahrhundert haben die Amsterdamer Ausgabe von 1702, die englische
Übersetzung von 1711, die Frankfurter Ausgaben von 1724 und 1736 sowie die
Aufnahme in die - auf Jean Le Clerc zurückgehenden20 - Dissertationen- und
Werksammlungen von 1716 (Amsterdam), 1718 (Basel), 1739 (Lausanne und
Genf), 1772 (Leiden und Leeuwarden) und 1782 (Basel) beigetragen.21
Johann Rudolf Ott, der als Logikprofessor am Zürcher Carolinum 1703 und
1705 zwei Dissertationen de communioribus disputantium erroribus publizierte,22

macht ausgiebigen Gebrauch von der Logomachieschrift, ohne sie oder
ihren Autor allerdings an irgendeiner Stelle überhaupt nur zu erwähnen.
Wiederholt übernimmt er von Werenfels ganze Sätze und Sequenzen im
Wortlaut. Statt von Logomachie spricht er durchweg von «Irrtümern der
Disputierenden», die er ebenfalls als «Krankheit» bezeichnet und für die er wie
Werenfels sprachliche und in den Disputierenden liegende Ursachen geltend

die Werenfels «berühmt» geworden ist (181 Anm. 1), ist aber skeptisch bezüglich ihrer
Grundtendenz, hinter jeder (theologischen) Diskussion nur zu «törichten Logomachien»
führende «Selbstliebe, Eitelkeit und Streitlust» zu sehen (192). - M. Geiger, Die
Unionsbestrebungen der schweizerischen reformierten Theologie unter der Führung des helvetischen

Triumvirates, ThZ 9 (1953) 117-136 (120; 134 Anm. 1), reduziert de logomachiis
eruditorum auf eine «unionstheologische Schrift»; auch Pfister, Kirchengeschichte (s.
Anm. 16) 627, und Wenneker, Werenfels (s. Anm. 16) 782, erwähnen die Logomachieschrift

als charakteristisch für Werenfels' «theologische Haltung» (Hervorhebung W.R.). -
Vgl. auch R. Dellsperger, Der Beitrag der «vernünftigen Orthodoxie» zur innerprotestantischen

Ökumene: Samuel Werenfels, Jean-Frédéric Ostervald und Jean-Alphone Turret-
tini als Unionstheologen, in: Union - Konversion - Toleranz, hg. von H. Duchhardt, G.
May, Mainz 2000, 289-300.

19 Acta Eruditorum, Lipsiae 1693, 53-59.
20 Ryhiner, Vita (s. Anm. 16) 19.
21 Dissertatio de logomachiis eruditorum. Accedit diatribe de meteoris orationis,

Amstelaedami 1702, 1-268. - A discourse of logomachys: or controversys about words, so
common among learned men. To which is added, a dissertation concerning meteors of
stile, or false sublimity. Both written in Latin, By Samuel Werenfelsius of Basil, and translated

into English, London 1711. - Dissertationum volumina duo, I, Amstelaedami 1716,
1-268. - Opuscula theologica, philosophica et philologica, Basileae 1718, 449-576. - Disser-
tationes de logomachiis eruditorum, & de meteoris orationis, Francofurti ad Moenum
1724, 1736. - Opuscula Editio altera ab auctore recognita, emendata & aucta, II, Lau-
sannae & Genevae 1739,1-116. - Opuscula Editio tertia. Recognita, emendata & aucta,
Lugduni Batavorum & Leovardiae 1772. - Opuscula Editio nova aucta et emendata. III,
Basileae 1782, 1-130 (aus dieser Ausgabe wird zitiert LE).

22 Joh. Rodolphus Ottius, Dissertatio philosophica de communioribus disputantium
erroribus, Tiguri 1703 [= I]; Dissertatio philosophica posterior. De communioribus
disputantium erroribus, eorumque causis aliquot et remediis, Tiguri 1705 [= II].



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 143

macht.23 Ein frühes Indiz für die Sensibilisierung durch die Werenfels'sche
Logomachiekritik ist Christian Gottlieb Schwarz' Praefatio de Logomachia
virorum eruditorum in doctrina affectuum in Laelius Peregrinus' De noscendis
et emendandis animi Affectionibus Uber singularis (Leipzig 1714).

Gottlieb Stolle empfiehlt das Werk des «vortrefflichen» Werenfels,24
ebenso Nikolaus Hieronymus Gundling, der das Disputieren für eine «alberne

Kunst» hält: «Dieses Buch ist trefflich und meritiret, dass es auch anbey
nachgelesen werde.»25 Bei Johann Georg Walch, der in seinem Artikel
«Logomachie» ausser den Amsterdamer Ausgaben (1702 und 1716) der Weren-
fels'schen Schrift auch Gottlieb Samuel Treuers Logomachia in iuris naturae
doctrina (Helmstedt 1720)26 und Georg Friedrich Gühlings Dissertatio de

logomachia caute tractanda (Wittenberg 1729) erwähnt, finden sich etliche
Argumente und Beispiele aus de logomachiis eruditorum, wie z.B. die
Unterscheidung zwischen Disputen, «welche mit Worten geschehen; oder die der
Worte wegen angestellt werden», die Charakterisierung des Gegenstandes
der Logomachie als «nichtswürdige Dinge», der Hinweis auf den Trinitätsdis-
put zwischen griechischer und lateinischer Kirche oder auf die Logomachien
der scholastischen Philosophie.27 Doch Werenfels ist noch viel grundlegender
bei Walch präsent: Die methodische Konzeption seines Philosophischen
Lexicons, das mit seinem Historizitätsanspruch2'5 in gewissem Sinne bereits den
begriffsgeschichtlichen Ansatz des Historischen Wörterbuchs der Philosophie
enthält, repräsentiert - ob bewusst oder nicht - zumindest für das Gebiet der
Philosophie den Versuch einer Einlösung des von Werenfels als Logomachie-
prophylaxe geforderten Universallexikons. Die Artikel «Wortkriege» und
«Wortstreit» in Zedlers Lexikon stützen sich weitgehend auf Walch; der Au-

23 Von Werenfels übernimmt er neben der pathologischen Terminologie (I, thes.

XXII) nicht nur diese Unterscheidung (I, thes. VI) mit ausführlicher Erörterung der
sprachlichen Ursachen der Irrtümer (II, thes. IV-XVI; in thes. XIII Wortlaut aus LE [s.

Anm. 21] 67), sondern z.B. auch die Hinweise auf den griechischen Terminus öKictgaxiai
und Flaccus' «rixae de lana caprina» (I, thes. V), auf den Streit zwischen Epikureern und
Stoikern (I, thes. VIII), auf die scholastischen Logomachien über die «disciplinarum
prolegomena» (in I, thes. IX wörtliche Beispiele aus LE 17), auf den Streit über die «docendi
ratio» (hierfür benutzt Ott den Ausdruck «methodomachia», den er ebenfalls bei Werenfels,

LE 29, findet) zwischen Aristotelikern und Ramisten (I, thes. XV), auf die
Timotheus-Stelle (I, thes. XXIV), auf die Vorurteile (II, thes. XVII Wortlaut aus LE 87) und
auf die Anfälligkeit der Philosophen für die fragliche Krankheit (II, thes. XIX wie LE 90).

24 G. Stolle, Anleitung Zur Historie der Gelahrheit, Jena 1736,485.
25 N.H. Gundling, Collegium historico-literarium, Bremen 1738, 558-560.
2<>

Vgl. auch G.S. Treuers Dissertatio qua logomachiam de civitatibus mixtis in iure
publico obviam discutient..., Gottingae 1742.

27 J.G. Walch, Philosophisches Lexicon, Leipzig 21740,1663-1667.
28 So im Titel: «aus der Historie erläutert; die Streitigkeiten der ältern und neuern

Philosophen erzehlet»; vgl. auch die (unpaginierte) «Vorrede zur ersten Auflage».



144 Wolfgang Rother

tor hebt Werenfels' Dissertation als «nachzulesen würdig» hervor; dass sie als
«besonders bekannt» bezeichnet wird, ist ein Indiz für ihre Verbreitung.29

Eine nachhaltige Wirkung erzielte die Kritik der Logomachie über Christian

Wolff, der sie im Anschluss an Werenfels - allerdings ohne expliziten
Verweis auf ihn - als «impugnatio propositionis, cui respondentem notionem
veram agnoscit impugnans, sed quam ipse aliis verbis exprimit» definierte.30
Diese Definition wird in der Wolff-Schule z.B. von Johann Nikolaus Frobe-
sius, Johann Peter Reusch, Israel Gottlieb Canz und Andreas Böhm
aufgegriffen; eine explizite Erwähnung von Werenfels findet sich bei Friedrich
Christian Baumeister und Johann Christoph Gottsched.31

Von Werenfels beeinflusst ist ganz sicher auch der Encyclopédie-Artikel
«Logomachie»: Dort wird das Phänomen ebenfalls als «Krankheit» (maladie)
bezeichnet und finden sich nicht nur Elemente der Werenfels'schen Klassifikation

(z.B. in der Unterscheidung zwischen «disputes en paroles», «disputes
des mots, & dans laquelle les disputans ne s'entendent pas» und «disputes sur
des choses minimes & de nulle importance»), sondern auch zum Teil dieselben

Beispiele (die Stelle aus dem ersten Timotheus-Brief, das Flaccus-Zitat,
der Trinitätsdisput zwischen griechischer und lateinischer Kirche, der Streit
zwischen Scaliger und Cardanus über die Flaare von Böcklein und Bock).32

29 GVUL, LIX, Leipzig und Halle 1749,529-531 (Wort=Kriege). 537-542 (Wort=Streit,
Wort=Gezäncke, Logomachie); zit. 542; 531.

30 Ch. Wolff, Philosophia rationalis sive logica, Francofurti & Lipsiae 31740, ND 1983,
739 (§ 1029, s. auch § 1030).

11 J.N. Frobesius, Christiani Wolfii... Philosophia rationalis sive logica in compendium
et luculentas tabulas redacta, Helmstadii 1746, ND 1980, 202. - J.P. Reusch, Systema logi-
cum, Ienae 1734, ND 1990, 297-298 (§ 266). - LG. Canz, Philosophia fundamentalis,
Tubingae 1744, ND 1997, 470 (§ 3062). - A. Böhm, Logica in usum auditorii sui, Francofurti

ad Moenum 1749, ND 1997, 189-190 (§§ 455-457). - F.Ch. Baumeister, Philosophia
definitiva, Vitembergae 41740, 68 (no. CCCXI);... editio nova aucta et emendata, Viennae
1775, ND 1978, 63 (no. 322); zit. ebenfalls in Baumeisters Institutiones philosophiae rationalis,

Vitembergae 1735, ND 1989, 370 (§ 506). - J.Ch. Gottsched, Erste Gründe der
gesammten Weltweisheit, Leipzig 71762, ND 1983, 123 (§ 49). - Vgl. auch F.R. Varwig:
Barocker Wissenschaftsdiskurs zwischen formalisierter Sinnkonstitution und negativer
Hermeneutik: zur Aktualität von Samuel Werenfels' de logomachiis eruditorum (1692),
in: Satz - Text - Diskurs: Akten des 27. Linguistischen Kolloquiums, I, hg. von S.

Beckmann, S. Frilling, Tübingen 1994,261-272. In der Absicht, anhand der Wirkungsgeschichte
der Werenfels'schen Logomachieschrift Epochen der Sprachtheorie zu beschreiben, weist
Varwig (268-270) auf deren Rezeption durch Friedrich Philipp Schlosser, De cautione phi-
losophica circa definitiones, Wittebergae 1725, 14, auf die zitierten Schriften Baumeisters
und auf Jakob Carpov (auch er ein Wolffianer), Meditatio philosophico-critica de Lingua
eiusque perfectione methodo scientifico adornata, Francofurti & Lipsiae 21743, 141ff.,
sowie auf Niethammer (s. Anm. 35) hin und spricht darüber hinaus die Vermutung aus,
A.G. Baumgartens Bemerkung in der Aesthetica, f, Trajecti eis Viadrum 1750, ND 1961

u.ö., Praefatio, «fol. 5» sig. 4r), dass unter anderem Werenfels einen Einfluss auf das
Werk hatte, beziehe sich auch auf die Logomachieschrift.

32 Enc. XX, Berne et Lausanne 1780, 249-251.



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 145

Dass sich der Begriff, der im 18. Jahrhundert «zum allgemeinen
antiargumentativen und antimetaphysischen Schlagwort» wurde, in der philosophischen

Literatur nach Kant kaum noch findet, ist möglicherweise auf dessen

«Warnung vor leichtfertigem Logomachieverdacht» zurückzuführen, die er
mit Bezug auf Mendelssohns Neigung ausspricht, «alle Streitigkeiten der
philosophischen Schulen für blosse Wortstreitigkeiten zu erklären, oder doch
wenigstens ursprünglich von Wortstreitigkeiten herzuleiten».33 In diesem
warnenden Sinne und mit dem fast gleichen Wortlaut wie bei Mendelssohn
und dem ihn zitierenden Kant hält es z.B. Wilhelm Traugott Krug in seinem
Artikel «Logomachie» für unangemessen, «alle oder doch die meisten
Streitigkeiten der Gelehrten für Logomachien» zu deklarieren, doch findet sich

gleichwohl bei ihm noch ein Nachhall der Werenfels'schen Kritik, wenn er
dazu rät, sich «beim Beginn eines gelehrten Streits» Rechenschaft über den
«Sinn» der verwendeten Wörter abzulegen, «um nicht in den Fehler eines
blossen oder leeren Wortstreits, also einer wirklichen Logomachie, zu
fallen».34 - Aber noch im deutschen Idealismus ist von Werenfels die Rede: Mit
dem Anspruch, ein einst «so bekanntes und geschätztes» Werk wieder ins Be-
wusstsein zu bringen, übersetzt und paraphrasiert Friedrich Immanuel
Niethammer in seinem Philosophischen Journal umfangreiche Auszüge aus der
Logomachieschrift.35

Dass die Experimentalphilosophie die Disputation nicht als geeignete
Methode zur Entdeckung der Wahrheit betrachtet, liegt in ihren methodologischen

Prämissen begründet - dass die Werenfels'sche Logomachiekritik auch
in diesem Kontext präsent ist, legt z.B. der in der ersten Hälfte des 18.
Jahrhunderts in England und Frankreich weit verbreitete Course ofExperimental
Philosophy von John Theophilus Desaguliers nahe, der an prominenter Stelle,

d.h. in der methodologischen Einleitung zur ersten Vorlesung, den «Geist
des Disputierens» (Spirit of Disputing) und die Unterordnung des Strebens
nach Wahrheit unter den Wunsch, den Sieg davonzutragen, als eines der
grössten Hindernisse des Fortschrittes in den Naturwissenschaften bezeichnet.

In der nachfolgenden Argumentation Desaguliers' - Hinweis auf die

33 Vgl. J. Lanz, Logomachie, HWP V, Basel, Stuttgart 1980, 489-491; mit Verzeichnis
von Okkurenzen im 18. Jahrhundert in Anm. 18. - Für Kants Auffassung, dass philosophische

Kontroversen nie Logomachie, sondern stets sachlich motiviert gewesen seien, siehe:

Einige Bemerkungen zu Ludwig Heinrich Jakob's Prüfung der Mendelssohn'schen
Morgenstunden (1786), in: Akademie-Ausgabe, VIII 152-153. Kant bezieht sich auf Moses
Mendelssohn, Morgenstunden oder Vorlesungen über das Daseyn Gottes, Berlin 1785,
214 Gesammelte Schriften, Jubiläumsausgabe, III/2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1974,104.

34 W.T. Krug, Allgemeines Handwörterbuch der philosophischen Wissenschaften, II,
Leipzig 1827; 21833, 648-649; 747-748.

35 F.I. Niethammer, Philosophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher Gelehrten,
III, Neu-Strelitz 1795, 240-252: «Von den Wortstreitigkeiten der Gelehrten. Ein freier
Auszug aus Werenfels», zit. 240 (Anm.).



146 Wolfgang Rother

sprachlichen Ursachen des Missverstehens, Vorbild der Mathematik, deren
axiomatische, von Definitionen ausgehende Methode den Kontroversen
vorbeugt - sind die von Werenfels als Logomachieprophylaxe empfohlenen
Massnahmen fassbar.36

In der neueren Forschung ist Werenfels' Logomachieschrift lediglich von
Freyr Roland Varwig untersucht worden, allerdings unter dem eingeengten
Blickwinkel einer «negativen Hermeneutik», in deren Kontext Logomachie
auf den «totalen Sprachkonflikt» reduziert wird.37 Die nachfolgende Analyse
will die Werenfels'sche Logomachieschrift hingegen auf die in ihnen enthaltene

Gelehrsamkeitskritik sowie auf Elemente eines neuen, für die Aufklärung

kennzeichnenden Gelehrtenideals hin lesen. Für die Darstellung des

Letzteren wird eine kleine Schrift von Werenfels, die Idée d'un philosophe,
beigezogen, die bisher weder rezipiert noch in irgendeiner Form von der
Forschung zur Kenntnis genommen worden ist - wenn man von einer Anmerkung

Karl Barths absieht, der sich darüber beklagt, dass sich Werenfels «in
der Entwicklung seines moralischen Programms von den nicht-theologischen
<Philosophen> seiner Zeit auch nicht durch die leiseste Anspielung auf spezifisch

christliche Gedanken, ja nicht einmal durch die Erwähnung des Namen
Gottes unterscheidet».38 Die darin zum Ausdruck kommende theologische
Engführung der Werenfels-Rezeption lässt eine philosophisch geleitete Lektüre

der Logomachieschrift sowie des Philosophenessays als umso dringlicher
erscheinen.

3. Werenfels' Pathologie der Logomachie

Wenn Werenfels die Logomachie als eine äusserst schwere Krankheit
(morbus gravissimus) bezeichnet, von der die Gelehrtenrepublik seit langem
heftig befallen sei und gegen die er ein Heilmittel entwickeln wolle,39 dann ist
diese medizinische Metaphorik mehr als nur ein rhetorisches Stilmittel. Er
knüpft damit an eine Sichtweise derphilosophia organica, namentlich der Logik

als medicina mentis an, die in dem kurz zuvor erschienenen Werk von
Ehrenfried Walter von Tschirnhaus ihren programmatischen Ausdruck gefunden

hat40 und die - wenn man sie mit dem Verständnis der Logik vergleicht,

36 J.Th. Desaguliers, A Course of Experimental Philosophy, I, London 21745,1-2.
37 Varwig, Wissenschaftsdiskurs (s. Anm. 31) 265-268.
38 Barth, Werenfels (s. Anm. 17) 190 Anm. 16.
39 LE 1. - Mit diesem Kürzel wird die Logomachieschrift im Folgenden nach der Basler

Opuscula-Ausgabe von 1782 (III 1-130) zitiert (s. Anm. 21).
4(1 E.W. von Tschirnhaus, Medicina mentis, sive Tentamen genuinae Logicae, in quâ

disseritur de Methodo detegendi incognitas veritates, Amstelaedami 1687. - Die Metapher

geht auf Cicero, Tusc. III 1 (animi medicina) zurück. Im Sinne einer Logik als
Heilmittel gegen die natürlichen Schwächen des Verstandes und als dessen Reinigung von



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 147

das ihrer für die reformierte Schultradition charakteristischen ramistischen
Definition als ars bene disserendi zugrunde liegt - Indiz einer markanten
Akzentverschiebung bezüglich der Aufgabe philosophischer Propädeutik ist:
Statt sich in der Aufstellung formaler Regeln der Kunst des philosophischen
Erörterns zu erschöpfen, rückt vorgängig die Defizienz des Organs des

Philosophierens in den Vordergrund. Diese Defizienz äussert sich für Werenfels
im desolaten Zustand einer nicht durch Rationalität und Logik bestimmten,
sondern durch Logomachie verseuchten Gelehrtenrepublik.

Werenfels sieht dieses Frieden und Eintracht bedrohende Übel, das sich
durch Hartnäckigkeit auszeichnet, als ein Geschwür an, das nur schwer zu
entfernen ist, und das er sogar als so gravierend einschätzt, dass keine
vollständige Heilung, sondern nur eine Linderung zu erwarten sei.41 Zum
Krankheitsbild der Logomachie gehört, dass sie in den Disputationen vorkommt,
die von den gelehrtesten Männern (doctissimi homines) geführt werden.42 So
ist Werenfels' Logomachiekritik zugleich Gelehrsamkeitskritik, Kritik an
einer Gelehrsamkeit, zu deren Selbstverständnis wesentlich die disputatio
gehört. Als Gelehrsamkeitskritik ist sie zugleich Kritik am Unterrichtswesen,
das sein eigentliches Ziel, die Erziehung der Jugendlichen zu Frömmigkeit,
Klugheit, Gerechtigkeit, Eintracht, Liebe, Treue, Menschlichkeit, Geduld
und Milde selbst gegenüber den Feinden verfehle und stattdessen einen
permanenten und gegen alles gerichteten Widerspruchsgeist (spiritus contradic-
tionis), ja geradezu die Lust am Widerspruch (contradicendo voluptas), die
Kunst, überall Kontroversen zu erfinden, den kleinsten Irrtum oder ein etwas
unpassendes Wort geradewegs zur schlimmsten Ketzerei zu stilisieren, die
Untugenden der Verleumdung, der Unversöhnlichkeit, des Hasses und des
Verdachtes fördere.43

Zum Beweis der mit dem programmatischen Titel de logomachiis
eruditorum vorausgesetzten These, dass die Logomachie eine Krankheit der
akademisch Gebildeten (eruditi) sei, untersucht Werenfels der Reihe nach die
wissenschaftlichen Disziplinen auf Logomachie hin. Dabei folgt er der
Hierarchie der Fakultäten, beginnend mit der Theologie, bei der die Diskrepanz
zwischen dem Anspruch, eine Disziplin zu sein, deren Ziel letztlich der Frieden

ist, und der Realität theologischer Polemik besonders augenfällig ist.44

Vorurteilen und Irrtümern ist sie cartesianisch und sich findet z.B. bei Johannes Clauberg,
Logica vetus & nova (1654), zit.: Opera omnia philosophica, ed. Joh. Theod. Schalbruchii,
Amstelodami 1691, 770: Morbi animi sunt errores, dubitatio, & reliquae [...] imperfectio-
nes, quibus ut medicina paretur, logica inventa fuit. - Clauberg, ibid., führt auch die
erwähnte Cicero-Stelle an.

41 LE 1.
42 Ibid.
43 LE 37; 40-41.
44 Vgl. dazu auch Werenfels, Dissertatio de controversiis theologicis rite tractandis

[1696], in: Opuscula, Basileae 1718, 575-594; Opuscula, I, Lausannae & Genevae 1739,



148 Wolfgang Rother

Als Beispiele führt er den Trinitätsstreit zwischen der griechischen und der
lateinischen Kirche an und erweist die Auseinandersetzung darüber, ob
richtigerweise von drei Hypostasen oder drei Personen der Trinität zu sprechen sei,
als reine Logomachie - ebenso wie den christologischen Dissens zwischen
Nestorianern und Orthodoxen, den Universalienstreit und die scholastischen
Dispute im Allgemeinen, von denen auch die gegenwärtige Theologie nicht
frei sei.45 Für die Jurisprudenz erwähnt er die Kontroverse darüber, ob es ein
natürliches Recht gebe oder nicht und verweist den Leser auf die kurz zuvor
erschienene Sammlung der Streitschriften Samuel Pufendorfs.46 Selbst in der
Medizin diagnostiziert er Logomachie, nämlich dort, wo die Ärzte statt nach
der Natur der Krankheit und den zu applizierenden Heilmitteln zu fragen,
lieber über deren Namen disputieren, wobei sich seine Kritik vor allem gegen
die Chemiker richtet, die eine neue Sprache einführen und dadurch viele
Wortstreite auslösen.47

Während die Hinweise auf die Juristen und Mediziner eher summarisch
sind, widmet sich Werenfels in aller Ausführlichkeit den Logomachien in der
Philosophie. In seiner Analyse erscheint Logomachie gewissermassen als ein
die Geschichte der Philosophie beherrschendes Grundmotiv, dem die Entstehung

der philosophischen Schulen (sectae) in der Antike zuzuschreiben ist -
die Differenzen zwischen Piaton und Aristoteles, Peripatos und Stoa,
stoischer und epikureischer Ethik werden als nicht in der Sache, sondern nur in
den Wörtern begründet dargestellt48 -, vor allem aber ist Logomachie
kennzeichnend für die Diskurse der scholastischen Philosophie, in der Werenfels
nichts Sachhaltiges zu erblicken vermag, sondern die für ihn der Inbegriff von
Logomachie ist: «Redeo nunc ad Scholasticos Philosophos [...] Hic an quoque
Logomachiae fuerint, quaeris? Imo potius quaere, an aliud quam Logoma-
chiae.»49 Wenn Werenfels die einzelnen philosophischen Disziplinen auf
Logomachie hin untersucht - Physik, Metaphysik und Logik - dann wird klar,
dass er in seiner Kritik der scholastischen Philosophie die an der Universität
seiner Zeit gelehrte Philosophie im Blick hat, denn die als Logomachie
qualifizierten Prolegomena zu den philosophischen Disziplinen und die als

Beispiele angeführten Themen und Thesen finden sich zuhauf in den akademischen

Disputationen des 17. Jahrhunderts.50

323-342; Opuscula, I, Basileae 1782, 375-396. - Franz.: Discours sur La manière de bien
traiter les Controverses de Théologie, in: Oeuvres diverses, II, Neufchatel 1750,163-214.

45 LE 10-12.
46 LE 13. - S. Pufendorf, Eris Scandica, Francofurti ad Moenum 1686.
47 LE 13.
48 LE 13-17.
49 LE 17.
50 Für die Physik vgl. z.B. LE 17-18, beginnend mit: «An Physica sit scientia, an ars»,

oder 19: «an privatio sit principum» usw., für die Metaphysik 19: «an omne ens sit unum»
usw., für die Logik zahlreiche Beispiele 29-30, beginnend mit: «de numéro & ordine cate-



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 149

Logomachie ist für Werenfels aber nicht nur Motiv philosophischer
Schulstreitigkeiten, sondern sie ist in gleicher Weise die eigentliche Ursache für die
Spaltungen unter den Christen. Mit einem Wortspiel, das darauf Bezug
nimmt, dass sich die Streitigkeiten unter den Christen mit ihren gegenseitigen
Beschuldigungen der Unfrömmigkeit, der Häresie, des Atheismus und der
Blasphemie oft in solcher Weise erhitzt haben, «ut de verbis jam non verbis,
sed verberibus fuit certatum» (dass über die Wörter nicht mehr mit Wörtern,
sondern mit Geisseihieben gestritten worden ist), spricht er das Problem des

Umschlagens verbaler in physische Gewalt an, was sich in der Grausamkeit
derer manifestiert, «qui non verbis, sed ferro flammisque cum adversariis suis

disputare soient».51

Die Werenfels'sche pathologisierende Metaphorik aufgreifend - «Atque
hac quidam in re imitabor quantum potero, Medicos»52 -, lassen sich die
Ausführungen zur Logomachie in einen Klassifizierungsversuch, symptomatische
und ätiologische Diagnostik, Therapeutik und Prophylaxe gliedern.

a) Klassifizierung

Das Kriterium für die Klassifizierung verschiedener Arten von Logomachie

ist der Dissensgrad der Streitenden im Blick auf die Sachen und die Wörter.

Mit Blick auf die Sachen ist Logomachie dann zu diagnostizieren, wenn
über unbedeutende und unnütze Dinge (de rebus vilibus & inutilibus) disputiert

wird. Werenfels beklagt, dass Streitigkeiten über geringfügige und
lächerliche Dinge einen grossen Teil der Bücher ausmachen und fügt die
spöttische Bemerkung hinzu, dass das gemeine Volk von diesen Kämpfen zum
Glück nichts weiss, da sie sich in der lateinischen Sprache zu verhüllen pflegen.

Als Beispiel für diese von den Griechen auch Schattenkämpfe (öKvapa-
Xiar), von Flaccus als Streit um des Kaisers Bart (rixae de lana caprina) oder
von Aristophanes Wortklaubereien (XemoXoyeiv) genannten Auseinandersetzungen

führt er den Streit zwischen Scaliger und Cardanus darüber an, ob
das Böcklein ebenso viele Haare habe wie der Bock.55 Eine andere Art von
Logomachie liegt vor, wenn der Gegenstand der Auseinandersetzung nicht
einmal eine auch noch so unbedeutende Sache ist, sondern es lediglich Wörter
sind, über die gestritten wird, wovon Werenfels allerdings diejenigen Erörterungen

ausnimmt, bei denen von der Änderung oder Erklärung der Wörter
(verborum mutatio aut explicatio) die Sache selbst wesentlich abhängt, wie
das etwa bei der Auslegung der Gesetze, eines Testamentes oder der Heiligen

goriarum».
51 LE 34-35.
52 LE 9.
53 LE 4-5.



150 Wolfgang Rother

Schrift der Fall ist: «quae disputationes non tarn de verbis sunt, quam de rebus
54

ipsis».
Der klassische Fall von Logomachie, logomachia pura, liegt vor, wenn

aller Dissens der Disputierenden in den Wörtern besteht, in sachlicher Hinsicht
aber keine Differenzen auszumachen sind. Doch häufiger kommt es vor, dass

es zwischen den Disputierenden zwar einen wirklichen, d.h. in der Sache

begründeten Dissens gibt, aber einer von beiden (oder auch beide) nicht nur
dasjenige zurückweist, worin er von seinem Gegner abweicht, sondern auch

dasjenige, worin er mit ihm übereinstimmt. Die Ursache für die Zurückweisung

eines Satzes, dessen sachhaltige Aussage eigentlich geteilt wird, ist das

Missverstehen der Wörter, das den Missverstehenden dazu führt, die Aussage
zu bestreiten. Solches Missverstehen hat eskalierende Tendenz (crescente
disputantium fervore), sodass schliesslich kaum noch zu unterscheiden ist, in
welchen Punkten Konsens und in welchen Dissens besteht. Werenfels hält
diese Art von Logomachie, die er als logomachia mixta bezeichnet, für weitaus

gefährlicher als die reine Logomachie, weil sie schwieriger zu identifizieren,

dafür aber viel häufiger sei, so häufig, dass man sagen könne, es gebe nur
wenige Disputationen zwischen den Gelehrten, die nicht irgendeinen
gemischten Wortstreit enthalten - ein vernichtendes Urteil über den Zustand
des Disputationswesens und der akademischen Kultur seiner Zeit.55

Werenfels untersucht zwei weitere Arten von Logomachie, für die er
selbst keinen Namen einführt, die man aber als semantisch motivierte und als

methodologisch motivierte Logomachie bezeichnen kann. Semantisch
motivierte Logomachie liegt vor, wenn die Disputierenden einzelne Wörter nicht
im gleichen Sinne (non eodem sensu) gebrauchen. Als Beispiel für diese
durch die Mehrdeutigkeit von Wörtern verursachte Logomachie führt
Werenfels die Frage an, ob der Wille gezwungen werden könne (an voluntas
cogi possit), die durch eine Erklärung der Bedeutung des Wortes cogere zu
entscheiden sei: Wenn cogere bedeute, dass der Wille dazu gedrängt werde,
etwas nichtwollend zu wollen und somit zugleich zu wollen und nicht zu wollen,

müsse die Frage verneint werden; wenn hingegen cogere bedeute, jemand
durch die Furcht vor einem Übel dazu zu bringen, etwas zu wollen, was er
ohne diese Furcht nicht gewollt hätte, so könne man sagen, dass der Wille in
diesem Sinne durchaus zu etwas gezwungen werden könne.56 Bei der
methodologisch motivierten Logomachie finden sich im Diskurs weder sprachliche
Mehrdeutigkeiten noch ist irgendeine Differenz in der Sache festzustellen,
doch entsteht zwischen den Gelehrten gleichwohl ein Streit über die Methode
der Darstellung und der Lehre (tradendi ratione docendique modo ac metho-

54 LE 5-6.
55 LE 22-23.
56 LE 26-27.



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 151

do).57 Als Beispiel für eine solche Logomachie nennt Werenfels den «Krieg»
zwischen den Aristotelikern und Ramus, der fast ganz Europa heimgesucht
und die Philosophen in zwei Lager (in duas sectas) gespalten habe.58

Als Varianten semantisch motivierter Logomachie lassen sich zwei weitere

von Werenfels erörterte Arten - der blinde und der affektierte Wortstreit
- zusammenfassen. Blinder Wortstreit, logomachia caeca, liegt dann vor,
wenn nicht nur einer den anderen nicht versteht, sondern auch keiner von
beiden sich selbst, weil über Wörter gestritten wird, die keinen Sinn (sensus

nullus) und keine Bedeutung (nihil significantes voces) haben, oder über Dinge,

die die menschliche Fassungskraft übersteigen.5'' Dem gekünstelten oder

- wie Werenfels ihn auch nennt - arglistigen Wortstreit, der logomachia affec-
tata aut malitiosa, liegt der Anspruch zugrunde, die Wörter des anderen besser

verstehen zu wollen als dieser selbst: «Est & Logomachia, cum alter verba
alterius melius intelligere vult, atque ille ipse, qui iis utitur»,60 ein Anspruch, der
für die philosophische Hermeneutik des 19. Jahrhunderts61 wegleitend werden

sollte und dessen Tauglichkeit vor dem Hintergrund der Werenfels'schen
Logomachiekritik durchaus als fragwürdig erscheinen kann. Zwei weitere
Arten von Logomachie, wiederum ohne Bezeichnung, spricht Werenfels an,
wenn er zwischen Wortstreiten unterscheidet, bei denen der eine den anderen
nicht verstehen kann, und solchen, bei denen er ihn nicht verstehen will. -
Ausserhalb dieser semantisch-hermeneutischen Klassifizierungen liegt die
Unterscheidung zwischen logomachia simplex und logomachia reciproca: Bei
jener geht der Streit lediglich von einer Partei aus, bei dieser von beiden
Disputierenden.62

b) Symptomatik

Werenfels unterscheidet zwölf Merkmale (signa), bei deren Vorkommen
Logomachie zu diagnostizieren ist. Der gebotenen Aufzählung von Symptomen

liegt allerdings keine erkennbare Systematik zugrunde; es handelt sich
vielmehr um eine empirische Sammlung verschiedenster Fallbeispiele von
Logomachie, deren Hintergrund die Disputationspraxis der Zeit bildet. Auch
ist der Schluss vom geschilderten Symptom auf das Vorliegen von Logomachie

meistens sehr vorsichtig formuliert (z.B. «verisimilius est», «non vana
plerumque tua erit conjectura», «logomacheîn valde veri est simile»).

57 LE 26.
58 LE 27-29.
59 LE 32-33.
60 LE 33.
61 Zu Schleiermachers - und im Anschluss an ihn vielfach wiederholten - Formel, «es

gelte, einen Schriftsteller besser zu verstehen, als er sich selber verstanden habe», vgl. H.-G.
Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 41975, 180-184 (zit. 180).

62 LE 33.



152 Wolfgang Rother

1) Wenn jemand, der ansonsten bei Sinnen ist, Sätze bestreitet, bezüglich
deren ein allgemeiner Konsens besteht (in quibus totum genus humanum
convenit), ist es wahrscheinlicher (verisimilius est), dass der Dissens mit dem
Disputationspartner nur in den Wörtern, nicht aber in der vertretenen
Meinung besteht.63 Obwohl die von Werenfels zur Illustration dieses Merkmals
angeführten Beispiele - jemand bestreitet, dass Feuer heiss, die Luft im Winter

kalt oder der Schnee weiss ist - unmittelbar einleuchten, impliziert seine

explizit einen Wahrscheinlichkeitsschluss intendierende Formulierung hier
eine Relativierung des Konsensprinzips, dessen Verletzung allerdings so wenig

ein hinreichendes Kriterium für Logomachie, wie die Konvention keine
absolute Instanz für die Wahrheit einer Aussage sein kann. - 2) Der Begründung

des zweiten Merkmals - jemand leugnet die Wahrheit einer leicht zu
erkennenden (res cognitu facilima), deutlichen (res perspicue vera) und nicht in
Zweifel zu ziehenden Sache (non possis earn in dubium vocare)64 - hegt das
cartesische Evidenzpostulat zugrunde, das für Axiome und aus diesen
abgeleitete Aussagen gilt. - 3) Das dritte Merkmal - wenn ein weiser Mann in
einer Disputation eine offenkundig absurde und lächerliche Meinung vertritt,
ist Logomachie zu vermuten65 - ist eine Variante des ersten, da eine Instanz
vorauszusetzen ist, aufgrund deren eine Aussage als sententia absurda & ridi-
cula zu beurteilen ist. - 4-6) Eine Gruppe von Symptomen betrifft taktische
Mittel der Auseinandersetzung. Von Logomachie ist in solchen Fällen
auszugehen, in denen jemand dem Gegner eine Meinung unterstellt (tribuit senten-
tiam), die dieser offenkundig nicht vertritt, oder die absurd ist, oder wenn
jemand den Gegner mit dessen eigenen Waffen schlagen will,66 d.h. sich dessen

Argumente zum Beweis der eigenen Meinung und somit zur Widerlegung der
des Gegners bedient. - 7) Ganz anderer Art, nämlich die Themen der
Auseinandersetzung betreffend, ist der eine Erfahrung der Disputationspraxis
der Zeit zum Ausdruck bringende Satz, dass «die meisten Disputationen über
Definitionen und Unterteilungen Wortgefechte sind».67 - 8-12) Die übrigen
Symptome beziehen sich auf semantisch-hermeneutische Defekte: sei es, dass

jemand hartnäckig in sehr allgemeinen Worten redet oder Ausdrücke
verwendet, die nichts Distinktes bezeichnen oder sehr viele Bedeutungen zulassen,

sei es, dass jemand, der in einer Sache ebenso bewandert ist wie die
Disputierenden, diese nicht versteht, sei es, dass die These ohne weiteres verstanden

wird, aber durch die Argumente des Opponenten oder des Responden-

63 LE 93.
64 LE 93. - Vgl. auch 94-95.
65 LE 95.
66 LE 97-99.
67 LE 100.



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 153

ten oder durch sonstwie plötzlich auftauchende Unklarheiten unverständlich
wird.68

c) Ätiologie

Werenfels unterscheidet zwischen rein sprachlichen Ursachen von
Logomachie und solchen, die in den Disputierenden zu finden sind. Die causae in
Unguis sind durch die Ambiguität und irreführende Ungenauigkeit der
Zeichen bedingt (signa cum saepe ambigua & fallacia sint). Die in allen Sprachen
vorkommende Mehrdeutigkeit der Wörter, Aussagen und Reden, die Werenfels

als «defectus Linguarum» bezeichnet, führt zur Missverständnissen unter
den Gesprächspartnern. Er untersucht im Einzelnen die Homonymie, die
Polysemie und die Synonymie.69 Der von den Philosophen unternommene
Versuch, diesen grundlegenden Defekt der natürlichen Sprachen durch die
Schaffung einer Fachsprache (nova eruditorum lingua) zu beheben, führt zu
einer Veränderung der Sprache und verursacht dadurch weitere
Missverständnisse, nicht nur unter Gelehrten, sondern auch zwischen Gelehrten und
Nichtgelehrten, sodass die Logomachie zu einer Signatur der Philosophie und
der Gelehrsamkeit überhaupt wird: «Hinc perpetuae Logomachiae inter vul-
gum & Philosophos: Logomachiae inter Philosophos diversarum sectarum:
Logomachiae inter ejusdem sectae Philosophos: quocunque denique aspicias,
Logomachiae.»70

Bei den causae in ipsis disputantibus unterscheidet Werenfels solche, die
bei den Redenden (De iis, qui sententiam suam non recte proponentes),71 und
solche, die bei den Hörenden (De iis, qui verba eorum, quibuscum disputant,
perperam intelligunt)72 zu suchen sind. Das non recteproponere ist sprachlich
bedingt und auf die obscuritas verborum zurückzuführen, welcher der Redende

entweder unwillentlich ausgesetzt ist (obscuritas involuntaria), weil er die
Sache, über die er spricht, nicht richtig versteht, oder die er bewusst einsetzt
(obscuritas voluntaria et affectata), um, etwa in der Disputation vom Gegner
in die Enge getrieben oder gar des Irrtums überführt, gleichwohl etwas zu
sagen und seinen Irrtum oder seine Unkenntnis zu verbergen.73 Dieses Motiv ist
auch ausserhalb der disputatio bei den Lehrenden zu diagnostizieren, die ihre
Schüler beeindrucken wollen,74 ja es erscheint gar als Motiv der Begründung
neuer philosophischer Lehren. Werenfels erblickt in solcher durch blosse

Neuerungssucht motivierten sophistischen Scheingelehrsamkeit eine Triebfe-

68 LE 101-104.
69 LE 58-65.
70 LE 66-67, zit. 67.
71 Caput VI (LE 68-77).
72 Caput VII (LE 78-92).
73 LE 68-70.
74 LE 70.



154 Wolfgang Rother

der philosophiegeschichtlicher Scheinentwicklung: Wer als Autor neuer
Meinungen erscheinen wolle, ohne wirklich etwas sachhaltig Neues zu sagen zu
haben, nehme Zuflucht zu neuen Wörtern - so habe Ramus Aristoteles in ein
neues Gewand gekleidet wie dies zuvor Aristoteles mit Piaton getan habe.75

Ebenso wie das inadäquate Reden kann auch das inadäquate Verstehen,
das non rede intelligere, entweder bona fide oder mala fide geschehen.76 Als
grundlegende Ursachen des unwillentlichen Falschverstehens führt Weren-
fels die Arbitrarität der sprachlichen Zeichen (Verba non natura significant
id quod significant) und die vorgefassten Meinungen (anticipatae illae opinio-
nes, quas praejudicias vocare solemus) an, für das willentliche Missverstehen,
das er als ein Laster bezeichnet, für das die akademischen Disputationen ein
ausgezeichnetes Anschauungsfeld bieten, macht er die Streitlust (qui conten-
tionibus delectantur), den Widerspruchsgeist (perpetuum contradicendi
Studium) und den Neid der Gelehrten verantwortlich.77

d) Therapeutik

Zur Therapie der Logomachie schlägt Werenfels allgemeine und besondere

Fleilmittel vor. Die allgemeinen remedia sind zum einem linguistisch-lexikographischer

Natur, zum anderen zielen sie auf eine Verbesserung der
akademischen Streitkultur. Als Erstes empfiehlt Werenfels die Erstellung eines
Universallexikons (Lexicon quoddam universale), in dem sowohl alle Wörter
und Redensarten, die bis heute in den Wissenschaften Ursachen für Logomachie

waren, zu erfassen als auch die Wörter und Aussagen ohne Bedeutung
sowie die Wörter mit unsicherer, inkonstanter und konfuser Bedeutung als
solche zu kennzeichnen und die sicheren, konstanten und distinkten Begriffe
mit Definitionen und erläuternden Beispielen aufzuführen seien - ein
Vorschlag, der in Diderots Encyclopédie als untauglich zurückgewiesen wird:
«c'est guérir une migraine périodique par un mal de tête habituel, puisqu'en
multipliant les mots dans les définitions, on multiplie nécessairement les
disputes».78 Aus der Erstellung dieses Lexikons ergibt sich als weitere Massnahme

die Reinigung der Wissenschaften von den als bedeutungslos, konfus oder
unsicher erwiesenen Wörtern und Aussagen.79 Die dritte Massnahme hat eine

neue, sachbezogene Streitkultur im Blick: Es sind nicht Menschen, Bücher

75 LE 76.
76 LE 78.
77 LE 84; 87; 91.
78 LE 106. - Enc. (s. Anm. 32) XX 251. - Auch Barth, Werenfels (s. Anm. 17), beurteilt

auf dem Hintergrund seiner grundlegenden Skepsis gegenüber dem sprachkritischen
Werenfels'schen Ansatz «den originellen Vorschlag» der «Erstellung eines Universallexikons»

als verfehlt: «Welche völlige Ahnungslosigkeit über die Entstehung und Natur
theologischer Zwiespältigkeiten - als ob diese in lauter leidigen sprachlichen Missverständnissen

ihr Wesen hätten!» (192-193 Anm. 22).
79 LE 106-107.



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 155

oder sectae zu bekämpfen, sondern falsche Lehren.80 Zu dieser sachbezogenen

Streitkultur gehört schliesslich eine logisch-methodologische Ordnung
des Disputierens, die von der Gattung zur Art, von den allgemeineren Dingen
zu den weniger allgemeinen fortschreitet.81

Abgesehen von dem remedium speciale der «attentio ad verba», das in den

systematischen Kontext des Universallexikons gehört und einen umsichtigen
und bewussten Sprachgebrauch empfiehlt,82 enthalten die besonderen
Heilmittel in ihrem Kern den Entwurf einer Wissenschafts- und Forschungsethik.
Damit wir selbst nicht der Logomachie verfallen, müssen wir uns zuallererst
um unsere eigene Heilung sorgen und im Sinne von Descartes unsere Vorurteile

ablegen, unseren Geist von bösen Affekten, namentlich von Hass reinigen

und die Liebe zur Wahrheit mit der Liebe zum Irrenden verbinden wie
auch selbst unsere eigenen Irrtümer eingestehen und uns generell bei
ungewissen Dingen des Urteils enthalten.83

e) Prophylaxe

Die von Werenfels vorgeschlagenen vorbeugenden Massnahmen gegen
Logomachie sind zum einen pädagogisch-didaktischer Natur, zum anderen
umfassen sie Elemente einer methodus scribendi et legendi. Generell soll der
Unterricht so angelegt sein, dass nicht so sehr Wörter, sondern vielmehr
Sachen gelehrt werden. Die Schüler sollen sich nicht schon im zarten Alter zu
sehr im Widersprechen üben, überhaupt wird die disputatio als eine eher
schädliche Übung angesehen. Stattdessen sollen die Studenten dazu angeleitet

werden, eine verborgene Wahrheit zu entdecken, einen schwierigen Knoten

zu lösen, die eigenen Entdeckungen sowie die anderer kritisch zu beurteilen

und sie klar und elegant darzustellen. Das systematische Nachdenken
(meditari), die Bewahrung der Aufmerksamkeit (attentio), das methodische
Fortschreiten vom Bekannten zum Unbekannten, das Ableiten der Dinge aus
ihren Prinzipien, das Einüben arithmetischer und geometrischer Beweisführungen

werden als weitaus nützlicher erachtet als die Fertigkeit im Disputieren.84

Für das methodisch richtige und keinen Anlass für Logomachie bietende
Verfassen von Texten stellt Werenfels drei Regeln auf, nämlich erstens sich

80 LE 108-109.
81 LE 109-110. - In einer Fussnote (LE 110), die sich in der Fassung von 1692 noch

nicht findet, empfiehlt Werenfels als weitere remedia die sprachtheoretischen Ansätze
einiger neuerer Werke: [A. Arnauld, P. Nicole,] La logique ou L'art de penser, Paris
1662. - C. Lancelot, Grammaire generale et raisonnée, Paris 1660. - G. de Cordemoy,
Discours physique de la parole, Paris 1668. - J. Le Clerc, Ars critica, Amstelaedami 1696. -
J. Locke, An Essay Concerning Humane Understanding, London 1690.

82 LE 117.
83 LE 110; 112-114; 116.
84 LE 123-125.



156 Wolfgang Rother

Rechenschaft über die eigene Meinung abzulegen (quid sentias), d.h. über
den verhandelten Gegenstand und das eigene Urteil darüber, zweitens über
den Status der eigenen Meinung (quomodo ita sentias), d.h. ob es sich um
eine evidente oder nur wahrscheinliche Meinung handelt und schliesslich
über die Gründe und Argumente für die eigene Meinung (quare ita sentias).85
Neue Lehren sollen mit gebührender Bescheidenheit vorgestellt werden,
Mehrdeutigkeiten sind zu vermeiden, und generell wird die geometrische
Methode der Darstellung mit genauen und klaren Definitionen empfohlen.86 -
Grundlegende Voraussetzungen für richtiges Lesen sind der Wille wie auch
die Fähigkeit, das Buch zu verstehen; bei der Lektüre selbst sind Aufmerksamkeit

für die erörterte Sache, für die Absicht des Autors und seine
Argumente sowie die Vorsicht desjenigen erforderlich, der sich in ein fremdes
Land begibt.87

4. Der Ertrag der Werenfeis'sehen Kritik: das Ideal des «philosophe»

Wenn Logomachie eine Krankheit, ein defizienter Modus ist, wenn die
durch Logomachie gekennzeichnete scholastische Gelehrsamkeit nur
Scheingelehrsamkeit ist, dann stellt sich die Frage, worin die Gesundheit, worin
wirkliche Gelehrsamkeit besteht. Dieses positive Gegenbild der
Scheingelehrsamkeit erhält bereits in Werenfels' Versuch einer Definition von
Logomachie Konturen und bildet gewissermassen den Hintergrund der gesamten
Abhandlung. Unter antizipierender Anwendung der später aufgestellten Regel

eines definitorisch exakten Wortgebrauchs88 unterscheidet er im Begriff
der Logomachie die Bedeutung als Streit durch Wörter (pugna quae sit verbis)

von der Bedeutung als Streit über Wörter (de verbis), wobei er lediglich
letztere Art von Streit als zum Krankheitsbild der Logomachie gehörig
betrachtet; Diejenigen Erörterungen der Gelehrten (diseeptationes erudi-
torum), die zwar durch Wörter (verbis) geführt werden, aber über Sachen (de
rebus), sind keine Logomachie, wenn ihr Ziel einzig und allein in der
Erkenntnis der Wahrheit besteht.89 Wenn Werenfels davor warnt, im Interesse
des Sieges in der Disputation die Wahrheit zu vernachlässigen,90 wenn er
beobachtet, dass es den Disputierenden nicht um die Sache geht, über die sie zu
disputieren scheinen, sondern darum, wer gelehrter sei,91 dann stellt er der

85 LE 126.
86 LE 127.
87 LE 129.
88 Siehe die Ausführungen zum «Lexicon universale», das Werenfels als erstes

allgemeines Heilmittel vorschlägt (LE 106).
89 LE 2.
90 LE 2; 104.
91 LE 5.



Samuel Werenfels ' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 157

auf theatralische Effekte und eitle Ruhmsucht (gloriola nostra)92 bedachten
Scheingelehrsamkeit (ut doctus videaris)93 eine auf die Sache bezogene, einzig

und allein nach Wahrheit suchende wirkliche Gelehrsamkeit gegenüber.
Werenfels verabschiedet den barocken Gelehrten und begrüsst den nüchternen,

rationalistischen und aufgeklärten Denker, der den Hintergrund der
prophylaktischen Erwägungen bildet und dessen Ideal in der kurzen, nur vier
Seiten umfassenden, erstmals in den gesammelten Dissertationen von 1716

publizierten und seither offenbar unbeachteten Schrift Idée d'un philosophe
entworfen wird.94

Der Anlass dieser Schrift ist unbekannt, doch die Wahl des Französischen
kann als bewusste Distanzierung vom akademischen Kontext gedeutet werden.

Der philosophe ist nicht mehr der Vertreter einer Schuldisziplin,
eingeordnet in die Hierarchie von Fakultäten, sondern wird als ein Mensch
bezeichnet, der seine «natürliche Vernunft vervollkommnet hat». Diese
Vervollkommnung besteht in der Ausbildung des kritischen Vermögens der
Unterscheidung (distinguer) «des Wahren vom Falschen, des Gewissen vom
Zweifelhaften und des Wahrscheinlicheren vom weniger Wahrscheinlichen»
und - hier bedient sich Werenfels der medizinischen Metaphorik der Dissertatio

de logomachiis eruditorum - setzt einen Heilungsprozess (guérir) voraus,
in dessen Verlauf der Geist entsprechend der von Descartes95 aufgestellten
Regel «alle Vorurteile der Kindheit» abgelegt, die Relativität der Landessitten

erkannt und sich sowohl von der durch bestimmte Autoren oder Bücher
begründeten Autorität als auch von der Vielzahl der «falschen Maximen»
befreit hat, die in den Leidenschaften (passions) ihren Ursprung haben. Wenn
der Geist diesen Heilungsprozess durchlaufen hat, kann er sich der Weisheit
(sagesse) zuwenden.96

In der Unterscheidung des philosophe von «unseren Gelehrten» (nos Sa-

vans), denen es nicht um sachhaltige Erkenntnis geht, sondern um solche
Erkenntnis, durch welche sie sich von der Menge der Menschen abheben wollen
und die als «unnütz» qualifiziert wird, ist die Kritik an jener Scheingelehrsamkeit

präsent, die den Hintergrund der Logomachiekritik bildet. Die Tätigkeit
des philosophe ist das Nachsinnen (il médité), wobei dessen Gegenstand nicht
nur die Bücher sind, sondern - wohl in Anspielung auf das cartesische Postu-

92 LE 109.
93 LE 70.
94 Erstausgabe in: Dissertationum Volumina duo, II, Amstelaedami 1716, 371-376 (aus

dieser Ausgabe wird zitiert). Weitere Ausgaben in: Opuscula, Basileae 1718, 790-792. -
Opuscula, II, Lausannae & Genevae 1739, 195-197. - Opuscula, III. Basileae 1782, 221-
224.

95 R. Descartes, Principia Philosophiae I § 71, in: Œuvres, éd. Ch. Adam, P. Tannery,
VIII/1 36.

96 IP 373. - Mit diesem Kürzel wird der Philosophenessay im Folgenden nach der
Amsterdamer Ausgabe von 1716 (II 371-376) zitiert (s. Anm. 94).



158 Wolfgang Rother

lat vom Lesen des Buches der Welt1'7 - alles, was sich dem Denken darbietet,
wozu vor allem auch das denkende Subjekt selbst gehört (& le plus souvent il
s'étudie lui-même), das damit zur Selbsterkenntnis geführt wird. Doch weist
das Werenfels'sche Ideal des philosophe über diesen cartesischen Kontext
hinaus:

Dans toutes ces Etudes il s'applique principalement à trouver des connoissances, qui
sont les plus nécessaires & les plus importantes pour bien vivre; c'est le but qu'il a toûjours
en vûë. (IP 374)

So zeichnet sich bei Werenfels das Bild des aufgeklärten Gelehrten, des

philosophe ab, dessen Forschung und Erkenntnis nicht Selbstzweck sind,
sondern der immer den Bezug zur Lebenspraxis hat, ja für Werenfels ist dieser
Zweck des bien vivre die wesentliche Legitimierung jeglicher philosophischen
Bemühung: «c'est le but qu'il a toûjours en vûë». Der philosophe strebt nach
einem Wissen, das als «salutaires connoissances» charakterisiert wird.98

Ein weiterer, ebenfalls auf das Denken der Aufklärung vorausweisender
Zug des Werenfels'schen Gelehrtenideals ist der pädagogische Impetus, dessen

Begründung - die Menschen folgen nicht dem Licht der Vernunft, so sehr
diese sie dazu auch aufrufen mag - in einer Weise abgefasst ist, in der sich
bereits Elemente einer für die Aufklärung charakteristischen Sprache finden:

Il [le philosophe] voit, que les hommes agissent rarement selon leurs lumières. La
raison a beau les appeller, ils n'ont pas la force de la suivre; les passions & les inclinations les

portent ailleurs. Il sent ce défaut en lui même, il pense donc à regier son cœur après avoir
éclairé sa raison. Il s'accoûtume peu à peu a ne pas suivre ses inclinations déraisonnables,
il s'exerce à moderer ses passions, il résisté à leurs emportemens, il s'efforce à les contrarier,
il dornte son temperament, & le corrige par une vie réglée. [...] Ainsi par une longue coûtu-
me, par une vigilance continuelle, par tant d'exercices & d'éforts redoublés, il se fait une
habitude de suivre sa raison preferablement à ses passions. (IP 375)

Dieser pädagogischen Strategie der Affektbeherrschung, die nicht nur
den anderen, sondern auch stets und vor allem je sich selbst im Blick hat, liegt
ein Gelehrtenideal zugrunde, das durch Übung (il s'exerce, par tant d'exercices

& d'éforts redoublés) und Gewöhnung (il s'accoûtume, par une longue
coûtume) erreicht wird; Philosophie erscheint als eine Lebensform (une vie
réglée), in der vernunftgemässes Handeln zur Gewohnheit (habitude) geworden

ist. Diese Strategie der Affektbeherrschung, der die Selbsterfahrung
eines vom Licht der Vernunft abweichenden Handelns zugrunde liegt, weist -
und dies ist ein weiterer Zug des Werenfels'schen Philosophenideals - jeden
rationalistischen Rigorismus von sich: Das «Reich der Vernunft» ist keine
«Tyrannei», die Leidenschaften werden nicht im eigentlichen Sinne bezwungen,

sondern sie «unterwerfen sich gerne», sie sind keine «Feinde», sondern

97 R. Descartes, Discours de la méthode, in: Œuvres, éd. Ch. Adam, P. Tannery, VI10.
98 IP 375.



Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe 159

Begleiterinnen der Vernunft. Die grundlegenden Leidenschaften der Liebe
und des Abscheus werden in die Vernunft gelegt: «Si cet homme [le philosophe]

aime quelque chose, c'est que la raison le trouve aimable. Il n'abhorre,
que ce que la raison abhorre.»99 Diese entschiedene Absage an einen
rationalistischen Rigorismus wird von einer ebenso entschiedenen Absage an einen
rationalistischen Perfektionismus begleitet: Das Streben nach einem ver-
nunftgemässen Leben, ohne den Anspruch zu haben, die Vollkommenheit zu
erreichen, ist keine vergebliche Mühe, sondern erweist sich als die eigentliche
Qualität des philosophe, der abschliessend - in unausgesprochener Abgrenzung

zum Theologen - als derjenige definiert wird, der das Glück in dieser
Welt sucht:

Ceux, [...] qui cherchent la félicité dans cette vie, qui s'appliquent à cette étude, aussi
serieusement que l'importance de la chose le demande, ce sont ceux que j'appelle Philosophes,

c'est à dire. Amateurs de la Sagesse. (IP 376)

Wenn die Gewinnung eines neuen Gelehrtenideals, des aufgeklärten
philosophe, in dem sich das philosophische Selbstverständnis einer neuen
geistesgeschichtlichen Epoche zum Ausdruck bringt, als der philosophiehistorisch

immanente Ertrag der Dissertatio de logomachiis eruditorum und der
Idée d'un philosophe bezeichnet werden kann, soll abschliessend - im Sinne
eines Ausblicks - der für die gegenwärtige philosophiehistorische Forschung
relevante Ertrag der Werenfels'schen Logomachiekritik angedeutet werden.
Dieser Ertrag ist keine Ernte, die nur noch einzufahren ist, sondern lediglich
eine Arbeitshypothese, eine generelle Anweisung für die Lektüre von
(philosophischen) Texten wie auch eine Anweisung für die Lektüre speziell jener
Gattung von Texten, die Werenfels mit seiner Kritik im Blick hatte und die
im Zusammenhang akademischer Gelehrsamkeit entstanden sind: die grosse
Menge gedruckter Disputationsthesen und Dissertationen der frühen Neuzeit,

die man gelegentlich als von der geistesgeschichtlichen Forschung
«vernachlässigte Quellengattung»100 bezeichnet hat. So wäre die Werenfels'sche
Logomachiekritik in solcher Weise auf die Untersuchung frühneuzeitlicher
Flochschulschriften anzuwenden, dass der Logomachieverdacht verifiziert
oder falsifiziert wird - auf die Gefahr hin, dass Werenfels mit seiner Kritik
Recht behält und die philosophiegeschichtliche Forschung die Schultexte
getrost der Vergessenheit anheim fallen lassen darf.

Wolfgang Rother, Basel

99 IP 376.
100 So H. Marti, Der wissenschaftsgeschichtliche Dokumentationswert alter Dissertationen:

Erschliessung und Auswertung einer vernachlässigten Quellengattung der
Philosophiegeschichte - Eine Zwischenbilanz, in: Nouvelles de la République des Lettres 1

(1981) 117-132.


	Gelehrsamkeitskritik in der frühen Neuzeit : Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe

