Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 2

Artikel: Gelehrsamkeitskritik in der frihen Neuzeit : Samuel Werenfels'
Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe

Autor: Rother, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gelehrsamkeitskritik in der frithen Neuzeit

Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum
und Idée d’un philosophe

1. Die Bedeutung der Disputation fiir den akademischen Unterricht

Die ars disputandi ist — wohl nicht zuletzt unter dem bestimmenden Ein-
fluss melanchthonianischer und jesuitischer Konzeptionen fiir das hohere Bil-
dungswesen' — ein wesentliches Merkmal akademischer Gelehrsamkeit der
friithen Neuzeit. Die dialektische Erorterung, Verteidigung und Widerlegung
von Thesen war integraler Bestandteil des universitdren Unterrichts, der seit
dem Mittelalter neben der Lehrform der lectio die der disputatio kannte.? Die
Vorlesung diente der Wissensvermittlung, die Disputation der Einiibung
(exercitium) des in der Vorlesung gelehrten Stoffes. Da Vorlesungskompe-
tenz jedoch einzig von den Dozenten gefordert war, die Kunst des Disputie-
rens hingegen in gleicher Weise auch die Studenten beherrschen mussten,
war Letztere fiir das Selbstverstindnis des Gelehrten von insgesamt grosserer
Bedeutung. Das fiihrte innerhalb der Lehrformen zu einer Akzentverschie-
bung von der lectio zur disputatio. Das Ideal des Gelehrten war der «gute Dis-
putator», der dank seiner analytischen Kompetenz das Wahre vom Falschen
zu unterscheiden wusste.” Im schulphilosophischen Kontext umfasste die Me-
thodenlehre vor allem die richtige Methode des Disputierens, das konstitutiv
fiir Gelehrsamkeit und Bildung iberhaupt war: «Omnis eruditio [...] consistit

' Vgl. Ph. Melanchthon, Leges Academiae Witenbergensis de studiis et moribus audi-
torum (1546), CR X, Halis Saxonum 1842, No. 43, p. 994 (Sexta). — Ratio atque Institutio
Studiorum (1586), in: Ratio Studiorum et Institutiones Scholasticae Societatis Jesu per
Germaniam olim vigentes, ed. G.M. Pachtler, II, Berlin 1887 [MGP V] 25-217 (100-107:
De Disputationibus), und in: Monumenta Paedagogica Societatis Iesu, ed. L. Lukdcs, V,
Romae 1986 [MHSJ 129] 1-158 (71-77: De Disputationibus).

2 Dazu H. Marti, Disputation, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, hg. von G.
Ueding, 11, Tiibingen 1994, 873-875; ders: Philosophieunterricht und philosophische Dis-
sertationen im 17. und 18. Jahrhundert, in: Artisten und Philosophen, hg. von R.Ch.
Schwinges, Basel 1999, 207-232.

3 So z.B. programmatisch bei Joh. Conrad Dannhawer (Dannhauer), Idea boni dispu-
tatoris, Argentorati “1632. Dannhauer, der davon ausgeht, dass die «facultas disputatoria»
dem Menschen von Natur aus gegeben sei (7), definiert den Disputator als «Analyticus
omnium controversiarum in omni scibili occurrentium, ad discernendum verum a falso»
(49). Sein Bild des guten Disputators gewinnt er vor dem kontrastierenden Hintergrund
des Sophisten, dem der grosste Teil des Werkes gewidmet ist (Sectio II: De malitioso
sophista, 129-379).



138 Wolfgang Rother

in scientia disputandi».* Auch wenn die lectio noch im 17. Jahrhundert den
grosseren Anteil des Unterrichts ausgemacht zu haben scheint, gewann die
disputatio zusehends an Prioritdt. An der Universitdt Basel etwa, die hier so-
wohl exemplarisch wie auch vor allem als der Hintergrund im Blick stehen
soll,> vor dem sich die Werenfels’sche Gelehrsamkeitskritik entfaltet, waren
die Professoren gemiss Statuten dazu verpflichtet, regelméssig, ausser don-
nerstags und samstags, Vorlesungen zu halten, wihrend an den vorlesungs-
freien Donnerstagen und Samstagen disputiert und deklamiert wurde.
Auch wenn dies klar fiir eine Prioritit der lectio als Lehrform zu sprechen
scheint, waren die Statuten lediglich eine Norm, denen die wirklichen Ver-
hiltnisse kaum entsprachen. Dafiir lassen sich aus Basel verschiedene Belege
anfithren: Zum einem scheinen die Professoren um die Mitte des 17. Jahrhun-
derts ihren Pflichten nicht immer in gebiithrender Weise nachgekommen zu
sein, denn 1666 beklagten sich die Basler politarchi, dass gewisse Professoren
nur selten Vorlesungen hielten, woraufhin sich die Regenz veranlasst sah, der
Vorlesungspflicht durch den Beschluss, Verzeichnisse drucken zu lassen,
Nachachtung zu verschaffen.” Demgegeniiber lassen die Ausfiithrungen der
Statuten iiber die Disputationen, die weit mehr Raum einnehmen als diejeni-
gen iiber die Vorlesungen, auf die Bedeutung der Disputationen schliessen,
bei denen dem Professor das Amt des praeses zufiel, wihrend die Studenten
respondierten und opponierten. Die Dauer der Disputationen betrug unge-
fihr zwei Stunden, doch lag es im Ermessen des Prises oder des Dekans, sie
zu verldngern. Des Weiteren wurden die Anzahl der vom Prises oder Re-
spondenten vorzutragenden Thesen und der vom Opponenten aufzustellen-
den Gegenargumente festgelegt und die Beteiligten dazu ermahnt, sich in Be-
scheidenheit zu iiben.® Dass der Disputation ein ganz besonderer Stellenwert
im akademischen Unterricht zukam, legt schliesslich der in Basel gepflegte
Brauch nahe, vor und nach der Disputation zu beten. In diesen Gebeten wur-

* Joh. Adam Scherzer, Vade mecum sive manuale philosophicum, Lipsiae *1675, pars
5,p-2 (ND 1996, p. 884).

> Zum philosophischen Unterricht in Basel insgesamt vgl. W. Rother, Die Philosophie
an der Universitdt Basel im 17. Jahrhundert: Quellen und Analyse, Diss. phil. Ziirich 1980;
ders.: Zur Geschichte der Basler Universitédtsphilosophie im 17. Jahrhundert, in: History
of Universities 2 (1982) 153-191; ders.: Die Hochschulen in der Schweiz, in: Grundriss der
Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts, IV, hg. von H. Holzhey,
W. Schmidt-Biggemann, V. Mudroch, Basel 2001, 447-474 (449-456); 602-603 (602).

® Statuta Facultatis Artium in Academia Basileensi, Basileae 1632, 8.

7 Beschluss vom 21. November 1666 (Un Arch B 1/11 fol. 80r-v). 1666/67 wurde tat-
sdchlich ein programma publicum gedruckt, doch dann schlief die Angelegenheit ein. Erst
am 5. August 1681 wurde der Beschluss erneuert (Un Arch B 1/II fol. 144), worauf in
Basel regelmissig gedruckte Vorlesungsverzeichnisse erschienen. Vgl. Rother, Philoso-
phie (s. Anm. 5) 57-58.

# Statuta (s. Anm. 6) 17; 19.



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 139

den die Disputationen als «veritatis et virtutis exercitia» bezeichnet.” Wih-
rend die Unterrichtspraxis den statutarischen Vorschriften beziiglich der
Vorlesungspflicht nicht in befriedigender Weise nachgekommen zu sein
scheint, wurde die Disputationspflicht dagegen iibererfiillt, was als weiteres
Indiz fiir deren zunehmende Relevanz gedeutet werden kann: Neben den dis-
putationes ordinariae (pro gradu oder pro vacante cathedra) gab es in ver-
mehrtem Ausmass disputationes extraordinariae,'’ die entweder privatim
oder publice gehalten wurden. Die privaten Disputationen waren, da sie sich
der universitdren Kontrolle entzogen, der auf Orthodoxie bedachten Philoso-
phischen Fakultit ein Dorn im Auge, die wiederholt verfiigte, dass der Dekan
vorgingig iiber die zu erdrternden Thesen in Kenntnis zu setzen war.'' Die
Thesen der 6ffentlichen Disputationen wurden seit dem spéten 16. Jahrhun-
dert hdufig gedruckt. Dies trifft auch und in besonderem Masse auf die dispu-
tationes extraordinariae zu;, das Motiv zur Publikation dieser «Renommierdis-
putationen» war, wenn man Ewald Horn glauben darf, lediglich «Eitelkeit
und Ruhmsucht»."

2. Basler Kritik an der Disputation:
Werenfels’ L.ogomachieschrift und ihre Nachwirkung

Angesichts der Bedeutung der Disputierkompetenz fiir das Selbstver-
standnis des Gelehrten stellt sich die Frage, inwieweit sich der disputator Re-
chenschaft iiber sein Tun ablegte. Die statutarische Festlegung von Disputa-
tionsordnungen, die Publikation von Disputationshandbiichern, von Leitfi-
den fiir den «guten Disputator» sind Hinweise auf solche Reflexion, deren
Sorge aber dem rechten usus und der Vermeidung des abusus galt. Solange
die Disputation eine unbestrittene Einrichtung im akademischen Unterricht
war, wurde lediglich iiber deren Modalititen verhandelt. So fragte z.B. Hart-
mann Schwarz im Jahre 1615, ob es erlaubt sei, «auf andere Weise als syllogis-
tisch zu disputieren», was er mit dem Argument bejahte, dass auch die Alten,
Platon und Sokrates, «interrogationibus & responsionibus» und Jesus Chris-

? Universititsbibliothek Basel, Mscr. Frey-Gryn VII 22/2 fol. 410-411.

19'Vgl. E. Horn, Die Disputationen und Promotionen an den Deutschen Universititen
vornehmlich seit dem 16. Jahrhundert, Leipzig 1893, 7-12.

'Vgl. die Protokolle der Philosophischen Fakultit von 1627/28 (Un Arch R 3.1 fol.
169) und vom 20. Miirz 1647 (Un Arch R 3.1 fol. 193) sowie Rother, Philosophie (s. Anm.
5) 63-64.

12 E. Horn, Disputationen (s. Anm. 10) 28-29. — Die weitaus meisten gedruckten Bas-
ler Thesen des 17. Jahrhunderts stehen im Zusammenhang mit disputationes extraordina-
riae, nur knapp ein Fiinftel der 426 zwischen 1600 und 1700 erschienenen Schriften sind
ordentlichen Disputationen zuzuordnen (42 pro gradu und 41 pro cathedra). Auf 275
Exemplaren fehlt ein Hinweis auf den Anlass der Disputation, in 68 Fillen ist vermerkt,
dass exercitii gratia disputiert wurde. Vgl. Rother, Philosophie (s. Anm. 5) 65.



140 Wolfgang Rother

tus mit den jiidischen Gelehrten «non forma syllogistica, sed crypsibus & in-
terrogationibus» disputiert hitten."* Wihrend bei Schwarz die Disputation
selbst als akademische Lehrform nicht in Frage gestellt wurde, machte sich
Johann Rudolf Wettstein 1673 grundlegend Gedanken tiber deren Niitzlich-
keit und gelangte zu dem Schluss, dass der «usus moderatus» der Disputatio-
nen dusserst niitzlich sei, ihr «usus immoderatus» hingegen «schidlicher als
die Pest».'*

Tiefgreifende und umfassende Kritik an der Disputation iibte in Basel ge-
gen Ende des Jahrhunderts der Philosoph und Theologe Samuel Werenfels.
Als junger Professor der Eloquenz liess er zwischen 1688 und 1692' an sieben
offentlichen Disputationen die von ihm verfasste philosophische Abhandlung
de logomachiis eruditorum erortern, in der er zu zeigen versuchte, dass es sich
bei den meisten akademischen Disputationen um blosse Wortstreite handle.
Diese im Titel der ersten beiden Teile als dissertatio, ansonsten als disputatio
philosophica bezeichnete Abhandlung ist insbesondere wegen ihrer reflexi-
ven Potenz bemerkenswert: Der Autor bedient sich der akademischen Insti-
tution der Disputation, um sie radikal in Frage zu stellen, wobei er selbst — zu
jener Zeit Professor der Eloquenz — Bestandteil der Disputationskultur ist,
ein Reprisentant jener Gelehrsamkeit, zu deren Selbstverstdndnis die Kunst
des Disputierens gehort. Seine Biographie ist geradezu exemplarisch fiir den
frithneuzeitlichen Akademiker: Er wurde am 1. Mérz 1657 als Sohn des nach-
maligen Theologieprofessors und Antistes Peter Werenfels geboren, begann
im Alter von 13 Jahren ein Studium der Philosophie, das er — nach Erlangung
des B.A. am 21. November 1671 —drei Jahre spiter, am 10. Juni 1673, mit dem
Magistergrad abschloss. Darauf studierte er bis 1677 Theologie und schlug
eine Universitédtslaufbahn ein. 1684/85 tibernahm er in Basel eine Lehrstuhl-
vertretung fiir Logik und wurde 1685 ordentlicher Professor fiir Griechisch
und 1687 fiir Eloquenz. Nach seiner Promotion zum Dr. theol. am 9. Juni 1696
wurde er nacheinander Professor der Dogmatik und Polemik (1696-1703),
des Alten Testaments (1703-1711) und des Neuen Testaments (1711-1740).
Einen Ruf an die Universitdt Franeker schlug er aus. Er starb hochbetagt am

3 Hartmann Niger, Andreas Michael Guianus, Quaestiones logicae, Basileae 1615,
XV, sig. B2r.

4 Joh. Rodolfus Wettstenius, Fridericus Bauhinus, Positiones ex disciplinis propae-
deuticis praecipue desumptas, Basileae [1673], Theses miscellaneae, VI, sig. A2v.

15 Dissertatio philosophica De logomachiis eruditorum .. D. 26. Novembr.
M.DC.LXXXVIII ... submittit Joh. Rodolfus Brennerus. — ... Continuatio ... D. 31. Maji
MDCLXXXIX. ... Joh. Jacobus Wollebius. — Disputationum philosophicarum de logoma-
chiis eruditorum tertia ... D. 21, 23 Maji MDCXC. ... Joh. Rodolfus Thurnisius, Joh. Fran-
ciscus Ullius. — ... Quarta ... D. 9. Dec. MDCXC. ... Sebastianus Socinus. — ... Quinta ... D.
16. Jan. MDCXCI. ... Joh. Conradus Dienastius. — ... Sexta ... D. 25. Novembr. MDCXCI.
... Reinhardus Heinzgius. — ... Septima & Ultima ... D. 29. Aprilis MDCXCII. ... Nicolaus
Rippelius.



Samutel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 141

1. Juni 1740."° Charakteristisch fiir den Philosophen-Theologen ist seine
Hochschitzung durch Zinzendorf wie auch durch Fontenelle und Voltaire,
mit dem er bei einer gemeinsamen Badekur Freundschaft schloss.!’

Werenfels’ Logomachieschrift besteht aus zehn Kapiteln: Nach einer Be-
stimmung des Gegenstandes, der Logomachie, einer schweren «Krankheit»
(Kap. I), wendet er sich deren Auftreten zu und diagnostiziert sie bei den Ge-
lehrten aller Fakultdten, vor allem aber bei den Philosophen (Kap. II). Er
nimmt eine Klassifikation dieser Krankheit vor (Kap. I1I), die nicht nur fiir
die Sektenbildung in der Philosophie, sondern auch fiir die Spaltung der
Christenheit verantwortlich sei (Kap. I'V). Ausfiihrlich werden die Ursachen
der Logomachie untersucht, die er in zwei Gattungen einteilt: solche, an de-
nen die Sprache (Kap. V), und solche, an denen die Disputierenden Schuld
tragen (Kap. VI-VII). Ein anschliessendes Kapitel ist den Symptomen der
Logomachie gewidmet (Kap. VIII), gefolgt von einer Darstellung der Heil-
mittel gegen diese Krankheit (Kap. IX) und der Massnahmen, die zu ihrer
Vorbeugung geeignet sind (Kap. X).

Die Literatur sicht in Werenfels allerdings weniger den Logomachiekriti-
ker als vielmehr den Theologen und Vertreter der «verniinftigen Orthodo-
xie» und innerprotestantischer Unionsbestrebungen'® — zu Unrecht, hat doch

16 Vgl. P. Ryhiner, Vita venerabilis theologi Samuelis Werenfelsii, Basileae [1740]. —
H.J. Leu, Allgemeines Helvetisches, Eydgen6Bisches, Oder Schweizerisches Lexicon,
XIX, Ziirich 1764, 344-347. — [J.W. Herzog,] Athenae Rauricae, Basiliae 1778, 57-60. — H.
Doering, Die gelehrten Theologen Deutschlands, IV, Neustadt a. d. Orla 1835, 688-690,
K.R. Hagenbach, Die theologische Schule Basels und ihre Lehrer, Basel 1860, 37-42. —
A. von Salis, ADB XCII, Berlin 1897, ND 1971, 5-8. — E. Vischer, RE XXI, Leipzig *1908,
106-110. — E. Vischer, Werenfelsiana, in: Festschrift Gustav Binz, Basel 1935, 55-68. — A.
Stiickelberg, HBLS VII, Neuenburg 1934, 492-493. — E. Beyreuther, *RGG VI, Tiibingen
1962, 1640. — A. Stachelin, Geschichte der Universitidt Basel 1632-1818, Basel 1957, 267-
271. - M. Geiger, Professoren der Universitit Basel, hg. von A. Stahelin, Basel 1960, 86-87.
— E. Bonjour, Die Universitit Basel von den Anfingen bis zur Gegenwart 1460-1960,
Basel 21971, 299-301. — R. Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, 11, Ziirich 1974, 626-632
(627). — Die Matrikel der Universitit Basel, hg. von H.G. Wackernagel, M. Triet, P. Mar-
rer, IV, Basel 1975, 27-28. — W. Rother, Philosophie (s. Anm. 5) 241-246. — W. Rother,
Schweizer Lexikon, VI, Luzern 1993, 632. — E. Wenneke, BBKL XIII, Herzberg 1998, 781-
786.

7K. Barth, Samuel Werenfels (1657-1740) und die Theologie seiner Zeit, EvTh 3
(1936) 180-203 (185-186).

18 Der Ausdruck «verniinftige Orthodoxie» stammt von P. Wernle, Der schweizerische
Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, I, Tiibingen 1922, 468-565, iiber Werenfels als
Protagonisten der «verniinftigen Orthodoxie in der deutschen Schweiz»: 523-524. Bei
Hagenbach, Theologische Schule (s. Anm. 16), figuriert Werenfels als Hauptvertreter der
«Zeit der gemilderten Orthodoxie» (36), als einer der «Begriinder einer praktischern,
tolerantern wissenschaftlichen Theologie» bei A. Schweizer, Die protestantischen Cen-
traldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche, 11, Ziirich 1856, 758-
790 (bes. 776-784, zit. 758-759). — Fiir neuere Studien vgl. vor allem Barth, Werenfels (s.
Anm. 17). Barth bezeichnet de logomachiis eruditorum zwar als diejenige Schrift, durch



142 Wolfgang Rother

die Logomachieschrift eine betrichtliche Wirkung im 18. Jahrhundert ausge-
ibt. Die Disputationsreihe, die Ende April 1692 abgeschlossen war, wurde
bereits im Februar 1693 in den Leipziger Acta Eruditorum mit einer Zusam-
menfassung des Inhaltes angezeigt.'” Wesentlich zu ihrer Verbreitung im 18.
Jahrhundert haben die Amsterdamer Ausgabe von 1702, die englische Uber-
setzung von 1711, die Frankfurter Ausgaben von 1724 und 1736 sowie die
Aufnahme in die — auf Jean Le Clerc zuriickgehenden®’ — Dissertationen- und
Werksammlungen von 1716 (Amsterdam), 1718 (Basel), 1739 (Lausanne und
Genf), 1772 (Leiden und Leeuwarden) und 1782 (Basel) beigetragen.’' Jo-
hann Rudolf Ott, der als Logikprofessor am Ziircher Carolinum 1703 und
1705 zwei Dissertationen de communioribus disputantium erroribus publizier-
te,”> macht ausgiebigen Gebrauch von der Logomachieschrift, ohne sie oder
thren Autor allerdings an irgendeiner Stelle tiberhaupt nur zu erwihnen.
Wiederholt tibernimmt er von Werenfels ganze Sdtze und Sequenzen im
Wortlaut. Statt von Logomachie spricht er durchweg von «Irrtiimern der Dis-
putierenden», die er ebenfalls als «Krankheit» bezeichnet und fiir die er wie
Werenfels sprachliche und in den Disputierenden liegende Ursachen geltend

die Werenfels «beriihmt» geworden ist (181 Anm. 1), ist aber skeptisch beziiglich ihrer
Grundtendenz, hinter jeder (theologischen) Diskussion nur zu «tdrichten Logomachien»
fiihrende «Selbstliebe, Eitelkeit und Streitlust» zu sehen (192). — M. Geiger, Die Unions-
bestrebungen der schweizerischen reformierten Theologie unter der Fiihrung des helveti-
schen Triumvirates, ThZ 9 (1953) 117-136 (120; 134 Anm. 1), reduziert de logomachiis
eruditorum auf eine «unionstheologische Schrift»; auch Pfister, Kirchengeschichte (s.
Anm. 16) 627, und Wenneker, Werenfels (s. Anm. 16) 782, erwihnen die Logomachie-
schrift als charakteristisch fiir Werenfels’ «theologische Haltung» (Hervorhebung W.R.). —
Vel. auch R. Dellsperger, Der Beitrag der «verniinftigen Orthodoxie» zur innerprotestan-
tischen Okumene: Samuel Werenfels, Jean-Frédéric Ostervald und Jean-Alphone Turret-
tini als Unionstheologen, in: Union — Konversion — Toleranz, hg. von H. Duchhardt, G.
May, Mainz 2000, 289-300.

1 Acta Eruditorum, Lipsiae 1693, 53-59.

20 Ryhiner, Vita (s. Anm. 16) 19.

2l Dissertatio de logomachiis eruditorum. Accedit diatribe de meteoris orationis,
Amstelaedami 1702, 1-268. — A discourse of logomachys: or controversys about words, so
common among learned men. To which is added, a dissertation concerning meteors of
stile, or false sublimity. Both written in Latin, By Samuel Werenfelsius of Basil, and trans-
lated into English, London 1711. — Dissertationum volumina duo, I, Amstelacdami 1716,
1-268. — Opuscula theologica, philosophica et philologica, Basileae 1718, 449-576. — Disser-
tationes de logomachiis eruditorum, & de meteoris orationis, Francofurti ad Moenum
1724, 1736. — Opuscula ... Editio altera ab auctore recognita, emendata & aucta, II, Lau-
sannae & Genevae 1739, 1-116. — Opuscula ... Editio tertia. Recognita, emendata & aucta,
Lugduni Batavorum & Leovardia 1772. — Opuscula ... Editio nova aucta et emendata, I11,
Basileae 1782, 1-130 (aus dieser Ausgabe wird zitiert = LE).

?2 Joh. Rodolphus Ottius, Dissertatio philosophica de communioribus disputantium
erroribus, Tiguri 1703 [= 1]; Dissertatio philosophica posterior. De communioribus dispu-
tantium erroribus, eorumque causis aliquot et remediis, Tiguri 1705 [= IT].



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 143

macht.” Ein friihes Indiz fiir die Sensibilisierung durch die Werenfels’sche
Logomachiekritik ist Christian Gottlieb Schwarz’ Praefatio de Logomachia
virorum eruditorum in doctrina affectuum in Laelius Peregrinus’ De noscendis
et emendandis animi Affectionibus liber singularis (Leipzig 1714).

Gottlieb Stolle empfiehlt das Werk des «vortrefflichen» Werenfels,*
ebenso Nikolaus Hieronymus Gundling, der das Disputieren fiir eine «alber-
ne Kunst» hilt: «Dieses Buch ist trefflich und meritiret, dass es auch anbey
nachgelesen werde.»” Bei Johann Georg Walch, der in seinem Artikel «Lo-
gomachie» ausser den Amsterdamer Ausgaben (1702 und 1716) der Weren-
fels’schen Schrift auch Gottlieb Samuel Treuers Logomachia in iuris naturae
doctrina (Helmstedt 1720)?® und Georg Friedrich Giihlings Dissertatio de lo-
gomachia caute tractanda (Wittenberg 1729) erwihnt, finden sich etliche Ar-
gumente und Beispiele aus de logomachiis eruditorum, wie z.B. die Unter-
scheidung zwischen Disputen, «welche mit Worten geschehen; oder die der
Worte wegen angestellt werden», die Charakterisierung des Gegenstandes
der Logomachie als «nichtswiirdige Dinge», der Hinweis auf den Trinitédtsdis-
put zwischen griechischer und lateinischer Kirche oder auf die Logomachien
der scholastischen Philosophie.”” Doch Werenfels ist noch viel grundlegender
bei Walch prisent: Die methodische Konzeption seines Philosophischen Le-
xicons, das mit seinem Historizititsanspruch® in gewissem Sinne bereits den
begriffsgeschichtlichen Ansatz des Historischen Wérterbuchs der Philosophie
enthilt, reprisentiert — ob bewusst oder nicht — zumindest fiir das Gebiet der
Philosophie den Versuch einer Einlésung des von Werenfels als Logomachie-
prophylaxe geforderten Universallexikons. Die Artikel «Wortkriege» und
«Wortstreit» in Zedlers Lexikon stiitzen sich weitgehend auf Walch; der Au-

> Von Werenfels iibernimmt er neben der pathologischen Terminologie (I, thes.
XXII) nicht nur diese Unterscheidung (I, thes. VI) mit ausfiihrlicher Erorterung der
sprachlichen Ursachen der Irrtiimer (II, thes. IV-XVI; in thes. XIII Wortlaut aus LE [s.
Anm. 21] 67), sondern z.B. auch die Hinweise auf den griechischen Terminus oxiauayiot
und Flaccus’ «rixae de lana caprina» (I, thes. V), auf den Streit zwischen Epikureern und
Stoikern (I, thes. VIII), auf die scholastischen Logomachien iiber die «disciplinarum pro-
legomenax (in I, thes. IX wortliche Beispiele aus LE 17), auf den Streit iiber die «docendi
ratio» (hierfiir benutzt Ott den Ausdruck «methodomachia», den er ebenfalls bei Weren-
fels, LE 29, findet) zwischen Aristotelikern und Ramisten (I, thes. XV), auf die Timo-
theus-Stelle (I, thes. XXIV), auf die Vorurteile (II, thes. XVII Wortlaut aus LE 87) und
auf die Anfilligkeit der Philosophen fiir die fragliche Krankheit (11, thes. XIX wie LE 90).

* G. Stolle, Anleitung Zur Historie der Gelahrheit, Jena 1736, 485.

2 N.H. Gundling, Collegium historico-literarium, Bremen 1738, 558-560.

% Vgl. auch G.S. Treuers Dissertatio qua logomachiam de civitatibus mixtis in iure
publico obviam discutient ..., Gottingae 1742.

" J.G. Walch, Philosophisches Lexicon, Leipzig *1740, 1663-1667.

¥ So im Titel: «aus der Historie erliutert; die Streitigkeiten der iltern und neuern Phi-
losophen erzehlet»; vgl. auch die (unpaginierte) «Vorrede zur ersten Auflage».



144 Wolfgang Rother

tor hebt Werenfels’ Dissertation als «nachzulesen wiirdig» hervor; dass sie als
«besonders bekannt» bezeichnet wird, ist ein Indiz fiir ihre Verbreitung.?’

Eine nachhaltige Wirkung erzielte die Kritik der Logomachie iiber Chris-
tian Wolff, der sie im Anschluss an Werenfels — allerdings ohne expliziten
Verweis auf ihn — als «impugnatio propositionis, cui respondentem notionem
veram agnoscit impugnans, sed quam ipse aliis verbis exprimit» definierte.*
Diese Definition wird in der Wolff-Schule z.B. von Johann Nikolaus Frobe-
sius, Johann Peter Reusch, Israel Gottlieb Canz und Andreas Béhm aufge-
griffen; eine explizite Erwihnung von Werenfels findet sich bei Friedrich
Christian Baumeister und Johann Christoph Gottsched.”

Von Werenfels beeinflusst ist ganz sicher auch der Encyclopédie-Artikel
«Logomachie»: Dort wird das Phinomen ebenfalls als «Krankheit» (maladie)
bezeichnet und finden sich nicht nur Elemente der Werenfels’schen Klassifi-
kation (z.B. in der Unterscheidung zwischen «disputes en paroles», «disputes
des mots, & dans laquelle les disputans ne s’entendent pas» und «disputes sur
des choses minimes & de nulle importance»), sondern auch zum Teil diesel-
ben Beispiele (die Stelle aus dem ersten Timotheus-Brief, das Flaccus-Zitat,
der Trinitédtsdisput zwischen griechischer und lateinischer Kirche, der Streit
zwischen Scaliger und Cardanus iiber die Haare von Bocklein und Bock).*

* GVUL, LIX, Leipzig und Halle 1749, 529-531 (Wort=Kriege). 537-542 (Wort=Streit,
Wort=Gezincke, Logomachie); zit. 542; 531.

% Ch. Wolff, Philosophia rationalis sive logica, Francofurti & Lipsiae *1740, ND 1983,
739 (§ 1029, s. auch § 1030).

31 J.N. Frobesius, Christiani Wollfii ... Philosophia rationalis sive logica in compendium
et luculentas tabulas redacta, Helmstadii 1746, ND 1980, 202. - J.P. Reusch, Systema logi-
cum, lenae 1734, ND 1990, 297-298 (§ 266). — 1.G. Canz, Philosophia fundamentalis,
Tubingae 1744, ND 1997, 470 (§ 3062). — A. Bohm, Logica in usum auditorii sui, Franco-
furti ad Moenum 1749, ND 1997, 189-190 (8§ 455-457). — F.Ch. Baumeister, Philosophia
definitiva, Vitembergae *1740, 68 (no. CCCXI); ... editio nova aucta et emendata, Viennae
1775, ND 1978, 63 (no. 322); zit. ebenfalls in Baumeisters Institutiones philosophiae ratio-
nalis, Vitembergae 1735, ND 1989, 370 (§ 506). — J.Ch. Gottsched, Erste Griinde der
gesammten Weltweisheit, Leipzig 71762, ND 1983, 123 (§ 49). — Vgl. auch F.R. Varwig:
Barocker Wissenschaftsdiskurs zwischen formalisierter Sinnkonstitution und negativer
Hermeneutik: zur Aktualitit von Samuel Werenfels’ de logomachiis eruditorum (1692),
in: Satz — Text — Diskurs: Akten des 27. Linguistischen Kolloquiums, I, hg. von S. Beck-
mann, S. Frilling, Tiibingen 1994, 261-272. In der Absicht, anhand der Wirkungsgeschichte
der Werenfels’schen Logomachieschrift Epochen der Sprachtheorie zu beschreiben, weist
Varwig (268-270) auf deren Rezeption durch Friedrich Philipp Schlosser, De cautione phi-
losophica circa definitiones, Wittebergae 1725, 14, auf die zitierten Schriften Baumeisters
und auf Jakob Carpov (auch er ein Wolffianer), Meditatio philosophico-critica de Lingua
eiusque perfectione methodo scientifico adornata, Francofurti & Lipsiae 21743, 141ff.,
sowie auf Niethammer (s. Anm. 35) hin und spricht dariiber hinaus die Vermutung aus,
A.G. Baumgartens Bemerkung in der Aesthetica, I, Trajecti cis Viadrum 1750, ND 1961
u.6., Praefatio, «fol. 5» (= sig. 4r), dass unter anderem Werenfels einen Einfluss auf das
Werk hatte, beziehe sich auch auf die Logomachieschrift.

2 Enc. XX, Berne et Lausanne 1780, 249-251.



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 145

Dass sich der Begriff, der im 18. Jahrhundert «zum allgemeinen antiargu-
mentativen und antimetaphysischen Schlagwort» wurde, in der philosophi-
schen Literatur nach Kant kaum noch findet, ist moglicherweise auf dessen
«Warnung vor leichtfertigem Logomachieverdacht» zuriickzufiihren, die er
mit Bezug auf Mendelssohns Neigung ausspricht, «alle Streitigkeiten der phi-
losophischen Schulen fiir blosse Wortstreitigkeiten zu erkldren, oder doch
wenigstens urspriinglich von Wortstreitigkeiten herzuleiten».* In diesem
warnenden Sinne und mit dem fast gleichen Wortlaut wie bei Mendelssohn
und dem ihn zitierenden Kant hilt es z.B. Wilhelm Traugott Krug in seinem
Artikel «Logomachie» fiir unangemessen, «alle oder doch die meisten Strei-
tigkeiten der Gelehrten fiir Logomachien» zu deklarieren, doch findet sich
gleichwohl bei ihm noch ein Nachhall der Werenfels’schen Kritik, wenn er
dazu rit, sich «beim Beginn eines gelehrten Streits» Rechenschaft {iber den
«Sinn» der verwendeten Worter abzulegen, «um nicht in den Fehler eines
blossen oder leeren Wortstreits, also einer wirklichen Logomachie, zu fal-
len».** — Aber noch im deutschen Idealismus ist von Werenfels die Rede: Mit
dem Anspruch, ein einst «so bekanntes und geschitztes» Werk wieder ins Be-
wusstsein zu bringen, libersetzt und paraphrasiert Friedrich Immanuel Niet-
hammer in seinem Philosophischen Journal umfangreiche Ausziige aus der
Logomachieschrift.*’

Dass die Experimentalphilosophie die Disputation nicht als geeignete Me-
thode zur Entdeckung der Wahrheit betrachtet, liegt in ihren methodologi-
schen Pramissen begriindet — dass die Werenfels’sche Logomachiekritik auch
in diesem Kontext prisent ist, legt z.B. der in der ersten Halfte des 18. Jahr-
hunderts in England und Frankreich weit verbreitete Course of Experimental
Philosophy von John Theophilus Desaguliers nahe, der an prominenter Stel-
le, d.h. in der methodologischen Einleitung zur ersten Vorlesung, den «Geist
des Disputierens» (Spirit of Disputing) und die Unterordnung des Strebens
nach Wahrheit unter den Wunsch, den Sieg davonzutragen, als eines der
grossten Hindernisse des Fortschrittes in den Naturwissenschaften bezeich-
net. In der nachfolgenden Argumentation Desaguliers’ — Hinweis auf die

3 Vgl. J. Lanz, Logomachie, HWP V, Basel, Stuttgart 1980, 489-491; mit Verzeichnis
von Okkurenzen im 18. Jahrhundert in Anm. 18. — Fiir Kants Auffassung, dass philosophi-
sche Kontroversen nie Logomachie, sondern stets sachlich motiviert gewesen seien, siche:
Einige Bemerkungen zu Ludwig Heinrich Jakob’s Priifung der Mendelssohn’schen Mor-
genstunden (1786), in: Akademie-Ausgabe, VIII 152-153. Kant bezieht sich auf Moses
Mendelssohn, Morgenstunden oder Vorlesungen iiber das Daseyn Gottes, Berlin 1785,
214 = Gesammelte Schriften, Jubildumsausgabe, 111/2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1974, 104.

W.T. Krug, Allgemeines Handworterbuch der philosophischen Wissenschaften, 11,
Leipzig 1827, %1833, 648-649; 747-748.

3 FI. Niethammer, Philosophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher Gelehrten,
III, Neu-Strelitz 1795, 240-252: «Von den Wortstreitigkeiten der Gelehrten. Ein freier
Auszug aus Werenfels», zit. 240 (Anm.).



146 Wolfgang Rother

sprachlichen Ursachen des Missverstehens, Vorbild der Mathematik, deren
axiomatische, von Definitionen ausgehende Methode den Kontroversen vor-
beugt — sind die von Werenfels als Logomachieprophylaxe empfohlenen
Massnahmen fassbar.*

In der neueren Forschung ist Werenfels’ Logomachieschrift lediglich von
Freyr Roland Varwig untersucht worden, allerdings unter dem eingeengten
Blickwinkel einer «negativen Hermeneutik», in deren Kontext Logomachie
auf den «totalen Sprachkonflikt» reduziert wird.>” Die nachfolgende Analyse
will die Werenfels’sche Logomachieschrift hingegen auf die in ihnen enthal-
tene Gelehrsamkeitskritik sowie auf Elemente eines neuen, fiir die Aufkli-
rung kennzeichnenden Gelehrtenideals hin lesen. Fiir die Darstellung des
Letzteren wird eine kleine Schrift von Werenfels, die /dée d’un philosophe,
beigezogen, die bisher weder rezipiert noch in irgendeiner Form von der For-
schung zur Kenntnis genommen worden ist — wenn man von einer Anmer-
kung Karl Barths absieht, der sich dariiber beklagt, dass sich Werenfels «in
der Entwicklung seines moralischen Programms von den nicht-theologischen
<Philosophen> seiner Zeit auch nicht durch die leiseste Anspielung auf spezi-
fisch christliche Gedanken, ja nicht einmal durch die Erwihnung des Namen
Gottes unterscheidet».* Die darin zum Ausdruck kommende theologische
Engfiihrung der Werenfels-Rezeption lisst eine philosophisch geleitete Lek-
tiire der Logomachieschrift sowie des Philosophenessays als umso dringlicher
erscheinen.

3. Werenfels’ Pathologie der Logomachie

Wenn Werenfels die Logomachie als eine dusserst schwere Krankheit
(morbus gravissimus) bezeichnet, von der die Gelehrtenrepublik seit langem
heftig befallen sei und gegen die er ein Heilmittel entwickeln wolle,” dann ist
diese medizinische Metaphorik mehr als nur ein rhetorisches Stilmittel. Er
kniipft damit an eine Sichtweise der philosophia organica, namentlich der Lo-
gik als medicina mentis an, die in dem kurz zuvor erschienenen Werk von Eh-
renfried Walter von Tschirnhaus ihren programmatischen Ausdruck gefun-
den hat* und die — wenn man sie mit dem Verstindnis der Logik vergleicht,

3 J.Th. Desaguliers, A Course of Experimental Philosophy, I, London 21745, 1-2.

3 Varwig, Wissenschaftsdiskurs (s. Anm. 31) 265-268.

3% Barth, Werenfels (s. Anm. 17) 190 Anm. 16.

¥ LE 1. - Mit diesem Kiirzel wird die Logomachieschrift im Folgenden nach der Bas-
ler Opuscula-Ausgabe von 1782 (111 1-130) zitiert (s. Anm. 21).

“E.W. von Tschirnhaus, Medicina mentis, sive Tentamen genuinae Logicae, in qui
disseritur de Methodo detegendi incognitas veritates, Amstelaedami 1687. — Die Meta-
pher geht auf Cicero, Tusc. III 1 (animi medicina) zuriick. Im Sinne einer Logik als Heil-
mittel gegen die natiirlichen Schwichen des Verstandes und als dessen Reinigung von



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 147

das ihrer fiir die reformierte Schultradition charakteristischen ramistischen
Definition als ars bene disserendi zugrunde liegt — Indiz einer markanten Ak-
zentverschiebung beziiglich der Aufgabe philosophischer Propiddeutik ist:
Statt sich in der Aufstellung formaler Regeln der Kunst des philosophischen
Erorterns zu erschopfen, riickt vorgéngig die Defizienz des Organs des Philo-
sophierens in den Vordergrund. Diese Defizienz dussert sich fiir Werenfels
im desolaten Zustand einer nicht durch Rationalitit und Logik bestimmten,
sondern durch Logomachie verseuchten Gelehrtenrepublik.

Werenfels sieht dieses Frieden und Eintracht bedrohende Ubel, das sich
durch Hartnéckigkeit auszeichnet, als ein Geschwiir an, das nur schwer zu
entfernen ist, und das er sogar als so gravierend einschétzt, dass keine voll-
standige Heilung, sondern nur eine Linderung zu erwarten sei.*! Zum Krank-
heitsbild der Logomachie gehort, dass sie in den Disputationen vorkommt,
die von den gelehrtesten Ménnern (doctissimi homines) gefiihrt werden.*> So
ist Werenfels’ Logomachiekritik zugleich Gelehrsamkeitskritik, Kritik an ei-
ner Gelehrsamkeit, zu deren Selbstverstindnis wesentlich die disputatio ge-
hort. Als Gelehrsamkeitskritik ist sie zugleich Kritik am Unterrichtswesen,
das sein eigentliches Ziel, die Erziechung der Jugendlichen zu Frommigkeit,
Klugheit, Gerechtigkeit, Eintracht, Liebe, Treue, Menschlichkeit, Geduld
und Milde selbst gegeniiber den Feinden verfehle und stattdessen einen per-
manenten und gegen alles gerichteten Widerspruchsgeist (spiritus contradic-
tionis), ja geradezu die Lust am Widerspruch (contradicendo voluptas), die
Kunst, tiberall Kontroversen zu erfinden, den kleinsten Irrtum oder ein etwas
unpassendes Wort geradewegs zur schlimmsten Ketzerei zu stilisieren, die
Untugenden der Verleumdung, der Unversohnlichkeit, des Hasses und des
Verdachtes fordere.*”

Zum Beweis der mit dem programmatischen Titel de logomachiis erudi-
torum vorausgesetzten These, dass die Logomachie eine Krankheit der aka-
demisch Gebildeten (eruditi) sei, untersucht Werenfels der Reihe nach die
wissenschaftlichen Disziplinen auf Logomachie hin. Dabei folgt er der Hier-
archie der Fakultiten, beginnend mit der Theologie, bei der die Diskrepanz
zwischen dem Anspruch, eine Disziplin zu sein, deren Ziel letztlich der Frie-
den ist, und der Realitiit theologischer Polemik besonders augenfillig ist.*

Vorurteilen und Irrtiimern ist sie cartesianisch und sich findet z.B. bei Johannes Clauberg,
Logica vetus & nova (1654), zit.: Opera omnia philosophica, ed. Joh. Theod. Schalbruchii,
Amstelodami 1691, 770: Morbi animi sunt errores, dubitatio, & reliquae [...] imperfectio-
nes, quibus ut medicina paretur, logica inventa fuit. — Clauberg, ibid., fiihrt auch die
erwihnte Cicero-Stelle an.

LR,

2 Tbid.

“ LE 37; 40-41.

# Vagl. dazu auch Werenfels, Dissertatio de controversiis theologicis rite tractandis
[1696], in: Opuscula, Basileae 1718, 575-594; Opuscula, I, Lausannae & Genevae 1739,



148 Wolfgang Rother

Als Beispiele fiihrt er den Trinitétsstreit zwischen der griechischen und der la-
teinischen Kirche an und erweist die Auseinandersetzung dariiber, ob richti-
gerweise von drei Hypostasen oder drei Personen der Trinitédt zu sprechen sei,
als reine Logomachie — ebenso wie den christologischen Dissens zwischen
Nestorianern und Orthodoxen, den Universalienstreit und die scholastischen
Dispute im Allgemeinen, von denen auch die gegenwirtige Theologie nicht
frei sei.* Fiir die Jurisprudenz erwihnt er die Kontroverse dariiber, ob es ein
natiirliches Recht gebe oder nicht und verweist den Leser auf die kurz zuvor
erschienene Sammlung der Streitschriften Samuel Pufendorfs.* Selbst in der
Medizin diagnostiziert er Logomachie, nimlich dort, wo die Arzte statt nach
der Natur der Krankheit und den zu applizierenden Heilmitteln zu fragen, lie-
ber iiber deren Namen disputieren, wobei sich seine Kritik vor allem gegen
die Chemiker richtet, die eine neue Sprache einfithren und dadurch viele
Wortstreite auslosen.”’

Wihrend die Hinweise auf die Juristen und Mediziner eher summarisch
sind, widmet sich Werenfels in aller Ausfiihrlichkeit den Logomachien in der
Philosophie. In seiner Analyse erscheint Logomachie gewissermassen als ein
die Geschichte der Philosophie beherrschendes Grundmotiv, dem die Entste-
hung der philosophischen Schulen (sectae) in der Antike zuzuschreiben ist —
die Differenzen zwischen Platon und Aristoteles, Peripatos und Stoa, stoi-
scher und epikureischer Ethik werden als nicht in der Sache, sondern nur in
den Wortern begriindet dargestellt* —, vor allem aber ist Logomachie kenn-
zeichnend fiir die Diskurse der scholastischen Philosophie, in der Werenfels
nichts Sachhaltiges zu erblicken vermag, sondern die fiir ihn der Inbegriff von
Logomachie ist: «Redeo nunc ad Scholasticos Philosophos [...] Hic an quoque
Logomachiae fuerint, quaeris? Imo potius quaere, an aliud quam Logoma-
chiae.»" Wenn Werenfels die einzelnen philosophischen Disziplinen auf Lo-
gomachie hin untersucht — Physik, Metaphysik und Logik — dann wird klar,
dass er in seiner Kritik der scholastischen Philosophie die an der Universitit
seiner Zeit gelehrte Philosophie im Blick hat, denn die als Logomachie qua-
lifizierten Prolegomena zu den philosophischen Disziplinen und die als Bei-
spiele angefiihrten Themen und Thesen finden sich zuhauf in den akademi-
schen Disputationen des 17. Jahrhunderts.”

323-342; Opuscula, I, Basileae 1782, 375-396. — Franz.: Discours sur La manicre de bien
traiter les Controverses de Théologie, in: Oeuvres diverses, 11, Neufchatel 1750, 163-214.

“ LE 10-12.

% LE 13. - S. Pufendorf, Eris Scandica, Francofurti ad Moenum 1686.

YT LE 13.

% LE 13-17.

Y LE17.

" Fiir die Physik vgl. z.B. LE 17-18, beginnend mit: «An Physica sit scientia, an ars»,
oder 19: «an privatio sit principum» usw., fiir die Metaphysik 19: «<an omne ens sit unum»
usw., fiir die Logik zahlreiche Beispiele 29-30, beginnend mit: «de numero & ordine cate-



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 149

Logomachie ist fiir Werenfels aber nicht nur Motiv philosophischer Schul-
streitigkeiten, sondern sie ist in gleicher Weise die eigentliche Ursache fiir die
Spaltungen unter den Christen. Mit einem Wortspiel, das darauf Bezug
nimmt, dass sich die Streitigkeiten unter den Christen mit ihren gegenseitigen
Beschuldigungen der Unfréommigkeit, der Héresie, des Atheismus und der
Blasphemie oft in solcher Weise erhitzt haben, «ut de verbis jam non verbis,
sed verberibus fuit certatum» (dass iiber die Worter nicht mehr mit Wortern,
sondern mit Geisselhieben gestritten worden ist), spricht er das Problem des
Umschlagens verbaler in physische Gewalt an, was sich in der Grausamkeit
derer manifestiert, «qui non verbis, sed ferro flammisque cum adversariis suis
disputare solent».”!

Die Werenfels’sche pathologisierende Metaphorik aufgreifend — «Atque
hac quidam in re imitabor quantum potero, Medicos»’? —, lassen sich die Aus-
fiihrungen zur Logomachie in einen Klassifizierungsversuch, symptomatische
und atiologische Diagnostik, Therapeutik und Prophylaxe gliedern.

a) Klassifizierung

Das Kriterium fiir die Klassifizierung verschiedener Arten von Logoma-
chie ist der Dissensgrad der Streitenden im Blick auf die Sachen und die Wor-
ter. Mit Blick auf die Sachen ist Logomachie dann zu diagnostizieren, wenn
tiber unbedeutende und unniitze Dinge (de rebus vilibus & inutilibus) dispu-
tiert wird. Werenfels beklagt, dass Streitigkeiten tiber geringfiigige und 1a-
cherliche Dinge einen grossen Teil der Biicher ausmachen und fiigt die spot-
tische Bemerkung hinzu, dass das gemeine Volk von diesen Kdmpfen zum
Gliick nichts weiss, da sie sich in der lateinischen Sprache zu verhiillen pfle-
gen. Als Beispiel fiir diese von den Griechen auch Schattenkidmpfe (cxiopa-
xion), von Flaccus als Streit um des Kaisers Bart (rixae de lana caprina) oder
von Aristophanes Wortklaubereien (AentoAoyeiv) genannten Auseinander-
setzungen fiihrt er den Streit zwischen Scaliger und Cardanus dariiber an, ob
das Bocklein ebenso viele Haare habe wie der Bock.™ Eine andere Art von
Logomachie liegt vor, wenn der Gegenstand der Auseinandersetzung nicht
einmal eine auch noch so unbedeutende Sache ist, sondern es lediglich Worter
sind, tiber die gestritten wird, wovon Werenfels allerdings diejenigen Erorte-
rungen ausnimmt, bei denen von der Anderung oder Erkldrung der Worter
(verborum mutatio aut explicatio) die Sache selbst wesentlich abhingt, wie
das etwa bei der Auslegung der Gesetze, eines Testamentes oder der Heiligen

goriarump».
' LE 34-35.
2 LE9.
2 LE4-5.



150 Wolfgang Rother

Schrift der Fall ist: «quae disputationes non tam de verbis sunt, quam de rebus
ipsis».>

Der klassische Fall von Logomachie, logomachia pura, liegt vor, wenn al-
ler Dissens der Disputierenden in den Wortern besteht, in sachlicher Hinsicht
aber keine Differenzen auszumachen sind. Doch hdufiger kommt es vor, dass
es zwischen den Disputierenden zwar einen wirklichen, d.h. in der Sache be-
griindeten Dissens gibt, aber einer von beiden (oder auch beide) nicht nur
dasjenige zuriickweist, worin er von seinem Gegner abweicht, sondern auch
dasjenige, worin er mit ihm tibereinstimmt. Die Ursache fiir die Zuriickwei-
sung eines Satzes, dessen sachhaltige Aussage eigentlich geteilt wird, ist das
Missverstehen der Worter, das den Missverstehenden dazu fiihrt, die Aussage
zu bestreiten. Solches Missverstehen hat eskalierende Tendenz (crescente
disputantium fervore), sodass schliesslich kaum noch zu unterscheiden ist, in
welchen Punkten Konsens und in welchen Dissens besteht. Werenfels hilt
diese Art von Logomachie, die er als logomachia mixta bezeichnet, fiir weit-
aus gefahrlicher als die reine Logomachie, weil sie schwieriger zu identifizie-
ren, dafiir aber viel hiufiger sei, so hdufig, dass man sagen kénne, es gebe nur
wenige Disputationen zwischen den Gelehrten, die nicht irgendeinen ge-
mischten Wortstreit enthalten — ein vernichtendes Urteil iiber den Zustand
des Disputationswesens und der akademischen Kultur seiner Zeit.”

Werenfels untersucht zwei weitere Arten von Logomachie, fiir die er
selbst keinen Namen einfiihrt, die man aber als semantisch motivierte und als
methodologisch motivierte Logomachie bezeichnen kann. Semantisch moti-
vierte Logomachie liegt vor, wenn die Disputierenden einzelne Worter nicht
im gleichen Sinne (non eodem sensu) gebrauchen. Als Beispiel fiir diese
durch die Mehrdeutigkeit von Wortern verursachte Logomachie fiihrt
Werenfels die Frage an, ob der Wille gezwungen werden konne (an voluntas
cogi possit), die durch eine Erkldrung der Bedeutung des Wortes cogere zu
entscheiden sei: Wenn cogere bedeute, dass der Wille dazu gedringt werde,
etwas nichtwollend zu wollen und somit zugleich zu wollen und nicht zu wol-
len, miisse die Frage verneint werden; wenn hingegen cogere bedeute, jemand
durch die Furcht vor einem Ubel dazu zu bringen, etwas zu wollen, was er
ohne diese Furcht nicht gewollt hiitte, so konne man sagen, dass der Wille in
diesem Sinne durchaus zu etwas gezwungen werden kénne.’® Bei der metho-
dologisch motivierten L.ogomachie finden sich im Diskurs weder sprachliche
Mehrdeutigkeiten noch ist irgendeine Differenz in der Sache festzustellen,
doch entsteht zwischen den Gelehrten gleichwohl ein Streit iiber die Methode
der Darstellung und der Lehre (tradendi ratione docendique modo ac metho-

 LE 5-6.
> LE 22-23.
% LE 26-27.



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 151

do).”” Als Beispiel fiir eine solche Logomachie nennt Werenfels den «Krieg»
zwischen den Aristotelikern und Ramus, der fast ganz Europa heimgesucht
und die Philosophen in zwei Lager (in duas sectas) gespalten habe.”

Als Varianten semantisch motivierter Logomachie lassen sich zwei weite-
re von Werenfels erorterte Arten — der blinde und der affektierte Wortstreit
— zusammenfassen. Blinder Wortstreit, logomachia caeca, liegt dann vor,
wenn nicht nur einer den anderen nicht versteht, sondern auch keiner von
beiden sich selbst, weil iiber Worter gestritten wird, die keinen Sinn (sensus
nullus) und keine Bedeutung (nihil significantes voces) haben, oder iiber Din-
ge, die die menschliche Fassungskraft iibersteigen.” Dem gekiinstelten oder
—wie Werenfels ihn auch nennt — arglistigen Wortstreit, der logomachia affec-
tata aut malitiosa, liegt der Anspruch zugrunde, die Worter des anderen bes-
ser verstehen zu wollen als dieser selbst: «Est & LLogomachia, cum alter verba
alterius melius intelligere vult, atque ille ipse, qui iis utitur»,*° ein Anspruch, der
fiir die philosophische Hermeneutik des 19. Jahrhunderts®' wegleitend wer-
den sollte und dessen Tauglichkeit vor dem Hintergrund der Werenfels’schen
Logomachiekritik durchaus als fragwiirdig erscheinen kann. Zwei weitere
Arten von Logomachie, wiederum ohne Bezeichnung, spricht Werenfels an,
wenn er zwischen Wortstreiten unterscheidet, bei denen der eine den anderen
nicht verstehen kann, und solchen, bei denen er ihn nicht verstehen will. —
Ausserhalb dieser semantisch-hermeneutischen Klassifizierungen liegt die
Unterscheidung zwischen logomachia simplex und logomachia reciproca: Bei
jener geht der Streit lediglich von einer Partei aus, bei dieser von beiden Dis-
putierenden.”

b) Symptomatik

Werenfels unterscheidet zwolf Merkmale (signa), bei deren Vorkommen
Logomachie zu diagnostizieren ist. Der gebotenen Aufzihlung von Sympto-
men liegt allerdings keine erkennbare Systematik zugrunde; es handelt sich
vielmehr um eine empirische Sammlung verschiedenster Fallbeispiele von
Logomachie, deren Hintergrund die Disputationspraxis der Zeit bildet. Auch
ist der Schluss vom geschilderten Symptom auf das Vorliegen von Logoma-
chie meistens sehr vorsichtig formuliert (z.B. «verisimilius est», «<non vana
plerumque tua erit conjectura», «logomachein valde veri est simile»).

37 LE 26.

% LE 27-29.

¥ LE 32-33.

% LE 33.

61 Zu Schleiermachers — und im Anschluss an ihn vielfach wiederholten — Formel, «es
gelte, einen Schriftsteller besser zu verstehen, als er sich selber verstanden habe», vgl. H.-G.
Gadﬁgmer, Wahrheit und Methode, Tiibingen *1975, 180-184 (zit. 180).

LE 33,



152 Wolfgang Rother

1) Wenn jemand, der ansonsten bei Sinnen ist, Sitze bestreitet, beziiglich
deren ein allgemeiner Konsens besteht (in quibus totum genus humanum
convenit), ist es wahrscheinlicher (verisimilius est), dass der Dissens mit dem
Disputationspartner nur in den Wortern, nicht aber in der vertretenen Mei-
nung besteht.®> Obwohl die von Werenfels zur Illustration dieses Merkmals
angefithrten Beispiele — jemand bestreitet, dass Feuer heiss, die Luft im Win-
ter kalt oder der Schnee weiss ist — unmittelbar einleuchten, impliziert seine
explizit einen Wahrscheinlichkeitsschluss intendierende Formulierung hier
eine Relativierung des Konsensprinzips, dessen Verletzung allerdings so we-
nig ein hinreichendes Kriterium fiir Logomachie, wie die Konvention keine
absolute Instanz fiir die Wahrheit einer Aussage sein kann. —2) Der Begriin-
dung des zweiten Merkmals - jemand leugnet die Wahrheit einer leicht zu er-
kennenden (res cognitu facilima), deutlichen (res perspicue vera) und nicht in
Zweifel zu ziechenden Sache (non possis eam in dubium vocare)™ — liegt das
cartesische Evidenzpostulat zugrunde, das fiir Axiome und aus diesen abge-
leitete Aussagen gilt. —3) Das dritte Merkmal — wenn ein weiser Mann in ei-
ner Disputation eine offenkundig absurde und ldcherliche Meinung vertritt,
ist Logomachie zu vermuten® — ist eine Variante des ersten, da eine Instanz
vorauszusetzen ist, aufgrund deren eine Aussage als sententia absurda & ridi-
cula zu beurteilen ist. — 4-6) Eine Gruppe von Symptomen betrifft taktische
Mittel der Auseinandersetzung. Von Logomachie ist in solchen Féllen auszu-
gehen, in denen jemand dem Gegner eine Meinung unterstellt (tribuit senten-
tiam), die dieser offenkundig nicht vertritt, oder die absurd ist, oder wenn je-
mand den Gegner mit dessen eigenen Waffen schlagen will,”® d.h. sich dessen
Argumente zum Beweis der eigenen Meinung und somit zur Widerlegung der
des Gegners bedient. — 7) Ganz anderer Art, nimlich die Themen der Aus-
einandersetzung betreffend, ist der eine Erfahrung der Disputationspraxis
der Zeit zum Ausdruck bringende Satz, dass «die meisten Disputationen iiber
Definitionen und Unterteilungen Wortgefechte sind».®” — 8-12) Die iibrigen
Symptome beziehen sich auf semantisch-hermeneutische Defekte: sei es, dass
jemand hartnéckig in sehr allgemeinen Worten redet oder Ausdriicke ver-
wendet, die nichts Distinktes bezeichnen oder sehr viele Bedeutungen zulas-
sen, sei es, dass jemand, der in einer Sache ebenso bewandert ist wie die Dis-
putierenden, diese nicht versteht, sei es, dass die These ohne weiteres verstan-
den wird, aber durch die Argumente des Opponenten oder des Responden-

63 LE 93.

4 LE 93. — Vgl. auch 94-95.
65 LE 95.

5 LE 97-99.

7 LE 100.



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 153

ten oder durch sonstwie plotzlich auftauchende Unklarheiten unverstindlich
wird.®

c) Atiologie

Werenfels unterscheidet zwischen rein sprachlichen Ursachen von Logo-
machie und solchen, die in den Disputierenden zu finden sind. Die causae in
linguis sind durch die Ambiguitit und irrefiihrende Ungenauigkeit der Zei-
chen bedingt (signa cum saepe ambigua & fallacia sint). Die in allen Sprachen
vorkommende Mehrdeutigkeit der Worter, Aussagen und Reden, die Weren-
fels als «defectus Linguarum» bezeichnet, fithrt zur Missverstindnissen unter
den Gesprachspartnern. Er untersucht im Einzelnen die Homonymie, die Po-
lysemie und die Synonymie.”” Der von den Philosophen unternommene Ver-
such, diesen grundlegenden Defekt der natiirlichen Sprachen durch die
Schaffung einer Fachsprache (nova eruditorum lingua) zu beheben, fiihrt zu
einer Verdnderung der Sprache und verursacht dadurch weitere Missver-
stindnisse, nicht nur unter Gelehrten, sondern auch zwischen Gelehrten und
Nichtgelehrten, sodass die Logomachie zu einer Signatur der Philosophie und
der Gelehrsamkeit iiberhaupt wird: «Hinc perpetuae Logomachiae inter vul-
gum & Philosophos: Logomachiae inter Philosophos diversarum sectarum:
Logomachiae inter ejusdem sectae Philosophos: quocunque denique aspicias,
Logomachiae.»"

Bei den causae in ipsis disputantibus unterscheidet Werenfels solche, die
bei den Redenden (De iis, qui sententiam suam non recte proponentes),”’ und
solche, die bei den Horenden (De iis, qui verba eorum, quibuscum disputant,
perperam intelligunt)’? zu suchen sind. Das non recte proponere ist sprachlich
bedingt und auf die obscuritas verborum zuriickzufithren, welcher der Reden-
de entweder unwillentlich ausgesetzt ist (obscuritas involuntaria), weil er die
Sache, iiber die er spricht, nicht richtig versteht, oder die er bewusst einsetzt
(obscuritas voluntaria et affectata), um, etwa in der Disputation vom Gegner
in die Enge getrieben oder gar des Irrtums iiberfiihrt, gleichwohl etwas zu sa-
gen und seinen Irrtum oder seine Unkenntnis zu verbergen.” Dieses Motiv ist
auch ausserhalb der disputatio bei den Lehrenden zu diagnostizieren, die ihre
Schiiler beeindrucken wollen,™ ja es erscheint gar als Motiv der Begriindung
neuer philosophischer Lehren. Werenfels erblickt in solcher durch blosse
Neuerungssucht motivierten sophistischen Scheingelehrsamkeit eine Triebfe-

% LE 101-104.

% LE 58-65.

™ LE 66-67, zit. 67.

' Caput VI (LE 68-77).
2 Caput VII (LE 78-92).
3 LE 68-70.

" LE 70.



154 Wolfgang Rother

der philosophiegeschichtlicher Scheinentwicklung: Wer als Autor neuer Mei-
nungen erscheinen wolle, ohne wirklich etwas sachhaltig Neues zu sagen zu
haben, nehme Zuflucht zu neuen Wortern — so habe Ramus Aristoteles in ein
neues Gewand gekleidet wie dies zuvor Aristoteles mit Platon getan habe.”

Ebenso wie das inaddquate Reden kann auch das inaddquate Verstehen,
das non recte intelligere, entweder bona fide oder mala fide geschehen.”® Als
grundlegende Ursachen des unwillentlichen Falschverstehens fiihrt Weren-
fels die Arbitraritit der sprachlichen Zeichen (Verba non natura significant
id quod significant) und die vorgefassten Meinungen (anticipatae illae opinio-
nes, quas praejudicias vocare solemus) an, fiir das willentliche Missverstehen,
das er als ein Laster bezeichnet, fiir das die akademischen Disputationen ein
ausgezeichnetes Anschauungsfeld bieten, macht er die Streitlust (qui conten-
tionibus delectantur), den Widerspruchsgeist (perpetuum contradicendi stu-
dium) und den Neid der Gelehrten verantwortlich.”’

d) Therapeutik

Zur Therapie der Logomachie schldgt Werenfels allgemeine und besonde-
re Heilmittel vor. Die allgemeinen remedia sind zum einem linguistisch-lexi-
kographischer Natur, zum anderen zielen sie auf eine Verbesserung der aka-
demischen Streitkultur. Als Erstes empfiehlt Werenfels die Erstellung eines
Universallexikons (Lexicon quoddam universale), in dem sowohl alle Worter
und Redensarten, die bis heute in den Wissenschaften Ursachen fiir Logoma-
chie waren, zu erfassen als auch die Worter und Aussagen ohne Bedeutung
sowie die Worter mit unsicherer, inkonstanter und konfuser Bedeutung als
solche zu kennzeichnen und die sicheren, konstanten und distinkten Begriffe
mit Definitionen und erlduternden Beispielen aufzufiihren seien — ein Vor-
schlag, der in Diderots Encyclopédie als untauglich zuriickgewiesen wird:
«c’est guérir une migraine périodique par un mal de téte habituel, puisqu’en
multipliant les mots dans les définitions, on multiplie nécessairement les dis-
putes».” Aus der Erstellung dieses Lexikons ergibt sich als weitere Massnah-
me die Reinigung der Wissenschaften von den als bedeutungslos, konfus oder
unsicher erwiesenen Wortern und Aussagen.”” Die dritte Massnahme hat eine
neue, sachbezogene Streitkultur im Blick: Es sind nicht Menschen, Biicher

2 LE76.

® LE 78.

"7 LE 84; 87; 91.

® LE 106. — Enc. (s. Anm. 32) XX 251. — Auch Barth, Werenfels (s. Anm. 17), beur-
teilt auf dem Hintergrund seiner grundlegenden Skepsis gegeniiber dem sprachkritischen
Werenfels’schen Ansatz «den originellen Vorschlag» der «Erstellung eines Universallexi-
kons» als verfehlt: «Welche vollige Ahnungslosigkeit tiber die Entstehung und Natur theo-
logischer Zwiespiltigkeiten — als ob diese in lauter leidigen sprachlichen Missverstdand-
nissen ihr Wesen hétten!» (192-193 Anm. 22).

™ LE 106-107.



Samuel Werenfels” Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 155

oder sectae zu bekdmpfen, sondern falsche Lehren.* Zu dieser sachbezoge-
nen Streitkultur gehort schliesslich eine logisch-methodologische Ordnung
des Disputierens, die von der Gattung zur Art, von den allgemeineren Dingen
zu den weniger allgemeinen fortschreitet.”

Abgesehen von dem remedium speciale der «attentio ad verba», das in den
systematischen Kontext des Universallexikons gehért und einen umsichtigen
und bewussten Sprachgebrauch empfiehlt,*”” enthalten die besonderen Heil-
mittel in threm Kern den Entwurf einer Wissenschafts- und Forschungsethik.
Damit wir selbst nicht der Logomachie verfallen, miissen wir uns zuallererst
um unsere eigene Heilung sorgen und im Sinne von Descartes unsere Vorur-
teile ablegen, unseren Geist von bosen Affekten, namentlich von Hass reini-
gen und die Liebe zur Wahrheit mit der Liebe zum Irrenden verbinden wie
auch selbst unsere eigenen Irrtiimer eingestehen und uns generell bei unge-
wissen Dingen des Urteils enthalten.®

e) Prophylaxe

Die von Werenfels vorgeschlagenen vorbeugenden Massnahmen gegen
Logomachie sind zum einen piddagogisch-didaktischer Natur, zum anderen
umfassen sie Elemente einer methodus scribendi et legendi. Generell soll der
Unterricht so angelegt sein, dass nicht so sehr Worter, sondern vielmehr Sa-
chen gelehrt werden. Die Schiiler sollen sich nicht schon im zarten Alter zu
sehr im Widersprechen iiben, tiberhaupt wird die disputatio als eine eher
schidliche Ubung angesehen. Stattdessen sollen die Studenten dazu angelei-
tet werden, eine verborgene Wahrheit zu entdecken, einen schwierigen Kno-
ten zu 1osen, die eigenen Entdeckungen sowie die anderer kritisch zu beurtei-
len und sie klar und elegant darzustellen. Das systematische Nachdenken
(meditari), die Bewahrung der Aufmerksamkeit (attentio), das methodische
Fortschreiten vom Bekannten zum Unbekannten, das Ableiten der Dinge aus
ihren Prinzipien, das Einiiben arithmetischer und geometrischer Beweisfiih-
rungen werden als weitaus niitzlicher erachtet als die Fertigkeit im Disputie-
ren.®

Fiir das methodisch richtige und keinen Anlass fiir Logomachie bietende
Verfassen von Texten stellt Werenfels drei Regeln auf, ndmlich erstens sich

" LE 108-109.

S LE 109-110. - In einer Fussnote (LE 110), die sich in der Fassung von 1692 noch
nicht findet, empfiehlt Werenfels als weitere remedia die sprachtheoretischen Ansétze
einiger neuerer Werke: [A. Arnauld, P. Nicole,] La logique ou L’art de penser, Paris
1662. — C. Lancelot, Grammaire generale et raisonnée, Paris 1660. — G. de Cordemoy, Dis-
cours physique de la parole, Paris 1668. — J. Le Clerc, Ars critica, Amstelaedami 1696. —
J. Locke, An Essay Concerning Humane Understanding, London 1690.

% LE 117.

8 LE 110; 112-114; 116.

¥ LE 123-125.



156 Wolfgang Rother

Rechenschaft {iber die eigene Meinung abzulegen (quid sentias), d.h. iiber
den verhandelten Gegenstand und das eigene Urteil dariiber, zweitens tiber
den Status der eigenen Meinung (quomodo ita sentias), d.h. ob es sich um
eine evidente oder nur wahrscheinliche Meinung handelt und schliesslich
iiber die Griinde und Argumente fiir die eigene Meinung (quare ita sentias).*
Neue Lehren sollen mit gebiihrender Bescheidenheit vorgestellt werden,
Mehrdeutigkeiten sind zu vermeiden, und generell wird die geometrische Me-
thode der Darstellung mit genauen und klaren Definitionen empfohlen.® —
Grundlegende Voraussetzungen fiir richtiges Lesen sind der Wille wie auch
die Fihigkeit, das Buch zu verstehen; bei der Lektiire selbst sind Aufmerk-
samkeit fiir die erorterte Sache, fiir die Absicht des Autors und seine Argu-
mente sowie die Vorsicht desjenigen erforderlich, der sich in ein fremdes
Land begibt.”

4. Der Ertrag der Werenfels'schen Kritik: das Ideal des «philosophe»

Wenn Logomachie eine Krankheit, ein defizienter Modus ist, wenn die
durch Logomachie gekennzeichnete scholastische Gelehrsamkeit nur Schein-
gelehrsamkeit ist, dann stellt sich die Frage, worin die Gesundheit, worin
wirkliche Gelehrsamkeit besteht. Dieses positive Gegenbild der Scheinge-
lehrsamkeit erhdlt bereits in Werenfels’ Versuch einer Definition von Logo-
machie Konturen und bildet gewissermassen den Hintergrund der gesamten
Abhandlung. Unter antizipierender Anwendung der spéter aufgestellten Re-
gel eines definitorisch exakten Wortgebrauchs® unterscheidet er im Begriff
der Logomachie die Bedeutung als Streit durch Worter (pugna quae sit ver-
bis) von der Bedeutung als Streit iiber Worter (de verbis), wobei er lediglich
letztere Art von Streit als zum Krankheitsbild der Logomachie gehorig be-
trachtet: Diejenigen Erorterungen der Gelehrten (disceptationes erudi-
torum), die zwar durch Worter (verbis) gefiihrt werden, aber iiber Sachen (de
rebus), sind keine Logomachie, wenn ihr Ziel einzig und allein in der Er-
kenntnis der Wahrheit besteht.*” Wenn Werenfels davor warnt, im Interesse
des Sieges in der Disputation die Wahrheit zu vernachlissigen,” wenn er be-
obachtet, dass es den Disputierenden nicht um die Sache geht, iiber die sie zu
disputieren scheinen, sondern darum, wer gelehrter sei,”’ dann stellt er der

% LE 126.

%LE 127.

% LE 129.

8 Siehe die Ausfithrungen zum «Lexicon universale», das Werenfels als erstes allge-
meines Heilmittel vorschlagt (LE 106).

¥ LE2.

% LE 2; 104.

AIES.



Samuel Werenfels” Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 157

auf theatralische Effekte und eitle Ruhmsucht (gloriola nostra)’* bedachten
Scheingelehrsamkeit (ut doctus videaris)” eine auf die Sache bezogene, ein-
zig und allein nach Wahrheit suchende wirkliche Gelehrsamkeit gegeniiber.
Werenfels verabschiedet den barocken Gelehrten und begriisst den niichter-
nen, rationalistischen und aufgekldrten Denker, der den Hintergrund der
prophylaktischen Erwigungen bildet und dessen Ideal in der kurzen, nur vier
Seiten umfassenden, erstmals in den gesammelten Dissertationen von 1716
publizierten und seither offenbar unbeachteten Schrift Idée d’un philosophe
entworfen wird.”

Der Anlass dieser Schrift ist unbekannt, doch die Wahl des Franzosischen
kann als bewusste Distanzierung vom akademischen Kontext gedeutet wer-
den. Der philosophe ist nicht mehr der Vertreter einer Schuldisziplin, einge-
ordnet in die Hierarchie von Fakultiten, sondern wird als ein Mensch be-
zeichnet, der seine «natiirliche Vernunft vervollkommnet hat». Diese Ver-
vollkommnung besteht in der Ausbildung des kritischen Vermogens der Un-
terscheidung (distinguer) «des Wahren vom Falschen, des Gewissen vom
Zweifelhaften und des Wahrscheinlicheren vom weniger Wahrscheinlichen»
und - hier bedient sich Werenfels der medizinischen Metaphorik der Disser-
tatio de logomachiis eruditorum — setzt einen Heilungsprozess (guerir) voraus,
in dessen Verlauf der Geist entsprechend der von Descartes” aufgestellten
Regel «alle Vorurteile der Kindheit» abgelegt, die Relativitidt der Landessit-
ten erkannt und sich sowohl von der durch bestimmte Autoren oder Biicher
begriindeten Autoritét als auch von der Vielzahl der «falschen Maximen» be-
freit hat, die in den Leidenschaften (passions) ihren Ursprung haben. Wenn
der Geist diesen Heilungsprozess durchlaufen hat, kann er sich der Weisheit
(sagesse) zuwenden.”

In der Unterscheidung des philosophe von «unseren Gelehrten» (nos Sa-
vans), denen es nicht um sachhaltige Erkenntnis geht, sondern um solche Er-
kenntnis, durch welche sie sich von der Menge der Menschen abheben wollen
und die als «unniitz» qualifiziert wird, ist die Kritik an jener Scheingelehrsam-
keit priasent, die den Hintergrund der Logomachiekritik bildet. Die Tétigkeit
des philosophe ist das Nachsinnen (il medite), wobei dessen Gegenstand nicht
nur die Biicher sind, sondern — wohl in Anspielung auf das cartesische Postu-

2 LE 109.

B 1LE 70.

% Erstausgabe in: Dissertationum volumina duo, I, Amstelaedami 1716, 371-376 (aus
dieser Ausgabe wird zitiert). Weitere Ausgaben in: Opuscula, Basileae 1718, 790-792. —
Opuscula, II, Lausannae & Genevae 1739, 195-197. — Opuscula, 111, Basileae 1782, 221-
224.

% R. Descartes, Principia Philosophiae I § 71, in: (Euvres, éd. Ch. Adam, P. Tannery,
VIII/1 36.

% 1P 373. — Mit diesem Kiirzel wird der Philosophenessay im Folgenden nach der
Amsterdamer Ausgabe von 1716 (I1 371-376) zitiert (s. Anm. 94).



158 Wolfgang Rother

lat vom Lesen des Buches der Welt” — alles, was sich dem Denken darbietet,
wozu vor allem auch das denkende Subjekt selbst gehort (& le plus souvent il
s’étudie lui-méme), das damit zur Selbsterkenntnis gefiihrt wird. Doch weist
das Werenfels’sche Ideal des philosophe iiber diesen cartesischen Kontext
hinaus:

Dans toutes ces Etudes il s’applique principalement a trouver des connoissances, qui
sont les plus necessaires & les plus importantes pour bien vivre; c’est le but qu’il a toGjours
en vié. (IP 374)

So zeichnet sich bei Werenfels das Bild des aufgeklarten Gelehrten, des
philosophe ab, dessen Forschung und Erkenntnis nicht Selbstzweck sind, son-
dern der immer den Bezug zur Lebenspraxis hat, ja fiir Werenfels ist dieser
Zweck des bien vivre die wesentliche Legitimierung jeglicher philosophischen
Bemiihung: «c’est le but qu’il a toijours en viié». Der philosophe strebt nach
einem Wissen, das als «salutaires connoissances» charakterisiert wird.”

Ein weiterer, ebenfalls auf das Denken der Aufklirung vorausweisender
Zug des Werenfels’schen Gelehrtenideals ist der pddagogische Impetus, des-
sen Begriindung — die Menschen folgen nicht dem Licht der Vernunft, so sehr
diese sie dazu auch aufrufen mag — in einer Weise abgefasst ist, in der sich be-
reits Elemente einer fiir die Aufkldrung charakteristischen Sprache finden:

Il [le philosophe] voit, que les hommes agissent rarement selon leurs lumieres. La rai-
son a beau les appeller, ils n’ont pas la force de la suivre; les passions & les inclinations les
portent ailleurs. Il sent ce defaut en lui méme, il pense donc a regler son cceur apres avoir
éclairé sa raison. Il s’accolitume peu a peu a ne pas suivre ses inclinations deraisonnables,
il s’exerce a moderer ses passions, il resiste a leurs emportemens, il s’efforce a les contrarier,
il domte son temperament, & le corrige par une vie reglée. [...] Ainsi par une longue cofitu-
me, par une vigilance continuelle, par tant d’exercices & d’éforts redoublés, il se fait une
habitude de suivre sa raison preferablement a ses passions. (IP 375)

Dieser péddagogischen Strategie der Affektbeherrschung, die nicht nur
den anderen, sondern auch stets und vor allem je sich selbst im Blick hat, liegt
ein Gelehrtenideal zugrunde, das durch Ubung (il s’exerce, par tant d’exerci-
ces & d’éforts redoublés) und Gewohnung (il s’accolitume, par une longue
cotitume) erreicht wird; Philosophie erscheint als eine Lebensform (une vie
reglée), in der vernunftgemisses Handeln zur Gewohnheit (habitude) gewor-
den ist. Diese Strategie der Affektbeherrschung, der die Selbsterfahrung ei-
nes vom Licht der Vernunft abweichenden Handelns zugrunde liegt, weist —
und dies ist ein weiterer Zug des Werenfels’schen Philosophenideals — jeden
rationalistischen Rigorismus von sich: Das «Reich der Vernunft» ist keine
«Tyrannei», die Leidenschaften werden nicht im eigentlichen Sinne bezwun-
gen, sondern sie «unterwerfen sich gerne», sie sind keine «Feinde», sondern

97 R. Descartes, Discours de la méthode, in: (Buvres, éd. Ch. Adam, P. Tannery, VI 10.
% 1P 375.



Samuel Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d’un philosophe 159

Begleiterinnen der Vernunft. Die grundlegenden Leidenschaften der Liebe
und des Abscheus werden in die Vernunft gelegt: «Si cet homme [le philoso-
phe] aime quelque chose, c’est que la raison le trouve aimable. Il n’abhorre,
que ce que la raison abhorre.»” Diese entschiedene Absage an einen rationa-
listischen Rigorismus wird von einer ebenso entschiedenen Absage an einen
rationalistischen Perfektionismus begleitet: Das Streben nach einem ver-
nunftgemissen Leben, ohne den Anspruch zu haben, die Vollkommenheit zu
erreichen, ist keine vergebliche Miihe, sondern erweist sich als die eigentliche
Qualitét des philosophe, der abschliessend — in unausgesprochener Abgren-
zung zum Theologen — als derjenige definiert wird, der das Gliick in dieser
Welt sucht:

Ceux, [...] qui cherchent la felicité dans cette vie, qui s’appliquent a cette étude, aussi
serieusement que 'importance de la chose le demande, ce sont ceux que j’appelle Philoso-
phes, c’est a dire, Amateurs de la Sagesse. (IP 376)

Wenn die Gewinnung eines neuen Gelehrtenideals, des aufgeklirten phi-
losophe, in dem sich das philosophische Selbstverstindnis einer neuen geis-
tesgeschichtlichen Epoche zum Ausdruck bringt, als der philosophiehisto-
risch immanente Ertrag der Dissertatio de logomachiis eruditorum und der
Idée d’un philosophe bezeichnet werden kann, soll abschliessend — im Sinne
eines Ausblicks — der fiir die gegenwiirtige philosophiehistorische Forschung
relevante Ertrag der Werenfels’schen Logomachiekritik angedeutet werden.
Dieser Ertrag ist keine Ernte, die nur noch einzufahren ist, sondern lediglich
eine Arbeitshypothese, eine generelle Anweisung fiir die Lektiire von (philo-
sophischen) Texten wie auch eine Anweisung fiir die Lektiire speziell jener
Gattung von Texten, die Werenfels mit seiner Kritik im Blick hatte und die
im Zusammenhang akademischer Gelehrsamkeit entstanden sind: die grosse
Menge gedruckter Disputationsthesen und Dissertationen der frithen Neu-
zeit, die man gelegentlich als von der geistesgeschichtlichen Forschung «ver-
nachlissigte Quellengattung»'?’ bezeichnet hat. So wire die Werenfels’sche
Logomachiekritik in solcher Weise auf die Untersuchung frithneuzeitlicher
Hochschulschriften anzuwenden, dass der Logomachieverdacht verifiziert
oder falsifiziert wird — auf die Gefahr hin, dass Werenfels mit seiner Kritik
Recht behilt und die philosophiegeschichtliche Forschung die Schultexte ge-
trost der Vergessenheit anheim fallen lassen darf.

Wolfgang Rother, Basel

% 1P 376.

100 So H. Marti, Der wissenschaftsgeschichtliche Dokumentationswert alter Disserta-
tionen: Erschliessung und Auswertung einer vernachlédssigten Quellengattung der Philo-
sophiegeschichte — Eine Zwischenbilanz, in: Nouvelles de la République des Lettres 1
(1981) 117-132.



	Gelehrsamkeitskritik in der frühen Neuzeit : Samuel Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe

