Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)
Heft: 2
Artikel: Kirchengeschichte als Ketzergeschichte : die Hinrichtung Michael

Servets in Genf vor 450 Jahren und die Anfange der neueren
kirchlichen Historiographie im 18. Jahrhundert

Autor: Ludwig, Frieder
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchengeschichte als Ketzergeschichte

Die Hinrichtung Michael Servets in Genf vor 450 Jahren
und die Anfinge der neueren kirchlichen Historiographie
im 18. Jahrhundert

1. Einleitung: Die moderne Toleranzdebatte und der « Ketzerprozess» von 1553

Das deutende Verstehen historischer Entwicklungen ist nach Johann Gu-
stav Droysen (1804-84) die Aufgabe des Historikers. Dass damit dessen Zeit-
bindung zum Erkenntnis prigenden Faktum wird, ist eine Voraussetzung hi-
storiographischen Arbeitens, die nur durch ihre Reflexion zu bewiéltigen ist.
Denn der Erkenntnishorizont jeder Generation fiithrt zu immer neuen Nuan-
cen des vermeintlich vollstindig rekonstruierbaren historischen Prozesses.
Max Weber hat dies schon in den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts so be-
schrieben, dass der Historiker aus dem Chaos der Geschichte stets das aussu-
chen miisse, was ihm aus dem Blickwinkel seiner Zeit als objektiv bedeutsam
erscheine.’

Wenn man nun die heute wohl giingigste Methode wihlt, um festzustellen,
was als wichtig und bedeutsam wahrgenommen wird, ndmlich die Untersu-
chung im Internet mittels einer Suchmaschine wie Google, kommt man zu
dem bemerkenswerten Ergebnis, dass die Eingabe «heresy» etwa 247.000
Eintragungen hervorbringt, wihrend es «protestantism» nur auf 106.000
Treffer bringt und «lutheranism» mit 15.800 Nennungen weit abgeschlagen
ist. (Um das Bild etwas zu relativieren: Dagegen stehen 326.000 Eintragungen
unter «Catholicism» und 2.330.000 unter «Christianity».) Die grosse Treffer-
zahl fiir <heresy» lédsst sich zwar teilweise damit erkldren, dass es eine anschei-
nend bekannte Musikgruppe des gleichen Namens gibt, doch erweist dies nur
einmal mehr die Popularitidt des Begriffs, denn offensichtlich finden sich kei-
ne iiber den Rahmen lokaler Kirchenchore hinausreichende Gruppen mit
dem Namen «The Protestants» oder «The Lutherans» oder so dhnlich. «Ket-
zer» sind «in» — in der Werbung, aber auch innerhalb der Gemeinden und
kirchlicher Kreise. Sie haben deshalb so grosse Bedeutung, weil sie das Be-
diirfnis nach individuell geformter Religion zu befriedigen und damit im Ge-
gensatz zu den Kirchen, die mit starren Dogmen und Unverstidndnis gegen-
tiber Andersdenkenden assoziiert werden, zu stehen scheinen. Peter L. Ber-
ger hat im Hinblick auf unsere Gegenwart sogar von einem «Zwang zur Hi-
resie» gesprochen, da es heute keine Welt religioser Sicherheit mehr gibt und

I L. Schorn-Schiitte, Die Reformation. Vorgeschichte-Verlauf-Wirkung, Miinchen
1996, 1.



114 Frieder Ludwig

die Modernitit eine neue Situation schafft, in der Aussuchen und Auswihlen
zum Imperativ wird. Wiahrend die Héresie fiir den primodernen Menschen
eine Moglichkeit darstellt, fiir gewohnlich eine fernabgelegene, wird sie, so
Berger, fiir den modernen Menschen zur Notwendigkeit.”

Auch deshalb wird den Hiretikern der Vergangenheit Interesse entgegen-
gebracht. Am anderen Ende des Spektrums kommt diejenige Institution ins
Blickfeld, die die Moglichkeit des Aussuchens und Auswihlens in der Ver-
gangenheit eher verhindert hat: nimlich die Kirche — oder die Kirchen. So
wurde in einem am 11. April 2001 in der Zeit publizierten Artikel mit dem Ti-
tel «Durch gottliche Giite erwiirgt» festgestellt, dass in Europa bis zur Mitte
des 18. Jahrhunderts von Toleranz nur sehr eingeschrinkt die Rede sein
konnte und dass die Forderung nach Glaubensfreiheit bis weit in die Epoche
der Aufklarung hinein oft auf taube Ohren stiess — und zwar sowohl in alt-
glaubigen wie auch von der Reformation geprigten Gebieten.

In der Tat wurden auch im Protestantismus abweichende Meinungen als
héretisch klassifiziert. Schon im ersten Artikel der Confessio Augustana wer-
den so die altkirchlichen Héresien, die der Lehre vom dreieinigen Gott wider-
sprechen, verworfen. Dennoch gibt es wesentliche Unterschiede: Die Refor-
matoren beurteilten die Entwicklungen seit dem 5. Jahrhundert und insbe-
sondere seit dem 12. Jahrhundert schon deshalb anders, weil sie selbst von ka-
tholischer Seite in eine Linie mit den hiretischen Bewegungen des
Mittelalters gestellt wurden. Zu einer Neubewertung kam es auch deshalb, da
ja nun der romisch-katholischen Kirche eine Fehlentwicklung vorgeworfen
wurde, die auch in den rechtlichen Grundlagen der Ketzerverfolgung zum
Ausdruck kam. Mit dem «Happening am Elstertor», der Verbrennung des
Corpus Juris Canonici am 10. Dezember 1520 in Wittenberg verabschiedete
sich Martin Luther von diesen Grundlagen.’ In seinen Stellungnahmen der
nédchsten Jahre finden sich klare Worte zur Duldung Andersdenkender; ein
Eingreifen der Obrigkeit gegen diese hielt Luther nur im Falle der Gefahr-
dung der 6ffentlichen Ordnung fiir notwendig.*

Freilich wurde diese offene Haltung nicht durchgehalten. Zum einen ver-
zichteten die evangelischen Juristen keineswegs auf das kanonische Recht, je-
denfalls solange es nicht den eigenen Glaubensiiberzeugungen widersprach.

2 PL. Berger, Der Zwang zur Hiresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft,
1980, 40f.

3 Vgl. W.W. Trusen, Rechtliche Grundlagen des Haresiebegriffs und des Ketzerver-
fahrens, in: S.S. Menchi (Hg.), Ketzerverfolgung im 16. und frithen 17. Jahrhundert, Wies-
baden 1992, 1-20 (11).

* In dem «Brief an die Fiirsten zu Sachsen von dem aufriihrerischen Geist» (1524)
schrieb Luther iiber die Schwirmer: «Man lasse sie nur getrost und frisch predigen, was sie
konnen und wider wen sie wollen ... Man lasse die Geister aufeinander platzen und tref-
fen.» Fiir weitere Belege vgl. H. Bornkamm, Das Jahrhundert der Reformation, Gottin-
gen 21966, 262-291.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 115

Viele der alten Normen blieben auch in protestantischen Territorien weiter-
hin giiltig. Zum anderen weitete sich fiir die Wittenberger Reformatoren
nach den Erfahrungen des Bauernkriegs und den Auseinandersetzungen mit
dem «linken Fliigel der Reformation» der Raum dessen, was sie als Gefihr-
dung der Obrigkeit betrachteten, immer mehr aus. So forderte etwa Philipp
Melanchthon die Verfolgung und notfalls die Hinrichtung der T#ufer.

Es war jedoch Calvin, der unter den Reformatoren der Stellung der mit-
telalterlichen Kirche zur Frage der Héresie am nédchsten stand. Die von thm
mitverantwortete Verbrennung des Michael Servets auf dem Marktplatz in
Genfam 27. Oktober 1553 markiert das Ende des wohl aufsehenerregendsten
Ketzerprozesses auf protestantischer Seite. Da Calvins unnachgiebiges Vor-
gehen von seinem ehemaligen Mitarbeiter Sebastian Castellio von Basel aus
kritisiert wurde, kam es zu einer grundlegenden Auseinandersetzung um die
Toleranz gegeniiber abweichenden Meinungen innerhalb des Protestantis-
mus, die spater immer wieder aufgegriffen und verarbeitet wurde. So hat Ste-
fan Zweig in seinem 1938 veroffentlichten Werk Ein Gewissen gegen die Ge-
walt. Castellio gegen Calvin die Verbrennung Servets als «welthistorischen
Schritt» und «Entehrung der Reformation» bezeichnet.® Auch Hubert Schlei-
chert hat in seiner «Anleitung zum subversiven Denken» mit dem Titel Wie
man mit Fundamentalisten diskutiert, ohne den Verstand zu verlieren Calvin
zitiert, um das «Prinzip des religiosen Fanatismus» zu belegen, und in dem
Kapitel «Die Abwehr des Fanatismus» auf Castellio zuriickgegriffen.’

Der Fall Servet wurde freilich nicht erst im 20. Jahrhundert neu entdeckt.
Schon die Aufkldrer wussten um die Bedeutung des Genfer Ketzerprozesses.
So hat in Frankreich Voltaire die «Intoleranz des Protestantismus» an diesem
Beispiel zu belegen versucht und mit seiner Bemerkung, der verfolgte Castel-
lio sei der grossere Gelehrte gewesen als der ihn verfolgende Calvin, eine
kleine Streitschriftenkontroverse heraufbeschworen.® In Deutschland bedau-
erte Leibniz «das traurige Schicksal des Mannes» und brachte seine Entrii-
stung iiber die Henker zum Ausdruck.” Spiiter verwies Lessing darauf, dass

> Vgl. R. Schwarz, Luther, Géttingen 1986, 186-190.

® §. Zweig, Ein Gewissen gegen die Gewalt. Castellio gegen Calvin, 1938, 1979, 122:
«Mit einem Riss zerreisst er das von der Reformation erkdmpfte Recht der <Freiheit des
Christenmenschen>, mit einem Sprunge holt er die katholische Kirche ein, die zu ihrer
Ehre immerhin mehr als tausend Jahre gezdgert hatte, ehe sie einen Menschen wegen
eigenwilliger Auslegung in christlichen Glaubensdingen lebendig verbrannte.»

7 H. Schleichert, Wie man mit Fundamentalisten diskutiert, ohne den Verstand zu
verlieren. Anleitung zum subversiven Denken, Miinchen 1998, 69.80f.

¥ Oevres completes de Voltaire, nouvelle édition, Paris 1877ff., Bd. 12, 306, vgl. H.R.
Guggisberg, Sebastian Castellio im Urteil seiner Nachwelt vom Spédthumanismus bis zur
Aufkldrung, Basel/Stuttgart 1956, 171; H.R. Guggisberg, Sebastian Castellio 1515-1563,
Gottingen 1997, 301.

? Leibniz an Mosheim, 1716, zitiert in M. Mulsow, Einleitung, zu: Johann Lorenz von
Mosheim, Versuch einer unparteiischen und griindlichen Ketzergeschichte, Zweiter Band,



116 Frieder Ludwig

bereits sehr viel tiber Servet geschrieben worden sei, und legte seinen Lesern
daher Materialien zu dem Fall eines anderen des Antitrinitarismus Verdich-
tigen, dem in Heidelberg wirkenden Sebastian Neuser, vor.'"

Die mit dem Hinweis auf den Fall Servet begriindete Uberzeugung, dass
es im Protestantismus ebenso wie im Katholizismus Intoleranz und Fehlent-
wicklungen gegeben habe, schlug sich auch in der klassischen Literatur nie-
der. Johann Wolfgang von Goethe bezeichnete in den Zahmen Xenien die
ganze Kirchengeschichte als «Mischmasch von Irrtum und Gewalt», und in
dem frithen Fragment vom Ewigen Juden muss die Christenheit die Frage des
auf die Erde gekommenen Menschensohnes beantworten: «Es waren, die den
Vater auch gekannt. Wo sind denn die?» (Die Antwort lautet:) — «Eh man hat
sie verbrannt». Fiir Goethe lag der Hauptfehler der kirchengeschichtlichen
Entwicklung darin, dass gleich an ihrem Anfang Sekten und Parteiungen ent-
standen."!

Eine solche kritisch-distanzierte Sicht der Kirchengeschichte war auch
aufgrund von Entwicklungen innerhalb der protestantischen Kirchenge-
schichtsschreibung moglich geworden. So war Goethe, wie zu zeigen sein
wird, in seinem Urteil massgeblich von der Kirchengeschichtsschreibung des
Radikalpietisten Gottfried Arnold geprigt. Leibniz dusserte sich zum Fall
Servet in einem Brief an Johann Lorenz von Mosheim, den Begriinder der
modernen kirchlichen Historiographie. Voraussetzung fiir die Stellungnahme
Voltaires waren die historischen Studien des von der Reformierten Kirche
zum Anglikanismus iibergetretenen Michel de la Roche. Der Genfer Ketzer-
prozess beeinflusste die kirchliche Historiographie nachhaltig. Am «Fall Ser-
vet» ldsst sich somit die Entwicklung zu einem modernen Verstindnis der
Kirchengeschichte, das durch Auswahl und eigenes unabhingiges Urteil ge-
kennzeichnet ist, exemplarisch darlegen. Im Folgenden sollen nun zunéchst
die Vorgénge im 16. Jahrhundert skizziert werden, um dann deren Verarbei-
tung in der Kirchengeschichtsschreibung des spiaten 17. und des 18. Jahrhun-
derts am Beispiel Arnolds, Hottingers, Mosheims — mit einem Seitenblick auf
La Roche — und Semlers vorzustellen.

2. Der Fall Servet und die Anfinge der Debatte im 16. Jahrhundert

Wie den Reformatoren ging es dem 1511 in Villanueva in der spanischen
Provinz Huesca geborenen Michael Servet darum, die wesentlichen Inhalte

1999, 6.

' G.E. Lessing, Von Adam Neussern, einige authentische Nachrichten, in: G.E. Les-
sing, Werke und Briefe, Bd. 8 (Werke 1774-1778), 1989, 17-114 (insb. 114).

' ' Vgl. dazu P. Meinhold, Der junge Goethe und die Geschichte des Christentums,
Saeculum, Band 1, Jahrgang 1950, 196-227.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 117

des frithen Christentums wiederzuentdecken. Im Unterschied zu diesen stell-
te er dabei freilich auch die dogmatischen Grundsatzentscheidungen der alt-
kirchlichen Konzilien in Frage. Problematisch erschien ihm insbesondere die
auf dem Konzil von Nicéda 325 verabschiedete Lehre von der Trinitét. Er war
hier nicht bereit, der Ansicht Augustins zu folgen, dass der Lehrsatz nicht
ohne Offenbarung hitte formuliert werden kdénnen und in der Heiligen
Schrift implizit enthalten sei.

In seinem ersten Werk De Trinitatis Erroribus Libri Septem, das er als ge-
rade 20jahriger 1531 vorlegte, stellte er fest: «Nicht ein einziges Wort ist in der
ganzen Bibel tiber die Dreieinigkeit zu finden, weder tiber die Personen noch
tiber das Wesen oder die Einheit der Substanz, noch iiber die eine Natur der
verschiedenen Personen, noch iiber sonst etwas von den Faseleien und Klii-
geleien jener.»'? Seine Ablehnung der in Niciia formulierten Trinitétslehre
begriindete Servet auch mit Verweisen auf Schriften der Kirchenviter vor
325. Eine besondere Rolle kam dabei Tertullian zu, dessen Werken 1528 von
Beatus Rhenanus herausgegeben worden waren. Tertullian gebrauchte zwar
das Wort «trinitas», betrachtete dabei jedoch den Sohn nicht als ewig, son-
dern als dem Vater untergeordnet. Diese Anschauung iibernahm Servet."

Nachdem De Trinitatis Erroribus in Basel, wo sich Servet seit Juli 1530
aufhielt, von Oekolampad und in StraBburg von Bucer abgelehnt wurde, mo-
difizierte Servet seine Thesen in seinem zweiten Buch, den 1532 publizierten
Dialogorum de Trinitate libri dua, de justicia regni Christi etwas, blieb aber im
Kern bei seiner Anschauung. Als in Spanien die Inquisition auf ihn aufmerk-
sam wurde, hielt sich Michel Servet unter dem Pseudonym Michel de Ville-
neuve in Frankreich auf — zunéchst in Paris, dann in Lyon, Charlieu und Vi-
enne. Hier gab er eine neue Edition der Geographie des Claudius Ptoleméus
sowie eine mit eigenen Anmerkungen versehe Bibel heraus. Daneben wid-
mete er sich der Medizin und wurde 1541 zum Doktor promoviert. Auf die-
sem Gebiet brachte er es bald zu einigem Ansehen; Servet gilt als Wiederent-
decker des kleinen Blutkreislaufs durch die Lunge.

Gleichzeitig setzte er seine theologische Arbeit fort. In den spéiten 1540er
Jahren entstand sein «Christianisme Restitutio», das 1553 schliesslich verof-
fentlicht wurde. Darin entwickelte Servet seine Gedanken weiter. So begriin-
dete er seine Verneinung der Priexistenz des Sohnes aus der Lehre von den
Formen. «Das Wort ist die Form. Es bestand schon vorher und war beim Va-

2 M. Servet, De Trinitatis Erroribus Libri Septem, Hagenau 1531, 32a , zitiert in R.H.
Bainton, Michael Servet 1511-1533, Giitersloh 1960, 22. Das Werk Baintons, auf dem diese
Zusammenfassung basiert, ist immer noch grundlegend fiir alle Servet-Studien. Vgl. dane-
ben auch J. Friedman, Michael Servetus: A Case Study in Total Heresy, Genf 1978.

13 Tertullian, Adv. Praxean, vgl. James Morgan, The Importance of Tertullian in the
Development of Christian Dogma, 1928, Bainton a.a.O. 33; vgl. M. Servet, De Trinitatis
Erroribus Libri Septem, 81b-82°, vgl. Bainton, 38.



118 Frieder Ludwig

ter. Das Fleisch ist Materie. Der Sohn als die Verbindung von beidem konnte
zwangsldufig nicht vor der Vereinigung vorhanden sein, obgleich man hin-
sichtlich der Form von einer Priiexistenz des Sohnes sprechen kann.»'

Servet war liberzeugt, dass eine Verstindigung mit der Genfer Reforma-
tion moglich sein miisse; so trat er mit Calvin in Briefverkehr und sandte ihm
auch das Manuskript der Restitutio; dieser liess ihm darauf seine Institutio zu-
kommen, die er aber bald darauf von Servet mit Kommentaren und Verbes-
serungsvorschligen versehen zuriickerhielt.'” Calvin sandte das Manuskript
der Restitutio nicht zuriick, aber Servet, der Abschriften besass, konnte das
Werk dennoch fertig stellen und in Lyon veroffentlichen; ihm wurden die
dreissig Briefe an Calvin und eine «Apologie an Melanchthon» beigefiigt.
Nach der Publikation wurde das Incognito Servets durch einen Freund Cal-
vins, Guillaume Trie, geliiftet; Calvin selbst stellte der romisch-katholischen
Inquisition belastende Materialien zur Verfiigung. Servet wurde am 5. April
1553 verhaftet. Es gelang ihm jedoch, zu entkommen. Auf der Flucht begab
er sich aus nicht vollig gekliarten Griinden nach Genf, wo er am 13. August bei
einem Gottesdienst erkannt wurde. Calvin liess ihn durch den Magistrat ver-
haften.'®

Den Auftakt des Prozesses bildeten einige Verhore, denen unter anderem
die von Calvin vorgebrachten Beschuldigungen zugrunde lagen. Die 39 An-
klagepunkte behandeln das bisherige Leben und die Veroffentlichungen des
Angeklagten, seine Lehre, besonders den Pantheismus, die Trinitét, die Un-
sterblichkeit und die Taufe, ferner seine Beleidigungen Melanchthons und
der Genfer Kirche. In der nichsten Phase wurde der Prozess zu einer direkten
Auseinandersetzung zwischen Calvin und Servet, der nun mehrere Bittschrif-
ten an den Rat richtete. Darauf wurden andere Schweizer Stidte um ihre
Gutachten gebeten; thre Antworten wurden dem Rat unterbreitet. Anschlies-
send beriet das Gericht und fillte das Todesurteil.

Schnell wurde Kritik an dem Todesurteil und der Verbrennung Servets
laut. Schon wihrend des Prozesses waren Nachrichten iiber das zu befiirch-
tende Urteil — u.a. durch den italienischen Rechtsgelehrten Matteo Gribaldi
— nach Basel gelangt.'” Bald nach dem Vollzug der Todesstrafe erschien in
Basel eine Historia de morte Serveti, die die Genfer Vorginge zusammenfas-
ste und die im Schlussteil die Hinrichtung als «scandalum scandalorum» be-
zeichnet. Die T6tung widerspreche schon aufgrund des Gleichnisses vom Un-

14 M. Servet, Christianisme Restitutio, Lyon 1553, 267, vgl. Bainton a.a.O. 90.

15 Calvini Opera VIII, 482; 748, 37, vgl. Bainton a.a.O. 95.

16 Calvin iibernahm dafiir die Verantwortung: Calvini Opera VIII, 461, 479, 726; X1V,
615; vgl. Bainton, 110.

17 Ein guter Uberblick iiber die Debatten, die dem Feuertod Servets folgten, findet
sich in H.R. Guggisberg, Sebastian Castellio 1515-1563. Humanist und Verteidiger der
religiosen Toleranz im konfessionellen Zeitalter, Gottingen 1997, 80ff.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 119

kraut unter dem Weizen dem Willen Gottes. Wenn Calvins Lehre von der
Pridestination und Gnadenwahl wahr sei, so wird weiter ausgefiihrt, hétte
Calvin nie befiirchten miissen, Servet hitte jemanden, der auserwihlt sei,
vom wahren Glauben abbringen konnen.'®

Nur kurze Zeit spiter, ndmlich im Dezember 1553, legte Calvin seine De-
fensio orthodoxae fidei de sacra trinitate contra prodigiosos errores Michaelis
Serveti Hispani vor, die im Februar 1554 gedruckt wurde. Hierin stellte er die
Frage, wie die Religion noch bestehen konne und die wahre Kirche noch er-
kennbar sei, wenn die Lehre der Frommigkeit, die «pietas doctrina» unsicher
und zweifelhaft werde."” Es diirfe zwar niemand grundsiitzlich zum Glauben
gezwungen werden, aber der Bestand der Kirche miisse geschiitzt werden,
und hier sei die Obrigkeit in der Pflicht. Der Staat diirfe den Gottlosen nicht
die Freiheit geben, mit der Lehre Christi ihren Mutwillen zu treiben, damit
die Schwachen, die er kraft gottlichen Befehls zu schiitzen hat, nicht ins Ver-
derben gerissen werden.”’ Es dauerte nicht lange, bis Gegenstimmen laut
wurden. Das Werk De haereticis an sint persequendi, das der nun in Basel le-
bende ehemalige Mitarbeiter Calvins Sebastian Castellio 1554 unter dem
Pseudonym Martinus Bellius publizierte, enthielt eine Sammlung von Texten,
welche die Todesstrafe fiir Hiretiker ablehnen. Castellio zog dabei ebenso
frithchristliche Autoren heran wie Verfasser des 16. Jahrhunderts, wobei so-
gar Calvin selbst zu Wort kam, der in der ersten Auflage der Institutio Milde
gegen Exkommunizierte sowie gegen Tiirken und Sarazenen gefordert hat-
te.”! Zentral an der Schrift ist das Vorwort, in dem «Martin Bellius» zwar ei-
nerseits seine Abscheu vor Héretikern zum Ausdruck bringt — «Odi ego hae-
reticos» —, aber gleichzeitig die Uberzeugung vertritt, dass man Hiretiker
nicht toten diirfe. Es bestehe ndmlich die Gefahr, dass jemand als Héretiker
betrachtet werde, der es nicht ist, oder dass man einen (tatsidchlichen) Hire-
tiker hirter bestrafe, als es die «Christiana disciplina» verlangt. Bellius bzw.
Castellio konnte sich auf Sebastian Franck beziehen, der schon 1531 den Ge-
danken gedussert hatte, dass man einen Menschen nicht der Héresie anklagen
diirfe, weil er einen anderen Glauben habe.” Das Vorgehen gegen die Hire-
tiker in der Gegenwart kontrastierte er mit der «Sanftmut Christi». Die theo-
logischen Streitigkeiten erschienen Castellio als Bagatellen.

Etwas spiter legte Castellio ein zweites Werk vor, in dem er sich ganz di-
rekt mit Calvins Defensio orthodoxae fidei auseinandersetzte, namlich die
Streitschrift Contra libellum Calvini, in quo ostendere conatur haereticos gladii

'8 Vgl. U. Platz, Calvin und Basel in den Jahren 1552-1556, Basel/Stuttgart 1974,
120ff., Guggisberg a.a.O. 84.

1 Calvini Opera 8, 453-644, (464), vgl. Guggisberg a.a.O. 86.

20 Calvini Opera 8, 470, vgl. Guggisberg a.a.O. 87.

2L Calvini Opera 1, 77.

22 Guggisberg a.a.0. 94.



120 Frieder Ludwig

coercendos esse. In der als Dialog angelegten, erst 1612 veroffentlichten
Schrift wurde Calvin fiir alle Leiden Servets von der Verhaftung durch die In-
quisition bis zur Verbrennung auf dem Scheiterhaufen verantwortlich ge-
macht. Calvin sei, so wird festgestellt, tiber die Leiche Servets zur vollen
Macht in Genf gelangt.”” Noch einmal machte Castellio deutlich, dass der
Massstab fiir ihn nicht die konfessionelle Bindung, sondern die «imitatio
Christi» war — die beste «secta» sei diejenige, «deren Anhdnger wirklich an
Christus glauben, ihm gehorchen und sein Leben nachahmen, ob sie sich nun
Papisten, Lutheraner, Zwinglianer, Anabaptisten oder irgend etwas anderes
nennen.»”*

3. Die Unparteiische Kirchen- und Ketzerhistorie Gottfried Arnolds

Den Gedankenlinien, wie sie im 16. Jahrhundert von Castellio und davor
schon von Sebastian Frank entwickelt worden waren, konnte Gottfried Ar-
nold an der Wende des 17. zum 18. Jahrhunderts folgen. Dennoch markiert
sein Werk einen Neuaufbruch, denn Arnold wagte sich als erster an eine Um-
deutung der gesamten Kirchengeschichte bis zu seiner Zeit, wobei er die bis-
lang als «héretisch» bezeichneten Gruppierungen in den Mittelpunkt seines
Interesses stellte. Auch mit den in der Geschichte des Protestantismus ausge-
grenzten Gruppierungen befasste er sich und unterschied sich damit von der
konfessionalistischen Geschichtsschreibung, die sich seit der zweiten Hiilfte
des 16. Jahrhunderts durchgesetzt hatte: So war es Flacius Illyricus in seinem
Catalogus testium veritatis (1556) um den Nachweis der Rechtglaubigkeit aus
lutherischer Retrospektive gegangen; er konnte damit verschiedene Ketzer-
gruppen des Mittelalters, die bestimmte Anliegen der Reformation antizi-
pierten, positiv wiirdigen. Die Streitigkeiten in den Reformationskirchen
wurden jedoch unter jeweils «orthodoxem» Blickwinkel gesehen. Arnold da-
gegen fiihlte sich als unparteiischer Betrachter allein der Wahrheit und keiner
der streitenden Parteien verpflichtet.”> Deutlich wird seine Distanz gegen-
iiber den Reformationskirchen, um es gleich vorwegzunehmen, auch an sei-
ner Bewertung des Genfer Ketzerprozesses. Unter Bezugnahme auf Hugo
Grotius stellte Arnold fest, dass der Antichrist nicht nur am Tiber, sondern
auch am Genfer See erschienen sei.*

# Contra libellum Calvini, fol. Kro, vgl. Guggisberg a.a.O. 118f.

* Ebd., fol. Kro, vgl. Guggisberg a.a.O. 120.

» Bereits in der Vorrede der Unparteiischen Kirchen- und Ketzerhistorie klingt an,
dass Arnold Unparteilichkeit im Sinne von tiberkonfessionell versteht. Vgl. G. Arnold,
Unparteiische Kirchen- und Ketzerhistorie, Teil 1, 1699, 18.

% 7Zitiert in: J.J. Hottinger, Helvetischer Kirchen-Geschichten Dritter Teil, Ziirich
1708, 806.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 121

Mit seiner Neudeutung der gesamten Kirchengeschichte wirkte Arnold
nachhaltig; sowohl Heinrich Jung-Stilling wie auch Johann Wolfgang von
Goethe orientierten sich an seiner Darstellung. Goethe hat das Werk in der
Bibliothek seines Vaters kennengelernt. In einem Abschnitt in Dichtung und
Wahrheit schilderte er den Eindruck, den Arnold in seiner Jugend auf ihn ge-
macht hatte: «Was mich an seinem Werk besonders ergdtzte, war, dass ich
von manchen Ketzern, die man mir bisher als toll und gottlos vorgestellt hat-
te, einen vorteilhafteren Begriff erhielt.» Arnold sei «nicht ein bloss reflektie-
render Historiker, sondern zugleich fromm und fiihlend».”’

In der Tat war Gottfried Arnold fromm und fiihlend; er ist der pietisti-
schen Bewegung zuzurechnen und wird héufig als Radikalpietist bezeichnet.
In seiner Haltung war er von beeindruckender Konsequenz; im Jahr 1698 leg-
te er seine Professur an der Universitédt GieB3en, die er gerade ein Jahr zuvor
erhalten hatte, nieder und begriindete dies mit dem «Ekel vor dem hochtra-
benden ruhmsiichtigen Vernunfft-Wesen des Academischen Lebens» — «was
von Christi Leben iibrig war/ fand hierbey nahe sein Ende.»”® Spiiter heiratete
er und seine Radikalitdat méssigte sich dadurch merklich, doch die Abfassung
seiner wichtigsten kirchengeschichtlichen Werke, Die erste Liebe. Das ist:
Wahre Abbildung der ersten Christen (1696) und die Unpartheyische Kirchen-
und Ketzer-Historie/von Anfang des Neuen Testamentes biss auff das Jahr
Christi 1688 (1699,1700) faillt vor diesen Zeitpunkt.

In der Abbildung iiberpriifte er den Sprachgebrauch von «haeresis» und
kam zu dem Ergebnis, dass auch die beriihmtesten Lehrer (- darunter auch
Augustin -), welche wider die Ketzereien ganze Biicher geschrieben haben,
nicht sagen und lehren kénnten, was eine Ketzerei sei. Fehler und Irrtiimer
habe es selbst unter den beriihmtesten Theologen gegeben, nicht selten bei
denen, die «den anderen am heftigsten widersprochen, und die reinste Lehre
haben wollten.» Anders sah es allerdings im Urchristentum, in den apostoli-
schen Gemeinden aus. Fir diese war der «Glaube kein so todtes und un-
fruchtbares Ding». Das Verhalten der ersten und wahren Christen den Ket-
zern gegeniiber war gerade nicht durch Verfolgungen und Anfeindung ge-
kennzeichnet. «Gott will einmal einen freiwilligen Gehorsam haben, und ei-
nen Dienst, der aus einem willigen und ungezwungenen Geist geschiehet.»?

In der Kirchen- und Ketzergeschichte machte Arnold deutlich, dass fiir ihn
aus den Schriften der Bibel keine fixierte Norm gebildet werden kénne und

" E. Berneburg, Einige Gesichtspunkte und Fragen zur Wirkung der Unparteiischen
Kirchen- und Ketzerhistorie, in: D. Blaufuf3/F. Niewthner (Hg.), Gottfried Arnold (1666-
1714), Wiesbaden 1995, 21-32.

2 G. Arnold, Offenhertzige Bekenntnis, 1698, Nr. 5.

¥ G. Arnold, Die erste Liebe. Das ist: Wahre Abbildung der ersten Christen, 1696,
Buch VIIL: ¢ 21.4; ¢ 21,14; ¢ 21,16; ¢ 22.1; vgl. dazu Wolfgang A. Bienert, Ketzer oder
Wahrheitszeuge. Zum Ketzerbegriff Gottfried Arnolds, ZKG 88 (1977) 230-246 (238-240).



122 Frieder Ludwig

unterschied zwischen der Lehre und dem Heiligen Geist.** In dieser Unter-
scheidung folgte er Sebastian Franck, der in der Chronica von 1531 die Uber-
zeugung vertreten hatte, dass die wahre Kirche Christi mit keiner organisier-
ten Glaubensgemeinschaft identisch, sondern eine unsichtbare Gemeinschaft
der Seelen sei, in denen der Geist wirke. Auch Franck hatte gefordert, aus
dem «toten Buchstaben» keinen «Abgott» zu machen.”!

Konstitutiv ist also nicht die Schrift, sondern das Wirken des Geistes. Die-
sem freien Wirken steht die Verfestigung der Lehre in Dogmen, aber auch die
Herausbildung der Institution Kirche und ihrer Verquickung mit der Macht
entgegen. Diese beiden Entwicklungen beurteilt Arnold durchweg negativ;
signifikant kommt dies zum Ausdruck in seiner Ansicht iiber die «Konstanti-
nische Wende», in der er den endgiiltigen Bruch mit den urchristlichen Idea-
len sieht® — den «Abfall» der Kirche setzt er jedoch schon friiher an, und die
ganze Geschichte des Christentums betrachtet er unter diesem Vorzeichen.™
Weil sich die Kirche vom urspriinglichen Zustand wegentwickelt hat, ist das
Problem der Auseinandersetzung mit Ketzern tiberhaupt erst entstanden;
konsequenterweise beginnt Arnold seine Studien immer mit den «Ketzerma-
chern», d.h. den Bischofen und Theologen, die andere teils aus Schwachheit,
meistens jedoch aus Ehrgeiz und Eigensinn verketzert, unterdriickt und ver-
folgt haben. So wird das Problem der Ketzerei zu einer Frage des Umgangs
mit Ketzern oder jenen, die man als solche bezeichnet. Am Schluss des Ge-

3" G. Arnold, Kirchen- und Ketzergeschichte, Bd. 1, 1699, 7, Pkt. 33: «Ob dahero die
Apostel, wenn sie die Heil. Schrifft genannt und denen Christen anbefohlen, dieses voll-
standige Corpus, wie es jetzo ist, alleine nach dem Buchstaben gemeinet, und darnach alle
lehren zu richten und zu priifen gerathen: da es noch nicht ganz gesammelt oder angenom-
men gewesen? Oder ob nicht vielmehr die leute dazumal insgemein an dem fiirbild der
heilsamen lehre, welches in den der H. Geist krafft der verheissung des vaters zur herwie-
derbringung des ebenbildes gottes eingedriicket, gehalten, und darnach sich in allen
gerichtet? Oder ob nicht vielmehr zu erst deswegen keine kitzereyen gemachet worden,
weil die Christen einander nicht aus den Worten, sondern aus dem hertzen und wercken,
dabei sie ihren reden frey, offenhertzig und von unzeitiger verkétzerung unbesorget gewe-
sen?»

31 Sebastian Franck, Chronica, StraBBburg 1531, Vorrede, in Ausschnitten veroffent-
licht in: H. Gast (Hg.), Der linke Fliigel der Reformation. Glaubenszeugnisse der Taufer,
Spiritualisten, Schwiarmer und Antitrinitarier, Bremen 1968, 233-246 (246).

2 Die Konstantinische Wende ist jedoch das Paradigma fiir den Abfall, vgl. G.
Arnold, Kirchen- und Ketzergeschichte, 1699, 3: «Die wahre reine gemeinde ist von
anfang des Evangelii und der Apostel zeiten her eine jungfrau und braut christi gewesen.
Die falsche abgefallne Kirche aber ist nach dem zeugnif3 der ersten lehrer und vermoge
des unten folgenden berichts zur huren worden, und hat unter Constantin M. durch die
confuse und unvorsichtige aufnehmung aller heuchler und bésen, wie auch durch die
natiirliche vermehrung und fortpflantzung der falschen Christen viel millionen bastarte
gezeugt, mit welchen aber kein wahres glied christi zu schaffen hat.»

3 Vgl. G. Arnold, Kirchen- und Ketzergeschichte, 1699, Vorrede, 47.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 123

samtwerks steht folgerichtig ein Plddoyer fiir die Gewissensfreiheit zugunsten
der «Stillen im Lande», die die wahre christliche Kirche bilden.*

Damit ist nun durchaus ein dualistisches Erkldrungsmuster gegeben; im
Gegensatz zu den korrupten Institutionen gibt es fiir Arnold eine unschuldige
Wahrheit, der «von Gott selbst wol die rechten waffen des lichts gereichet
werden» mogen, um damit tiber alles «vernunftgezink» zu gelangen und die
Finsternis zu vertreiben. Ziel seines Bemiihens ist es, die Geschichte offenzu-
legen und die Lehren der «sogenannten kitzer und die tibrigen der natur ver-
borgene dinge zu erkennen und nicht, wie dies meist geschieht, ohn unter-
scheid und priifung zu verwerfen. Dies kann nur leisten, wer wahrhaft er-
leuchtet ist und daher tiber Erkenntnis Gottes und Einsicht in die Geheimnis-
se und wunder verfiigt.»*

Im wesentlichen geht es Arnold also darum, die Behandlung der Ketzer in
Frage zu stellen — die Gezédnke um Hiéresien sind abzulehnen, denn daraus
entstehen Mordtaten und Rebellionen. Daraus folgt aber nicht notwendiger-
weise eine einfache Umkehr des Schemas Héresie und Rechtgldubigkeit.
Nicht alle Gegner der Kirche werden positiv gesehen. Spitestens da, wo sich
ihr Anliegen mit Gewalt vermischt, wie etwa im Bauernkrieg oder bei Tho-
mas Miintzer, endet Arnolds Verstdndnis. Sein Interesse richtet sich zunéchst
primir auf die kirchliche Ketzerbekdampfung.

Deutlich zeigt sich dies an seinen Ausfiihrungen zum Prozess Michael Ser-
vets, denn im Mittelpunkt der Arnoldschen Beobachtungen stehen vor allem
Anfragen an die Kirche in Genf und an Johannes Calvin. Man wundere sich,
schrieb er, «1. Dass um der Religion willen einer zum Tode verdammet wor-
den, und zwar 2. Zu einem so grausamen und unmenschlichen Tode. 3. Dass
es ein Prediger selbst gethan. 4. Dass Calvinus mit den feinden selbst denen
Papisten zu Vienne dariiber correspondirt gehabt. 5. Dass man die Biicher zu
Frankfurt verbrannt. 6. Dass Servetus noch nach seinem Tode zum ewigen
hollischen Feuer verwiesen worden.»*

Massgeblich fiir Arnold waren die Schriften Sebastian Castellios, den er
als einen der «thitigen Zeuge(n) «von dem rechtschaffenen Wesen Christi»
bezeichnete.”” Er zitierte sowohl aus dessen Traktat De Calumnia wie auch
aus der Schrift De Haereticis an sint persequendi. Von Castellio iibernahm Ar-
nold neben der selbstverstdndlichen Ablehnung der leiblichen Strafe fiir Ket-
zer auch die Konzentration auf die Interessen der Ketzermacher. Aber Ar-

* Beschluss zu Teil IV. Die Zusammenfassung basiert auf Bienert a.a.O. 244.

% Vorrede 14, 15; vgl auch Vorrede, 26: «Und deBwegen ists mir schwer, ja unméglich
worden, vom guten ohne lieben und gunst, und vom bdsen ohne Abscheu zu schreiben.
Ja,es war mir von Gott in meinem gewissen auferlegt, niemanden zu schmeicheln.»

% Ketzergeschichte Vol I1, 747.

3 In dem Vorbericht zu der 1696 in Frankfurt erschiecnenen Ubersetzung des Traktats
Castellios, De calumnia.



124 Frieder Ludwig

nold ging einen Schritt weiter als Castellio, der dann doch am Schema Dogma
und Hiresie festhielt und damit in alten Bahnen blieb, auch wenn die Dog-
men auf einen Grundbestand reduziert wurden.” Denn Arnold fand die
Wabhrheit meistens «ohne Ansehen der Person» bei den Trigern des Kreuzes
als den verfolgten Kindern Gottes. Damit ist nicht nur die spéter durch den
Entwicklungsgedanken ausgebaute Idee von der Opposition als der Triagerin
des Fortschritts angebahnt;*’ Arnold hat mit seiner Vorgehensweise sich auch
von den bisherigen Strukturen der Kirchengeschichte gelost. Mit seinem In-
teresse am «Wirken des Geistes» hat er die Kirchengeschichte aus der Sphére
der Lehre und der Institutionen in diejenige des Erlebens geriickt. Die Frage-
stellung ist dabei eine andere geworden. Arnold ist der erste Historiker, der
den Wert des religiosen Lebens als solchen ohne Riicksicht auf die zuféllige
historische und konfessionelle Form erkannt hat und deshalb zu einer volli-
gen Neubewertung der Ketzergeschichte kam.

4.Die Auseinandersetzung mit Arnold und die «Rettung Calvins»
in der Helvetischen Kirchengeschichte Hottingers

Arnolds Geschichtskonzeption wurde damit wichtig fiir die Aufkldrung.
Insbesondere Christian Thomasius hat ihn gewiirdigt. Thm erschien Arnolds
Kirchen- und Ketzergeschichte als das beste Kampfmittel gegen die Herr-
schaft von Autoritit und Vorurteil.*' Von Seiten der Orthodoxie hat Arnolds
Werk naturgemiiss auch Kritik erfahren, so hat Valentin Ernst Loscher sechs-
mal gegen Arnold geschrieben. Umfassend setzten sich der in Coburg und in
Gotha wirkende Theologe und geschulte Historiker Ernst Salomon Cyprian
(1673-1745) sowie Georg Grosch mit dessen Geschichtsauffassung auseinan-
der. Grosch kritisierte am methodischen Vorgehen, dass Arnold die allgemei-
nen Kanzelklagen als Beweis fiir die Verderbtheit einer Epoche verwende,
wihrend sie doch eher das Gegenteil beweisen.*

Die Aufarbeitung des Servet-Prozesses durch Arnold stiess, vielleicht
nicht vollig unerwartet, vor allem in der Schweiz auf heftige Kritik. In seiner
Helvetischen Kirchengeschichte von 1708 konstatierte Johann Jacob Hottin-
ger, dass Arnold Servet mit seinen «Ketzereyen und Listerungen» beinahe

3 E. Seeberg, Gottfried Arnold. Die Wissenschaft und Mystik seiner Zeit, Darmstadt
1964, 290-334.

¥ Seeberg a.a.0. 144.

4 Seeberg a.a.0. 149.

" Gleichzeitig hat er an ihm getadelt, dass er hinsichtlich der beiden ersten Jahrhun-
derte und ihres Verfalls «Der Sache zu wenig gethan hat («Hochstnétige Cautelen ... zur
Erkennung der Kirchen-Rechts-Gelehrtheit!, 1728, 239, § 1 Anm. a.); vgl. dazu E. Hirsch,
Geschichte der neuern evangelischen Theologie, Band 1, Neuausgabe 2000, 95.

2 G. Grosch, Nothwendige Vertheidigung der evangelischen Kirche wider die
Arnoldsche Ketzerhistorie, 1745, 706f. und 827, vgl. Seeberg a.a.O. 145.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 125

als «heiligen Marterer» geschildert habe, Calvin aber als «blutdurstigen Ty-
rannen», der gegen die auch in seiner Institutio belegbare evangelische Auf-
fassung, dass man Ketzer nicht téten diirfe, verstossen habe. Die Gelehrtheit
Arnolds sei zwar zu loben, aber sowohl aus Liebe zur Wahrheit wie auch aus
Dankbarkeit gegeniiber den «gottseligen und treuen Vorstehern des Eidge-
nossischen Policey- und Kirchenwesens» heraus sah sich Hottinger zum Ein-
spruch veranlasst.*

Dabei iibte er zunichst sachliche Kritik am Arnoldschen Vorgehen, dem
er eine einseitige Quellenauswahl vorwarf. Der Radikalpietist habe Calvin-
kritische Stimmen vorbehaltlos aufgegriffen und dabei etwa auch hingehen
lassen, «was die Socinianer, Remonstranten und Quaker urtheilen». Die Stel-
lungnahmen Melanchthons, Bucers und anderer Reformatoren, die gleicher-
massen den Tod Servets forderten, aber habe er verschwiegen und sich mit
diesen ebenso wie mit den Argumenten Calvins auch nicht weiter auseinan-
dergesetzt. Arnold sei nicht unbefangen gewesen, er habe Servet und Calvin
verglichen und dabei deutlich Servet den Vorzug gegeben. Hottinger dagegen
ging es um eine «Rettung Calvins».*

Fiir Hottinger war — und hier schligt seine historisch-sachliche Kritik in
eine stark emotional geprigte Apologie zugunsten der Reformierten Kirche
um - ein Vergleich von Calvin und Servet auf der gleichen Ebene schon gar
nicht moglich, denn fiir ihn stellte sich der Fall nicht als Konflikt zweier Par-
teien dar, deren Vorgehen gleichermassen zu iiberpriifen war. Stattdessen
ging es «um die Ehr des grossen Gottes, welche von Serveto bespeuet, und so
gar mit Fiissen getretten worden, dass es der Satan, wann er leibhaftiglich un-
der den Menschen herumgeloffen were, nicht drger héiitte machen kénnen.»*
Calvin dagegen steht auf der anderen Seite des Spektrums; er habe nichts an-
deres gelehrt, als was der Geist Gottes in der Heiligen Schrift vorgeschrieben
habe; auch Luther habe aus dem gleichen Brunnen geschopft.

Vor diesem Hintergrund war es fast zwangslidufig, dass er die Ergebnisse
des Genfer Prozesses verteidigte. Dass er damit zu Beginn des 18. Jahrhun-
derts nicht mit vorbehaltloser Zustimmung rechnen konnte, zeigt der stark
apologetische Charakter seiner Ausfithrungen. So legte er grossen Wert auf
die Feststellung, dass Servet nicht wegen seines Sektierertums, sondern we-
gen seiner Gottlosigkeit hingerichtet wurde, mit der er die ganze Welt habe
anstecken wollen und von der er auch auf dem Scheiterhaufen nicht abgelas-
sen habe. Das Verfahren lasse sich mit dem der katholischen Kirche in keiner
Weise vergleichen, denn «die Papstler werffen solche ins Feur, welche die
Kirchengebott, und zwar in solchen Sachen so wider Gottes Wort streiten,
ibersehen: ohne dass sie die unaufloslichen Gegengriinde anhoren, oder

LT Hottinger, Helvetischer Kirchen-Geschichten Dritter Teil, Ziirich 1708, 806f.
* Hottinger a.a.0. 807, Randzusammenfassung.
¥ Hottinger a.a.0. 807.



126 Frieder Ludwig

doch erwegen.» Hottinger verdeutlichtete dann seine Ablehnung der Paralle-
lisierung der Vorgehensweisen: «Dif3 sind freilich Grausamkeiten! Was aber
hat solches fiir Gleichheit mit dem Verfahren gegen die Schwermer oder Ab-
strafung der Gottesldsterer welche auf ihrer Gottesldsterung beharren?»
Wenn gegen Servet von den evangelischen Obrigkeiten nicht mit Ernst vor-
gegangen werde, dann lasse man zu, dass «die Pépstler einen Anlal3 dabey
nemmen mochten, das Evangelium als eine Verthddigung und Zufluchtstatt
aller Ketzereyen zu verschreyen.»*® Gegen Ende seiner Ausfiihrungen wies
Hottinger auch darauf hin, dass bestimmte Anhédnger Luthers intolerant ge-
geniiber den aus England vertriebenen Reformierten gewesen seien, wih-
rend andererseits die eidgendssischen Stddte Johannes Brenz und andere
Glaubensfliichtlinge aus Schwaben aufgenommen hétten.

Der apologetische Charakter der Abhandlung des Falles Servet trat somit
immer deutlicher zutage. Insgesamt artikuliert sich bei ihm am deutlichsten
die konfessionalistische Geschichtsschreibung. Mit seinem dualistischen Ge-
schichtsbild aus der Perspektive der reformierten Orthodoxie war Hottinger
sehr viel enger festgelegt als Arnold.

5. Das Ende Servets und die Anfinge kritischer Forschung
bei Johann Lorenz von Mosheim

Dennoch blieb Arnold angreifbar. Problematisch war insbesondere sein
nicht besonders vorsichtiger Umgang mit den ihm vorliegenden Quellen.
Eine der Schwachstellen in der Behandlung des Falles Servet wurde von Jo-
hann Lorenz von Mosheim aufgezeigt:

«Der Socinianer, Stanislaius Lubienisky, hat eine lateinische Rede, von dem wahren
Erkenntnisse Gottes und seines Sohnes, an das Licht gestellet, die Servet vor dem Scheiter-
haufen soll gehalten haben. Gottfried Arnold hat dieselbe als ein wichtiges Denkmal dieses
Mannes, groBBten Theil deutsch iibersetzte, und es giebt viele, die nicht daran zweifeln, dass
sie echt sey und dem Serveto zugehore. Allein sie ist sonder allem Streit von einem blinden
Verehrer des Spaniers erdichtet worden. Sie tréget einen ganz anderen Glauben vor, als
denjenigen, worauf er gestorben ist, und stimmet mit der Lehre der Sozinianer tiberein; sie
weichet ganz von seiner Art zu denken und zu schreiben ab: sie wird endlich durch die un-
wiederleglichen Zeugnisse des Farells und des Kalvins, die wir angefiihret haben, der
Falschheit vollig iiberwiesen.»*’

Johann Lorenz von Mosheim, der als Begriinder einer kritischen, quellen-
orientierten Geschichtsschreibung gilt und bereits seit der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts als «Vater der neueren, d.h. wissenschaftlichen Kirchenge-

% Hottinger a.a.0. 810.
47 J.L. von Mosheim, Versuch einer unparteiischen und griindlichen Ketzergeschichte,
Zweiter Band, 1999, 228.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 127

schichte» bezeichnet wurde®, hat sich in mehreren eigenen Studien des Falles
angenommen. Im Jahr 1529 legte er seine erste Schrift zu dem Ketzerprozess,
Historia Michaelis Serveti (Helmstedt 1729) vor. Auch in einem seiner be-
kanntesten Werke, dem Anderweitiger Versuch einer vollstindigen und un-
partheyischen Ketzergeschichte von 1748 befasste er sich mit Michael Servet.
Zwei Jahre spiter dusserte er sich, in dem Werk Neue Nachrichten von dem
beriihmten spanischen Arzte, Michael Serveto, der zu Geneve verbrannt wor-
den (Helmstedt 1750) nochmals zu demselben Thema.

Mit dem Titel des Hauptwerks kniipfte Mosheim an Arnold an, dem es ja
um eine unparteiische Darstellung der Ketzergeschichte ging. Mosheim wiir-
digte denn auch Arnold, dem er zugestand, in der Kirchengeschichte «das
Eis» gebrochen zu haben und von der Sicht einer Geschichte, welche die Her-
ausbildung der Institution legitimiert, weggekommen zu sein. Auch fiir ihn
war es wichtig, von Autoritdten unabhéngig zu sein; gerade in der Behand-
lung der Ketzergeschichte, so konstatierte er, miisse sich der Historiker auf
die «Urquellen» stiitzen und dabei in der Lage sein, sich selbst zu begrenzen
und zu «fesseln». Dabei diirfe er aber auch nicht die Position der Gegenpartei
einnehmen. Mit diesem methodischen Anspruch aber verband Mosheim
grundsitzliche Einwidnde gegen Arnold, dem er vorwarf, dass er weniger die
Wahrheit an das Licht zu ziehen suchte, als diejenigen, die den sogenannten
Ketzern die Hinde gebunden haben, anzuschwirzen. «Die Ketzer sollten
durch ihn Rechtglidubige, und die Rechtgldubige Ketzer werden.» Den
Grundsatz der Unparteilichkeit, der sich fiir ihn darin manifestierte, dass we-
der Auswahl noch Auswertung der Quellen interessensgeleitet sein diirften,
sah er bei Arnold gerade nicht befolgt.

Auch einem anderen vorangegangenen Servet-Forscher, Michel de La
Roche, stand Mosheim mit Vorbehalten gegeniiber. De La Roche war als Hu-
genotte nach der Aufhebung des Edikts von Nantes 1685 aus Frankreich ge-
fliichtet und hatte sich dann in England (wo er sich der Anglikanischen Kir-
che anschloss) sowie in Genf aufgehalten. Beide Wirkungsstitten hatten ihn

4% C.D. Jani, Johann Peter Niverons Nachrichten von den Begebenheiten und Schrif-
ten beriihmter Gelehrten ..., Teil 23, Halle 1771, 409-496. In der neueren Forschung artiku-
liert sich aus verschiedenen Blickwinkeln ein Interesse an Mosheim: Vgl. M. Mulsow u. a.
(Hg.): Johann Lorenz von Mosheim. Theologie im Spannungsfeld von Philologie, Philoso-
phie und Geschichte, Wiesbaden 1997, insbesondere die Beitrdge von M. Mulsow («Zur
Einfiihrung», 7-16 «Eine «Rettung> des Michael Servet? Der junge Mosheim und die hete-
rodoxe Tradition.», 45-92: B. Moeller, Johann Lorenz von Mosheim und die Griindung der
Gottinger Universitit, in: B. Moeller (Hg), Theologie in Gottingen, Gottingen 1987, 9-40;
— Christoph Bizer, Der wohl-unterrichtete Student um 1800. Das Amt des Pfarrers in der
Gottinger theol. Lehre, in: Moeller a.a.0. 111-135; — E. Miihlenberg, Goéttinger Kirchenhi-
storiker im 18. u. 19. Jh., in: Moeller a.a.0. 232-255; H. Schultze, Ev. Frauen in der dt. Auf-
kldrung. Desiderate kirchengeschichtl. Forsch., BThZ 8 (1991) 59-75; F. Ludwig, «Orbis
minima pars est Europa». Globale Perspektiven in der Kirchengeschichtsschreibung vom
16. bis zum 19. Jahrhundert, KuD 48 (2002) 80-98.



128 Frieder Ludwig

durch ihre tolerante christliche Grundhaltung beeindruckt — «The odium
theologicum does not prevail among them. They are free from bigotry, and
have an excellent notion of religion. England and Geneva are now the great
Schools of Moderation and true Christianity»*’ —, wobei er diese fiir Genf auf
den Einflussverlust einer bestimmten Ausprigung des Calvinismus zuriick-
fiihrte.” La Roche, der selbst als Reformierter Verfolgungen erfahren hatte,
hatte sich dann mit der Geschichte der Verfolgungen innerhalb der Refor-
mierten Kirchen auseinandergesetzt, wobei ihm die calvin-kritischen Tradi-
tionen in der Schweizer Stadt® ebenso hilfreich waren wie das in England ver-
breitete Interesse an anti-trinitarischen Traditionen. In einer Artikelserie
hatte er seine Leser iiber Leben und Ende Michael Servets informiert und da-
bei nicht nur die drei Werke des Spaniers, sondern auch andere zeitgenossi-
sche Quellen und insbesondere die Genfer Prozessakten nutzen kénnen. Es
sei wiinschenswert gewesen, so schrieb er, wenn Calvin Servet davon hiétte
tiberzeugen konnen, dass das Dogma der Trinitdt kein pépstlicher Lehrsatz,
sondern gemeinsame Ansicht aller christlicher Kirchen sei, anstatt diesen ver-
folgen und zum Tode verurteilen zu lassen. Obwohl er Servets Anschauung
nicht teilte, schilderte er dessen Anliegen doch mit Sympathie; so nahm er
auch ein zu dessen Ehren verfasstes Gedicht in seine Schilderung auf.”> Mos-
heim sah auch bei La Roche, ebenso wie bei Arnold, eine gewisse Einseitig-
keit am Werk und bezweifelte, dass dieser die Gerichtsakten unvoreingenom-
men ausgewertet hatte: «Sollte ein Mann, der nicht geschickt war, seinen ge-
heimen Groll gegen Kalvin ganz zu verbergen, diese Dinge, die zu seiner Ab-
sicht vortrefflich dieneten, unterdriicket haben?»™

Mosheim ging es deshalb darum, den Fall Servet selbst an Hand der Ori-
ginalquellen zu iiberpriifen. Schon als Student sammelte er systematisch Ma-
terialien zu dem Fall; unter anderem wandte er sich an Leibniz, dessen Ant-

# Michel de la Roche, A Literary Journal, 1730-1731, Bd. 1, Art 7, 107, zitiert in: M.D.
Thomas, Michel de La Roche: a Huguenot critic of Calvin, in: Studies on Voltaire and the
Eigtheenth Century 238, 1985, 97-196 (112).

°* Michel de la Roche, A Literary Journal, Bd. 111, Art., 14, 137, zitiert in M.D. Tho-
mas a.a.0. 112: «We have seen in our days a remarkable Ecclesiastical Phaenomenon. Cal-
vinism, after having resided above a hundred and fifty years at Geneva, has been dismissed
from thence without noise, and in a very handsome manner (...) By the word Calvinism I
mean some wrong notions in the religion of the Reformed, otherwise named Calvinists,
and want of Moderation.»

>l Die von Jean-Antoine Gautier (1674-1729) verfasste Histoire de Genéve des origi-
nes a I'année 1691 war ausgesprochen calvin-kritisch und wurde dann auch erst zwischen
1896 und 1911 veroffentlicht; es ist jedoch anzunehmen, das La Roche mit den Gedanken
vertraut war: Vgl. Thomas a.a.O. 112.

2 Michel de la Roche, Memoirs of literature 1710-1714, 21722, vgl. dazu Thomas
a.a.0. 142ff.

> J.L. von Mosheim, Versuch einer unparteiischen und griindlichen Ketzergeschichte,
Bd. 2, 1999, 21.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 129

wortschreiben die schwierige Quellenlage ebenso deutlich macht wie es zeigt,
mit welchem Befremden der Aufkldrungsphilosoph dem Genfer Ketzerpro-
zess gegeniiberstand: «Die Restitutio Christianisme des Michael Servet habe
ich nie gesehen.» Offenbar habe sie bei den Englindern Leser gehabt, «denn
von dorther kommen auch diejenigen, die sie sich zu verschaffen gesucht hat-
ten und (...) zu beweisen versuchten, dass die Blutzirkulation zuerst von Ser-
vetus jenseits aller Bemiithungen der Autoritdten bekannt gemacht worden
wire. Wenn dem so ist, umso mehr wird das traurige Schicksal des Mannes zu
bedauern sein, und umso mehr wird man sich iiber die Henker entriisten miis-
sen.»>* Auch mit Johann Christoph Wolf war Mosheim in Kontakt; dieser be-
starkte ihn darin, sich mit dem Thema Servet ndher zu beschiftigen. Es dau-
erte jedoch bis zum September 1720, bis Mosheim eine Kopie der Restitutio
erhielt. Fiir seine Untersuchung zog er selbstverstdandlich auch die beiden frii-
heren Werke heran, und als gutem Historiker gelang es ihn, das Werk De Tri-
nitatis Erroribus des seiner Ansicht nach doch eher mittelméssigen Systema-
tikers Servet in zwei Sétzen oder «Grundregeln» zusammenzufassen: «Die er-
ste derselben ist diese: Die Natur Gottes ist schlechterdings untheilbar. Aus
dieser ziehet er die andere: Daher ist alles, was in der Natur Gottes geschieht
und vorgehet, nichts als eine gewisse Einrichtung, oder eine Art der Offenba-
rung. Hieraus hat er den Schluss hergeleitet: Daher ist weder das Wort, noch
der Heilige Geist eine Person, die von dem Vater wiirklich unterschieden ist.
Beyde sind nichts, als gewisse Einrichtungen der gottlichen Natur, wobei sich
Gott den Menschen geoffenbaret und mitgetheilet hat. Sein Buch wire noch
einmal so verstédndlich, als es ist, wenn er diese beyden Regeln gleich zu An-
fange angezeiget, und gehorig so wohl erkléret, als bewiesen hitte.»”> Auch
alle weiteren wichtigen Dokumente zum Leben und Tod Servets waren ihm
bekannt; soweit diese nicht bereits allgemein zugénglich waren, publizierte er
sie im Anhang seines Werkes. Dazu gehorten der Briefwechsel mit Oekolam-
pad, Servets Vorreden zu zwei Neuauflagen des Ptolemeus und zu der von
ihm herausgegebenen Bibel mitsamt Proben aus den Anmerkungen, seine
Bittschriften aus dem Gefédngnis in Genf, das Todesurteil des Rates, die Hi-
storia de morte Michelis Serveti, die Rede die dieser auf dem Scheiterhaufen
gehalten haben soll und andere Materialien.

An den Arbeiten seiner Vorgénger iibte Mosheim vor allem deshalb Kri-
tik, da er die Quellenauswahl als unzureichend und zudem als einseitig be-
trachtete; die Beurteilung der Vorginge habe sich, so konstatierte er in der
Vorrede des Versuchs einer unpartheiischen Ketzergeschichte, in «den zwei-
hundert Jahren, die seit seinem traurigen Ende verflossen sind», umgekehrt:

% Leibniz an Mosheim, 1716, iibersetzt und zitiert in M. Mulsow, Einleitung, zu:
Johann Lorenz von Mosheim, Versuch einer unparteiischen und griindlichen Ketzerge-
schichte, Bd. 2, 1999, 6.

> J.L. von Mosheim a.a.O. 26.



130 Frieder Ludwig

«Der Fluch, der vordem das Opfer beschwerete, ist von vielen auf den Prie-
ster, der es auf den Altar gefiihret hat, geschoben worden; und der Segen,
dem man vordemm dem gedéchtnisse des Priesters verwilligte, ist von vielen
dem ungliicklichen Opfer geschenket worden.»’® Mosheim ging es dagegen
um eine mdoglichst unvoreingenommene Rekonstruktion; so versuchte er
etwa auch, herauszufinden, ob Servet wihrend des Genfer Prozesses heimli-
che Ratgeber gehabt hatte.”” Dabei destruierte er jede Romantisierung. Die
Stadt Basel etwa, in der Castellio und andere Calvin-Kritiker wirken konnten,
galt ihm nicht wie anderen als tolerantes Gegenmodell zu Genf. So verwies er
darauf, dass gegen den Tdufer David Joris, der in Basel unter dem Namen Jo-
hannes von Briigge gelebt hatte, 1559 — drei Jahre nach seinem Tod - ein dhn-
liches Urteil wie 1553 in Genf gegen Servet gefillt wurde, aufgrund dessen die
Leiche von Joris exhumiert und verbrannt wurde. Die Urteile, die gegen den
toten Joris geféllt wurden, veroffentlichte Mosheim ebenso wie dessen anony-
men Briefe an die Obrigkeiten der evangelischen Stéddte in der Schweiz, in de-
nen er sich fiir Servet eingesetzt hatte.™

Sein methodisches Vorgehen erlduterte er folgendermassen: «Ich nahm
dem Kalvin das Kleid eines grossen Lehrers, eines eiffrigen Beschiitzers der
Wahrheit. Ich zog dem Servet die Decke eines Ketzers, eines geschickten
Arztes und Naturkiindigers ab. Beide mussten sich bloss als Menschen dar-
stellen.» Zielsetzung dabei war es, die Kirchengeschichte so zu behandeln,
dass die Bedeutung der in ihren Ursachen erkannten Geschehnissen der Ver-
gangenheit fiir die Gegenwart herausgearbeitet wird. Die pragmatische Me-
thode, das Aufbereiten der Geschichte, um fiir die Gegenwart lehren zu zie-
hen, tritt in der Vorrede zum Versuch einer unparteiischen und griindlichen
Ketzergeschichte deutlich zutage:

«Die Ketzergeschichte wird vornehmlich zu dem Ende geschrieben, dass diejenigen,
die noch in dem Selbsterkenntnisse, in der Weisheit und in der Klugheit zunehmen kénnen,
die Schwachheiten unsrer Natur in lebendigen Bildern erblicken und den Abgrund, wohin
sie zuletzt ihre Pfleger fiihren, sehen und vermeiden mogen. Das Stiick derselben das ich
jetzt an das Licht stelle, ist zu dieser Absicht geschickter, als viele andre. Zween Minner,
die zu den gelehrtesten und scharffsinnigsten ihrer Zeit gehoren, die beyde von Eifer um
die Wahrheit und um die Gottseligkeit brennen, iibertreten in ihrer Hitze die ersten Regeln
der Wahrheit und die vornehmsten Pflichten der Gottseligkeit. Der eine suchet die verlohr-
ne Wahrheit, und wird ein Trdumer: der andre streitet fiir die geschimpfte Wahrheit und
wird ein Todschliger. Welch ein kligliches! Welch ein lehrreiches Trauerspiel!»’

Diese Konzeption bedeutet eine Abkehr von allen bisherigen Kirchenge-
schichtsansitzen: Die Kirchengeschichte stellt sich bei Mosheim nicht als der
irdische Schauplatz des ewigen Ringens zwischen Gott und dem Teufel dar,

6 Ebd., 16.

Diese Frage beantwortete er positiv; vgl. ebd., 191.
% Ebd., 209f., 425-444.

% Ehd.; 28.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 131

und auch nicht als ein Verfallsprozess von den Zeiten des Urchristentums an
bis zu Luther, und wiederum seither, wie in der protestantischen Tradition.
Im Sinne Mosheims ist die Kirchengeschichte ein innerweltlicher und inso-
weit durchschaubarer Geschehenszusammenhang. Dabei liegt ihm histori-
scher Relativismus durchaus fern; die gottliche Weltenlenkung und die Wahr-
heit der lutherischen Kirchenlehre stehen ihm als solche ausser Zweifel. Ins-
gesamt besteht die Aufgabe des Kirchenhistorikers nicht darin, zu bewerten
und zu bestreiten, sondern zu erzéihlen und Zusammenhénge aufzuzeigen,
wobei er sich nicht auf die blossen Ereignisse beschrinken, sondern deren
Hintergriinden nachgehen soll.”

Seine differenzierende und vorsichtig abwédgende Haltung, die das Ziel
grosstmoglicher Objektivitit verfolgte, fithrte Mosheim dazu, herauszustel-
len, dass Calvin mit der Art der Hinrichtung des Servet nicht einverstanden
gewesen sei, da ihm die Todesstrafe durch Verbrennen an die grausame Wei-
se der Romisch-katholischen Kirche erinnerte.®' In seiner Schilderung ver-
gass er nicht darauf hinzuweisen, dass neben vielen Reformierten auch Phil-
ipp Melanchthon Calvin zugestimmt hatte; andere hitten gemeint, man miis-
se die grossen und giftigen Ketzer von den mittelmaéssigen und kleinen unter-
scheiden. Thnen gegeniiber dusserte Mosheim das Bedenken, dass solche
Schematisierungen kaum méoglich seien: «Wenn dergleichen Eintheilungen
eben so leicht konnten mit Sicherheit gebrauchet werden, als sie zu ersinnen
sind, so wiren sie vortrefflich.»

Im allgemeinen gibt es fiir Mosheim freilich eher selten Zweifel daran,
dass ein Historiker in der Lage ist, eine unparteiische Geschichte zu konzipie-
ren. Erkenntnistheoretisch betrachtet vertrat er damit einen Standpunkt, der
der «Abbildtheorie» nahe kommt — wenngleich sich bei ihm auch immer wie-
der Elemente finden, die diese Theorie durchbrechen. Die Frage der Stand-
ortgebundenheit der historischen Erkenntnis, die sein Zeitgenosse Martin
Chladenius 1742 in der Theorie vom Seherpunkt auf den Punkt gebracht hat-
te, wurde von ihm noch nicht grundsitzlich reflektiert.%

6. Dogmengeschichte und Forischritisidee bei Semler
und die Einordnung des Falles Servet

Das Werk Mosheims hat eine starke Wirkung ausgeiibt. Es sei hier exem-
plarisch nur ein Beispiel angefiihrt. Der 16jdhrige Christoph Gottlieb von

%" Vgl hierzu B. Moeller a.a.O. 19f.

1 J.L. von Mosheim a.a.O. 217.

62 Johann Martin Chladenius, Allgemeine Geschichtswissenschaft, Leipzig 1752, 241;
zitiert in: M. Mulsow, Einleitung zu Johann Lorenz von Mosheim, Versuch einer unpartei-
ischen und griindlichen Ketzergeschichte, Hildesheim/Ziirich/New York 1999 Kirchen-
und Ketzergeschichte, XVI, XVIL.



132 Frieder Ludwig

Murr, spiter einer der filhrenden Gelehrten Niirnbergs, reagierte auf die
Lektiire von Mosheims Servet-Buch mit einem langen Gedicht, das seiner
Emporung tiber Calvin Ausdruck verleiht. «Calvin, Verfolger, Feind, so muss
ich dich jetzt nennen», heisst es bei Murr, und er fihrt fort: «Der Feindschaft
schwarzes Gift, das finster Irrthum sendet, hat nun durch dich, Calvin! Thr
schrocklich Werk vollendet.»* Wichtiger als die anticalvinistische Stossrich-
tung, die bei dem iiberzeugten Lutheraner Murr zum Ausdruck kommt (und
die im Unterschied dazu bei Mosheim selbst durchaus kritisch reflektiert
wird®), ist die grundsitzliche Neuorientierung in der Kirchengeschichts-
schreibung. Der neue methodische Ansatz wurde von Johann Salomo Semler
iibernommen und weiterentwickelt. Mit Mosheim ist er darin einig, dass man
durch eigenes kritisches Quellenstudium an die historische Wahrheit nidher
herangekommt als die frithere Historiographie. Wie Mosheim polemisiert
auch Semler gegen eine Deutung der Kirchengeschichte als des Kampfes von
Licht und von Finsternis, betont aber im Unterschied zu diesem stiarker den
Fortschrittsgedanken, mit dem er die Notwendigkeit unterschiedlicher Aus-
drucksformen des christlichen Glaubens verband:

«Es ist ein falscher und ganz unchristlicher Grundsatz, dass alle Christen in allen Zeiten
einerley unverinderliche christliche Erkenntnis, einerley christliche Sprache, und einerley
moralische und geistliche Stufe der Religion haben und stets behalten miissen. Dies war
wirklich das Gegentheil der neuen Lehre der allgemeinen Religion und der neuen morali-
schen Verbriiderung, die von Christo ihren 6ffentlichen Anfang; und aus freier fernerer
Untersuchung und gemeinniitzigen Neigung, ihren steten Wachstum hat. Es ist gerade die
eigenniitzige Herrschaft und Tiranney, wofiir Christus und seine Apostel gewarnet haben;
ihr sollt nicht herrschen ete. Nie ist die christliche Religion schon auf der hochsten Stufe der
Vollkommenheit, nie gehort eine, auch die vollkommenste Stufe, gerade hin fiir alle Chri-
sten, nie ist dies der unendlichen Weisheit Gottes gemiB.»*

Demgemiss mass Semler den Ketzern eine wichtige Bedeutung zu, da die-
se sich nicht an den festgesetzten Ordnungen und dusseren Zeremonien ori-
entierten. In dieser tendenziell positiven Beurteilung der Ketzer konnte Sem-
ler an Gottfried Arnold ankniipfen, dessen Kirchen- und Ketzerhistorie er

63 7itiert in Mulsow, 9.

% Mosheim a.a.O., Vorrede, 9.: «Es war natiirlich, dass die Lehrer der reformierten
Gemeine, die den groBen Gaben und dem unerschopflichen Eifer des Kalvins so vieles zu
danken hat, das Unrecht fiihlen muBten, das man einer ihrer vornehmsten Seelen zugefii-
get hatte. Sind wir hirter und unempfindlicher, wenn jemand Luthers Verdienste verklei-
nert und ihm Laster und Verbrechen aufbiirdet? Lesen wir es kaltsinnig und ohne
Bewegung, wenn ein Schweizer schreibet, dass Luther nur seinem Hochmuthe und seiner
Herrschsucht zu gefallen den Karlstadt bestritten und aus Sachsen gejaget habe?»

6 J.S. Semler, Ueber historische, gesellschaftliche und moralische Religion der Chri-
sten, Leipzig 1786, 22f.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 133

dann auch «bey allen Méngeln in Absicht einzelner Erzdhlungen, doch ein
sehr grosses Verdienst, um das Ganze der alten Kirchenhistorie» zuschrieb.%

Freilich war das Kriterium des kirchengeschichtlichen Urteils bei Semler
nicht der immerwihrende Gegensatz von wenigen Erleuchteten und korrum-
pierter Grosskirche, sondern die Differenzierung zwischen zwei Ebenen, der
privaten und der Offentlichen Religion sowie die Unterscheidung von zwei
Klassen von Christen, den Féhigen, bei denen «sich jeweils eine einmalige, in-
dividuelle Gestalt der christlichen Glaubenserkenntnis herausbildete» — und
den Unfdhigen, «die in eine dusserliche Religion wie in eine Gilde einbezogen
sind.»® Die «Fihigen» oder «Unparteiischen» zeichnen sich dadurch aus,
dass sie als Christen eigene Antworten auf die Fragen ihrer Zeit geben. Es
kann keine Autoritét einer vergangenen Zeit fiir die Gegenwart geben, jede
Zeit tragt ihren Sinn in sich. Damit wird die Vorrangstellung der ersten Zeit,
die Arnold vertreten hat, aber auch der Reformationszeit aufgegeben. Es galt
fiir Semler als «ausgemacht, dass kein einziger Artikel im 16. Jahrhundert von
den Protestanten wider das unwiirdige Pabstthum behauptet worden, der
nicht schon in diesem 15. Jahrhundert wire ebenso von verniinftigen unpar-
teiischen Christen eingesehen worden.»® Die Reformation ist aus den Re-
formbestrebungen des 15. Jh. erwachsen, sie stellt keine Riickkehr zum Ur-
christentum dar. Die Aneignung des Glaubens durch die Fihigen muss nun
aber unter kritischem Riickgriff auf die Tradition erfolgen; diese sollen frei
vom dogmatisch-kirchlichen Vorurteil iiberpriift werden. Kirchengeschichte
ist bei Semler also zentral fiir die Ausbildung des individuellen Glaubens und
nicht nur lehrreich wie bei Mosheim. Dabei geht er davon aus, dass jede hi-
storische Darstellung Konstruktion ist®”, man muss zum Verstindnis der
Zeugnisse fritherer Historiker die Umstinde erforschen, unter denen diese
ihre Arbeit getan haben.

Mit der kritischen Rekonstruktion der Kirchengeschichte und der Anwen-
dung der Fortschrittsidee kam Semler nun zu einigen grundlegenden neuen
Urteilen iiber die Auseinandersetzung mit hédretischen Bewegungen. Da sich
die Kirchengeschichte als fortlaufender und pluriformer Prozess darstellt,
konnen sich auch die Lehrinhalte dindern: «Es ist wenigstens eine alte kirchli-
che leere Einbildung, wenn man eine Einheit und Unverinderlichkeit der
Lehre nicht nur behauptet und fordert, sondern auch als einen besonderen

66 J.S. Semler, Neue Versuche die Kirchenhistorie der ersten Jahrhunderte aufzukli-
ren, Leipzig 1788, 93f.

67 T. Rendtorff, Kirchen und Theologie. Die systematische Funktion des Kirchenbe-
griffs in der neueren Theologie, Giitersloh 1970, 27-81 (53f.); G.A Benrath, Evangelische
und katholische Kirchenhistorie im Zeichen der Aufklarung und der Romantik, ZKG 82
(1971) 203-217 (205).

% J.S. Semler, Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kirchengeschichte, 2. Band,
Halle 1774, 78.

% P. Meinhold, Geschichte der kirchlichen Historiographie, Band II, 1967, 39-42.



134 Frieder Ludwig

Vorzug der christlichen Lehre anempfehlen will, um eine eben so unwahre als
unrechtmiissige Einheit der Kirche daraus zu erhalten.»” Abweichende Mei-
nungen, hiretische Ansichten, waren dabei nicht nur unvermeidlich, sondern
auch notwendig. Dabei unterschied Semler zwischen den verschiedenen Be-
wegungen. Manche von ihnen betrachtete er schlicht als riicksténdig, wie die
Jakobiten und Nestorianer, bei denen die Uberlieferung der Viter und das
stark reglementierte Klosterleben eine wichtige Rolle spielten.” In anderen
dagegen sah er verniinftige unparteiische Christen und damit Trager des Fort-
schritts am Werk — wie in den spitmittelalterlichen Ketzerbewegungen, die
mit Traditionen brachen und den christlichen Glauben in der eigenen Zeit
neu zu formulieren suchten. Wieder andere bewertete er deshalb positiv, weil
sie einen Prozess der kritischen Reflexion mit der Tradition in Gang brach-
ten. Anschaulich illustrierte Semler dies am Beispiel der Auseinandersetzung
von Augustinus und Pelagius. Die Anhédnger des Letztgenannten portritierte
er nicht nur als ernsthafte fromme Leute, die Scharfsinn und Gelehrsamkeit
besitzen, sondern wies zudem nach, dass Augustins Lehre von Erbsiinde,
Gnade, verknechtetem Willen und Pridestination eine Neuerung in der Kir-
che war, die selbst in Afrika nur diirftige Vorbereitungen hatte.”

Den Auseinandersetzungen um Michael Servet mass Semler nicht diesel-
be Bedeutung fiir den Fortgang der Entwicklung des Christentums bei; Servet
selbst betrachtete er lediglich als reprisentativ fiir die damals verbreitete Un-
zufriedenheit «mit der herrschenden Religion». Im iibrigen stufte er ihn als
harmlos ein: «Gewiss ist, dass Servetus weiter keinen Schaden mit seinen
Meinungen gethan hat, als die Zeit, nach seinem Gutdiinken, auf solche Grii-
beleien gewendet, wie es nie an solchen Leuten fehlet; am wenigsten verdien-
te er, um solcher seiner Erkenntnis willen, die weder ihn noch andere zu Sto-
rern der biirgerlichen Gesellschaft machten, lebendig verbrannt zu wer-
den.»” In seine Ausfithrungen zur «Ausbreitung der Servetischen Vorstel-
lungen» aber hob Semler hervor, dass die Auseinandersetzung Gelegenheit

"0 J.S. Semler, Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kirchengeschichte, 2. Band,
Halle 1774, 79.

1 J.S. Semler, Vollstindiger Auszug aus der Kirchengeschichte der Christen, mit
genauer Anzeige der Quellen, zur Fortsetzung des Baumgartischen Auszugs, Vierter Teil,
Halle 1762, 539f. (iiber Jakobiten und Nestorianer): «Der theologische und historische
Geschmack ist zumal in den Klostern und unter den Monchen nicht besser als in der grie-
chischen oder lateinischen Kirche; es ist einerley Vorurtheil des Asnsehens einiger so
genanter alter Viiter, obgleich die geehrten Namen, welche man aufstellet, nicht stets die-
jenigen sind, welche in der griechischen und lateinischen Kirche alles gelten.»

2 Zudem verdeutlichte Semler, dass Augustin in bezug auf die Autoritit von Konzil
und Kirche ganz unprotestantische Vorstellungen hat und sich nach seinen kirchlichen
Grundsitzen wider Luther gestellt haben miisste. Vgl. E. Hirsch, Geschichte der Neuern
Evangelischen Theologie Bd. 4, 1952, 76.

" J.S. Semler, Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kirchengeschichte, 2. Band,
Halle 1774, 591.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 135

gegeben habe zur «Priifung und Unterscheidung der eigentlich allgemeinen
erweislichsten Grundlehren des Christentums» sowie zur «gelehrten Ubung
und Fertigkeit» beigetragen habe.”™

7. Ertrag

Der Genfer Ketzerprozess hatte schon unmittelbar nach dem Vollzug des
Urteils gegen Michael Servet zum Tod auf dem Scheiterhaufen zu Debatten
tiber den Umgang mit Hiretikern gefiihrt. So hatte Sebastian Castellio in sei-
ner Schrift De Haereticis an sint persequendi Quellentexte gegen die Verfol-
gung von Ketzern zusammengestellt, deren leibliche Bestrafung er selbstver-
stindlich ablehnte. Castellio ging es dabei auch darum, die Interessen der
«Ketzermacher» herauszuarbeiten. In diesen Anliegen folgte ihm Gottfried
Arnold an der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert. Das Werk des radikalen
Pietisten stellt allerdings auch eine neue Etappe in der kirchlichen Historio-
graphie dar, denn Arnold wagte sich als erster an eine Umdeutung der gesam-
ten Kirchengeschichte bis zu seiner Zeit. Dabei stellte er die bislang als hére-
tisch bezeichneten Gruppierungen in den Mittelpunkt seines Interesses. Ar-
nold fand die Wahrheit meist bei den verfolgten Ketzergruppierungen, wih-
rend er den Verfolgern unchristliches Verhalten attestierte — wie auch an
seinen Einwidnden gegen Calvin deutlich wurde. Arnold war damit der erste
Historiker, der sich von der Kirchengeschichtsschreibung als Geschichte von
Lehren und Institutionen loste; mit seinem Interesse am «Wirken des Gei-
stes» hat er einen neuen Massstab formuliert.

Es dauerte nicht lange, bis die konfessionalistische Historiographie darauf
reagierte. In seiner apologetischen Helvetischen Kirchengeschichte ging Jo-
hann Jakob Hottinger von dem traditionellen Schema Rechtglaubigkeit-Ha-
resie aus und wurde zum Verteidiger Calvins. Eine Gemeinsamkeit mit Ar-
nold und auch mit La Roche ist jedoch die dualistische Konzeption; die Kir-
chengeschichte wird unter entgegengesetzten Voraussetzungen als andauern-
de Auseinandersetzung zwischen Gutem und Bésem, zwischen Gott und dem
Teufel gesehen. Johann Lorenz von Mosheim brach mit diesem Raster; er be-
trachtete die Kirchengeschichte erstmals als innerweltlichen und pragmati-
schen Geschehenszusammenhang. Die Aufgabe des Kirchenhistorikers sah
er nicht darin, zu bewerten und zu bestreiten, sondern zu erzdhlen und zu leh-
ren. Dabei ging es ihm um eine moglichst sachliche Quellenrekonstruktion;
an seinen Vorgingern, die sich mit dem Fall Servet befasst hatten, kritisierte
er die einseitige, durch das bereits feststehende Urteil bedingte Auswahl. Mit
seinem Ansatz gelang es ihm auch, die Dynamik zwischen den verschiedenen

" Ebd., 623.



136 Frieder Ludwig

Parteien zu erfassen und die Entwicklungen von Servet zum Ketzer und von
Calvin zum Ketzerverfolger als aufeinander bezogene Prozesse darzustellen.

Noch deutlicher wird diese Tendenz bei Johann Salomo Semler, der in sei-
nem Konzept den individuellen Auspragungen des Glaubens zentrale Bedeu-
tung zumass. Da sich diese Auspriagungen frei von dogmatisch-kirchlichen
Vorurteilen vollziehen sollten, betrachtete er die hiretischen Bewegungen
tendenziell durchaus mit Sympathie — darin Gottfried Arnold nicht undhn-
lich. Im Unterschied zu Arnold aber gab Semler den Gedanken der Vorrang-
stellung der ersten christlichen Jahrhunderte auf; er betrachtete die Kirchen-
geschichte als fortschreitenden Prozess. Und anders als bei Arnold war sein
Ausgangspunkt nicht der Gegensatz zwischen wenigen Erleuchteten und kor-
rumpierter Grosskirche, sondern die Frage nach der Aneignung des Glau-
bens in der jeweiligen Zeit. Damit war es ihm mdoglich, das Thema des kirch-
lichen Umgangs mit Ketzern unter einem doppelten Aspekt zu behandeln.
Die Dogmengeschichte ist einerseits die Auseinandersetzung zwischen dem
Recht des Christen auf eine freie Privatreligion, die sich nur der eigenen Er-
kenntnis und Uberzeugung verpflichtet weiss. In ihr geht es andererseits aber
auch um das Ringen um schriftgemésse Glaubenslehren in Auseinanderset-
zung mit einem autoritdtsgebundenen Traditionalismus, der Schriftgemésses
und Schriftwidriges in sich vereint.”

Im Laufe des 18. Jahrhunderts wurde somit das dualistische Schema von
Rechtgldubigkeit und Héresie, an dem Arnold unter verdnderten Vorbedin-
gungen noch festgehalten hatte, aufgegeben; stattdessen kamen die Interak-
tionen der verschiedenen Glaubensiiberzeugungen in den Blick. In Semlers
Darstellung ist die Erkenntnis vorweggenommen, der spiter Walter Bauer
Ausdruck gegeben hat, dass die dogmatischen Grundsatzentscheidungen oft
erst in der Auseinandersetzung mit haretischen Bewegungen erfolgte, diese
also eine Rolle in der Entwicklung der kirchlichen Lehre spielten.”® Auch die
Auseinandersetzung um Servet betrachtete Semler als Gelegenheit zur Prii-
fung der christlichen Grundlehren. In der Kirchengeschichtsschreibung des
18. Jahrhunderts hatte sich damit ein tiefgreifender Umbruch vollzogen, der
an den Darstellungen zum Genfer Ketzerprozess vor 450 Jahren besonders
deutlich wird.”

Frieder Ludwig, St. Paul (Minn.)

> G. Hornig «Semlers Dogmengeschichtsschreibung und Traditionskritik — Zur Ana-
lyse der Argumente und Kriterien, in: O. Kaiser (Hg.), Denkender Glaube, FS Carl Heinz
Ratschow, Berlin 1976, 101-113 (109).
" W, Bauer, Rechtgliubigkeit und Ketzerei im éltesten Christentum, 1934.
Fiir Anregungen und Kommentare danke ich Anselm Schubert, Martin Mulsow
und Ursula Schwager.



	Kirchengeschichte als Ketzergeschichte : die Hinrichtung Michael Servets in Genf vor 450 Jahren und die Anfänge der neueren kirchlichen Historiographie im 18. Jahrhundert

