
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 2

Artikel: Kirchengeschichte als Ketzergeschichte : die Hinrichtung Michael
Servets in Genf vor 450 Jahren und die Anfänge der neueren
kirchlichen Historiographie im 18. Jahrhundert

Autor: Ludwig, Frieder

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchengeschichte als Ketzergeschichte

Die Hinrichtung Michael Servets in Genf vor 450 Jahren
und die Anfänge der neueren kirchlichen Historiographie

im 18. Jahrhundert

1. Einleitung: Die moderne Toleranzdebatte und der «Ketzerprozess» von 1553

Das deutende Verstehen historischer Entwicklungen ist nach Johann
Gustav Droysen (1804-84) die Aufgabe des Historikers. Dass damit dessen
Zeitbindung zum Erkenntnis prägenden Faktum wird, ist eine Voraussetzung hi-
storiographischen Arbeitens, die nur durch ihre Reflexion zu bewältigen ist.

Denn der Erkenntnishorizont jeder Generation führt zu immer neuen Nuancen

des vermeintlich vollständig rekonstruierbaren historischen Prozesses.
Max Weber hat dies schon in den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts so
beschrieben, dass der Historiker aus dem Chaos der Geschichte stets das aussuchen

müsse, was ihm aus dem Blickwinkel seiner Zeit als objektiv bedeutsam
erscheine.1

Wenn man nun die heute wohl gängigste Methode wählt, um festzustellen,
was als wichtig und bedeutsam wahrgenommen wird, nämlich die Untersuchung

im Internet mittels einer Suchmaschine wie Google, kommt man zu
dem bemerkenswerten Ergebnis, dass die Eingabe «heresy» etwa 247.000

Eintragungen hervorbringt, während es «protestantism» nur auf 106.000
Treffer bringt und «lutheranism» mit 15.800 Nennungen weit abgeschlagen
ist. (Um das Bild etwas zu relativieren: Dagegen stehen 326.000 Eintragungen
unter «Catholicism» und 2.330.000 unter «Christianity».) Die grosse Trefferzahl

für «heresy» lässt sich zwar teilweise damit erklären, dass es eine anscheinend

bekannte Musikgruppe des gleichen Namens gibt, doch erweist dies nur
einmal mehr die Popularität des Begriffs, denn offensichtlich finden sich keine

über den Rahmen lokaler Kirchenchöre hinausreichende Gruppen mit
dem Namen «The Protestants» oder «The Lutherans» oder so ähnlich. «Ketzer»

sind «in» - in der Werbung, aber auch innerhalb der Gemeinden und
kirchlicher Kreise. Sie haben deshalb so grosse Bedeutung, weil sie das
Bedürfnis nach individuell geformter Religion zu befriedigen und damit im
Gegensatz zu den Kirchen, die mit starren Dogmen und Unverständnis gegenüber

Andersdenkenden assoziiert werden, zu stehen scheinen. Peter L. Berger

hat im Hinblick auf unsere Gegenwart sogar von einem «Zwang zur
Häresie» gesprochen, da es heute keine Welt religiöser Sicherheit mehr gibt und

1 L. Schorn-Schütte, Die Reformation. Vorgeschichte-Verlauf-Wirkung, München
1996,1.



114 Frieder Ludwig

die Modernität eine neue Situation schafft, in der Aussuchen und Auswählen
zum Imperativ wird. Während die Häresie für den prämodernen Menschen
eine Möglichkeit darstellt, für gewöhnlich eine fernabgelegene, wird sie, so

Berger, für den modernen Menschen zur Notwendigkeit.2
Auch deshalb wird den Häretikern der Vergangenheit Interesse entgegengebracht.

Am anderen Ende des Spektrums kommt diejenige Institution ins
Blickfeld, die die Möglichkeit des Aussuchens und Auswählens in der
Vergangenheit eher verhindert hat: nämlich die Kirche - oder die Kirchen. So
wurde in einem am 11. April 2001 in der Zeit publizierten Artikel mit dem Titel

«Durch göttliche Güte erwürgt» festgestellt, dass in Europa bis zur Mitte
des 18. Jahrhunderts von Toleranz nur sehr eingeschränkt die Rede sein
konnte und dass die Forderung nach Glaubensfreiheit bis weit in die Epoche
der Aufklärung hinein oft auf taube Ohren stiess - und zwar sowohl in
altgläubigen wie auch von der Reformation geprägten Gebieten.

In der Tat wurden auch im Protestantismus abweichende Meinungen als
häretisch klassifiziert. Schon im ersten Artikel der Confessio Augustana werden

so die altkirchlichen Häresien, die der Lehre vom dreieinigen Gott
widersprechen, verworfen. Dennoch gibt es wesentliche Unterschiede: Die
Reformatoren beurteilten die Entwicklungen seit dem 5. Jahrhundert und
insbesondere seit dem 12. Jahrhundert schon deshalb anders, weil sie selbst von
katholischer Seite in eine Linie mit den häretischen Bewegungen des
Mittelalters gestellt wurden. Zu einer Neubewertung kam es auch deshalb, da

ja nun der römisch-katholischen Kirche eine Fehlentwicklung vorgeworfen
wurde, die auch in den rechtlichen Grundlagen der Ketzerverfolgung zum
Ausdruck kam. Mit dem «Happening am Elstertor», der Verbrennung des

Corpus Juris Canonici am 10. Dezember 1520 in Wittenberg verabschiedete
sich Martin Luther von diesen Grundlagen.3 In seinen Stellungnahmen der
nächsten Jahre finden sich klare Worte zur Duldung Andersdenkender; ein
Eingreifen der Obrigkeit gegen diese hielt Luther nur im Falle der Gefährdung

der öffentlichen Ordnung für notwendig.4
Freilich wurde diese offene Haltung nicht durchgehalten. Zum einen

verzichteten die evangelischen Juristen keineswegs auf das kanonische Recht,
jedenfalls solange es nicht den eigenen Glaubensüberzeugungen widersprach.

2 P.L. Berger, Der Zwang zur Häresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft,
1980,40f.

3 Vgl. W.W. Trusen, Rechtliche Grundlagen des Häresiebegriffs und des Ketzerverfahrens,

in: S.S. Menchi (Hg.), Ketzerverfolgung im 16. und frühen 17. Jahrhundert,
Wiesbaden 1992, 1-20(11).

4 In dem «Brief an die Fürsten zu Sachsen von dem aufrührerischen Geist» (1524)
schrieb Luther über die Schwärmer: «Man lasse sie nur getrost und frisch predigen, was sie
können und wider wen sie wollen Man lasse die Geister aufeinander platzen und
treffen.» Für weitere Belege vgl. H. Bornkamm, Das Jahrhundert der Reformation, Göttingen

21966, 262-291.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 115

Viele der alten Normen blieben auch in protestantischen Territorien weiterhin

gültig. Zum anderen weitete sich für die Wittenberger Reformatoren
nach den Erfahrungen des Bauernkriegs und den Auseinandersetzungen mit
dem «linken Flügel der Reformation» der Raum dessen, was sie als Gefährdung

der Obrigkeit betrachteten, immer mehr aus. So forderte etwa Philipp
Melanchthon die Verfolgung und notfalls die Hinrichtung der Täufer.5

Es war jedoch Calvin, der unter den Reformatoren der Stellung der
mittelalterlichen Kirche zur Frage der Häresie am nächsten stand. Die von ihm
mitverantwortete Verbrennung des Michael Servets auf dem Marktplatz in
Genf am 27. Oktober 1553 markiert das Ende des wohl aufsehenerregendsten
Ketzerprozesses auf protestantischer Seite. Da Calvins unnachgiebiges
Vorgehen von seinem ehemaligen Mitarbeiter Sebastian Castellio von Basel aus
kritisiert wurde, kam es zu einer grundlegenden Auseinandersetzung um die
Toleranz gegenüber abweichenden Meinungen innerhalb des Protestantismus,

die später immer wieder aufgegriffen und verarbeitet wurde. So hat Stefan

Zweig in seinem 1938 veröffentlichten Werk Ein Gewissen gegen die
Gewalt. Castellio gegen Calvin die Verbrennung Servets als «welthistorischen
Schritt» und «Entehrung der Reformation» bezeichnet.6 Auch Hubert Schlei-
chert hat in seiner «Anleitung zum subversiven Denken» mit dem Titel Wie

man mit Fundamentalisten diskutiert, ohne den Verstand zu verlieren Calvin
zitiert, um das «Prinzip des religiösen Fanatismus» zu belegen, und in dem
Kapitel «Die Abwehr des Fanatismus» auf Castellio zurückgegriffen.7

Der Fall Servet wurde freilich nicht erst im 20. Jahrhundert neu entdeckt.
Schon die Aufklärer wussten um die Bedeutung des Genfer Ketzerprozesses.
So hat in Frankreich Voltaire die «Intoleranz des Protestantismus» an diesem
Beispiel zu belegen versucht und mit seiner Bemerkung, der verfolgte Castellio

sei der grössere Gelehrte gewesen als der ihn verfolgende Calvin, eine
kleine Streitschriftenkontroverse heraufbeschworen.8 In Deutschland bedauerte

Feibniz «das traurige Schicksal des Mannes» und brachte seine Entrüstung

über die Henker zum Ausdruck.9 Später verwies Fessing darauf, dass

5 Vgl. R. Schwarz, Luther, Göttingen 1986,186-190.
6 S. Zweig, Ein Gewissen gegen die Gewalt. Castellio gegen Calvin, 1938, 1979, 122:

«Mit einem Riss zerreisst er das von der Reformation erkämpfte Recht der <Freiheit des

Christenmenschen>, mit einem Sprunge holt er die katholische Kirche ein, die zu ihrer
Ehre immerhin mehr als tausend Jahre gezögert hatte, ehe sie einen Menschen wegen
eigenwilliger Auslegung in christlichen Glaubensdingen lebendig verbrannte.»

7 H. Schleichert, Wie man mit Fundamentalisten diskutiert, ohne den Verstand zu
verlieren. Anleitung zum subversiven Denken, München 1998, 69.80f.

8 Oevres complètes de Voltaire, nouvelle édition, Paris 1877ff., Bd. 12, 306, vgl. H.R.
Guggisberg, Sebastian Castellio im Urteil seiner Nachwelt vom Späthumanismus bis zur
Aufklärung, Basel/Stuttgart 1956, 171; FFR. Guggisberg, Sebastian Castellio 1515-1563,
Göttingen 1997, 301.

9 Leibniz an Mosheim, 1716, zitiert in M. Mulsow, Einleitung, zu: Johann Lorenz von
Mosheim, Versuch einer unparteiischen und gründlichen Ketzergeschichte, Zweiter Band,



116 Frieder Ludwig

bereits sehr viel über Servet geschrieben worden sei, und legte seinen Lesern
daher Materialien zu dem Fall eines anderen des Antitrinitarismus Verdächtigen,

dem in Fleidelberg wirkenden Sebastian Neuser, vor."'
Die mit dem Flinweis auf den Fall Servet begründete Überzeugung, dass

es im Protestantismus ebenso wie im Katholizismus Intoleranz und
Fehlentwicklungen gegeben habe, schlug sich auch in der klassischen Literatur nieder.

Johann Wolfgang von Goethe bezeichnete in den Zahmen Xenien die

ganze Kirchengeschichte als «Mischmasch von Irrtum und Gewalt», und in
dem frühen Fragment vom Ewigen Juden muss die Christenheit die Frage des
auf die Erde gekommenen Menschensohnes beantworten: «Es waren, die den
Vater auch gekannt. Wo sind denn die?» (Die Antwort lautet:) - «Eh man hat
sie verbrannt». Für Goethe lag der Flauptfehler der kirchengeschichtlichen
Entwicklung darin, dass gleich an ihrem Anfang Sekten und Parteiungen
entstanden."

Eine solche kritisch-distanzierte Sicht der Kirchengeschichte war auch

aufgrund von Entwicklungen innerhalb der protestantischen
Kirchengeschichtsschreibung möglich geworden. So war Goethe, wie zu zeigen sein
wird, in seinem Urteil massgeblich von der Kirchengeschichtsschreibung des

Radikalpietisten Gottfried Arnold geprägt. Leibniz äusserte sich zum Fall
Servet in einem Brief an Johann Lorenz von Mosheim, den Begründer der
modernen kirchlichen Historiographie. Voraussetzung für die Stellungnahme
Voltaires waren die historischen Studien des von der Reformierten Kirche
zum Anglikanismus übergetretenen Michel de la Roche. Der Genfer Ketzer-
prozess beeinflusste die kirchliche Historiographie nachhaltig. Am «Fall
Servet» lässt sich somit die Entwicklung zu einem modernen Verständnis der
Kirchengeschichte, das durch Auswahl und eigenes unabhängiges Urteil
gekennzeichnet ist, exemplarisch darlegen. Im Folgenden sollen nun zunächst
die Vorgänge im 16. Jahrhundert skizziert werden, um dann deren Verarbeitung

in der Kirchengeschichtsschreibung des späten 17. und des 18. Jahrhunderts

am Beispiel Arnolds, Hottingers, Mosheims - mit einem Seitenblick auf
La Roche - und Semlers vorzustellen.

2. Der Fall Servet und die Anfänge der Debatte im 16. Jahrhundert

Wie den Reformatoren ging es dem 1511 in Villanueva in der spanischen
Provinz Huesca geborenen Michael Servet darum, die wesentlichen Inhalte

1999, 6.
10 G.E. Lessing, Von Adam Neussern, einige authentische Nachrichten, in: G.E.

Lessing, Werke und Briefe, Bd. 8 (Werke 1774-1778), 1989,17-114 (insb. 114).
11 Vgl. dazu P. Meinhold, Der junge Goethe und die Geschichte des Christentums,

Saeculum, Band 1, Jahrgang 1950, 196-227.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 117

des frühen Christentums wiederzuentdecken. Im Unterschied zu diesen stellte

er dabei freilich auch die dogmatischen Grundsatzentscheidungen der
altkirchlichen Konzilien in Frage. Problematisch erschien ihm insbesondere die
auf dem Konzil von Nicäa 325 verabschiedete Lehre von der Trinität. Er war
hier nicht bereit, der Ansicht Augustins zu folgen, dass der Lehrsatz nicht
ohne Offenbarung hätte formuliert werden können und in der Fleiligen
Schrift implizit enthalten sei.

In seinem ersten Werk De Trinitatis Erroribus Libri Septem, das er als
gerade 20jähriger 1531 vorlegte, stellte er fest: «Nicht ein einziges Wort ist in der

ganzen Bibel über die Dreieinigkeit zu finden, weder über die Personen noch
über das Wesen oder die Einheit der Substanz, noch über die eine Natur der
verschiedenen Personen, noch über sonst etwas von den Faseleien und
Klügeleien jener.»12 Seine Ablehnung der in Nicäa formulierten Trinitätslehre
begründete Servet auch mit Verweisen auf Schriften der Kirchenväter vor
325. Eine besondere Rolle kam dabei Tertullian zu, dessen Werken 1528 von
Beatus Rhenanus herausgegeben worden waren. Tertullian gebrauchte zwar
das Wort «trinitas», betrachtete dabei jedoch den Sohn nicht als ewig,
sondern als dem Vater untergeordnet. Diese Anschauung übernahm Servet.12

Nachdem De Trinitatis Erroribus in Basel, wo sich Servet seit Juli 1530

aufhielt, von Oekolampad und in Straßburg von Bucer abgelehnt wurde,
modifizierte Servet seine Thesen in seinem zweiten Buch, den 1532 publizierten
Dialogorum de Trinitate libri dua, de justicia regni Christi etwas, blieb aber im
Kern bei seiner Anschauung. Als in Spanien die Inquisition auf ihn aufmerksam

wurde, hielt sich Michel Servet unter dem Pseudonym Michel de
Villeneuve in Frankreich auf - zunächst in Paris, dann in Lyon, Charlieu und
Vienne. Flier gab er eine neue Edition der Geographie des Claudius Ptolemäus
sowie eine mit eigenen Anmerkungen versehe Bibel heraus. Daneben
widmete er sich der Medizin und wurde 1541 zum Doktor promoviert. Auf
diesem Gebiet brachte er es bald zu einigem Ansehen; Servet gilt als Wiederentdecker

des kleinen Blutkreislaufs durch die Lunge.
Gleichzeitig setzte er seine theologische Arbeit fort. In den späten 1540er

Jahren entstand sein «Christianisme Restitutio», das 1553 schliesslich
veröffentlicht wurde. Darin entwickelte Servet seine Gedanken weiter. So begründete

er seine Verneinung der Präexistenz des Sohnes aus der Lehre von den
Formen. «Das Wort ist die Form. Es bestand schon vorher und war beim Va-

12 M. Servet, De Trinitatis Erroribus Libri Septem, Hagenau 1531, 32a zitiert in R.H.
Bainton, Michael Servet 1511-1533, Gütersloh 1960,22. Das Werk Baintons, auf dem diese
Zusammenfassung basiert, ist immer noch grundlegend für alle Servet-Studien. Vgl. daneben

auch J. Friedman, Michael Servetus: A Case Study in Total Heresy, Genf 1978.
13 Tertullian, Adv. Praxean, vgl. James Morgan, The Importance of Tertullian in the

Development of Christian Dogma, 1928, Bainton a.a.O. 33; vgl. M. Servet, De Trinitatis
Erroribus Libri Septem, 81b-82°, vgl. Bainton, 38.



118 Frieder Ludwig

ter. Das Fleisch ist Materie. Der Sohn als die Verbindung von beidem konnte
zwangsläufig nicht vor der Vereinigung vorhanden sein, obgleich man
hinsichtlich der Form von einer Präexistenz des Sohnes sprechen kann.»14

Servet war überzeugt, dass eine Verständigung mit der Genfer Reformation

möglich sein müsse; so trat er mit Calvin in Briefverkehr und sandte ihm
auch das Manuskript der Restitutio; dieser liess ihm darauf seine Institutio
zukommen, die er aber bald darauf von Servet mit Kommentaren und
Verbesserungsvorschlägen versehen zurückerhielt.15 Calvin sandte das Manuskript
der Restitutio nicht zurück, aber Servet, der Abschriften besass, konnte das

Werk dennoch fertig stellen und in Lyon veröffentlichen; ihm wurden die
dreissig Briefe an Calvin und eine «Apologie an Melanchthon» beigefügt.
Nach der Publikation wurde das Incognito Servets durch einen Freund
Calvins, Guillaume Trie, gelüftet; Calvin selbst stellte der römisch-katholischen
Inquisition belastende Materialien zur Verfügung. Servet wurde am 5. April
1553 verhaftet. Es gelang ihm jedoch, zu entkommen. Auf der Flucht begab
er sich aus nicht völlig geklärten Gründen nach Genf, wo er am 13. August bei
einem Gottesdienst erkannt wurde. Calvin liess ihn durch den Magistrat
verhaften.16

Den Auftakt des Prozesses bildeten einige Verhöre, denen unter anderem
die von Calvin vorgebrachten Beschuldigungen zugrunde lagen. Die 39

Anklagepunkte behandeln das bisherige Leben und die Veröffentlichungen des

Angeklagten, seine Lehre, besonders den Pantheismus, die Trinität, die
Unsterblichkeit und die Taufe, ferner seine Beleidigungen Melanchthons und
der Genfer Kirche. In der nächsten Phase wurde der Prozess zu einer direkten
Auseinandersetzung zwischen Calvin und Servet, der nun mehrere Bittschriften

an den Rat richtete. Darauf wurden andere Schweizer Städte um ihre
Gutachten gebeten; ihre Antworten wurden dem Rat unterbreitet. Anschliessend

beriet das Gericht und fällte das Todesurteil.
Schnell wurde Kritik an dem Todesurteil und der Verbrennung Servets

laut. Schon während des Prozesses waren Nachrichten über das zu befürchtende

Urteil - u.a. durch den italienischen Rechtsgelehrten Matteo Gribaldi
- nach Basel gelangt.17 Bald nach dem Vollzug der Todesstrafe erschien in
Basel eine Historia de morte Served, die die Genfer Vorgänge zusammenfas-
ste und die im Schlussteil die Hinrichtung als «scandalum scandalorum»
bezeichnet. Die Tötung widerspreche schon aufgrund des Gleichnisses vom Un-

14 M. Servet, Christianisme Restitutio, Lyon 1553,267, vgl. Bainton a.a.O. 90.
15 Calvini Opera VIII, 482; 748, 37, vgl. Bainton a.a.O. 95.
16 Calvin übernahm dafür die Verantwortung: Calvini Opera VIII, 461, 479, 726; XIV,

615; vgl. Bainton, 110.
17 Ein guter Überblick über die Debatten, die dem Feuertod Servets folgten, findet

sich in H.R. Guggisberg, Sebastian Castellio 1515-1563. Humanist und Verteidiger der
religiösen Toleranz im konfessionellen Zeitalter, Göttingen 1997, 80ff.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 119

kraut unter dem Weizen dem Willen Gottes. Wenn Calvins Lehre von der
Prädestination und Gnadenwahl wahr sei, so wird weiter ausgeführt, hätte
Calvin nie befürchten müssen, Servet hätte jemanden, der auserwählt sei,

vom wahren Glauben abbringen können.18

Nur kurze Zeit später, nämlich im Dezember 1553, legte Calvin seine De-
fensio orthodoxae fidei de sacra trinitate contra prodigiosos errores Michaelis
Served Hispani vor, die im Februar 1554 gedruckt wurde. Hierin stellte er die
Frage, wie die Religion noch bestehen könne und die wahre Kirche noch
erkennbar sei, wenn die Lehre der Frömmigkeit, die «pietas doctrina» unsicher
und zweifelhaft werde.19 Es dürfe zwar niemand grundsätzlich zum Glauben

gezwungen werden, aber der Bestand der Kirche müsse geschützt werden,
und hier sei die Obrigkeit in der Pflicht. Der Staat dürfe den Gottlosen nicht
die Freiheit geben, mit der Lehre Christi ihren Mutwillen zu treiben, damit
die Schwachen, die er kraft göttlichen Befehls zu schützen hat, nicht ins
Verderben gerissen werden.20 Es dauerte nicht lange, bis Gegenstimmen laut
wurden. Das Werk De haereticis an sintpersequendi, das der nun in Basel
lebende ehemalige Mitarbeiter Calvins Sebastian Castellio 1554 unter dem
Pseudonym Martinus Bellius publizierte, enthielt eine Sammlung von Texten,
welche die Todesstrafe für Häretiker ablehnen. Castellio zog dabei ebenso
frühchristliche Autoren heran wie Verfasser des 16. Jahrhunderts, wobei
sogar Calvin selbst zu Wort kam, der in der ersten Auflage der Institutio Milde
gegen Exkommunizierte sowie gegen Türken und Sarazenen gefordert hatte.21

Zentral an der Schrift ist das Vorwort, in dem «Martin Bellius» zwar
einerseits seine Abscheu vor Häretikern zum Ausdruck bringt - «Odi ego hae-
reticos» -, aber gleichzeitig die Überzeugung vertritt, dass man Häretiker
nicht töten dürfe. Es bestehe nämlich die Gefahr, dass jemand als Häretiker
betrachtet werde, der es nicht ist, oder dass man einen (tatsächlichen) Häretiker

härter bestrafe, als es die «Christiana disciplina» verlangt. Bellius bzw.
Castellio konnte sich auf Sebastian Franck beziehen, der schon 1531 den
Gedanken geäussert hatte, dass man einen Menschen nicht der Häresie anklagen
dürfe, weil er einen anderen Glauben habe.22 Das Vorgehen gegen die Häretiker

in der Gegenwart kontrastierte er mit der «Sanftmut Christi». Die
theologischen Streitigkeiten erschienen Castellio als Bagatellen.

Etwas später legte Castellio ein zweites Werk vor, in dem er sich ganz
direkt mit Calvins Defensio orthodoxae fidei auseinandersetzte, nämlich die
Streitschrift Contra libellum Calvini, in quo ostendere conatur haereticos gladii

18 Vgl. U. Platz, Calvin und Basel in den Jahren 1552-1556, Basel/Stuttgart 1974,

120ff., Guggisberg a.a.O. 84.
19 Calvini Opera 8, 453-644, (464), vgl. Guggisberg a.a.O. 86.
211 Calvini Opera 8, 470, vgl. Guggisberg a.a.O. 87.
21 Calvini Opera 1, 77.
22 Guggisberg a.a.O. 94.



120 Frieder Ludwig

coercendos esse. In der als Dialog angelegten, erst 1612 veröffentlichten
Schrift wurde Calvin für alle Leiden Servets von der Verhaftung durch die
Inquisition bis zur Verbrennung auf dem Scheiterhaufen verantwortlich
gemacht. Calvin sei, so wird festgestellt, über die Leiche Servets zur vollen
Macht in Genf gelangt.23 Noch einmal machte Castellio deutlich, dass der
Massstab für ihn nicht die konfessionelle Bindung, sondern die «imitatio
Christi» war - die beste «secta» sei diejenige, «deren Anhänger wirklich an
Christus glauben, ihm gehorchen und sein Leben nachahmen, ob sie sich nun
Papisten, Lutheraner, Zwinglianer, Anabaptisten oder irgend etwas anderes

?4nennen.»

3. Die Unparteiische Kirchen- und Ketzerhistorie Gottfried Arnolds

Den Gedankenlinien, wie sie im 16. Jahrhundert von Castellio und davor
schon von Sebastian Frank entwickelt worden waren, konnte Gottfried
Arnold an der Wende des 17. zum 18. Jahrhunderts folgen. Dennoch markiert
sein Werk einen Neuaufbruch, denn Arnold wagte sich als erster an eine Um-
deutung der gesamten Kirchengeschichte bis zu seiner Zeit, wobei er die
bislang als «häretisch» bezeichneten Gruppierungen in den Mittelpunkt seines
Interesses stellte. Auch mit den in der Geschichte des Protestantismus
ausgegrenzten Gruppierungen befasste er sich und unterschied sich damit von der
konfessionalistischen Geschichtsschreibung, die sich seit der zweiten Hälfte
des 16. Jahrhunderts durchgesetzt hatte: So war es Flacius Illyricus in seinem
Catalogus testium veritatis (1556) um den Nachweis der Rechtgläubigkeit aus
lutherischer Retrospektive gegangen; er konnte damit verschiedene
Ketzergruppen des Mittelalters, die bestimmte Anliegen der Reformation
antizipierten, positiv würdigen. Die Streitigkeiten in den Reformationskirchen
wurden jedoch unter jeweils «orthodoxem» Blickwinkel gesehen. Arnold
dagegen fühlte sich als unparteiischer Betrachter allein der Wahrheit und keiner
der streitenden Parteien verpflichtet.25 Deutlich wird seine Distanz gegenüber

den Reformationskirchen, um es gleich vorwegzunehmen, auch an seiner

Bewertung des Genfer Ketzerprozesses. Unter Bezugnahme auf Hugo
Grotius stellte Arnold fest, dass der Antichrist nicht nur am Tiber, sondern
auch am Genfer See erschienen sei.26

23 Contra libellum Calvini, fol. Kro, vgl. Guggisberg a.a.O. 118f.
24 Ebd., fol. Kro, vgl. Guggisberg a.a.O. 120.
25 Bereits in der Vorrede der Unparteiischen Kirchen- und Ketzerhistorie klingt an,

dass Arnold Unparteilichkeit im Sinne von überkonfessionell versteht. Vgl. G. Arnold,
Unparteiische Kirchen- und Ketzerhistorie, Teil 1,1699,18.

26 Zitiert in: J.J. Hottinger, Helvetischer Kirchen-Geschichten Dritter Teil, Zürich
1708,806.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 121

Mit seiner Neudeutung der gesamten Kirchengeschichte wirkte Arnold
nachhaltig; sowohl Heinrich Jung-Stilling wie auch Johann Wolfgang von
Goethe orientierten sich an seiner Darstellung. Goethe hat das Werk in der
Bibliothek seines Vaters kennengelernt. In einem Abschnitt in Dichtung und
Wahrheit schilderte er den Eindruck, den Arnold in seiner Jugend auf ihn
gemacht hatte: «Was mich an seinem Werk besonders ergötzte, war, dass ich

von manchen Ketzern, die man mir bisher als toll und gottlos vorgestellt hatte,

einen vorteilhafteren Begriff erhielt.» Arnold sei «nicht ein bloss reflektierender

Historiker, sondern zugleich fromm und fühlend».27

In der Tat war Gottfried Arnold fromm und fühlend; er ist der pietistischen

Bewegung zuzurechnen und wird häufig als Radikalpietist bezeichnet.
In seiner Haltung war er von beeindruckender Konsequenz; im Jahr 1698 legte

er seine Professur an der Universität Gießen, die er gerade ein Jahr zuvor
erhalten hatte, nieder und begründete dies mit dem «Ekel vor dem hochtrabenden

ruhmsüchtigen Vernunfft-Wesen des Academischen Lebens» - «was
von Christi Leben übrig war/ fand hierbey nahe sein Ende.»28 Später heiratete
er und seine Radikalität mässigte sich dadurch merklich, doch die Abfassung
seiner wichtigsten kirchengeschichtlichen Werke, Die erste Liebe. Das ist:
Wahre Abbildung der ersten Christen (1696) und die Unpartheyische Kirchen-
und Ketzer-Historie/von Anfang des Neuen Testamentes biss auff das Jahr
Christi 1688 (1699,1700) fällt vor diesen Zeitpunkt.

In der Abbildung überprüfte er den Sprachgebrauch von «haeresis» und
kam zu dem Ergebnis, dass auch die berühmtesten Lehrer (- darunter auch

Augustin -), welche wider die Ketzereien ganze Bücher geschrieben haben,
nicht sagen und lehren könnten, was eine Ketzerei sei. Fehler und Irrtümer
habe es selbst unter den berühmtesten Theologen gegeben, nicht selten bei
denen, die «den anderen am heftigsten widersprochen, und die reinste Lehre
haben wollten.» Anders sah es allerdings im Urchristentum, in den apostolischen

Gemeinden aus. Für diese war der «Glaube kein so todtes und
unfruchtbares Ding». Das Verhalten der ersten und wahren Christen den Ketzern

gegenüber war gerade nicht durch Verfolgungen und Anfeindung
gekennzeichnet. «Gott will einmal einen freiwilligen Gehorsam haben, und
einen Dienst, der aus einem willigen und ungezwungenen Geist geschiehet.»2''

In der Kirchen- und Ketzergeschichte machte Arnold deutlich, dass für ihn
aus den Schriften der Bibel keine fixierte Norm gebildet werden könne und

27 E. Berneburg, Einige Gesichtspunkte und Fragen zur Wirkung der Unparteiischen
Kirchen- und Ketzerhistorie, in: D. Blaufuß/F. Niewöhner (Hg.), Gottfried Arnold (1666-
1714), Wiesbaden 1995, 21-32.

2S G. Arnold, Offenhertzige Bekenntnis, 1698, Nr. 5.
29 G. Arnold, Die erste Liebe. Das ist: Wahre Abbildung der ersten Christen, 1696,

Buch VIII: c 21,4; c 21,14; c 21,16; c 22,1; vgl. dazu Wolfgang A. Bienert, Ketzer oder
Wahrheitszeuge. Zum Ketzerbegriff Gottfried Arnolds, ZKG 88 (1977) 230-246 (238-240).



122 Frieder Ludwig

unterschied zwischen der Lehre und dem Heiligen Geist.30 In dieser
Unterscheidung folgte er Sebastian Franck, der in der Chronica von 1531 die
Überzeugung vertreten hatte, dass die wahre Kirche Christi mit keiner organisierten

Glaubensgemeinschaft identisch, sondern eine unsichtbare Gemeinschaft
der Seelen sei. in denen der Geist wirke. Auch Franck hatte gefordert, aus
dem «toten Buchstaben» keinen «Abgott» zu machen.31

Konstitutiv ist also nicht die Schrift, sondern das Wirken des Geistes. Diesem

freien Wirken steht die Verfestigung der Lehre in Dogmen, aber auch die
Herausbildung der Institution Kirche und ihrer Verquickung mit der Macht
entgegen. Diese beiden Entwicklungen beurteilt Arnold durchweg negativ;
signifikant kommt dies zum Ausdruck in seiner Ansicht über die «Konstantinische

Wende», in der er den endgültigen Bruch mit den urchristlichen Idealen

sieht32 - den «Abfall» der Kirche setzt er jedoch schon früher an, und die

ganze Geschichte des Christentums betrachtet er unter diesem Vorzeichen.33

Weil sich die Kirche vom ursprünglichen Zustand wegentwickelt hat, ist das
Problem der Auseinandersetzung mit Ketzern überhaupt erst entstanden;
konsequenterweise beginnt Arnold seine Studien immer mit den «Ketzermachern»,

d.h. den Bischöfen und Theologen, die andere teils aus Schwachheit,
meistens jedoch aus Ehrgeiz und Eigensinn verketzert, unterdrückt und
verfolgt haben. So wird das Problem der Ketzerei zu einer Frage des Umgangs
mit Ketzern oder jenen, die man als solche bezeichnet. Am Schluss des Ge-

30 G. Arnold, Kirchen- und Ketzergeschichte, Bd. 1, 1699, 7, Pkt. 33: «Ob dahero die
Apostel, wenn sie die Heil. Schrifft genannt und denen Christen anbefohlen, dieses
vollständige Corpus, wie es jetzo ist, alleine nach dem Buchstaben gemeinet, und darnach alle
lehren zu richten und zu prüfen gerathen: da es noch nicht ganz gesammelt oder angenommen

gewesen? Oder ob nicht vielmehr die leute dazumal insgemein an dem fürbild der
heilsamen lehre, welches in den der H. Geist krafft der verheissung des vaters zur herwie-
derbringung des ebenbildes gottes eingedrücket. gehalten, und darnach sich in allen
gerichtet? Oder ob nicht vielmehr zu erst deswegen keine kätzereyen gemachet worden,
weil die Christen einander nicht aus den Worten, sondern aus dem hertzen und wercken,
dabei sie ihren reden frey, offenhertzig und von unzeitiger verkätzerung unbesorget gewesen?»

31 Sebastian Franck, Chronica, Straßburg 1531, Vorrede, in Ausschnitten veröffentlicht

in: H. Gast (Hg.), Der linke Flügel der Reformation. Glaubenszeugnisse der Täufer,
Spiritualisten, Schwärmer und Antitrinitarier, Bremen 1968, 233-246 (246).

32 Die Konstantinische Wende ist jedoch das Paradigma für den Abfall, vgl. G.
Arnold, Kirchen- und Ketzergeschichte, 1699, 3: «Die wahre reine gemeinde ist von
anfang des Evangelii und der Apostel Zeiten her eine jungfrau und braut christi gewesen.
Die falsche abgefallne Kirche aber ist nach dem zeugniß der ersten lehrer und vermöge
des unten folgenden berichts zur huren worden, und hat unter Constantin M. durch die
confuse und unvorsichtige aufnehmung aller heuchler und bösen, wie auch durch die
natürliche Vermehrung und fortpflantzung der falschen Christen viel millionen bastarte
gezeugt, mit welchen aber kein wahres glied christi zu schaffen hat.»

33 Vgl. G. Arnold, Kirchen- und Ketzergeschichle, 1699, Vorrede, 47.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 123

samtwerks steht folgerichtig ein Plädoyer für die Gewissensfreiheit zugunsten
der «Stillen im Lande», die die wahre christliche Kirche bilden.34

Damit ist nun durchaus ein dualistisches Erklärungsmuster gegeben; im
Gegensatz zu den korrupten Institutionen gibt es für Arnold eine unschuldige
Wahrheit, der «von Gott selbst wol die rechten waffen des lichts gereichet
werden» mögen, um damit über alles «vernunftgezänk» zu gelangen und die
Finsternis zu vertreiben. Ziel seines Bemühens ist es, die Geschichte offenzulegen

und die Lehren der «sogenannten kätzer und die übrigen der natur
verborgene dinge zu erkennen und nicht, wie dies meist geschieht, ohn
unterscheid und prüfung zu verwerfen. Dies kann nur leisten, wer wahrhaft
erleuchtet ist und daher über Erkenntnis Gottes und Einsicht in die Geheimnisse

und wunder verfügt.»35
Im wesentlichen geht es Arnold also darum, die Behandlung der Ketzer in

Frage zu stellen - die Gezänke um Häresien sind abzulehnen, denn daraus
entstehen Mordtaten und Rebellionen. Daraus folgt aber nicht notwendigerweise

eine einfache Umkehr des Schemas Häresie und Rechtgläubigkeit.
Nicht alle Gegner der Kirche werden positiv gesehen. Spätestens da, wo sich
ihr Anliegen mit Gewalt vermischt, wie etwa im Bauernkrieg oder bei Thomas

Müntzer, endet Arnolds Verständnis. Sein Interesse richtet sich zunächst
primär auf die kirchliche Ketzerbekämpfung.

Deutlich zeigt sich dies an seinen Ausführungen zum Prozess Michael Ser-
vets, denn im Mittelpunkt der Arnoldschen Beobachtungen stehen vor allem
Anfragen an die Kirche in Genf und an Johannes Calvin. Man wundere sich,
schrieb er, «1. Dass um der Religion willen einer zum Tode verdammet worden,

und zwar 2. Zu einem so grausamen und unmenschlichen Tode. 3. Dass
es ein Prediger selbst gethan. 4. Dass Calvinus mit den feinden selbst denen
Papisten zu Vienne darüber correspondirt gehabt. 5. Dass man die Bücher zu
Frankfurt verbrannt. 6. Dass Servetus noch nach seinem Tode zum ewigen
höllischen Feuer verwiesen worden.»36

Massgeblich für Arnold waren die Schriften Sebastian Castellios, den er
als einen der «thätigen Zeuge(n) «von dem rechtschaffenen Wesen Christi»
bezeichnete.37 Er zitierte sowohl aus dessen Traktat De Calumnia wie auch

aus der Schrift De Haereticis an sintpersequendi. Von Castellio übernahm
Arnold neben der selbstverständlichen Ablehnung der leiblichen Strafe für Ketzer

auch die Konzentration auf die Interessen der Ketzermacher. Aber Ar-

34 Beschluss zu Teil IV. Die Zusammenfassung basiert auf Bienert a.a.O. 244.
35 Vorrede 14,15; vgl auch Vorrede, 26: «Und deßwegen ists mir schwer, ja unmöglich

worden, vom guten ohne lieben und gunst, und vom bösen ohne Abscheu zu schreiben.
Ja,es war mir von Gott in meinem gewissen auferlegt, niemanden zu schmeicheln.»

36 Ketzergeschichte Vol II, 747.
37 In dem Vorbericht zu der 1696 in Frankfurt erschienenen Übersetzung des Traktats

Castellios, De calumnia.



124 Frieder Ludwig

nold ging einen Schritt weiter als Castellio, der dann doch am Schema Dogma
und Häresie festhielt und damit in alten Bahnen blieb, auch wenn die Dogmen

auf einen Grundbestand reduziert wurden.38 Denn Arnold fand die
Wahrheit meistens «ohne Ansehen der Person» bei den Trägern des Kreuzes
als den verfolgten Kindern Gottes. Damit ist nicht nur die später durch den
Entwicklungsgedanken ausgebaute Idee von der Opposition als der Trägerin
des Fortschritts angebahnt;39 Arnold hat mit seiner Vorgehensweise sich auch
von den bisherigen Strukturen der Kirchengeschichte gelöst. Mit seinem
Interesse am «Wirken des Geistes» hat er die Kirchengeschichte aus der Sphäre
der Lehre und der Institutionen in diejenige des Erlebens gerückt. Die
Fragestellung ist dabei eine andere geworden. Arnold ist der erste Historiker, der
den Wert des religiösen Lebens als solchen ohne Rücksicht auf die zufällige
historische und konfessionelle Form erkannt hat und deshalb zu einer völligen

Neubewertung der Ketzergeschichte kam. 40

4.Die Auseinandersetzung mit Arnold und die «Rettung Calvins»
in der Helvetischen Kirchengeschichte Hottingers

Arnolds Geschichtskonzeption wurde damit wichtig für die Aufklärung.
Insbesondere Christian Thomasius hat ihn gewürdigt. Ihm erschien Arnolds
Kirchen- und Ketzergeschichte als das beste Kampfmittel gegen die
Herrschaft von Autorität und Vorurteil.41 Von Seiten der Orthodoxie hat Arnolds
Werk naturgemäss auch Kritik erfahren, so hat Valentin Ernst Löscher sechsmal

gegen Arnold geschrieben. Umfassend setzten sich der in Coburg und in
Gotha wirkende Theologe und geschulte Historiker Ernst Salomon Cyprian
(1673-1745) sowie Georg Grosch mit dessen Geschichtsauffassung auseinander.

Grosch kritisierte am methodischen Vorgehen, dass Arnold die allgemeinen

Kanzelklagen als Beweis für die Verderbtheit einer Epoche verwende,
während sie doch eher das Gegenteil beweisen.42

Die Aufarbeitung des Servet-Prozesses durch Arnold stiess, vielleicht
nicht völlig unerwartet, vor allem in der Schweiz auf heftige Kritik. In seiner
Helvetischen Kirchengeschichte von 1708 konstatierte Johann Jacob Hottinger,

dass Arnold Servet mit seinen «Ketzereyen und Lästerungen» beinahe

38 E. Seeberg, Gottfried Arnold. Die Wissenschaft und Mystik seiner Zeit, Darmstadt
1964, 290-334.

39 Seeberg a.a.O. 144.
4(1 Seeberg a.a.O. 149.
41 Gleichzeitig hat er an ihm getadelt, dass er hinsichtlich der beiden ersten Jahrhunderte

und ihres Verfalls «Der Sache zu wenig gethan hat («Höchstnötige Cautelen zur
Erkennung der Kirchen-Rechts-Gelehrtheit!, 1728, 239, § 1 Anm. a.); vgl. dazu E. Hirsch,
Geschichte der neuern evangelischen Theologie, Band 1, Neuausgabe 2000, 95.

42 G. Grosch, Nothwendige Vertheidigung der evangelischen Kirche wider die
Arnoldsche Ketzerhistorie, 1745, 706f. und 827, vgl. Seeberg a.a.O. 145.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 125

als «heiligen Marterer» geschildert habe, Calvin aber als «blutdurstigen
Tyrannen», der gegen die auch in seiner Institutio belegbare evangelische
Auffassung, dass man Ketzer nicht töten dürfe, Verstössen habe. Die Gelehrtheit
Arnolds sei zwar zu loben, aber sowohl aus Liebe zur Wahrheit wie auch aus
Dankbarkeit gegenüber den «gottseligen und treuen Vorstehern des
Eidgenössischen Policey- und Kirchenwesens» heraus sah sich Hottinger zum
Einspruch veranlasst.43

Dabei übte er zunächst sachliche Kritik am Arnoldschen Vorgehen, dem
er eine einseitige Quellenauswahl vorwarf. Der Radikalpietist habe
Calvinkritische Stimmen vorbehaltlos aufgegriffen und dabei etwa auch hingehen
lassen, «was die Socinianer, Remonstranten und Quaker urtheilen». Die
Stellungnahmen Melanchthons, Bucers und anderer Reformatoren, die gleicher-
massen den Tod Servets forderten, aber habe er verschwiegen und sich mit
diesen ebenso wie mit den Argumenten Calvins auch nicht weiter
auseinandergesetzt. Arnold sei nicht unbefangen gewesen, er habe Servet und Calvin
verglichen und dabei deutlich Servet den Vorzug gegeben. Hottinger dagegen
ging es um eine «Rettung Calvins».44

Für Hottinger war - und hier schlägt seine historisch-sachliche Kritik in
eine stark emotional geprägte Apologie zugunsten der Reformierten Kirche
um - ein Vergleich von Calvin und Servet auf der gleichen Ebene schon gar
nicht möglich, denn für ihn stellte sich der Fall nicht als Konflikt zweier
Parteien dar, deren Vorgehen gleichermassen zu überprüfen war. Stattdessen
ging es «um die Ehr des grossen Gottes, welche von Serveto bespeuet, und so

gar mit Füssen getretten worden, dass es der Satan, wann er leibhaftiglich
under den Menschen herumgeloffen were, nicht ärger hätte machen können.»45

Calvin dagegen steht auf der anderen Seite des Spektrums; er habe nichts
anderes gelehrt, als was der Geist Gottes in der Heiligen Schrift vorgeschrieben
habe; auch Luther habe aus dem gleichen Brunnen geschöpft.

Vor diesem Hintergrund war es fast zwangsläufig, dass er die Ergebnisse
des Genfer Prozesses verteidigte. Dass er damit zu Beginn des 18. Jahrhunderts

nicht mit vorbehaltloser Zustimmung rechnen konnte, zeigt der stark
apologetische Charakter seiner Ausführungen. So legte er grossen Wert auf
die Feststellung, dass Servet nicht wegen seines Sektierertums, sondern
wegen seiner Gottlosigkeit hingerichtet wurde, mit der er die ganze Welt habe
anstecken wollen und von der er auch auf dem Scheiterhaufen nicht abgelassen

habe. Das Verfahren lasse sich mit dem der katholischen Kirche in keiner
Weise vergleichen, denn «die Päpstler werffen solche ins Feur, welche die
Kirchengebott, und zwar in solchen Sachen so wider Gottes Wort streiten,
übersehen: ohne dass sie die unauflöslichen Gegengründe anhören, oder

43 JJ. Hottinger, Helvetischer Kirchen-Geschichten Dritter Teil, Zürich 1708, 806f.
44 Hottinger a.a.O. 807, Randzusammenfassung.
43 Hottinger a.a.O. 807.



126 Frieder Ludwig

doch erwegen.» Hottinger verdeutlichtete dann seine Ablehnung der Paralle-
lisierung der Vorgehensweisen: «Diß sind freilich Grausamkeiten! Was aber
hat solches für Gleichheit mit dem Verfahren gegen die Schwermer oder
Abstrafung der Gotteslästerer welche auf ihrer Gotteslästerung beharren?»
Wenn gegen Servet von den evangelischen Obrigkeiten nicht mit Ernst
vorgegangen werde, dann lasse man zu, dass «die Päpstler einen Anlaß dabey
nemmen möchten, das Evangelium als eine Verthädigung und Zufluchtstatt
aller Ketzereyen zu verschreyen.»46 Gegen Ende seiner Ausführungen wies
Hottinger auch darauf hin, dass bestimmte Anhänger Luthers intolerant
gegenüber den aus England vertriebenen Reformierten gewesen seien, während

andererseits die eidgenössischen Städte Johannes Brenz und andere
Glaubensflüchtlinge aus Schwaben aufgenommen hätten.

Der apologetische Charakter der Abhandlung des Falles Servet trat somit
immer deutlicher zutage. Insgesamt artikuliert sich bei ihm am deutlichsten
die konfessionalistische Geschichtsschreibung. Mit seinem dualistischen
Geschichtsbild aus der Perspektive der reformierten Orthodoxie war Hottinger
sehr viel enger festgelegt als Arnold.

5. Das Ende Servets und die Anfänge kritischer Forschung
hei Johann Lorenz von Mosheim

Dennoch blieb Arnold angreifbar. Problematisch war insbesondere sein
nicht besonders vorsichtiger Umgang mit den ihm vorliegenden Quellen.
Eine der Schwachstellen in der Behandlung des Falles Servet wurde von
Johann Lorenz von Mosheim aufgezeigt:

«Der Socinianer, Stanislaius Lubienisky, hat eine lateinische Rede, von dem wahren
Erkenntnisse Gottes und seines Sohnes, an das Licht gestellet, die Servet vor dem Scheiterhaufen

soll gehalten haben. Gottfried Arnold hat dieselbe als ein wichtiges Denkmal dieses
Mannes, größten Theil deutsch übersetzte, und es giebt viele, die nicht daran zweifeln, dass
sie echt sey und dem Serveto zugehöre. Allein sie ist sonder allem Streit von einem blinden
Verehrer des Spaniers erdichtet worden. Sie traget einen ganz anderen Glauben vor, als

denjenigen, worauf er gestorben ist, und stimmet mit der Lehre der Sozinianer überein; sie
weichet ganz von seiner Art zu denken und zu schreiben ab: sie wird endlich durch die
unwiderleglichen Zeugnisse des Farells und des Kalvins, die wir angeführet haben, der
Falschheit völlig überwiesen.»47

Johann Lorenz von Mosheim, der als Begründer einer kritischen,
quellenorientierten Geschichtsschreibung gilt und bereits seit der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts als «Vater der neueren, d.h. wissenschaftlichen Kirchenge-

46 Hottinger a.a.O. 810.
47 J.L. von Mosheim, Versuch einer unparteiischen und gründlichen Ketzergeschichte,

Zweiter Band, 1999, 228.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 127

schichte» bezeichnet wurde48, hat sich in mehreren eigenen Studien des Falles

angenommen. Im Jahr 1529 legte er seine erste Schrift zu dem Ketzerprozess,
Historia Michaelis Served (Helmstedt 1729) vor. Auch in einem seiner
bekanntesten Werke, dem Anderweitiger Versuch einer vollständigen und un-
partheyischen Ketzergeschichte von 1748 befasste er sich mit Michael Servet.
Zwei Jahre später äusserte er sich, in dem Werk Neue Nachrichten von dem
berühmten spanischen Arzte, Michael Serveto, der zu Geneve verbrannt worden

(Helmstedt 1750) nochmals zu demselben Thema.
Mit dem Titel des Hauptwerks knüpfte Mosheim an Arnold an, dem es ja

um eine unparteiische Darstellung der Ketzergeschichte ging. Mosheim
würdigte denn auch Arnold, dem er zugestand, in der Kirchengeschichte «das
Eis» gebrochen zu haben und von der Sicht einer Geschichte, welche die
Herausbildung der Institution legitimiert, weggekommen zu sein. Auch für ihn
war es wichtig, von Autoritäten unabhängig zu sein; gerade in der Behandlung

der Ketzergeschichte, so konstatierte er, müsse sich der Historiker auf
die «Urquellen» stützen und dabei in der Lage sein, sich selbst zu begrenzen
und zu «fesseln». Dabei dürfe er aber auch nicht die Position der Gegenpartei
einnehmen. Mit diesem methodischen Anspruch aber verband Mosheim
grundsätzliche Einwände gegen Arnold, dem er vorwarf, dass er weniger die
Wahrheit an das Licht zu ziehen suchte, als diejenigen, die den sogenannten
Ketzern die Hände gebunden haben, anzuschwärzen. «Die Ketzer sollten
durch ihn Rechtgläubige, und die Rechtgläubige Ketzer werden.» Den
Grundsatz der Unparteilichkeit, der sich für ihn darin manifestierte, dass weder

Auswahl noch Auswertung der Quellen interessensgeleitet sein dürften,
sah er bei Arnold gerade nicht befolgt.

Auch einem anderen vorangegangenen Servet-Forscher, Michel de La
Roche, stand Mosheim mit Vorbehalten gegenüber. De La Roche war als

Hugenotte nach der Aufhebung des Edikts von Nantes 1685 aus Frankreich
geflüchtet und hatte sich dann in England (wo er sich der Anglikanischen Kirche

anschloss) sowie in Genf aufgehalten. Beide Wirkungsstätten hatten ihn

48 C.D. Jani, Johann Peter Niverons Nachrichten von den Begebenheiten und Schriften

berühmter Gelehrten Teil 23, Halle 1771,409-496. In der neueren Forschung artikuliert

sich aus verschiedenen Blickwinkeln ein Interesse an Mosheim: Vgl. M. Mulsow u. a.

(Hg.): Johann Lorenz von Mosheim. Theologie im Spannungsfeld von Philologie, Philosophie

und Geschichte, Wiesbaden 1997, insbesondere die Beiträge von M. Mulsow («Zur
Einführung», 7-16 «Eine <Rettung> des Michael Servet? Der junge Mosheim und die hete-
rodoxe Tradition.», 45-92: B. Moeller, Johann Lorenz von Mosheim und die Gründung der
Göttinger Universität, in: B. Moeller (Hg), Theologie in Göttingen, Göttingen 1987, 9-40;

- Christoph Bizer, Der wohl-unterrichtete Student um 1800. Das Amt des Pfarrers in der
Göttinger theol. Lehre, in: Moeller a.a.O. 111-135; - E. Mühlenberg, Göttinger Kirchenhistoriker

im 18. u. 19. Jh., in: Moeller a.a.O. 232-255; H. Schultze, Ev. Frauen in der dt.
Aufklärung. Desiderate kirchengeschichtl. Forsch., BThZ 8 (1991) 59-75; F. Ludwig, «Orbis
minima pars est Europa». Globale Perspektiven in der Kirchengeschichtsschreibung vom
16. bis zum 19. Jahrhundert, KuD 48 (2002) 80-98.



128 Frieder Ludwig

durch ihre tolerante christliche Grundhaltung beeindruckt - «The odium
theologicum does not prevail among them. They are free from bigotry, and
have an excellent notion of religion. England and Geneva are now the great
Schools of Moderation and true Christianity»49 -, wobei er diese für Genf auf
den Einflussverlust einer bestimmten Ausprägung des Calvinismus
zurückführte.50 La Roche, der selbst als Reformierter Verfolgungen erfahren hatte,
hatte sich dann mit der Geschichte der Verfolgungen innerhalb der
Reformierten Kirchen auseinandergesetzt, wobei ihm die calvin-kritischen
Traditionen in der Schweizer Stadt51 ebenso hilfreich waren wie das in England
verbreitete Interesse an anti-trinitarischen Traditionen. In einer Artikelserie
hatte er seine Leser über Leben und Ende Michael Servets informiert und dabei

nicht nur die drei Werke des Spaniers, sondern auch andere zeitgenössische

Quellen und insbesondere die Genfer Prozessakten nutzen können. Es
sei wünschenswert gewesen, so schrieb er, wenn Calvin Servet davon hätte
überzeugen können, dass das Dogma der Trinität kein päpstlicher Lehrsatz,
sondern gemeinsame Ansicht aller christlicher Kirchen sei, anstatt diesen
verfolgen und zum Tode verurteilen zu lassen. Obwohl er Servets Anschauung
nicht teilte, schilderte er dessen Anliegen doch mit Sympathie; so nahm er
auch ein zu dessen Ehren verfasstes Gedicht in seine Schilderung auf.52 Mosheim

sah auch bei La Roche, ebenso wie bei Arnold, eine gewisse Einseitigkeit

am Werk und bezweifelte, dass dieser die Gerichtsakten unvoreingenommen

ausgewertet hatte: «Sollte ein Mann, der nicht geschickt war, seinen
geheimen Groll gegen Kalvin ganz zu verbergen, diese Dinge, die zu seiner
Absicht vortrefflich dieneten, unterdrücket haben?»53

Mosheim ging es deshalb darum, den Fall Servet selbst an Hand der
Originalquellen zu überprüfen. Schon als Student sammelte er systematisch
Materialien zu dem Fall; unter anderem wandte er sich an Leibniz, dessen Ant-

49 Michel de la Roche, A Literary Journal, 1730-1731, Bd. 1, Art 7,107, zitiert in: M.D.
Thomas, Michel de La Roche: a Huguenot critic of Calvin, in: Studies on Voltaire and the
Eigtheenth Century 238,1985, 97-196 (112).

50 Michel de la Roche, A Literary Journal, Bd. III, Art., 14, 137, zitiert in M.D. Thomas

a.a.O. 112: «We have seen in our days a remarkable Ecclesiastical Phaenomenon.
Calvinism, after having resided above a hundred and fifty years at Geneva, has been dismissed
from thence without noise, and in a very handsome manner By the word Calvinism I
mean some wrong notions in the religion of the Reformed, otherwise named Calvinists,
and want of Moderation.»

51 Die von Jean-Antoine Gautier (1674-1729) verfasste Histoire de Genève des origines

à l'année 1691 war ausgesprochen calvin-kritisch und wurde dann auch erst zwischen
1896 und 1911 veröffentlicht; es ist jedoch anzunehmen, das La Roche mit den Gedanken
vertraut war: Vgl. Thomas a.a.O. 112.

52 Michel de la Roche, Memoirs of literature 1710-1714, 21722, vgl. dazu Thomas
a.a.O. 142ff.

53 J.L. von Mosheim, Versuch einer unparteiischen und gründlichen Ketzergeschichte,
Bd. 2,1999,21.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 129

wortschreiben die schwierige Quellenlage ebenso deutlich macht wie es zeigt,
mit welchem Befremden der Aufklärungsphilosoph dem Genfer Ketzerpro-
zess gegenüberstand: «Die Restitutio Christianisme des Michael Servet habe
ich nie gesehen.» Offenbar habe sie bei den Engländern Leser gehabt, «denn
von dorther kommen auch diejenigen, die sie sich zu verschaffen gesucht hatten

und zu beweisen versuchten, dass die Blutzirkulation zuerst von Ser-
vetus jenseits aller Bemühungen der Autoritäten bekannt gemacht worden
wäre. Wenn dem so ist, umso mehr wird das traurige Schicksal des Mannes zu
bedauern sein, und umso mehr wird man sich über die Henker entrüsten
müssen.»54 Auch mit Johann Christoph Wolf war Mosheim in Kontakt; dieser
bestärkte ihn darin, sich mit dem Thema Servet näher zu beschäftigen. Es dauerte

jedoch bis zum September 1720, bis Mosheim eine Kopie der Restitutio
erhielt. Für seine Untersuchung zog er selbstverständlich auch die beiden
früheren Werke heran, und als gutem Historiker gelang es ihn, das Werk De
Trinitatis Erroribus des seiner Ansicht nach doch eher mittelmässigen Systematikers

Servet in zwei Sätzen oder «Grundregeln» zusammenzufassen: «Die
erste derselben ist diese: Die Natur Gottes ist schlechterdings untheilbar. Aus
dieser ziehet er die andere: Daher ist alles, was in der Natur Gottes geschieht
und vorgehet, nichts als eine gewisse Einrichtung, oder eine Art der Offenbarung.

Hieraus hat er den Schluss hergeleitet: Daher ist weder das Wort, noch
der Heilige Geist eine Person, die von dem Vater würklich unterschieden ist.
Beyde sind nichts, als gewisse Einrichtungen der göttlichen Natur, wobei sich
Gott den Menschen geoffenbaret und mitgetheilet hat. Sein Buch wäre noch
einmal so verständlich, als es ist, wenn er diese beyden Regeln gleich zu
Anfange angezeiget, und gehörig so wohl erkläret, als bewiesen hätte.»55 Auch
alle weiteren wichtigen Dokumente zum Leben und Tod Servets waren ihm
bekannt; soweit diese nicht bereits allgemein zugänglich waren, publizierte er
sie im Anhang seines Werkes. Dazu gehörten der Briefwechsel mit Oekolam-
pad, Servets Vorreden zu zwei Neuauflagen des Ptolemeus und zu der von
ihm herausgegebenen Bibel mitsamt Proben aus den Anmerkungen, seine
Bittschriften aus dem Gefängnis in Genf, das Todesurteil des Rates, die Hi-
storia de morte Michelis Serveti, die Rede die dieser auf dem Scheiterhaufen
gehalten haben soll und andere Materialien.

An den Arbeiten seiner Vorgänger übte Mosheim vor allem deshalb Kritik,

da er die Quellenauswahl als unzureichend und zudem als einseitig
betrachtete; die Beurteilung der Vorgänge habe sich, so konstatierte er in der
Vorrede des Versuchs einer unpartheiischen Ketzergeschichte, in «den
zweihundert Jahren, die seit seinem traurigen Ende verflossen sind», umgekehrt:

54 Leibniz an Mosheim, 1716, übersetzt und zitiert in M. Mulsow, Einleitung, zu:
Johann Lorenz von Mosheim, Versuch einer unparteiischen und gründlichen Ketzergeschichte,

Bd. 2,1999, 6.
55 J.L. von Mosheim a.a.O. 26.



130 Frieder Ludwig

«Der Fluch, der vordem das Opfer beschwerete, ist von vielen auf den Priester,

der es auf den Altar geführet hat, geschoben worden; und der Segen,
dem man vordemm dem gedächtnisse des Priesters verwilligte, ist von vielen
dem unglücklichen Opfer geschenket worden.»56 Mosheim ging es dagegen
um eine möglichst unvoreingenommene Rekonstruktion; so versuchte er
etwa auch, herauszufinden, ob Servet während des Genfer Prozesses heimliche

Ratgeber gehabt hatte.57 Dabei destruierte er jede Romantisierung. Die
Stadt Basel etwa, in der Castellio und andere Calvin-Kritiker wirken konnten,
galt ihm nicht wie anderen als tolerantes Gegenmodell zu Genf. So verwies er
darauf, dass gegen den Täufer David Joris, der in Basel unter dem Namen
Johannes von Brügge gelebt hatte, 1559 - drei Jahre nach seinem Tod - ein
ähnliches Urteil wie 1553 in Genf gegen Servet gefällt wurde, aufgrund dessen die
Leiche von Joris exhumiert und verbrannt wurde. Die Urteile, die gegen den
toten Joris gefällt wurden, veröffentlichte Mosheim ebenso wie dessen anonymen

Briefe an die Obrigkeiten der evangelischen Städte in der Schweiz, in
denen er sich für Servet eingesetzt hatte.58

Sein methodisches Vorgehen erläuterte er folgendermassen: «Ich nahm
dem Kalvin das Kleid eines grossen Lehrers, eines eiffrigen Beschützers der
Wahrheit. Ich zog dem Servet die Decke eines Ketzers, eines geschickten
Arztes und Naturkündigers ab. Beide mussten sich bloss als Menschen
darstellen.» Zielsetzung dabei war es, die Kirchengeschichte so zu behandeln,
dass die Bedeutung der in ihren Ursachen erkannten Geschehnissen der
Vergangenheit für die Gegenwart herausgearbeitet wird. Die pragmatische
Methode, das Aufbereiten der Geschichte, um für die Gegenwart lehren zu
ziehen, tritt in der Vorrede zum Versuch einer unparteiischen und gründlichen
Ketzergeschichte deutlich zutage:

«Die Ketzergeschichte wird vornehmlich zu dem Ende geschrieben, dass diejenigen,
die noch in dem Selbsterkenntnisse, in der Weisheit und in der Klugheit zunehmen können,
die Schwachheiten unsrer Natur in lebendigen Bildern erblicken und den Abgrund, wohin
sie zuletzt ihre Pfleger führen, sehen und vermeiden mögen. Das Stück derselben das ich

jetzt an das Licht stelle, ist zu dieser Absicht geschickter, als viele andre. Zween Männer,
die zu den gelehrtesten und scharffsinnigsten ihrer Zeit gehören, die beyde von Eifer um
die Wahrheit und um die Gottseligkeit brennen, übertreten in ihrer Hitze die ersten Regeln
der Wahrheit und die vornehmsten Pflichten der Gottseligkeit. Der eine suchet die verlohr-
ne Wahrheit, und wird ein Träumer: der andre streitet für die geschimpfte Wahrheit und
wird ein Todschläger. Welch ein klägliches! Welch ein lehrreiches Trauerspiel!»59

Diese Konzeption bedeutet eine Abkehr von allen bisherigen Kirchenge-
schichtsansätzen: Die Kirchengeschichte stellt sich bei Mosheim nicht als der
irdische Schauplatz des ewigen Ringens zwischen Gott und dem Teufel dar,

56 Ebd., 16.
57 Diese Frage beantwortete er positiv; vgl. ebd., 191.
58 Ebd., 209f., 425-444.
59 Ebd., 28.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 131

und auch nicht als ein Verfallsprozess von den Zeiten des Urchristentums an
bis zu Luther, und wiederum seither, wie in der protestantischen Tradition.
Im Sinne Mosheims ist die Kirchengeschichte ein innerweltlicher und insoweit

durchschaubarer Geschehenszusammenhang. Dabei liegt ihm historischer

Relativismus durchaus fern; die göttliche Weltenlenkung und die Wahrheit

der lutherischen Kirchenlehre stehen ihm als solche ausser Zweifel.
Insgesamt besteht die Aufgabe des Kirchenhistorikers nicht darin, zu bewerten
und zu bestreiten, sondern zu erzählen und Zusammenhänge aufzuzeigen,
wobei er sich nicht auf die blossen Ereignisse beschränken, sondern deren
Hintergründen nachgehen soll.60

Seine differenzierende und vorsichtig abwägende Haltung, die das Ziel
grösstmöglicher Objektivität verfolgte, führte Mosheim dazu, herauszustellen,

dass Calvin mit der Art der Hinrichtung des Servet nicht einverstanden

gewesen sei, da ihm die Todesstrafe durch Verbrennen an die grausame Weise

der Römisch-katholischen Kirche erinnerte.61 In seiner Schilderung ver-
gass er nicht darauf hinzuweisen, dass neben vielen Reformierten auch Philipp

Melanchthon Calvin zugestimmt hatte; andere hätten gemeint, man müsse

die grossen und giftigen Ketzer von den mittelmässigen und kleinen
unterscheiden. Ihnen gegenüber äusserte Mosheim das Bedenken, dass solche

Schematisierungen kaum möglich seien: «Wenn dergleichen Eintheilungen
eben so leicht könnten mit Sicherheit gebrauchet werden, als sie zu ersinnen
sind, so wären sie vortrefflich.»

Im allgemeinen gibt es für Mosheim freilich eher selten Zweifel daran,
dass ein Historiker in der Lage ist, eine unparteiische Geschichte zu konzipieren.

Erkenntnistheoretisch betrachtet vertrat er damit einen Standpunkt, der
der «Abbildtheorie» nahe kommt - wenngleich sich bei ihm auch immer wieder

Elemente finden, die diese Theorie durchbrechen. Die Frage der
Standortgebundenheit der historischen Erkenntnis, die sein Zeitgenosse Martin
Chladenius 1742 in der Theorie vom Seherpunkt auf den Punkt gebracht hatte,

wurde von ihm noch nicht grundsätzlich reflektiert.62

6. Dogmengeschichte und Fortschrittsidee bei Semler
und die Einordnung des Falles Servet

Das Werk Mosheims hat eine starke Wirkung ausgeübt. Es sei hier
exemplarisch nur ein Beispiel angeführt. Der 16jährige Christoph Gottlieb von

60 Vgl. hierzu B. Moeller a.a.O. 19f.
61 J.L. von Mosheim a.a.O. 217.
62 Johann Martin Chladenius, Allgemeine Geschichtswissenschaft, Leipzig 1752, 241;

zitiert in: M. Mulsow, Einleitung zu Johann Lorenz von Mosheim, Versuch einer unparteiischen

und gründlichen Ketzergeschichte, Hildesheim/Zürich/New York 1999 Kirchen-
und Ketzergeschichte, XVI, XVII.



132 Frieder Ludwig

Murr, später einer der führenden Gelehrten Nürnbergs, reagierte auf die
Lektüre von Mosheims Servef-Buch mit einem langen Gedicht, das seiner
Empörung über Calvin Ausdruck verleiht. «Calvin, Verfolger, Feind, so muss
ich dich jetzt nennen», heisst es bei Murr, und er fährt fort: «Der Feindschaft
schwarzes Gift, das finster Irrthum sendet, hat nun durch dich, Calvin! Ihr
schröcklich Werk vollendet.»63 Wichtiger als die anticalvinistische Stossrich-

tung, die bei dem überzeugten Lutheraner Murr zum Ausdruck kommt (und
die im Unterschied dazu bei Mosheim selbst durchaus kritisch reflektiert
wird64), ist die grundsätzliche Neuorientierung in der Kirchengeschichtsschreibung.

Der neue methodische Ansatz wurde von Johann Salomo Semler
übernommen und weiterentwickelt. Mit Mosheim ist er darin einig, dass man
durch eigenes kritisches Quellenstudium an die historische Wahrheit näher
herangekommt als die frühere Historiographie. Wie Mosheim polemisiert
auch Semler gegen eine Deutung der Kirchengeschichte als des Kampfes von
Licht und von Finsternis, betont aber im Unterschied zu diesem stärker den
Fortschrittsgedanken, mit dem er die Notwendigkeit unterschiedlicher
Ausdrucksformen des christlichen Glaubens verband:

«Es ist ein falscher und ganz unchristlicher Grundsatz, dass alle Christen in allen Zeiten
einerley unveränderliche christliche Erkenntnis, einerley christliche Sprache, und einerley
moralische und geistliche Stufe der Religion haben und stets behalten müssen. Dies war
wirklich das Gegentheil der neuen Lehre der allgemeinen Religion und der neuen moralischen

Verbrüderung, die von Christo ihren öffentlichen Anfang; und aus freier fernerer
Untersuchung und gemeinnützigen Neigung, ihren steten Wachstum hat. Es ist gerade die
eigennützige Herrschaft und Tiranney, wofür Christus und seine Apostel gewarnet haben;
ihr sollt nicht herrschen etc. Nie ist die christliche Religion schon auf der höchsten Stufe der
Vollkommenheit, nie gehört eine, auch die vollkommenste Stufe, gerade hin für alle Christen,

nie ist dies der unendlichen Weisheit Gottes gemäß.»65

Demgemäss mass Semler den Ketzern eine wichtige Bedeutung zu, da diese

sich nicht an den festgesetzten Ordnungen und äusseren Zeremonien
orientierten. In dieser tendenziell positiven Beurteilung der Ketzer konnte Semler

an Gottfried Arnold anknüpfen, dessen Kirchen- und Ketzerhistorie er

63 Zitiert in Mulsow, 9.
64 Mosheim a.a.O., Vorrede, 9.: «Es war natürlich, dass die Lehrer der reformierten

Gemeine, die den großen Gaben und dem unerschöpflichen Eifer des Kalvins so vieles zu
danken hat, das Unrecht fühlen mußten, das man einer ihrer vornehmsten Seelen zugefü-
get hatte. Sind wir härter und unempfindlicher, wenn jemand Luthers Verdienste verkleinert

und ihm Laster und Verbrechen aufbürdet? Lesen wir es kaltsinnig und ohne
Bewegung, wenn ein Schweizer schreibet, dass Luther nur seinem Hochmuthe und seiner
Herrschsucht zu gefallen den Karlstadt bestritten und aus Sachsen gejaget habe?»

65 J.S. Semler, Ueber historische, gesellschaftliche und moralische Religion der Christen,

Leipzig 1786,22f.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 133

dann auch «bey allen Mängeln in Absicht einzelner Erzählungen, doch ein
sehr grosses Verdienst, um das Ganze der alten Kirchenhistorie» zuschrieb.66

Freilich war das Kriterium des kirchengeschichtlichen Urteils bei Semler
nicht der immerwährende Gegensatz von wenigen Erleuchteten und korrumpierter

Grosskirche, sondern die Differenzierung zwischen zwei Ebenen, der
privaten und der öffentlichen Religion sowie die Unterscheidung von zwei
Klassen von Christen, den Fähigen, bei denen «sich jeweils eine einmalige,
individuelle Gestalt der christlichen Glaubenserkenntnis herausbildete» - und
den Unfähigen, «die in eine äusserliche Religion wie in eine Gilde einbezogen
sind.»67 Die «Fähigen» oder «Unparteiischen» zeichnen sich dadurch aus,
dass sie als Christen eigene Antworten auf die Fragen ihrer Zeit geben. Es
kann keine Autorität einer vergangenen Zeit für die Gegenwart geben, jede
Zeit trägt ihren Sinn in sich. Damit wird die Vorrangstellung der ersten Zeit,
die Arnold vertreten hat, aber auch der Reformationszeit aufgegeben. Es galt
für Semler als «ausgemacht, dass kein einziger Artikel im 16. Jahrhundert von
den Protestanten wider das unwürdige Pabstthum behauptet worden, der
nicht schon in diesem 15. Jahrhundert wäre ebenso von vernünftigen
unparteiischen Christen eingesehen worden.»68 Die Reformation ist aus den
Reformbestrebungen des 15. Jh. erwachsen, sie stellt keine Rückkehr zum
Urchristentum dar. Die Aneignung des Glaubens durch die Fähigen muss nun
aber unter kritischem Rückgriff auf die Tradition erfolgen; diese sollen frei
vom dogmatisch-kirchlichen Vorurteil überprüft werden. Kirchengeschichte
ist bei Semler also zentral für die Ausbildung des individuellen Glaubens und
nicht nur lehrreich wie bei Mosheim. Dabei geht er davon aus, dass jede
historische Darstellung Konstruktion ist69, man muss zum Verständnis der
Zeugnisse früherer Historiker die Umstände erforschen, unter denen diese
ihre Arbeit getan haben.

Mit der kritischen Rekonstruktion der Kirchengeschichte und der Anwendung

der Fortschrittsidee kam Semler nun zu einigen grundlegenden neuen
Urteilen über die Auseinandersetzung mit häretischen Bewegungen. Da sich
die Kirchengeschichte als fortlaufender und pluriformer Prozess darstellt,
können sich auch die Lehrinhalte ändern: «Es ist wenigstens eine alte kirchliche

leere Einbildung, wenn man eine Einheit und Unveränderlichkeit der
Lehre nicht nur behauptet und fordert, sondern auch als einen besonderen

66 J.S. Semler, Neue Versuche die Kirchenhistorie der ersten Jahrhunderte aufzuklären,

Leipzig 1788, 93f.
67 T. Rendtorff, Kirchen und Theologie. Die systematische Funktion des Kirchenbegriffs

in der neueren Theologie, Gütersloh 1970, 27-81 (53f.); G.A Benrath, Evangelische
und katholische Kirchenhistorie im Zeichen der Aufklärung und der Romantik, ZKG 82

(1971) 203-217 (205).
68 J.S. Semler, Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kirchengeschichte, 2. Band,

Halle 1774, 78.
69 P. Meinhold, Geschichte der kirchlichen Historiographie, Band II, 1967, 39-42.



134 Frieder Ludwig

Vorzug der christlichen Lehre anempfehlen will, um eine eben so unwahre als

unrechtmässige Einheit der Kirche daraus zu erhalten.»70 Abweichende
Meinungen, häretische Ansichten, waren dabei nicht nur unvermeidlich, sondern
auch notwendig. Dabei unterschied Semler zwischen den verschiedenen
Bewegungen. Manche von ihnen betrachtete er schlicht als rückständig, wie die
Jakobiten und Nestorianer, bei denen die Überlieferung der Väter und das
stark reglementierte Klosterleben eine wichtige Rolle spielten.71 In anderen
dagegen sah er vernünftige unparteiische Christen und damit Träger des
Fortschritts am Werk - wie in den spätmittelalterlichen Ketzerbewegungen, die
mit Traditionen brachen und den christlichen Glauben in der eigenen Zeit
neu zu formulieren suchten. Wieder andere bewertete er deshalb positiv, weil
sie einen Prozess der kritischen Reflexion mit der Tradition in Gang brachten.

Anschaulich illustrierte Semler dies am Beispiel der Auseinandersetzung
von Augustinus und Pelagius. Die Anhänger des Letztgenannten porträtierte
er nicht nur als ernsthafte fromme Leute, die Scharfsinn und Gelehrsamkeit
besitzen, sondern wies zudem nach, dass Augustins Lehre von Erbsünde,
Gnade, verknechtetem Willen und Prädestination eine Neuerung in der Kirche

war, die selbst in Afrika nur dürftige Vorbereitungen hatte.72

Den Auseinandersetzungen um Michael Servet mass Semler nicht dieselbe

Bedeutung für den Fortgang der Entwicklung des Christentums bei; Servet
selbst betrachtete er lediglich als repräsentativ für die damals verbreitete
Unzufriedenheit «mit der herrschenden Religion». Im übrigen stufte er ihn als

harmlos ein: «Gewiss ist, dass Servetus weiter keinen Schaden mit seinen

Meinungen gethan hat, als die Zeit, nach seinem Gutdünken, auf solche
Grübeleien gewendet, wie es nie an solchen Leuten fehlet; am wenigsten verdiente

er, um solcher seiner Erkenntnis willen, die weder ihn noch andere zu
Störern der bürgerlichen Gesellschaft machten, lebendig verbrannt zu
werden.»73 In seine Ausführungen zur «Ausbreitung der Servetischen Vorstellungen»

aber hob Semler hervor, dass die Auseinandersetzung Gelegenheit

70 J.S. Semler, Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kirchengeschichte, 2. Band,
Halle 1774,79.

71 J.S. Semler, Vollständiger Auszug aus der Kirchengeschichte der Christen, mit
genauer Anzeige der Quellen, zur Fortsetzung des Baumgartischen Auszugs, Vierter Teil,
Halle 1762, 539f. (über Jakobiten und Nestorianer): «Der theologische und historische
Geschmack ist zumal in den Klöstern und unter den Mönchen nicht besser als in der
griechischen oder lateinischen Kirche; es ist einerley Vorurlheil des Asnsehens einiger so

genanter alter Väter, obgleich die geehrten Namen, welche man aufstellet, nicht stets
diejenigen sind, welche in der griechischen und lateinischen Kirche alles gelten.»

72 Zudem verdeutlichte Semler, dass Augustin in bezug auf die Autorität von Konzil
und Kirche ganz unprotestantische Vorstellungen hat und sich nach seinen kirchlichen
Grundsätzen wider Luther gestellt haben müsste. Vgl. E. Hirsch, Geschichte der Neuern
Evangelischen Theologie Bd. 4,1952, 76.

73 J.S. Semler, Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kirchengeschichte, 2. Band,
Halle 1774, 591.



Kirchengeschichte als Ketzergeschichte 135

gegeben habe zur «Prüfung und Unterscheidung der eigentlich allgemeinen
erweislichsten Grundlehren des Christentums» sowie zur «gelehrten Übung
und Fertigkeit» beigetragen habe.74

7. Ertrag

Der Genfer Ketzerprozess hatte schon unmittelbar nach dem Vollzug des

Urteils gegen Michael Servet zum Tod auf dem Scheiterhaufen zu Debatten
über den Umgang mit Häretikern geführt. So hatte Sebastian Castellio in seiner

Schrift De Haereticis an sint persequendi Quellentexte gegen die Verfolgung

von Ketzern zusammengestellt, deren leibliche Bestrafung er selbstverständlich

ablehnte. Castellio ging es dabei auch darum, die Interessen der
«Ketzermacher» herauszuarbeiten. In diesen Anliegen folgte ihm Gottfried
Arnold an der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert. Das Werk des radikalen
Pietisten stellt allerdings auch eine neue Etappe in der kirchlichen Historiographie

dar, denn Arnold wagte sich als erster an eine Umdeutung der gesamten

Kirchengeschichte bis zu seiner Zeit. Dabei stellte er die bislang als häretisch

bezeichneten Gruppierungen in den Mittelpunkt seines Interesses.
Arnold fand die Wahrheit meist bei den verfolgten Ketzergruppierungen, während

er den Verfolgern unchristliches Verhalten attestierte - wie auch an
seinen Einwänden gegen Calvin deutlich wurde. Arnold war damit der erste
Historiker, der sich von der Kirchengeschichtsschreibung als Geschichte von
Lehren und Institutionen löste; mit seinem Interesse am «Wirken des
Geistes» hat er einen neuen Massstab formuliert.

Es dauerte nicht lange, bis die konfessionalistische Historiographie darauf
reagierte. In seiner apologetischen Helvetischen Kirchengeschichte ging
Johann Jakob Hottinger von dem traditionellen Schema Rechtgläubigkeit-Hä-
resie aus und wurde zum Verteidiger Calvins. Eine Gemeinsamkeit mit
Arnold und auch mit La Roche ist jedoch die dualistische Konzeption; die
Kirchengeschichte wird unter entgegengesetzten Voraussetzungen als andauernde

Auseinandersetzung zwischen Gutem und Bösem, zwischen Gott und dem
Teufel gesehen. Johann Lorenz von Mosheim brach mit diesem Raster; er
betrachtete die Kirchengeschichte erstmals als innerweltlichen und pragmatischen

Geschehenszusammenhang. Die Aufgabe des Kirchenhistorikers sah

er nicht darin, zu bewerten und zu bestreiten, sondern zu erzählen und zu
lehren. Dabei ging es ihm um eine möglichst sachliche Quellenrekonstruktion;
an seinen Vorgängern, die sich mit dem Fall Servet befasst hatten, kritisierte
er die einseitige, durch das bereits feststehende Urteil bedingte Auswahl. Mit
seinem Ansatz gelang es ihm auch, die Dynamik zwischen den verschiedenen

74 Ebd., 623.



136 Frieder Ludwig

Parteien zu erfassen und die Entwicklungen von Servet zum Ketzer und von
Calvin zum Ketzerverfolger als aufeinander bezogene Prozesse darzustellen.

Noch deutlicher wird diese Tendenz bei Johann Salomo Semler, der in
seinem Konzept den individuellen Ausprägungen des Glaubens zentrale Bedeutung

zumass. Da sich diese Ausprägungen frei von dogmatisch-kirchlichen
Vorurteilen vollziehen sollten, betrachtete er die häretischen Bewegungen
tendenziell durchaus mit Sympathie - darin Gottfried Arnold nicht unähnlich.

Im Unterschied zu Arnold aber gab Semler den Gedanken der Vorrangstellung

der ersten christlichen Jahrhunderte auf; er betrachtete die
Kirchengeschichte als fortschreitenden Prozess. Und anders als bei Arnold war sein
Ausgangspunkt nicht der Gegensatz zwischen wenigen Erleuchteten und
korrumpierter Grosskirche, sondern die Frage nach der Aneignung des Glaubens

in der jeweiligen Zeit. Damit war es ihm möglich, das Thema des
kirchlichen Umgangs mit Ketzern unter einem doppelten Aspekt zu behandeln.
Die Dogmengeschichte ist einerseits die Auseinandersetzung zwischen dem
Recht des Christen auf eine freie Privatreligion, die sich nur der eigenen
Erkenntnis und Überzeugung verpflichtet weiss. In ihr geht es andererseits aber
auch um das Ringen um schriftgemässe Glaubenslehren in Auseinandersetzung

mit einem autoritätsgebundenen Traditionalismus, der Schriftgemässes
und Schriftwidriges in sich vereint.75

Im Laufe des 18. Jahrhunderts wurde somit das dualistische Schema von
Rechtgläubigkeit und Häresie, an dem Arnold unter veränderten Vorbedingungen

noch festgehalten hatte, aufgegeben; stattdessen kamen die Interaktionen

der verschiedenen Glaubensüberzeugungen in den Blick. In Semlers

Darstellung ist die Erkenntnis vorweggenommen, der später Walter Bauer
Ausdruck gegeben hat, dass die dogmatischen Grundsatzentscheidungen oft
erst in der Auseinandersetzung mit häretischen Bewegungen erfolgte, diese
also eine Rolle in der Entwicklung der kirchlichen Lehre spielten.76 Auch die
Auseinandersetzung um Servet betrachtete Semler als Gelegenheit zur
Prüfung der christlichen Grundlehren. In der Kirchengeschichtsschreibung des
18. Jahrhunderts hatte sich damit ein tiefgreifender Umbruch vollzogen, der
an den Darstellungen zum Genfer Ketzerprozess vor 450 Jahren besonders
deutlich wird.1

Frieder Ludwig, St. Paul (Minn.)

75 G. Hornig «Semlers Dogmengeschichtsschreibung und Traditionskritik - Zur Analyse

der Argumente und Kriterien, in: O. Kaiser (Hg.), Denkender Glaube, FS Carl Heinz
Ratschow, Berlin 1976,101-113 (109).

76 W. Bauer, Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Christentum, 1934.

Für Anregungen und Kommentare danke ich Anselm Schubert, Martin Mulsow
und Ursula Schwager.


	Kirchengeschichte als Ketzergeschichte : die Hinrichtung Michael Servets in Genf vor 450 Jahren und die Anfänge der neueren kirchlichen Historiographie im 18. Jahrhundert

