
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 2

Artikel: Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine : opposition, approbation
et réalités historiques

Autor: Friedheim, Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 59 2003 Heft 2

Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine1

Opposition, approbation et réalités historiques

Le propos de cet article est de mettre en valeur les différentes positions
des sages juifs à l'époque de la Mishna et du Talmud concernant l'implication
communautaire, et tout particulièrement la participation active à la classe

politique dirigeante de la nation juive après l'an 70 de l'ère chrétienne. Les
rabbins souhaitaient-ils véritablement être impliqués de près ou de loin dans

une vie communautaire préoccupante qui exigeait l'apport de solutions
efficaces aux problèmes de la vie quotidienne? Ou bien au contraire, les sages
palestiniens du 1er au IVe siècle p. C., voyaient-ils dans l'implication politique
un élément d'influence essentiel pour assurer la sauvegarde du caractère
religieux de la communauté juive? Autant de questions auxquelles il serait
souhaitable de répondre pour mieux situer la classe rabbinique au sein de la
population juive en Palestine romaine.

I

Judah b. Tabaï,2 fit partie de ces sages qui refusèrent a priori d'assumer la

responsabilité de tout rôle publique, et voici ses paroles:

1 Les abbréviations utilisées dans cet article sont les suivantes: ARN Abot de Rabbi
Nathan; b. ben (fils); HThR Harvard Theological Review; HUCA Hebrew Union
College Annual; JR Journal of Religion; R Rabbi; REJ Revue des Etudes Juives; TB

Talmud Bavli (Talmud de Babylone); 77 Talmud Yerushalmi (Talmud de Jérusalem).
2 Sur ce sage, cf. A. Hyman, Toledoth Tannaim veAmoraim, II, London 1920 [rep.

Jerusalem 1987], 562. (héb.) Il vécut à l'époque de Alexandre Jannée (103-76 a. C.), et
s'investit pour les besoins de la communauté ainsi que nous l'apprenons de sources tannaï-
ques, cf. Mishna Haguiga, 2, 2. Selon cet enseignement, il semblerait que le sage en
question était président (X'B3), or selon la Tosefta, il est à croire qu'il dirigea le tribunal
rabbinique, soit vice-président (|Trf3 3K), cf. Tosefta, Haguiga, 2, 8 (éd. Lieberman, 382-
383), pour les traditions parallèles, voir: Ibid., ligne 43; S. Lieberman, Tosefta Ki-fshuta - A



98 Emmanuel Friedheim

«Quiconque m'avait dit avant d'obtenir le pouvoir: Entre (c-a-d: accepte le pouvoir), je
l'aurais combattu, mais maintenant que je suis rentré (c-a-d: que j'ai obtenu le pouvoir),
quiconque me dise de le quitter, je lui jèterai une marmite d'eau chaude, car de la même
manière qu'il n'est pas facile d'obtenir le pouvoir, il est tout aussi difficile de l'abandonner,
ainsi qu'il est raconté (litt: que <nous avons trouvé>) à propos du roi Satil lorsqu'il lui fut
annoncé: Dresse toi pour recevoir la royauté, il se cacha, ainsi qu'il est dit: <Et le Seigneur
dit: voilà qu'il se tient caché parmi les bagages> (Sam 110,22) et lorsqu'on a voulu le déposséder

du pouvoir, il poursuivit David pour le tuer.»3

Une anecdote fort intéressante nous raconte par ailleurs que Judah b. Tabaï

s'enfuit à Alexandrie d'Égypte lorsque les habitants de Jérusalem voulurent

le nommer président (Nasi).4 Un autre sage dénommé, Joshua b. Pera-
hia, vivant sensiblement à la même période, s'opposa lui aussi à prendre part
à une quelconque activité politique, mais une fois le poste obtenu il n'envisagea

en aucune manière l'abandon du pouvoir.5 Après la grande révolte contre
les Romains, c'est à Yabné que nous rencontrons R. Josué b. Kevoussaï (Kiv-
sa), qui affirma:

«Durant toute ma vie je me suis éloigné du pouvoir politique, mais maintenant que je
l'ai obtenu, quiconque vienne et m'en déloge, je lui jèterai une marmite d'eau chaude...»6

C'est toujours à cette même époque que Akavia b. Mehalalel refusa de
revenir sur ses positions halakhiques, même en contrepartie de l'attribution
d'un poste public conséquent, alors qu'il fut menacé d'excommunication.7 R.
Siméon b. Yohaï, qui œuvra à l'époque de Ousha (lté siècle p. C.), s'opposa

Comprehensive Commentary on the Tosefta, V, Jérusalem 1992, 1297. (héb.) Voir également

la Baratta rapportée dans TB Haguiga 16b. Contre l'avis des rabbins (ou bien R.

Judah) qui stipulent que Judah b. Tabaï était vice-président, le Talmud de Jérusalem
rapporte que les hiérosolomytains voulurent le nommer président, voir: Infra, n. 4. Pour notre
propos, il nous importe peu de savoir si ce dernier fut véritablement président ou bien
vice-président, il est en revanche nécessaire de noter que c'est avant son implication dans
la vie politique qu'il s'opposa à tout investissement communautaire, mais une fois intronisé

il ne voulut plus quitter le pouvoir.
3 ARN, 10 (1ère version, éd. Schechter, 43). Pour les différences de version, cf. Ibid.,

notes 10-12. Voir également: ARN, 20 (Ilème version, éd. Schechter, 43).
4 TJ Haguiga, 2, 2 (77d): «Judah b. Tabaï fut convié par les habitants de Jérusalem à

devenir président (Nasi). Il s'enfuit et s'en alla à Alexandrie, et les hiérosolomytains lui
écrivèrent de la grande Jérusalem à la petite Alexandrie dans ces termes: (Jérusalem
s'exprime) jusqu'à quand mon fiancé réside parmi vous pendant que je suis affligée.»

5 TB Menakhot, 109b: «Au début quiconque me disait, montes-y (c-a-d: au pouvoir),
je l'aurais contraint et donné en pâture aux fauves. Maintenant (c-a-d: que j'y suis
parvenu), quiconque me dise de quitter le pouvoir, je lui verserai un chaudron d'eau chaude,
car Satil fit tout pour s'éloigner du pouvoir, mais après l'avoir conquis, il chercha à éliminer

David.»
6 77 Pessahim, 6,1 (33a).
7 Mishna Edduyoth, 5 6. Selon ce texte, le sage en question eut préféré être accusé de

niaiserie toute sa vie durant, plutôt que d'avoir accepter de trahir ses positions, ce qui,
selon lui, l'aurait rendu mécréant aussi bien devant Dieu, que devant le peuple qui aurait



Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine 99

farouchement à toute action quotidienne qui ne soit liée à l'étude de la Tora,8
et s'enorgueillit, à en croire certaines sources talmudiques, de n'avoir jamais
été promu à un poste de magistrat en Israël.9 Il est également intéressant de

noter que la littérature rabbinique introduit parfois dans les dires de personnages

bibliques, tel que par exemple: Mardochée, l'idée selon laquelle
l'obtention du pouvoir est a priori chose néfaste.10 Pour les besoins de notre étu-

soutenu que ses actes furent motivés par le seul appât du pouvoir: HÔIO îOpilb "b 3ÏD1D»

«in un rmo Vaen :Dtoix irr Kbo ,mpon son nnx nun nranb xhi w bs.
* TB Berakhot, 35b: «Rashbi R. Siméon b. Yohaï) dit: Si un homme laboure au

moment du labourage, sème à l'heure des semances, et moissonne au temps des moissons,
qu'en sera-t-il alors de l'étude de la Tora?» A contrario de cette virulente interrogation, il
est souhaitable de rappeler ici des paroles beaucoup plus élogieuses à l'égard du travail
dans la pensée de Rashbi, cf. TB Nedarim 49b: «Grand est le travail qui honore ses travailleurs

(litt, propriétaires)» (iTblQ nx m33D0 HDXbû nbim) Ce texte prouve par conséquent

que Rashbi estimait de manière positive la notion même de travail, [sur une
approche différente du personnage, le décrivant, éloigné du peuple, caractérisé par un
individualisme d'ordre plus ou moins <monastique>, cf. E.E. Urbach, The Sages - Their
Concepts and Beliefs, I, Jerusalem 1975, 607; B.Z. Rosenfeld, R. Simeon B. Yohai - Wonder

Worker and Magician Scholar, Saddiq and Hasid, REJ 158 (3-4) (1999), 349-384]
Quant au texte talmudique, cité partiellement au début de la note, faisant état d'une
controverse tenace entre Rashbi et R. Ishmaël concernant la contradiction existante de facto
entre le travail et l'étude de la Tora, il semblerait que cette discussion ne concerne pas
l'ensemble du peuple juif, mais uniquement les sages, voir à ce propos: M. Beer, Torah and
Derekh Eretz, Bar-Ilan - Annual of Bar-Han University (Studies in Judaica and the Humanities),

II, Samuel Bialoblocki Memorial Volume, H.Z. Hirschberg, M. Beer (eds.), Ramat-
Gan/Jerusalem 1964, 145-148. (héb.) Selon Rasbhi, la <couronne de la Tora (min "TO)>

surpasse les <couronnes de la royauté et du sacerdoce (naiPD "TOI niDbn ~TO)>, cf. Mishna
Abot, 4 13; ARN, 41 (1ère version - éd. Schechter, 130); Ibid., 48 (Ilème version, éd.
Schechter, 130-131) Dans un autre texte, R. Siméon b. Éléazar, disciple de Rashbi, explique

expressément la soumission des différents pouvoirs à celui de la Tora, cf. Sifré sur
Nmbs, 119 (éd. Horovitz, 144). En d'autres termes, selon Rashbi, l'étude de la Tora est à

placer bien au delà du pouvoir royal et sacerdotal, cf. M. Beer, The Term <Crown of Torah>
in Rabbinic Literature and its Social Significance, Zion 55 (1990) 404-407; 415. (héb.)

T.J Sanhédrin, 1, 1 (18a). Toutefois, il est intéressant de rappeler que durant sa

jeunesse, Rashbi, accepta mal le fait que son maître R. Akiba, puisse nommer en premier lieu
R. Méïr à un poste de responsabilité publique et cela, peut-être à son détriment, cf. 77
Sanhédrin, 1, 2 (19a).

10 Voir par exemple: Sifri deAgadeta sur Esth. - Midrash Panim A'herim, 2 (éd. Buber,
2ème version, 64): « ...et pourquoi Mardochée dit à Esther de ne pas dévoiler ses origines
(au roi Assuérus)? [réponse] Car Mardochée fuyait le pouvoir et la grandeur, Mardochée
dit: Si elle dévoile que c'est moi qui l'ai éduquée, alors le roi me donnera du pouvoir...» Il
est également intéressant de remarquer que des sources talmudiques tardives racontent
que dans sa prière prononcée à la sortie du Saint des Saints (D'Enpn 07p) le jour du
Grand pardon (DHISTO V), le grand-prêtre demandait entre autre que les juifs n'en viennent

pas à gouverner - dans le mauvais sens du terne - leurs coréligionnaires, voir: TJ
Yoma, 5 2 (42c): «11 "35 bs 11 HTIE imr xhtö hX70" "[DU hîll»; Midrash Tan'huma, A'harei
Mot, 4 (éd. Buber, 59): Lvt. Rabba, 20,4 (ed. Margulies, 455): ^XIET "]DU HT© ITOU' hxi»
«ih'Xh ih'X. Cette dernière source mentionne par ailleurs l'avis des rabbins de Césarée



100 Emmanuel Friedheim

de, nous nous contenterons de ces quelques exemples, qui illustrent bien la
question posée de l'éventuelle participation des rabbins à la vie politique,
problème qui embrasse aussi bien l'époque de la fin du second temple que celle
de la Mishna et du Talmud ainsi que nous l'avons noté. Quelles raisons
motivèrent donc les rabbins, pour refuser de prime abord toute participation à la
vie publique de la nation juive?

Il nous semble que ce refus catégorique de prendre part activement au
monde politique trouve son origine dans un ensemble de facteurs que nous
voudrions ici étayer.

II

En premier lieu, le souci de préserver le caractère religieux du peuple juif
est omniprésent chez les rabbins. Celui-ci, se traduit par l'importance primordiale

que les sages de l'époque de la Mishna et du Talmud attachèrent à l'étude

de la Tora. La sauvegarde de cette valeur suprême, amenèrent sans doute
beaucoup d'entre eux à rejeter toute action préoccupante, en particulier, l'action

communautaire, qui implique au quotidien un investissement incessant.

L'importance vouée au maintien inconditionnel de l'étude de la Tora est
surtout accentuée à la suite des rebellions juives, ainsi que par exemple, après la
révolte de Ben-Kosba (132-135 p. C.), à des moments où la reconstruction des

centres d'études fut essentielle. Cette idée revient inlassablement dans la
littérature rabbinique de l'époque.11 Dans ce contexte, il est compréhensible,
que les sages devaient faire tout leur possible pour se dégager des contraintes
matérielles de la vie de tous les jours. Certains quittaient leur demeure pour
de longues durées.12 Les déplacements de contrées en contrées pour étudier

(piO'pl pn~l) au III-IVème siècle de l'ère commune, selon lesquels le grand-prêtre formulait

sa requête en particulier pour les habitants de la cité de Césarée-Maritime, cf. Ibid.:
pm» «ib'N bu ib's rrnso irrnr xbo po'prra irnt? bu 'dx po'pi. il n'est pas exclu que
cette version retranscrit en fait l'aspiration des rabbins de Césarée au III-IVème p. C., face
à la réalité politique propre à la communauté juive résidant dans cette cité à cette période.
Quand bien même désormais cet avis refléterait celui exprimé par le grand-prêtre à l'époque

du second temple, ou bien, celui des Amoraïm palestiniens, toujours est-il, que
l'opinion ici mentionnée s'inscrit une fois encore dans la réserve exprimée vis-à-vis du
pouvoir que des juifs pourrait venir à brandir à l'encontre du peuple.

11 Cf. par exemple: Mishna Abot, 6,1-7; 9-11. L'étude et l'enseignement de la Tora est
l'occupation essentielle de nombreux rabbins à l'époque de la Mishna et du Talmud, cf.

Sifré sur Nmbs, 119 (éd. Horowitz, 144); 77 Mo'ed Qatan, 3, 7 (83b), TB Shabbat, lia,
114a. Pour de plus amples renseignements sur le sujet, voir: A. Marmorstein, The Status of
Torah Study, Jubilee Volume to B. M. Lewin, Jerusalem 1940,160-170. (héb.)

12 Gen. Rabba, 95 (éd. Theodor-Albeck, 1232); Lev. Rabba 21, 8 (éd. Margulies, 484-

485); TB Ketouboth, 62b. Et sur les conditions matérielles difficiles que les rabbins devaient

affronter, cf. Mishna Abot, 6, 4; ARN, 11 (1ère version - éd. Schechter, 46); TB Berak-
hot, 28a. Et autres.



Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine 101

la Tora étaient chose fréquente.13 R. Abbahu, agissant à Césarée-Maritime au
III-IVe siècles p. C., critiqua sévèrement son fils lorsqu'il apprit que celui-ci
s'employait au métier de fossoyeur à Tibériade au lieu d'étudier la Tora, ce

pour quoi il y fut envoyé.14 L'apprentissage massif de la Loi orale astreignait
les rabbins à étudier quotidiennement,15 aussi bien de jour que de nuit afin de

préserver et d'approfondir la connaissance de la Loi.16 Les rabbins affirmaient

que l'étude de la Tora, était une condition sine qua non pour que la vie de
l'homme puisse être concevable,17 et que le peuple juif ne pouvait exister que
par l'intermédiaire de la connaissance de la Loi.18 Dans ce contexte, il est
envisageable qu'un engagement politique et communautaire soutenu, ait pu
porter atteinte à la qualité de l'étude de la Tora. Cette réalité apparaît clairement

dans les paroles de R. Josué b. Lévi, opérant à Lod-Lydda, au Ille siècle

p. C., rapportées dans les sources midrashiques:

«Ce qu'à dit le verset: <Certes, la concussion affole le sage> (Eccl 7,7), lorsque le sage
s'occupe de nombreuses occupations, elles l'éloignent (litt: mélangent, embrouillent) de la
sagesse, <et les présents font perdre le sens> {Ibid.), ce qui s'appelle le don (c-a-d: la Tora)
il perd de son cœur, ainsi qu'il est dit: <du présent de Dieu> (Nbs 21,19). Autre explication
(litt: chose): <Certes, la concussion affole le sage> (Eccl 7,7) Lorsque le sage s'investit dans
les besoins de la communauté, ils lui font oublier la sagesse (c-a-d: la connaissance de la Tora)

R. Josué b. Lévi dit: Juda b. Pedaya m'enseigna soixante lois, à propos du labourage du
tombeau, que j'ai totalement oubliées, car je m'occupais des besoins de la communauté,
c'est cela (la signification du verset) <Certes, la concussion affole le sage>» (Ibid,)19

13 Mishna Abot, 4, 14: «R. Nehoraï (Méïr?) dit: Exile toi dans un endroit de Tora...»;
TB Berakhot, 63b; Eruvin, 54b; Baba Bathra, 8a; Sanhédrin, 32b; Midrash Tan'huma,
(Vezot Habera'ha), 4 (éd. Buber, 55). Les rabbins autorisèrent même à s'impurifier en
sortant de la terre d'Israël dans le seul but d'étudier la Tora, cf. Tosefta Aboda Zara, I, 8

(éd. Zuckermandel, 461).
14 77 Pessa'him, 3,7 (30b); 77 Haguiga, 1,7 (76c).
15 Sifri sur Deut., 48 (éd. Finkelstein, 108).
16 Lev. Rabba, 19,2 (éd. Margulies, 416); TB Haguiga 12b.
17 Sifri sur Deut., 45 (éd. Finkelstein, 103); TB Ta'anit,la\ Eruvin, 54a; Yoma, 71a; Kid-

dushin 30b; Aboda Zara, 19b. Et al.
18 Cf. par exemple, Midrash Tehillim, 12, 1 (éd. Buber, 104); Selon certaines sources,

Josué succéda à Moïse à la tête du peuple juif, car il s'adonna à l'étude de la Tora, voir:
ARN 17 (1ère version, éd. Schechter, 65); Ibid., 30 (Ilème version, éd. Schechter, 65-66);
Nmb. Rabba, 21, 14. Voir également: M. Beer, The Hereditary Principle in Jewish
Leadership, Bar-Ilan - Annual of Bar-Ilan University, Studies in Judaica and the Humanities,
13, M.Z. Kadari, N. Katzburg, D. Sperber (eds.), Ramat-Gan 1976,149-157. (héb.)

19 Midrash Tanh'uma, Vaera 2, 2 (éd. Buber, 17-18); Exd. Rabba, 6, 2; Eccl. Rabba, 7,
7. Il est assez paradoxal de constater, que R. Josué b. Lévi qui affirme clairement dans cet
enseignement que l'implication du sage dans la vie communautaire est responsable de
l'oubli de la Loi, attache ailleurs plus d'importance à un sage qui dirige la communauté
qu'à un rabbin non-impliqué dans les affaires publiques, cf. 77 Horayot, 3 7 (48b): «un
dirigeant et un rabbin, le dirigeant a priorité sur un rabbin qui n'est pas dirigeant.»
Concernant la version d'origine de ce texte, voir les remarques subtiles de S. Lieberman,



102 Emmanuel Friedheim

Ce texte midrashique illustre fort bien le danger que les rabbins voyaient
dans l'implication communautaire. La crainte est d'oublier la Loi, enseignée
essentiellement à l'oral à l'époque en question. Cet argument de poids peut
donc expliquer le refus des rabbins palestiniens de prendre part activement
aux affaires publiques, mais il n'est pas le seul. Parallèlement à cet élément
d'importance, il existe selon nous d'autres facteurs qui peuvent éclairer le

phénomène en question.

III

Pour comprendre l'opposition virulente des sages dans ce domaine, il est
souhaitable de s'attarder sur les points essentiels qui caractérisent la notion
même du pouvoir politique dans la pensée biblique et rabbinique. C'est déjà
la Bible qui rapporte dans ces termes les conseils politiques que les Anciens
(Zekenim) du roi Salomon donnèrent à Roboam au début de son règne:

«... Si aujourd'hui tu sert ce peuple, si tu te montres serviable et conciliant à son (litt:
leur) égard, et lui (litt: leur) parles de bonnes paroles, ils seront constamment tes serviteurs
fidèles.»20

Autrement dit, le dirigeant ne peut établir un régime dicatorial sur le peuple

juif. Il est au contraire astreint à le servir, à défendre ses intérêts, à œuvrer
pour le bien de la collectivité. Le patriarche Rabban Gamaliel II (I-IIe siècle

p. C.) illustre bien ce principe en rétorquant, à deux élèves qui refusèrent une
nomination à un poste publique, comme il suit :

«Vous pensiez que je vous octroie du pouvoir, c'est de l'esclavage que je vous donne.»21

Yerushalmi fforayot, in: The Hanokh Albeck Jubilee Volume, Jerusalem 1963, 299-300 [=
Idem, in: D. Rosenthal (ed.), Studies in Palestinian Talmudic Literature, Jerusalem 1991,
252-253], (héb.)

211

Reg.l, 12, 7.
21 TB Horayot, lOa-b. cf. également: Sifri Deut. 16 (éd. Finkelstein, 26): «... (Rabban

Gamaliel leur dit: Yoh'anan b. Nouri et Éléazar 'Hassma vous avez annoncé à la communauté

que vous ne désiriez pas exercer de pouvoir sur le peuple. Autrefois, vous étiez libres

[c-a-d: de responsabilité], mais désormais vous êtes subordonnés à la collectivité.»
C'est selon nous aussi dans ce sens que nous devons interpréter les paroles de Rabban
Gamaliel dans ARN, 32 (2ème version - éd. Schechter, 70), selon lesquelles, il convient de
ne pas s'investir réellement avec des dirigeants qui imposent le dictât sur le peuple juif
(naxn anap D'büP ]"X -va^n Di) m-© D'OUîn). Voir également dans cette optique
l'enseignement rapporté dans TB Berakhot 55a: «R. Itzhak (3ème siècle) dit: Ne peut-être
nommé à la tête de la communauté que celui-ci qui est intronisé par la collectivité.»
D'autres textes laissent entendre que l'exercice du pouvoir raccourcit la vie, (cf. 77 Berakhot,

1 6, 3d), ou bien encore, que le pouvoir égoïste finit par enterrer son dépositaire, à

l'inverse du pouvoir productif qui amène le bien au monde, cf. Seder Eliahu Rabba, 12 (éd.
Friedmann, 55): nx mapQO nbn:b nb 'ix .iQKub nbim am] nn loxsb nbn: ama m ...»
.«bim rrna nam] nrxto nbimb nb nx ,rrbin et al.



Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine 103

Selon cette conception du pouvoir, le dirigeant juif est donc théoriquement

contraint à gouverner pour servir le peuple, il ne peut en aucune
manière s'ériger en maître sur la nation juive. Cette vision du pouvoir politique,
qui met en exergue la place prépondérante réservée au peuple, tout en
réduisant au plus, le rôle du dirigeant à celui d'un banal fonctionnaire, sort
manifestement de l'ordinaire à l'époque étudiée, puisque aussi bien les sources
historiques qu'archéologiques mettent en évidence la vitalité du culte des
souverains aussi bien dans les monarchies hellénistiques que dans la Rome
impériale au cours des premiers siècles de l'ère commune.22 Cette conception

22 L'idée selon laquelle le dirigeant doit servir le peuple et non le gouverner de
manière arbitraire trouve également sa place dans un texte éloquant de R. Nehemiah,
oeuvrant au 2ème siècle p. C., lequel stipule comme il suit: «... Tant qu'un homme est libre
(litt: membre, c-a-d: qu'il n'a aucune responsabilité publique) la collectivité l'importe peu,
et il n'est passible d'aucune punition (sans doute divine). Mais une fois nommé à la tête du
pouvoir et après en avoir saisit les ornements, qu'il ne dise pas: Je ne pourvois qu'à mon
bien-être, je ne me soucis guère du peuple, mais bien au contraire, tout le poids (litt, souci,
dérangement) de la collectivité repose sur lui. S'il voit un homme commettre une injustice
à l'encontre de son prochain, ou bien commettre une faute quelconque, et qu'il ne l'en a

pas réprimandé, il est passible de punition.» Cf. Exd. Rabba, 27, 9. Voir aussi: TB Berak-
hot, 32a: «Dieu dit à Moïse: <Moïse! Descend de ta grandeur, je ne t'ai octroyé de pouvoir
que pour le peuple d'Israël...» Etant soumis à la Halakha, le dirigeant juif ne peut en
aucun cas se placer au dessus des lois, et mener ainsi un régime totalitaire sur le peuple. Ce

principe revient souvent dans les sources rabbiniques de la fin de l'époque du second
temple et du temps de la Mishna, cf. par exemple: Mishna Shabbat, 14, 4; Mishna
Sanhédrin, 2,1; Ibid., 19,1-2; Sifri Deut. 48 (éd. Finkelstein, 112); TB Kiddushin 66a; TB Baba
Metzia 113b. Comme le stipule un texte midrashique tardif, le monarque et le pauvre sont
égaux devant la mort et nul pouvoir, même royal, ne peut les différencier, cf. Batei Midras-
hot (Midrash Otiot de R. Akiva), Ilème partie (1ère version - éd. Wertheimer, 395); Otzar
Hamidrashim, (éd. Eisenstein, 407): niDD PlIDD ,niTOn riïDa mrboi nvra j-SB '3b»
«'IB. L'idée suivant laquelle le dirigeant doit oeuvrer uniquement dans l'intérêt du peuple,
trouve probablement son origine non dans la pensée politique grecque comme on le croit
souvent, mais dans la pensée juive antique ou du moins en orient, cf. M. Weinfeld, The
King as Servant of the People - The Origin of the Idea, Eshel Beer-Sheva - Studies in
Jewish Thought, II, G. Blidstein, R. Bonfil, Y. Salmon (eds.), Beer-Sheva 1980, 19-25.

(héb.) Aux époques hellénistique et romaine, nous pouvons affirmer que ce principe est
exclusivement propre au peuple juif. Aussi bien dans les cercles du pouvoir des monarchies

hellénistiques que dans ceux de l'empire romain, des dynasties de monarques
régnent en maîtres absolus sur leurs sujets. Rendre des honneurs divins dans le cadre du culte
des souverains, c'est placer le dirigeant au niveau des dieux, c'est à dire au dessus de toute
loi humaine. Cet état de fait légitime en réalité la dictature impériale sans qu'aucun
contre-pouvoir ne puisse efficacement la contrecarrer. Sur le culte des souverains à l'époque
hellénistique et romaine, cf. par exemple: J. Tondriau, Comparisons and Identifications of
Rulers with Deities in the Hellenistic Period, The Review of Religion, 13 (1948) 24-47; L.
R. Taylor, The Divinity of the Roman Emperor, Middletown 21981. Voir entre autre la

bibliographie, quelque peu dépassée, mais toujours impressionante rassemblée par P.

Herz, Bibliographie zum römischen Kaiserkult, in: W. Haase, H. Temporini (eds.), Aufstieg

und Niedergang der römischen Welt II, 16. 2, Berlin/New York 1978, 833-910. Le
caractère divin des empereurs romains justifie en outre les actes les plus odieux, voire per-



104 Emmanuel Friedheim

juive de l'autorité peut en outre expliquer les qualités hors du commun que
les docteurs palestiniens de l'époque de la Mishna et du Talmud exigeaient du
dirigeant idéal. Ainsi dans le Midrash Pesikta Rabbati, nous lisons l'enseignement

suivant:

«<Tu ne prononceras pas en vain le nom de l'Éternel ton Dieu> (Exd 20,7), R. Zeira23
dit: Si le verset parle d'un parjure, voilà qu'il est dit <Vous ne jurerez point par mon nom à

l'appui du mensonge> (Lvt 19,12)! Quelle est donc la signification du verset <Tu ne prononceras

pas en vain le nom de l'Éternel ton Dieu>? [réponse] N'accepte pas de pouvoir si tu
n'en es pas digne. R. Menahaman au nom de R. Jacob au nom de R. Mani,24 [dit] du verset
suivant nous apprenons [qu'il n'est pas sain d'être au pouvoir]: «Ne t'engage pas inconsidérément

dans les luttes (3"]1?) tu t'exposerais à ne plus savoir à la fin que faire, <si ton
prochain te couvrait de confusion.) (Prvbs 25,8) C'est le poste (3")^) qui est écrit [et non les luttes

(3"]1?)] Ne t'empresse jamais de recevoir un poste, pourquoi cela? Que feras-tu <si ton
prochain te couvre de confusion) (Prvbs, Ibid.) Le lendemain [c-a-d: une fois le poste
obtenu] ils te soumettent des problèmes, que leur réponds-tu? R. Menahama au nom de R.
Tanhoum b. R. Hiyya et R. Mani au nom de R. Yossi b. Zebida25 le déduisent du verset:
<Celui qui commet un adultère est sans cœur> (Prvbs 6,32). Ainsi, quiconque prend part au
pouvoir politique pour en tirer profit ne vaut pas mieux que cet adultérin qui tire jouissance
du corps d'une femme, <Quiconque veuille détruire son âme agira ainsi (c-a-d: en commettant

l'adultère)) (Prvbs, Ibid.) Détruire son âme [c-a-d: selon l'éxégète: donner son âme

pour le peuple], comme Moïse qui dit [devant Dieu] <Et maintenant, si tu pardonnais leur
faute (le veau d'or) [suite du verset: Sinon efface moi de ton livre que tu as écrit]) (Exd
32,32), comme Josué qui dit: <De grâce, Seigneur (litt: 'H '3, c-a-d: que la punition soit sur
moi), que dirai-je après qu'Israël a tourné le dos à ses ennemis) (Jos 7,8) [Josué a dit] sur
moi [la responsabilité collective] et non sur eux (]H3 N1?! '3). Comme David qui dit:
«Seigneur, mon Dieu, de grâce, que ta main ne frappe que moi et la maison de mon père, mais

vers, pour les sources premières, voir: L. Cerfaux, J. Tondriau, Un concurrent du Christianisme

- Le culte des souverains dans l'antiquité, Tournai 1957, 342-347.350-353.355-357.
361-363.365-367.369-372. Bien que les empereurs romains, œuvrèrent souvent en apparence

pour le bien du peuple, en fait leurs actes servaient avant toute autre chose, leurs

propres intérêts, voir: Z. Yavetz, Urban Crowds in Roman Politics, Tel-Aviv 1966, 112ff.
(héb.) D'ailleurs les rabbins ne s'y trompèrent pas, cf. E.E. Urbach, Political and Social
Tendencies in Talmudic Concepts of Charity, Zion 16 (1951) 15-27. (héb.)

23 Ce sage est d'origine babylonienne. Il œuvra durant la seconde moitié du 3ème
siècle p. C., en Palestine romaine. Pour notre propos, il est important de souligner qu'à son
arrivée en terre d'Israël il jeûna cent fois - à en croire le Talmud de Babylone - pour que
R. Éléazar b. Pedat, ne décède pas de son vivant, sans quoi il aurait été convié à prendre la
tête de la communauté, (cf. TB Baba Metzia, 85a), ce qu'il ne voulait pas a priori, comme
beaucoup de ses contemporains.

24 Tous ces sages vécurent aux 3-4ème siècles de l'ère commune. Bien que d'ordinaire,
la mention de R. Jacob dans la littérature talmudique, fait allusion à R. Jacob b. Korshi,
rabbin de la Mishna qui œuvra au 2ème siècle p. C., Il semblerait ici juste de dire, que R.
Jacob qui est mentionné, est un Amora babylonien élève de Rav Judah b. Ézéchiel, qui
émigra en terre d'Israël à la fin du 3ème siècle p. C., en devenant l'élève de R. Yohanan
(mort en 279 p. C.), et de R. Mani, ainsi que nous l'apprenons de notre passage dans la
Pesikta Rabbati, ainsi que d'autres sources, telles que: TB Baba Bathra, 59b; TB Kiddus-
hin, 13a.

25 Ces rabbins vécurent tous au 4ème siècle p. C.



Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine 105

ne laisse pas le fléau s'abattre sur le peuple» (Chr I 21,17) Ainsi le dirigeant se doit d'agir,
(allusion à Pvbs 6,32, fin du verset) R. Abbahu26 dit: Je (c-a-d: Dieu) suis surnommé Saint,
et toi (le Juif) tu l'es également. Aussi, si tu ne possèdes pas toutes mes vertus, tu n'accepteras

pas de pouvoir.»27

Ce texte midrashique sort à n'en pas douter de l'ordinaire, tant par son
unique apparition dans la littérature talmudique, que par sa critique virulente
à l'encontre de l'implication politique dans la vie comunautaire juive. Il définit

sans laisser d'ambigtiités aucunes les devoirs qui incombent au dirigeant
juif idéal, aux yeux des Amoraïm de Palestine au Ille et IVe siècles de l'ère
commune. Il est tout d'abord surprenant de constater que c'est à partir d'un
verset du décalogue, qui n'est a priori lié en rien au sujet en question, que R.
Zeira en déduit que le prétendant au pouvoir doit être digne de gouverner,
puisque selon lui, le dirigeant juif parle au nom de Dieu, et par conséquent il
lui incombe de diriger selon la Loi, car sinon il trompe le peuple. Selon R. Me-
nahaman, le sage doit se garder d'obtenir à tout prix le pouvoir, car une fois
acquis, il lui est nécessaire d'entreprendre des actions compétentes pour
résoudre les difficultés de la vie quotidienne, faute de quoi on l'humilie! C'est
pourquoi lui est-il déconseillé de s'empresser d'obtenir le pouvoir. Selon R.
Menahama et d'autres sages, il est interdit de tirer tout profit du pouvoir, le

dirigeant est contraint d'âgir dans l'intérêt du peuple, et d'en assumer toute la

responsabilité de la même manière que des figures bibliques aussi illustres
que Moïse, Josué et David, assumèrent les fautes de la communauté.28 Selon
R. Abbahu, le dirigeant juif doit posséder des vertus relevant du divin, autrement

dit, il est quasiment impossible selon cet avis d'obtenir un poste
quelconque.

IV

En bref, les qualités exigées du dirigeant juif sont des plus difficiles à

obtenir, et c'est la raison pour laquelle, il nous semble juste d'affirmer que leur
accentuation, aux premiers siècles de l'ère chrétienne, est la preuve tangible
d'une situation politique diamétralement opposée à l'idéal exprimé par les
rabbins. En d'autres termes, tous ces enseignements qui galvanisent la

26 Ce sage œuvra à Césarée-Maritime au 4ème siècle p. C., cf. JJ. Albeck, Introduction
to the Talmud Babli and Yerushalmi, Tel Aviv 1987, 217f. (héb.)

27 Pesikta Rabbati, 22 (ed. Friedmann, 111); ce texte est repris de manière sensiblement

différente dans une source midrashique post-talmudique, cf. Yilkout Siméoni sur
Prvbs, 961.

28 En effet, aux yeux des rabbins, le dirigeant juif engage son entière responsabilité
dans ses actes, d'où la gravité de l'obtention du pouvoir et de son application. Voir à ce

propos les paroles de R. Haggaï, Amora palestinien du IVème siècle p. C., rapportées
dans 77 Péah, 8 6 (21a).



106 Emmanuel Friedheim

fonction du dirigeant au sein du peuple juif, répondent en fait à une réalité
différente où les dirigeants de la communauté juive - fonctionnaires et magistrats

- ne se comportent pas selon les préceptes rabbiniques.
C'est au terme du Illème siècle p. C. et au début du IVème siècle, que les

rabbins critiquent de manière cinglante les dirigeants juifs qui achètent le
pouvoir.29 Une Baraïta, datée probablement du Illème siècle p. C., stipule

29 TJ Bikkurim, 3, 3, 65d: «R. Mana maudit ceux qui achètent le pouvoir. R. Imi
Ami) leur appliqua le verset: «Vous ne tairez point pour vous des dieux en argent et en or»
(Exd 20,20). R. Yachia dit: Et le talit (châle, c-a-d: symbole du pouvoir) qu'il porte ne vaut
pas plus que la selle d'un âne. R. Shein dit: Celui qui achète le pouvoir, on ne se lève pas
devant lui, on ne l'appelle point Rabbi, et le châle dont il est vêtu est semblable à la selle
d'un âne. R. Zeira et l'un des rabbins étaient assis [Midrash Shemouel rajoute: <étaient
assis pour étudier la Tora devant la maison d'étude à Tibériado, cf. Ibid., 7 7 (éd. Buber,
34b)]. au moment ou l'un d'eux passait devant eux. Le collègue de R. Zeira lui dit: Faisons
comme si l'on étudiait et de la sorte, nous ne nous lèverons pas devant lui. Jacob de

Naboraya expliqua (litt, traduisit): <Malheur à celui qui dit à un morceau de bois: Eveille
toi!, à la pierre inerte: Lève toi, Sont-ce là des guides?» (Habe 2,19) Sait-il où guider? «vois
l'idole est plaquée d'or et d'argent» {Ibid.), avec l'argent il ne sera pas nommé, «et aucun
souffle n'est en elle» (Ibid.), il n'est sage en rien.» Sur le phénomène dénoncé par cette
critique édifiante voir l'analyse, certes ancienne mais nullement obsolète, de G. Alon, Those
Appointed for Money - On the History of the Various Juridical Authorities in Eretz-Israel
in the Talmudic Period, in: Idem, Jews, Judaism and the Classical World - Studies in Jewish

History in the Times of the Second Temple and Talmud, Jerusalem 1977, 374-435. Il est ici
souhaitable de noter que la corruption et l'achat du pouvoir font partie de la vie courante
durant toute l'époque étudiée, aussi bien à l'époque du second temple, [cf. TB Pessahim
57a: onnp itdd 'b -is ,]nt!rnba 'b -ix pn rrna 'b "x ,jnbxa -b "ix oirra ran 'b -ix ...»

pan [mm n'bnn dtd ono ,]an:xo "b 'ix 'dx'd p bxOTD" rraa 'b 'ix pmbpn 'b 'ix
«.Îïlbp03 DOT nx pemn ]mayi pbDnDX nmnrn Et sur l'achat (ou location?) de la
grande-prêtrise, voir: TB Yoma 8b; G. Alon, Par'irtin - On the History of the High
Priesthood at the End of the Second Temple Period, Ibid., 65-69] qu'à celle du Talmud
comme nous l'apprenons du 77 Bikkurim, non seulement au sein du peuple juif, mais aussi
dans l'ensemble du monde romain, et cela aux différents niveaux de la hiérarchie
impériale et ce parfois jusqu'au pouvoir suprême, cf. R. Mac Mullen, Corruption and the
Decline of Rome, New Haven/London 1988; A. Chastagnol, Le sénat romain à l'époque
impériale - Recherches sur la composition de l'Assemblée et le statut de ses membres, Paris
1992, 325-344. Et sur la commercialisation de sacerdoces, voir par exemple: R. Lane Fox,
Païens et chrétiens - La religion et la vie religieuse dans l'empire romain de la mort de
Commode au concile de Nicée, Toulouse 1997,82-84. La richesse associée à l'autorité n'est pas a

priori un fait condamnable dans la vision pharisienne du pouvoir, car ainsi devait être le

grand-prêtre, cf. Tosefta Kippurim (Yoma), I 6 (éd. Lieberman, 222); TJ Yoma, I 3 (39a);
TB Yoma, 18a; TB Horayyoth 9a; TB Hullin 134b. et al. À l'époque de Yabné, R. Éléazar
b. 'Azaria sera choisi, entre autres raisons pour sa fortune, pour <remplacer> Rabban
Gamaliel évincé du pouvoir cf. TB Berakhoth 27b. Rabbi Judah HaNassi (env. 180-219 p.
C.) respectait les riches, voir entre autres: TB Eruvin 86a. Il semblerait d'ailleurs qu'au
Ille siècle, les rabbins mirent de plus en plus l'accent sur la richesse du candidat postulant,
que sur le facteur, jusqu'alors essentiel, de l'ascendance illustre (DUT'), voir à ce propos: R.
Yankelevitch, Le poids de l'ascendance familiale dans la société juive en terre d'Israël à

l'époque de la Mishna et du Talmud, in: M. Stern (éd.), Nation and History - Studies in the



Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine 107

que Dieu verse chaque jour des larmes lorsqu'il observe un fonctionnaire qui
se vante vis-à-vis de la communauté.30 Cette interprétation allégorique rejoint
de près le jugement sévère que portait déjà R. Aqiba, au Ilème siècle de l'ère
commune à l'encontre des rabbins de son temps qui s'élèvent au dessus de la
communauté, en les comparant à «cette charogne abandonnée sur le bas-côté
du chemin. Quiconque vienne et passe devant elle porte la main à son nez,
(pour ne pas s'exposer aux odeurs nauséabondes qui s'en dégagent) et s'en
éloigne.»31 C'est aussi probablement dans ce sens qu'il faille interpréter le
conseil - pour un peu surprenant - que le même R. Aqiba donna à son fils:
«Ne réside pas dans une ville dont les dirigeants sont des rabbins».32 R.
Nathan, agissant dans la seconde moitié du Ilème siècle p. C., mit l'accent sur
les châtiments divins qui seront appliqués à tout juge corrompu par l'argent.33
R. Yossi b. Elisha, contemporain de R. Nathan, affirma quant à lui: «Si tu es

témoin d'une génération où de nombreux malheurs s'abattent sur le peuple
juif, cherches-en la cause parmi les juges d'Israël, car toute affliction qui existe
ici-bas ne trouve son origine, qu'en raison des magistrats d'Israël.»34 Pour en
revenir au Illème siècle, rapportons les paroles de R. Siméon b. Lakish, selon

qui: <quiconque nomme un juge malhonnête, est comparable à celui qui plante

une Ashéra en Israëb.35 Toujours selon ce sage, les hommes préposés à

l'application de la loi sont corrompus et porteurs de messages mensongers.36
Ce rabbin, qui occupait une place décisive au sein de la classe rabbinique en

History of the Jewish People, I, Jerusalem 1983, 151-162, et en particulier, cf. 161. (héb.)
Néanmoins, la richesse ne peut occulter la sagesse et l'intégrité, qualités essentielles requises

par les rabbins pour tout responsable communautaire.
30 TB Haguiga 5b. Dans TB Nedarim 81a, le talmud soulève la question suivante:

«Pourquoi un sage n'est il pas forcément le fils d'un autre sage? [réponse:] Afin qu'il ne
s'élève pas au dessus de la communauté», cf. Gloses des sages de Mayence, loc. cit., s. v.

«qu'il ne s'élève pas»: «Us risquent de s'enorgueillir et de conduire leur pouvoir lorsqu'ils
verront que eux-mêmes, leur pères ainsi que leurs fils sont des rabbins...»

31 ARN, 11 (1ère version, éd. Schechter, 46)
32 TB Pessahim, 112a. Selon le commentaire de R. Shmuel b. Méir Rashbam, un

des Tossafistes), loc. cit. les rabbins s'investissent pleinement dans l'étude et non dans les
affaires publiques, d'où le conseil de R. Aqiba. Bien que nous ayons également insisté sur
l'importance de l'étude de la Loi, comme facteur déterminant expliquant la réticence des
rabbins vis-à-vis de l'implication de la classe rabbinique dans la vie communautaire, il
n'est toutefois pas impossible que le conseil de R. Aqiba trouve aussi son origine dans la

corruption ainsi que dans les problèmes matériels liés de près ou de loin au monde
politique, voir à ce propos: E.E. Urbach, Class-Statuts and Leadership in the World of the
Palestinian Sages, Proceedings of the Israel Academy of Sciences and Humanities 2 (1968),
65.

33 Mekhilta de R. Ishmael (Masekhta Dekhaspa Mishpatim), 20 (éd. Horowitz-Rabin,
328).

34 TB Shabbat, 139a.
35 TB Sanhédrin, 7b; TB Aboda Zara, 52a.
36 TB Shabbat, 139a.



108 Emmanuel Friedheim

cette seconde moitié du Illème siècle, pensait lui aussi, que tout dirigeant qui
ne propose aucun plan d'action pour la collectivité, voit son pouvoir voué à

l'échec.37 R. Jonathan, qui œuvra au Illème siècle p. C., mis en garde ses

contemporains, que <tout magistrat qui ne juge pas équitablement, amène la
providence divine à s'éclipser du peuple juif.>3x A en croire ce rabbin, les dirigeants

juifs ne font preuve à son époque d'aucune responsabilité vis-à-vis du
peuple. Cette idée transparaît dans un texte où R. Jonathan critique rigoureusement

les fils du prophète Samuel en ces termes: «car ils n'ont pas fait comme
leur père, Samuel le Juste, qui passait d'endroits en endroits pour juger Israël
dans chacune de ses cités,... mais eux [c-a-d: les fils] ils n'ont bien au contraire
pas agit de la sorte, car ils siégeaient dans leurs propres villes, pour enrichir
leurs chantres ainsi que leurs scribes.»39

Adolphe Büchler supposait au siècle dernier que les magistrats juifs de

Galilée, tels que ceux de la ville de Sepphoris, faisaient partie d'une élite
sociale fortunée, qui ne jugeaient pas systématiquement selon la Halakha, alors
qu'ils défendaient avant tout leurs propres intérêts.40 Nous savons
aujourd'hui que les rabbins ne représentaient qu'un milieu bien défini à cette
époque, puisque la littérature talmudique fait - elle même - état de groupes
sociaux opérant dans la société juive qui semblent être marginaux vis-à-vis du
milieu rabbinique, tels que les 'Amei-haaretz,41 les judéo-chrétiens,42 les juifs
laïcs,43 les juifs idolâtres,44 etc... Ces groupes, à divergences d'ordre social et/

37 Cant. Rabba, 6 17 [11], (éd. Dunsky, 149)
38 TB Sanhédrin, 7a.
39 TB Shabbat, 56a.
40 A. Büchler, Les dirigeants politiques et sociaux des juifs à Sepphoris à l'époque de

la Mishna et du Talmud, in: Idem, Studies in the Mishna and Talmud Periods, Jérusalem
1967, 83. (héb.) L'iniquité des juges de cette période qui enseignent qu'il ne faut ni
dérober, ni prendre des intérêts usuraires selon la loi, alors qu'eux même se rendent
coupables de tels délits est typique du Illème siècle p. C., voir par exemple: Deut. Rabba,
2, 19 (éd. Vilna) qui rapporte l'anecdote que raconta R. Berekhia, Amora palestinien du
Illème siècle p. C., sur un homme qui vint porter plainte sur le vol de son vêtement auprès
du juge, et lors de sa déposition vit l'objet en question posé sur la couche même du magistrat.

Sur ces textes et sur la question de l'intégrité des juges à cette période, cf. A.
Marmorstein, L'opposition contre le patriarche R. Juda II, REJ 68 (1912) 58-66. et al.

41 Sur ce vaste sujet voir tout récemment la précieuse mise au point de D. Jaffé, Les
"Amei-Ha-ares durant le Ile et le Ille siècle - État des sources et des recherches REJ 161

(2002) 1-40.
42 De nombreux travaux ont été écrits sur le sujet, voir entre autres: A Büchler, The

Minim of Sepphoris and Tiberias in the Second and Third Century, in: Idem, Studies in
Jewish History, London 1956, 245ff.: M. Avi-Yonah, In the Days of Rome and Byzan-
tion,Jerusalem 1980 (5th ed.), 118-125. (héb.); S. Pines, The Jewish-Christians of the Early
Centuries of Christianity According to a New Source, Proceedings of the Israel Academy
of Sciences and Humanities, 2 (1968) 237-310. et al.

43 Voir en dernier lieu l'étude de C. Cohen-Matlofsky, Les laïcs en Palestine d'Auguste
à Hadrien - Étude prosopographique, Paris 2001. Il va sans dire, que ni les noms de païens



Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine 109

ou religieux, sont apparemment dissidents du milieu rabbinique qui lui
représenterait le courant essentiel. Cette description de la réalité historique est
cependant quelque peu faussée, puisque la littérature rabbinique faisant preuve
de l'existence de ces groupes est manifestement tendancieuse car elle est la

principale manifestation littéraire du milieu rabbinique. En réalité, les faits
sont différents, puisque la recherche fait apparaître, de plus en plus clairement,

la dichotomie existante entre l'image du peuple juif dessinée par la
littérature rabbinique, avec celle des lieux juifs révélés par l'archéologie.
L'expansion de la langue grecque dans les centres urbains juifs de la terre
d'Israël,45 la présence de Sol Invictus sur les mosaïques des synagogues de galilée
telle que à Hammat-Tiberias,46 l'apparition de motifs païens sur la mosaïque
de la synagogue de Sepphoris,47 ainsi que l'existence de cités à forte densité
juive, qui cependant mettent en valeur des institutions antiques, telles que:
théâtres, Thermes etc... rappelant tellement la proximité culturelle entre ces

mentionnés dans cette recherche, ni ceux des rabbins ayant eu des occupations autres que
religieuses, ne nous intéressent ici. Pour notre propos, ce recueil onomastique est

important lorsqu'il met en évidence l'existence de juifs, pour ainsi dire presque inconnus,
qui n'apparaissent que sous un angle exclusivement laïque dans les sources littéraires et/ou
épigraphiques.

44 E. Friedheim, Jewish Idolaters in Eretz-Israel during the Mishna and Talmud Periods,

in: Proceedings of the Twelfth World Congress ofJewish Studies - Division B, History
of the Jewish People, Jerusalem 2000,21-44. (héb.)

45 Sur ce sujet voir toujours et encore: S. Lieberman, Greek in Jewish Palestine -
Studies in Life and Manners ofJewish Palestine in the I-IV Centuries C. E., New York 1942;

Idem, Hellenism in Jewish Palestine - Studies in Literary Transmission, Beliefs and Manners

of Palestine in the J Century B. C. E. - IV Century C. E., New York 1950; B. Lifshitz,
L'hellénisation des juifs de Palestine - A propos des inscriptions de Besara (BethShea-
rim), RB 72 (1965) 520-538; Contra: G. Alon, Lieberman, S. Greek in Jewish Palestine
(compte-rendu), Kiryat Sepher - Bibliographical Quarterly of the Jewish National University

Library, 20 (1943) 76-85 (héb.) [repris dans: Idem, Studies in Jewish history in the
Times of the Second Temple, the Mishna and the Talmud, II, Tel-Aviv 1983 (4th ed.), 248-
277. (héb.)] et al.

46 Sur cet élément iconographique daté du IVème siècle p. C. pour le moins troublant
au centre d'une synagogue située à Tibériade, véritable capitale du Judaïsme rabbinique,
où fut rédigé, presque dans son intégralité, le Talmud de Jérusalem, voir par exemple:
E.R. Goodenough, The Rabbis and Jewish Art in the Greco-Roman Period, HUCA 32

(1961) 269-279; J. Neusner, Jewish Use of Pagan Symbols after 70 C. E„ JR 43 (1963) 293;
Idem, Judaism in Late Antiquity, Judaism 15 (1966) 230-234; E.J. Bickerman, Symbolism
at Dura Europos, HThR 58 (1965) 127-151; J. Schwartz, Jewish Settlement in Judaea after
the Bar-Kochba War until the Arab Conquest, Jerusalem 1986, 48 & n. 6. (héb.); M. Freid-
man, Pagan Images in Jewish Art, Jewish Art 19 (1993) 124; E. Friedheim, Paganism and
Pagan Rituals in Talmudic Literature - A Historical Approach, Ph.D. Thesis, Ramat-Gan
1999, 69-110. (héb.). et al.

47 Z. Weiss, E. Netzer, Zippori (Sepphoris), Jerusalem 1994. (héb.); Idem, Promise
and Redemption - A Synagogue Mosaic from Sepphoris, Jerusalem 1996.



110 Emmanuel Friedheim

villes avec la Polis grecque voire la colonie romaine,48 sont autant d'éléments
qui tendent à prouver que la société juive de l'époque de la Mishna et du
Talmud, n'était peut-être pas majoritairement soumise à l'autorité des rabbins.
Tout ceci peut expliquer la réticence exprimée par certains d'entre eux pour
accéder à un poste politique, qui parfois était occupé, comme nous l'avons vu
précédemment, par un juif peu scrupuleux des prescriptions rabbiniques.

V

À l'inverse, c'est précisément le phénomène d'acculturation à la culture
gréco-romaine ambiante, qui incita probablement d'autres rabbins à s'investir
dans les besoins de la communauté, malgré les problèmes énoncés auparavant.49

Un texte midrashique intéressant montre le dilemme de R. Assi, amo-
ra palestinien du IVème siècle p. C.:

«...ce qu'a dit le verset: <Un roi grandit son pays par la justice; avide de dons (B'Nl
mann), il le ruine.> (Prvbs 29,4) Si l'homme se place comme cette offrande (nonn) qui est
délaissée dans le coin de la maison et s'exclame: <Qu'ai-je besoin de partager les soucis de
la communauté? Qu'ai-je besoin de les juger? Qu'ai-je besoin d'écouter leurs voix? Paix sur
toi mon âme>, celui-là détruit le monde, c'est la signification du verset, <avide de dons, il ruine

son pays> (Ibid.) On raconte à propos de R. Assi, qui lors de son agonie, pleurait, et son
neveu lui dit: Rabbi, pourquoi pleures-tu? Existerait-il une partie de la Tora que tu n'aurais
apprise ou enseignée? Voilà que tes élèves siègent devant toi! N'as tu-pas fait assez de
charité? Et au delà de toutes tes qualités, tu t'es toujours éloigné de la magistrature et tu n'as
jamais permis d'être nommé à la tête de la communauté? [R. Assi lui dit]: <C'est précisément

pour cela que je pleure, car peut-être que je devrais rendre compte [dans l'au-delà]
sur le fait que j'aurais pu juger la communauté. C'est cela la signification du verset: «avide
de dons [il ruine son pays]» (Ibid.)50

48 Pour la seule époque du Talmud, nous nous contenterons de citer les exemples de
Tibériade et de Sepphoris.

49 De nombreux textes montrent le souci quasi-permanent des rabbins de lutter contre
les influences culturelles grecques, ainsi par exemple, dans TJ Sota, 7, 1 (21b), il est relaté
que des rabbins du IVe siècle p. C., dérogèrent à la loi en vigueur concernant la lecture
quotidienne du Chema Israël - qui devait jusqu'alors être récité impérativement en
hébreu, même si le récitant n'en saisissait pas le sens - en permettant de le dire en Grec,
lorsqu'ils se rendirent à l'évidence que des juifs de Césarée-Maritime, le disait de toute
manière en Grec, et l'alternative était qu'il cesse de le prononcer, si l'on persistait à les
contraindre à le réciter en hébreu, une langue que cette communauté ne pratiquait
manifestement plus. Il y a donc chez les rabbins un souci de lutter contre les influences grecques
autant que possible, mais une fois celles-ci introduites et acceptées de facto, il est nécessaire

de légiférer en conséquence pour adapter la Halakha à la nouvelle situation, tout en
ne s'aliénant pas, d'une manière ou d'une autre, la communauté juive locale.

50 Midrash Tan'huma Mishpatim (éd. Vilna), 2; Exd. Rabba 30, 13. Ce texte est quelque

peu surprenant de par le fait que R. Assi et R. Ami sont nommés ailleurs <Juges de la
terre d'Israëb, voir: TB Sanhédrin 17b, et donc a priori, R. Assi s'impliqua dans les besoins



Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine 111

L'avis du neveu de R. Assi représente, comme nous l'avons exprimé plus
haut, l'idée largement répandue parmi les rabbins selon laquelle l'implication
communautaire est condamnable. Toutefois, l'opinion exprimée par R. Assi
semble montrer le contraire. R. Yohanan (mort en 279 p. C.) exigeait de ses
élèves de prendre part activement à <la construction du monde>, c'est à dire à

être impliquer de près dans les affaires communautaires.51 R. Isaac le forgeron

(III-IVème siècle p. C.) abonda dans ce sens, en affirmant que lors de la
lecture de la Tora, il faut appeler en premier lieu, après le Cohen et le lévite,
ceux qui s'occupent des besoins de la communauté.52 Et R. Jérémie (IVème
siècle p. C.) de proclamer de manière radicale: «Quiconque s'occupe des
besoins de la communauté est semblable à celui qui s'investit dans l'étude de la
Tora.»53 Nombreux en effet furent les rabbins qui s'investirent pour la
communauté, mais il n'est pas question d'en fournir ici un inventaire fort connu
d'ailleurs.54

Pour conclure, nous avons étayé les différents avis rabbiniques, souvent
contradictoires, concernant l'implication communautaire des rabbins à l'époque

de la Mishna et du Talmud. Beaucoup d'entre eux refusèrent a priori de
recevoir le pouvoir. Le refus de participer à la vie active de la communauté
est dû selon nous à un ensemble de facteurs, liés en premier lieu à la notion
même du pouvoir, allant parfois à l'encontre des idéaux rabbiniques tels que:
la consécration quasi-totale du temps quotidien à l'étude de la Tora; les
valeurs requises du souverain en Israël; autant de raisons fondamentales, qui
dissuadèrent nombres de sages à saisir les rênes du pouvoir. Ensuite, c'est
lorsque apparaissent dans le paysage politique juif une classe communautaire
différente qui arbore des signes de laïcité sérieusement influencée par la
culture gréco-romaine ambiante, que certains rabbins refusèrent probablement
de se consacrer aux besoins du peuple. Toutefois, ce fut justement le désir des
rabbins de préserver fondamentalement le peuple juif des influences non-juives,

qui conduisit certains d'entre eux à voir dans l'implication communautai-

de la communauté! Aussi, est-il probable que cette tradition babylonienne ne reflète pas la
réalité palestinienne décrite dans les sources midrashiques rapportées en début de note.

51 TB Shabbat, 114a; cf. Dikdukei Soferim, loc. cit., 254.
52 TB Guittin 60a.
53 TJ Berakhot, V 1 (8d).
54 Sur le poste du D3n, à l'époque de la Mishna, voir: G. Alon, The History of the Jews

in the Land of Israel during the Mishna and talmud Period, II, Jerusalem 1956, 72 n. 116

(héb.); Avi-Yonah, (Supra, n. 42), 31. Sur le second du Nasi, chef du tribunal rabbinique
(I'Tiro 3X) à l'époque de Ousha (Ilème siècle p. C.), cf. A. Oppenheimer, Galilee in the
Mishnaic Period, Jerusalem 1991, 51 (héb.); Concernant les postes et les activités des
rabbins à l'époque du patriarche R. Judah Ha-Nassi, voir par exemple: A. Büchler, The
Patriarch R. Judah I and the Graeco-Roman Cities of Palestine, in: I. Brodie, J. Rabbino-
witz (eds.), Studies in Jewish History (The A. Büchler Volume), London 1956, 180-244. Sur
le poste du 0313, à l'époque de la Mishna et du Talmud, voir: Z. Safrai, The Jewish
Community in the Talmudic Period, Jerusalem 1995,253-254. (héb.) et al.



112 Emmanuel Friedheim

re une nécessité de tout premier ordre, cela même au détriment des valeurs
essentielles énoncées auparavant.

Enfin, il nous semble que trouver le juste-milieu entre, d'une part, une
implication communautaire débordante, et d'autre part un isolationisme accentué,

est le sens de l'éxégèse rabbinique, selon laquelle, celui qui s'éloigne du
pouvoir, en est poursuivit, et quiconque recherche le pouvoir, ne fait que s'en
éloigner.55

Emmanuel Friedheim, Ramat-Gan

55 Midrash Tanh'uma Vayikra, 3 (éd. Varsovie). Le texte est partiellement rapporté
dans Midrash Tanh'uma Vayikra, 4 (éd. Buber, 4), cf. Ibid., note 30.


	Politique et Rabbinisme en Palestine Romaine : opposition, approbation et réalités historiques

