
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 1

Artikel: Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz

Autor: Jörns, Klaus-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notwendige Abschiede in menschlicher und

theologischer Existenz1

Walter Neidharts phantasievolle Nacherzählungen biblischer Geschichten
im dreibändigen «Erzählbuch zur Bibel»2 zeigen immer wieder, wie intensiv
er unsere menschliche Existenz in ihren elementaren Lebensvollzügen
wahrgenommen hat. Von ihnen ausgehend hat er verarbeitet, was ihm im
Zusammenhang historischer Kritik durch ein nie abgebrochenes sorgfältiges Studium

der exegetischen Literatur vermittelt worden war, doch auch das, was er
selbst an theologischer Kritik gegenüber diesen Überlieferungen im Laufe seines

Lebens mit immer schärferen Konturen entwickelt hat. Auf seine Fähigkeit,

elementare Lebensvollzüge wahrzunehmen, und auf seine leidenschaftliche

theologische Kritik an manchen unserer Überlieferungen möchte ich
mit meinen heutigen Überlegungen antworten. Ich beziehe mich dabei dankbar

auf viele Gespräche und eine Korrespondenz, die bis in den Dezember
1984 zurückreichen. An ihnen sind auch seine Frau Theodora und meine Frau
Wiltrud mit vielen Beiträgen beteiligt gewesen.

/. Notwendige Abschiede in der Biographie -
am Beispiel der Geburt eines Kindes

Praktische Theologinnen und Theologen haben viel mit Kasualgottes-
diensten bzw. Segenshandlungen an den sogenannten Lebenswendephasen
zu tun. Walter Neidharts Schriftenverzeichnis zählt allein 15 Aufsätze zu
diesem Themenkreis. Der letzte der zu seinem 80. Geburtstag zusammengetragenen

Beiträge heisst «Passageriten im heutigen volkskirchlichen Kontext»3.
Im Blick auf die dabei auch behandelte Taufe hat Neidhart herausgestellt4,
dass der Taufritus von der altkirchlichen Dogmatik an gerade «nichts mit ei-

1

Vorlesung in der akademischen Gedenkfeier für Walter Neidhart am 12. Dezember
2002 in der Theologischen Fakultät der Universität Basel.

2 W. Neidhart/H. Eggenberger (Flg.), Erzählbuch zur Bibel. Theorie und Beispiele,
Zürich Einsiedeln Köln/Lahr/Zürich 1975,31979; W. Neidhart (Hg.), Erzählbuch zur Bibel
2. Geschichten und Texte für unsere Zeit weitererzählt, Lahr/Düsseldorf/Zürich 1989; W.
Neidhart, Erzählbuch zur Bibel 3. Geschichten und Texte für unsere Zeit neu erzählt. Mit
didaktischen Hinweisen v. R. Starck und K. Hahn u. einem Nachwort v. G. Adam, Lahr/
Zürich 1997.

3 Abgedruckt in: W. Neidhart, Aporien aushalten - dennoch handeln. Gesammelte
Aufsätze zur Praktischen Theologie, hg. von Chr. Barben unter Mitwirkung von H. Ott
und K. Seybold, Stultgart/Berlin/Köln 1997, 270-282 (Vortrag vom 30.11.1996, vorher
unveröffentlicht). Die in Klammern gestellten Zahlen im Text weisen auf Seiten in diesem
Abschnitt.

4 Zitate ebd., 278-281.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 69

nem Übergang im natürlichen5 Lebenslauf zu tun» gehabt hat. Man könne
zwar die Taufe «ethnologisch als Initiationsritus bezeichnen»; aber - jedenfalls

solange (nur) Erwachsene getauft wurden - fiel die Taufe mit dem
«definitiven Eintritt in die Gemeinde» und mit der parallel geschehenden «Absage

an die bisherige heidnische Lebensweise» zusammen und umfasste «das
öffentliche Ja zum Glaubensbekenntnis, den Empfang des Heiligen Geistes
und die Aufnahme in die Gemeinde» (278) des neuen Gottesvolkes. Es ging
mithin um eine spirituelle Wiedergeburt. Die altkirchliche Dogmatik habe die
Wirkung der Taufzeremonie «mit schwergewichtigen Aussagen umschrieben:
sie bedeutet Sündenvergebung, Sterben und Auferstehen mit Christus, neue
Geburt als Kind Gottes und Christenmensch, Erfülltwerden mit dem Heiligen

Geist.» (278f.) Als sich im 4,/5. Jh. mehr und mehr die Erbsündenlehre
durchsetzte, habe die Dogmatik das, was sie «bisher über die Wirkung der Er-
wachsenentaufe gelehrt hatte,... jetzt, da man Säuglinge ohne Tatsünde taufte,

auf die Befreiung von der Erbsünde» bezogen. «Aus einer religiösen Deutung

von Erfahrungen des neubekehrten Erwachsenen sind Sätze geworden,
die man ohne Bezug auf Erfahrung glauben muss». Und Neidhart hat
hinzugefügt, dass die Reformatoren «unverändert an dieser Tauflehre festgehalten»

haben, ja, dass diese Tauflehre auch in den Taufliturgien der Gegenwart
vielfach vertreten werde (279). Wie weit sich damit die kirchliche Tauf-Dog-
matik von einer biographischen Wende, die ja mit der Geburt eines Kindes
zusammen hängt, entfernt und in eine Sackgasse begeben hat, hat Walter Neidhart

mit einer überraschenden Rückfrage an diese Tauftheologie zum
Vorschein gebracht: «Ich frage mich ...», hat er geschrieben, «was dann noch die
Besonderheit der Taufe sei. Ist nicht jedem Menschen, wenn er Gott mit ganzem

Herzen sucht, Sündenvergebung und Gotteskindschaft verheissen? Oder
gilt diese Verheissung nur solchen, die getauft sind?» (279f.)

Die ursprüngliche Besonderheit der Säuglingstaufe hat Neidhart in dem

vergessenen Übergang vom embryonalen zum nachgeburtlichen Leben gesehen.

Denn in «der Vergangenheit war die Säuglings- und Kindersterblichkeit
noch extrem hoch. Da war der Übergang wirklich so gefährdet, dass die
Eltern alles unternahmen, um den Säugling vor dem Sterben zu schützen. Für
sie war die Taufe ein apotropäischer Ritus, d.h. ein Ritus, durch den
Menschen göttliche Kräfte zur Abwehr von Krankheit und Tod und zur Förderung

von Wachstum und Gedeihen erflehen. Die Eltern beteten also zu
Gott, dem Ursprung alles Heilens, d.h. zu Gott dem Schöpfer.» (280) Mit
einem kühnen, treffsicheren Federstrich hat Neidhart beschrieben, warum dieser

Übergang zum nachgeburtlichen Leben und dieser Weg hindurch durch
die ersten Monate höchster Gefährdung des Kindes, wie ihn die Eltern erleben,

von den Tauflehren übersehen werden konnte. Er schreibt: Von Gott

5 Kursivierung von mir.



70 Klaus-Peter Jörns

dem Schöpfer «ist in den Tauftexten des NTs nicht die Rede. Darum nahmen
die Theologen, welche die Tauflehre entfalteten, diese Deutung des Ritus
auch nicht wahr» (ebd.), die den Menschen aus dem religiösen Umfeld
vertraut war. Die christlichen Theologen waren letztlich an der Heilsgeschichte
Gottes mit den Menschen und daran interessiert, jedes getaufte Kind dahinein

einzugliedern. Die kreatürliche Existenz geriet in den Hintergrund und
mit ihr die Sorgen und Hoffnungen der Eltern und übrigen Angehörigen.

Exkurs: Heilsgeschichte versus Lebensgeschichte
in unseren Überlieferungen

An dieser Stelle erlaube ich mir, eine kleine Exkursion zu unternehmen.
Es ist nämlich hoch interessant, dass Rainer Albertz in seiner «Religionsgeschichte

Israels in alttestamentlicher Zeit»6 ein vergleichbares Phänomen
beschrieben hat: das Auseinandertreten von heilsgeschichtlichem Theologieentwurf

einerseits und von elementaren Lebens- und Glaubenserfahrungen
im Zusammenhang der Geburt von Kindern in der Volksfrömmigkeit
andererseits. Es geht um Zeugnisse der sogenannten «Exodusgruppe» der Stämme
Israels7 aus der späten vorstaatlichen Zeit (ab ca. 1250 vor Chr.). Ihr Glaube
an Jahwe, den «Gott der Befreiung»8, hat das Glaubensbekenntnis Israels bis
heute geprägt. Im Mittelpunkt des jüdischen Pessachfestes steht der Dank für
die damalige Befreiung aus Ägypten und für den Jahrhunderte später erfolgten

«Zweiten Exodus» aus Babylon zurück nach Palästina9 - also das
heilsgeschichtliche Credo.

Doch nachdem nun jene Exodusgruppe der Stämme Israels unter dem
Mose-Nachfolger Josua in Palästina Fuss gefasst hatte, hat sich ein anderes
Gesicht Gottes durchgesetzt. Denn «so sehr auch Jahwe als religiöses
Befreiungssymbol besonders dem politischen Lebensbereich der Gesamtgesellschaft

seinen unverwechselbaren Stempel aufdrückte, so wenig prägte er das

religiöse Alltagsleben der Familien». Abzulesen sei das an der Namenge-
bung. Denn die Namen aus dieser Zeit zeigen «so gut wie keinen Bezug auf
die für die Jahwereligion so konstitutiven Ereignisse wie Exodus, Sinai,
<Landnahme> oder Befreiungskriege». Albertz zieht daraus den Schluss, dass

6 Erster und zweiter Teilband in einem Band, Göttingen 1992.
7 Dazu Albertz a.a.O. 104-157.
s Dazu Albertz, a.a.O. 80-85.
9 Kein Wunder, dass die christliche Kirche mit ihrem Anspruch, verus Israel zu sein,

beim christlichen Passafest in der Ostervigil an die heilsgeschichtliche Pessachtheologie
angeknüpft hat und - folgt man dem Ordo lectionum missae - unter den sieben alttesta-
mentlichen Lesungen die Schöpfungsgeschichte (Gen 1,1-2,2) sowie die Geschichten vom
Opfer Abrahams (Gen 22,1-18) und vom Durchzug durchs Rote Meer (Ex 14,15-15,1)
samt dem Lobgesang Ex 15 (in der Abgrenzung: Ex 15,1-2. 3-4. 5-6. 17-18; die Mirjam-
Überlieferung V. 20f. fehlt) auf Jahwe, den «Kriegsheld(en)» (V. 3), liest.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 71

im familiären Alltagsleben andere Erfahrungen wichtiger gewesen sein müssen:

«Hier hatte man seinen eigenen Schatz religiöser Erfahrungen,
Erfahrungen göttlichen Segens, göttlichen Schutzes und göttlicher Rettung, die

man schon immer mit seinen Familiengöttern gemacht hatte». Und auf diese

Erfahrungen berief man sich. Dabei ist der Berufungsgrund vor allem mit
dem Glauben daran verbunden, dass Gott das eigene Leben geschaffen hat.
«Die Gottesbeziehung des einzelnen... ist tief im Kreatürlichen, in der Schöpfung

verankert». Die grossen geschichtlichen Gotteserfahrungen Israels aber
spielten in diesen Bereich gerade nicht hinein. Vierhundert Jahre hat es innerhalb

der staatlichen Zeit Israels gedauert, bis sich der Jahwe-Name auch in
der Namengebung eindeutig durchgesetzt hat. Doch auch dann hat er keine
neuen Inhalte mit sich eingebracht, sondern der Jahwe-Name hat lediglich die
alten Götternamen verdrängt.10 Ich kann dieses exegetische Ergebnis auch so

interpretieren: Der Volksfrömmigkeit ist es gelungen, die vom grossen
heilsgeschichtlichen Entwurf übersehene kreatürliche Heilserfahrung festzuhalten

und Jahwe dorthinein zu holen, wo er von seiner Herkunft her eigentlich
gar keinen Platz hatte.11

Erfahrungen mit Gott werden immer als Geschichten erzählt. Am besten
erzählen kann, wer selbst darin vorkommt. Ein Paar, das lange auf ein Kind
gehofft, dabei seine Hoffnung auf Gott gesetzt hatte und dessen Wunsch dann
endlich in Erfüllung gegangen ist, hat genauso wie jemand, der völlig davon
überrascht worden ist, Mutter oder Vater zu werden, mit Schwangerschaft
und Geburt eine sein Leben verändernde Erfahrung mit Gott gemacht und
kann davon authentisch berichten - wie Sara von der Geburt ihres Isaak (Gen
21,1-7), Hanna von der Geburt ihres Samuel (I Sam 2,1-10), Maria von der
Geburt ihres Jesus (Lk 1,46-55) und Zacharias von der Geburt seines Johannes

(Lk 1,68-79). Heil ist hier konkret, ein Kapitel kreatürlich-elementarer
Lebensgeschichte, auch wenn die konkrete Lebensgeschichte bereits in einen
heilsgeschichtlichen Rahmen eingestellt worden ist - wobei die Regel gilt: Je

später die Texte datieren, desto deutlicher zeigt sich die Theologisierung des

Gotteslobes. Doch Gotteserfahrung und Lebenserfahrung fallen auch dann
noch durch das konkrete Ereignis einer Geburt zusammen. Da ist im Prinzip

10 R. Albertz, a.a.O. 144-147. - In der Lesung IV des OLM für die Osternacht Jes 54,5-
14 gibt es immerhin einen Rekurs auf die Geburt: «Der dich geschaffen hat, ist dein
Gemahl,... und dein Erlöser der Heilige Israels» (Jes 54,5).

11 In ähnlicher Weise ist es den frühen griechisch sprechenden christlichen Gemeinden
gelungen, den ursprünglich nach dem Typ des jüdischen Messias verehrten Jesus Christus
in den vor allem von Asklepios geprägten Soter-Glauben und -Kult hineinzuholen. Auch
dies hat damit zu tun, dass der asklepieische Heiland auf der elementaren Ebene der
Leidenserfahrungen und Heilungs- bzw. Rettungshoffnungen Heilung und Heil miteinander
verbunden hat. Diesen für den Alltag so wichtigen Zusammenhang hat der verchristlichte
Volksglaube festgehalten - völlig unabhängig davon, was die Theologie an neuen
heilsgeschichtlichen Konzepten entworfen hat.



72 Klaus-Peter Jörns

kein Priester, kein Theologe nötig, um zwischen beiden eine Verstehensbrük-
ke zu bauen, obwohl die uns überlieferten Lobgesänge schon deren literarische

Produkte sind. Aber trotzdem ist das Heilvolle im Leben individueller
Menschen unmittelbar evident.12

Stellen wir diese Art von Geschichten noch einmal neben jene, die etwa
von dem für seine spätere eigenstaatliche Existenz so entscheidenden Auszug
des «Volkes Israel» aus Ägypten erzählen (Ex 3-40), so bringen sie für den
einzelnen Menschen eine ganz andere Art von Gottesbeziehung zur Sprache.
Die Erfahrungen, die im politisch-geschichtlichen Bereich gemacht worden
sind und mehr als eine Generation übergreifen, sind dem einzelnen
Menschen immer nur mittelbar zugänglich. Was davon sein eigenes Leben betrifft
und mit Gott heilvoll verbindet, muss ihm immer erst vermittelt werden, denn
es liegt gerade nicht offen zutage. Wer davon redet, redet nicht aus dem eigenen,

«kommunikativen», sondern aus dem «kulturellen Gedächtnis». Eine
unmittelbare Evidenz fehlt, ja, Evidenz überhaupt kann in diesem Kontext nie
etwas anderes sein als Produkt rückschauender und im Prinzip bezweifelbarer

Interpretation von Geschichte. Weil sich jüdische und christliche Theologie

aber extensiv mit heilsgeschichtlichem Denken verbunden haben, musste
textauslegende Predigt immer schon sein und die vordringliche Aufgabe
erfüllen, überlieferte alte Geschichten mit der Biographie heute lebender
einzelner Menschen zu verbinden.13 Doch mittelbare Evidenz - das formuliere
ich als These - ist für einen lebendigen Glauben zu wenig. Es fehlt ihm der
unmittelbare Lebensbezug.14 —

Das aber heisst für die Kasualien: Selbst eine solche, auf mittelbare
Evidenz abzielende Hermeneutik kann heutige Zeitgenossen nur erreichen,
wenn die elementar-kreatürliche Ebene des individuellen Lebens zuvor wirklich

wahrgenommen, seelsorgerlich aufgenommen und das Ereignis, um das

es geht, liturgisch-rituell begleitet wird.15 Denn an den Wendephasen des

kreatürlichen Lebens geht es immer um eine unmittelbare Erfahrung der

grossen, einfachen Wahrheit, wie sie der johanneische Christus formuliert
hat: «In der Welt habt ihr Angst» (Joh 16,33a). Erst wer das wirklich
wahrgenommen und an sich selbst herangelassen hat16, kann dann auch den Betroffenen

sagen: «Aber seid getrost [: Ich habe die Welt überwunden].» (Joh
16,33b) Dieser Doppelvers steht in einem Kapitel, in dem Christus die Jün-

12 Dasselbe gilt dann natürlich auch für das gefürchtete Unheil, vgl. Hiob 1,13-2,10.
13 Dass dabei oft der Eindruck vermittelt worden ist, als sei in biblischer Überlieferung

eigentlich alles gelebt und erlebt worden, was nennenswert ist, ist ein Problem für
sich und muss hier unbehandelt bleiben.

14 Zum Problem vgl. auch K.-P Jörns, Die Historisierung <Heiliger Zeit> und die Frage
nach unmittelbarer Evidenz religiös bedeutsamer Ereignisse, Pastoraltheologie 84 (1995)
166-183.

15 Vgl. dazu Kasualien 1.-4. (W. Neidhart), 3EKL 2, Göttingen 1989, 964-967.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 73

gergemeinde auf seinen Abschied vorbereitet. Um zu sagen, was dieser
Abschied und die ihm folgende anomische Phase bis zum Kommen des «Beistandes»

für sie bedeuten werden, weist Christus liebevoll auf die schmerzlichtraurige

Angst der gebärenden Frauen hin und darauf, wodurch jene nach
aller Lebenserfahrung dann überwunden wird - durch die Freude, «dass ein
Mensch zur Welt geboren ist» (Joh 16,21).

Und damit sind wir wieder bei der Säuglings- bzw. Kindertaufe angelangt,
die allen anderslautenden Prophezeiungen zum Trotz nach wie vor den
volkskirchlichen Taufritus darstellt. Vor dem Hintergrund des Exkurses erinnere
ich an den Vorschlag, den Walter Neidhart 1996 gemacht hat:

Er stellt, von der überwiegenden Mehrzahl der Geburtsverläufe ausgehend, fest: «Der
Übergang, den der Säugling... hinter sich hat, wird kaum am Tag der Taufe noch als schweres

Problem erlebt. Dafür wird der Übergang, der auf einer anderen Ebene erlebt wird,
vielfach als Schwierigkeit, mindestens als schwierige Aufgabe empfunden und löst ambivalente

Gefühle aus. Ich meine den Übergang des Ehepaars von einer Zweiergruppe zu einer
Familie, in der ein dritter Partner eine wichtige Rolle spielt. Die Probleme dieses Übergangs

sind immer wieder anders, je nachdem, ob es sich um das erste oder um das dritte
Kind handelt, ob es ein erwünschtes oder ein nicht gewolltes Kind ist, ob beide Partner
bereit sind, die neue Aufgabe zu übernehmen, oder ob der eine der beiden sich gern drücken
möchte, ob die Mutter jetzt oder später mit dem Dilemma Berufstätigkeit-Mutterpflichten
konfrontiert ist. / Solche und viele andere Probleme beschäftigen die bei einer Tauffeier
anwesenden Eltern. Deutet man die Kindertaufe als Passageritus in zeitgemässem Sinn, dann
müsste sie sich auf diese Probleme beziehen, müsste deren Nöte im Gebet Gott darlegen
und nach seiner Hilfe und seinen Weisungen dafür fragen. Die Kindertaufe würde dann zu
einem Ritus, der die Eltern anspricht und nicht den Status des Kindes durch ein geheimnisvolles

Heilswirken Gottes verändert.» (280)

Eine solche Liturgierevision hat Walter Neidhart allerdings für im
Protestantismus kaum möglich erklärt, weil die Taufe «im Lauf der Jahrhunderte
den Würdetitel eines Sakraments erhalten» habe und «die Dogmatik ohne
Rücksicht auf den volkskirchlichen Kontext» definiere, was ein Sakrament
sei. Seine Prognose lautete daher, es werde «die Kindertaufe vermutlich
weiterhin ein Ritus mit gegensätzlichen Deutungen bleiben: für Kirche und
Theologie ein Sakrament mit wunderbaren Wirkungen, Sterben und Auferstehen

des Täuflings mit Christus, seine Eingliederung in den Leib Christi -
für die Eltern des Täuflings und die anwesenden Verwandten ein gemeinsames

Gebet um die Segnung des Kindes, die Bewahrung vor allem Übel und
Gottes Beistand bei der Erziehung.» (281)17

16 Eine Erfahrung, mit der nicht nur Pfarrerinnen und Pfarrer besonders schwer
umgehen können, sind Depressionen, die manche Frauen nach der Geburt befallen. Von
dieser «Kehrseite des Mutterglücks» handelte DIE Zeit Nr. 51 vom 12.12.2002, 40 (Autorin:

Christiane Löll).
17 Als Ausdruck dieser unterschiedlichen Taufritus-Verständnisse hat Neidhart dann

noch das Luther-Lied «Christ unser Herr zum Jordan kam» (EG 202) und das zeitgenössische

Lied «Kind, du bist uns anvertraut» (EG 576, Ausgabe Bayern und Thüringen)



74 Klaus-Peter Jörns

Trotz der wenig hoffnungsvollen Prognose Neidharts scheint es mir geboten,

seinen konstruktiv-kritischen Impuls weiter zu verfolgen. Aussichtsreich
wird das aber nur dann sein, wenn es endlich dazu kommt, dass die theologische

Relevanz der menschlich-kreatürlichen Existenz im Rahmen einer neu
konzipierten Schöpfungstheologie wahrgenommen wird. Ein hilfreicher Beitrag

dazu mag sein, wenn wir, wie ich vorschlage, die Kategorie des «notwendigen

Abschieds» mit dem Passagegedanken im Blick auf die sogenannten
Kasualien verbinden. Denn von diesem Ansatz aus fällt es leichter, die
Dimension des Kreatürlichen wirklich als theologische und nicht nur als

biologisch-anthropologische Kategorie zu verstehen. Ja, von ihm aus sehe ich eine
Hoffnung auch darauf, endlich jenen so lange und mit viel Aufwand gepflegten

Gegensatz zwischen heilsgeschichtlich-eingegliederter und «nur»
geschöpflicher Existenz zu überwinden - wobei das Negativklischee in der Regel

mit dem Vorwurf gepaart worden ist, der Ritus überdecke das Kerygma.18
Ein Abschied kann von innen oder aussen veranlasst notwendig sein. Doch

durch alle Formen von notwendigem Abschied zieht sich ein gemeinsames
Merkmal hindurch: Abschied ist ein wesentliches Element irdischen Lebens,
weil irdisches Leben sterbliches Leben ist. Zurecht hat Verena Kast die ars
vivendi mit der ars moriendi verbunden in dem schönen Ausdruck, es gehe darum,

«abschiedlich leben» zu lernen.19 Auch im Blick auf eine theologische
Kategorie des notwendigen Abschieds wäre es zu eng gedacht, wenn wir bei
Abschied nur an den vom Tod erzwungenen Abschied denken würden. Er
betrifft vielmehr alle Übergänge im Leben, die mit kreatürlichen Grundveränderungen

zu tun haben, zumindest also die Geschlechtsreife, die Partnerwahl
und Heirat, die Geburt von Kindern, den Tod von Angehörigen und das

eigene Sterben in seinen individuell unterschiedlich verlaufenden Phasen.
Abschied meint dann, dass der Übergang in einen neuen leiblichen und sozialen
Status das unwiderrufliche Loslassen-Müssen des bisherigen einschliesst,

ganz unabhängig davon, wieweit das seelisch vollzogen wird. Das heisst, bei
diesen Übergängen sind nicht nur der neue Horizont und die mit ihm verbundenen

Schwierigkeiten im Blick, sondern auch und gerade der Abschied von
den bisherigen Lebenszusammenhängen und dem in ihnen geführten Leben.

Hierzu gehören dann im Erleben jene Dimensionen, die griech. Mmri um-
fasst: Trauer, Leid, Schmerz, Unlust, aber auch jene, die griech. 0ÀÀ7tatç an¬

zitiert. - Ich verweise zu dem elterlichen Wunsch nach Segen und Schutz auf das Ergebnis
einer empirischen Studie in Berlin-Zehlendorf, wonach von den Eltern bei der Kindertaufe

zu allererst der Schutz Gottes für ihre Kinder gesucht wird: Th. Camphausen, Was
evangelische Gemeindeglieder glauben, in: K.-P. Jörns/C. Großeholz (Hg.), Was die
Menschen wirklich glauben. Die soziale Gestalt des Glaubens - Analysen einer Umfrage,
Gütersloh 1998, 262-285, hier: 281.

18 So vor allem R. Bohren in seiner Kampfschrift: Unsere Kasualpraxis - eine
missionarische Gelegenheit? (ThExh 147), München 1960 (s1978).

19 V. Kast, Trauern, Stuttgart (1982) 2002.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 75

spricht und die die verlassene Angst angesichts des unmittelbar bevorstehenden

Eintritts in eine terra incognita, in einen Zustand höchster Anomie nennt,
in dem die bisherigen Nomoi nicht mehr gelten und lebensdienliche neue
noch nicht zu erkennen sind. Gerade weil Leben abschiedlich gelebt werden
muss, ist Christi Satz «In der Welt habt ihr Angst» eine liebevolle
Grundwahrnehmung menschlicher Existenz. Schon daraus resultiert ihre theologische

Relevanz. Denn Angst wahrzunehmen und den Geängstigten zu Hilfe zu
kommen, sind zwei Seiten heilvollen Handelns.

Notwendig - und daher auch unausweichlich - sind die Abschiede, von
denen ich rede, aber, weil dann, wenn sie nicht vollzogen würden, buchstäblich
ein unhaltbarer Zustand konserviert werden würde. Gäbe es diese Abschiede
nicht, müssten wir vom geborenen Menschen sagen, er habe Herkunft, aber
keine Gegenwart und keine Zukunft, mithin auch keine Geschichte. Es wäre
eben nur von jenen Adamiten, Erdlingen, zu reden, die ohne Selbstbewusst-
sein in einem geschützten, aber zugleich verschlossenen Garten Eden wie im
Uterus lebten und von denen man weiss, woher sie kamen und an welcher
Nabelschnur ihr Leben hing. Um Menschen zu werden, wie wir Menschen sind,
war der Abschied aus dem, was von uns heute niemand mehr als «Paradies»
erleben würde, notwendig - das wissen biblischer Vertreibungsmythos, Medizin,

Tiefenpsychologie und manche Philosophen20 in gleicher Weise. Unser
aller Vertreibung aus jenem «Paradies» - im Reden der Ammen, die ja schon
in unserem Leben sind und die einzelnen Neugeborenen in dieses Leben
heben, «Austreibung» genannt - war und ist notwendiger Abschied ins Leben,
kürzer: lebensnotwendig.

Wie es gewesen wäre ohne jene Vertreibung, weiss die Volksweisheit mit
dem Zerrbild des Paradieses, dem Schlaraffenland, dem Land der «müssig
gehenden Schlaffen»21, drastisch zu kennzeichnen. Auf einer anderen,
kulturanthropologischen Ebene müssten wir vom Paradies als von einem perpetuier-
ten Embryonalzustand reden - und wüssten sogleich, dass ungeborene
Embryonen sich in ihrem «Paradies» zu Tode wachsen würden, gäbe es die
Austreibung nicht. Der Leib des Menschen ist so beschaffen, dass die Frauen ihre
Kinder nicht in sich behalten können, ohne dass beide daran sterben. So ist
der Frauenleib von Gott geschaffen. Und jeder von uns hat ihn als seine erste
irdische Heimat so erlebt. So besehen ist die Austreibung die Vertreibung ins
Leben und zum Leben. Mit der im biblischen Mythos erzählten Vertreibung
aus dem Paradies durchschneidet der Schöpfer die während der Paradieszeit
noch nicht gekappte Nabelschnur zum Geschöpf Mensch, damit dieser, als

20 Allen voran Ernst Bloch, Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und
des Reichs (GA 14), Frankfurt/M. 1968.

21 Abgeleitet wird das deutsche Wort Schlaraffe von slur und indogermanisch sleu
«schlaff»: Es ist das Land der schlaffen Müssiggänger.



76 Klaus-Peter Jörns

Mann und Frau, als ins Leben entlassene Gotteskinder, nun selbständig leben
kann.

Ja, wir können noch eine Stufe weiter denken und sagen: Da dem so ist,
und da wir den Schöpfungsglauben nicht allein kosmisch mit «Himmel und
Erde», sondern auch mit der Gattung Mensch und seiner Leiblichkeit und
individuell mit jedem einzelnen Menschen verbinden, der heute geboren wird,
schliesst ein zeitgemässer Schöpfungsglaube ein, dass die eben beschriebene
Vertreibung ins Leben und zum Leben zur Schöpfung des Menschen durch
Gott hinzugehört. Das heisst: sie gehört unmittelbar und nicht nur mittelbar
zur Schöpfung des Menschen durch Gott, und zwar von der ersten Geburt
eines Menschen an bis zur Geburt Jesu und bis zu allen Geburten heute und

morgen. Spricht der Schöpfungsmythos von der Gattung Mensch inmitten der
anderen geschaffenen Gattungen von Lebewesen als Gottes Geschöpf, so
verändert sich mit der «Vertreibung aus dem Paradies» die Perspektive und
bringt nun die Schöpfung der Geborenen zur Sprache (Gen 4,1 f.).

Die im Nicänischen Credo ausgesprochene Diastase zwischen «geschaffen»

und «geboren» wird damit zwar als logische Figur nicht aufgelöst, aber in
eine komplementäre, d. h. antilogische Verbindung überführt und eingebettet.

Und diese ist, wie das Chalcedonense im Blick auf den jahrhundertelangen
Streit um die Naturen Jesu Christi bestens wusste, diejenige Form des

glaubenden Denkens, die alles Leben zugleich in der Verbindung und klaren
Unterschiedenheit von Gott und Mensch sieht. Fazit: Jeder wirkliche Mensch
ist durch den Schöpferglauben der zugleich Geschaffene und Geborene.
Davon sprechen viele biblische Aussagen von Menschen, die Gott dafür danken,
dass er sie, die Geborenen, geschaffen hat. Und weil alle geborenen
Menschen von Gott geschaffene sind, haben wir alle an jenem Segen Anteil, den
Gott am 5. Schöpfungstag den geschaffenen Tieren in Luft und Wasser und
(erst danach!) auch den geschaffenen Menschen gegeben hat. Im übrigen:
Nur wenn Schöpfung derart konsequent die Vertreibung der Menschen ins
wirkliche Menschenleben hinein einschliesst, ist es im Grunde auch erlaubt,
bei der Trauung auf diesen Segen als etwas zu sprechen zu kommen, was den
durch Zeugung und Geburt Geschaffenen wirklich und unverändert gilt.

Doch die Vertreibung ins Leben und zum Leben hinterlässt als dieser
erste, kollektiv wie individuell erlebte Abschied ein Geburtstrauma in uns, weil
sie jedem und jeder die unerwünschte Erfahrung eines Lebens beschert, das

mit vorher nicht gekannten Mängeln belastet ist.22 Und an jeder Lebenswendephase,

an der ein anomischer Zustand als unausweichliches Zwischenstadium

auf dem Weg in eine veränderte Zukunft droht, meldet sich dieses Trauma

wieder. So bleibt es dabei: In der Welt haben wir Angst. Die ausserbibli-
schen Mythen, die von der beim Abschied aus der Vorzeit verlorenen aurea

22 Vgl. dazu Gen 3,14-19.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 77

prima aetas (Ovid, Metamorphosen) erzählen, haben hier menschheitsgeschichtlich

denselben Rang wie die biblischen Erzählungen vom Paradies
oder wie israelgeschichtlich diejenigen von den «Fleischtöpfen Ägyptens».
Immer geht es um eine rückwärts gerichtete Geborgenheitssehnsucht nach
der terra cognita. Die lebensbedrohende Mangelerfahrung zu kompensieren23,

die beim Eintritt in die geschichtliche, d. h. in unsere Lebens-Zeit erlebt
wird, ist eine der Grundaufgaben der Lebenden, die die Neuankömmlinge
empfangen und begleiten. Weil sonst die Sehnsucht zurück zu stark wird, die
das eigene Leben verhindert, indem sie will, was nicht geht: in den Mutter-
schoss zurück; was nicht geht - ausser in der Suizidphantasie.24

Nach vorn zieht und trägt dagegen Kraft, die begleitet, Menschenliebe
und der Glaube «Immanuel», und eine Zukunft, die in der Verheissung jetzt
schon ankommt, indem sie als Advent des Übersteigenden, und darum
Ausgleichenden, dazukommt. Wer Schöpfung, so, wie wir sie, und uns in ihr, kennen,

als Gottes Werk ernst nimmt und theologisch zu Ende denkt, wird
deshalb auch Gottes Sorge für uns an den grossen Übergängen des Lebens als den
von uns zu gestaltenden Teil eben dieser Schöpfung glauben, und zwar in
allen ihren Variationen, die Menschen erlebt und ritualisiert und homiletisch
thematisiert haben. Denn dieser Glaube glaubt ja: Geschaffen und geboren
wird nicht in ein mechanisch-biologistisch ablaufendes Funktionieren hinein,
also nicht auf Kälte, sondern auf Liebe hin. Alles andere wäre Schöpfung in
den Tod.

Gehören die notwendigen Abschiede an den grossen Wendepunkten
unserer menschlich-kreatürlichen Existenz zum Leben hinzu, damit wir ein eigenes

Leben leben können, so sind wir auch in der Lage, an den genannten
Übergängen theologisch sinnvoll - und das heisst: evangeliumsgemäss - von
den Übergängen zu reden und aus ihrem Anlass rituell zu handeln. Auf einen
Satz gebracht, heisst das Programm dazu: Die Abschiede an den kreatürli-
chen Übergängen des Lebens sind notwendig, um in einer anderen neuen
Lebenskonstellation jeweils eine neue Seite des Lebens selber kennen und leben
zu lernen, die uns bisher nur von anderen Menschen bekannt war. Aus dem
Durchleben von Abschieden, anomischen Durchgangsphasen und neuen
Lebenskonstellationen wachsen wir so Station für Station in die Fülle von Leben
hinein, die uns schöpfungsgemäss zugedacht wird und zu der uns Gott mit
seiner und der Menschen Liebe und mit seiner Weisung helfen will. Mit dem
letzten notwendigen Abschied, im Sterben, werden wir auch den irdischen
Kontext von Leben verlassen und transformiert in eine alle bekannten
Formen übersteigende Gestalt von Leben.

23 An sie erinnert der biblische Zug der Israeliten durch die Wüste von ferne.
24 Vgl. dazu: K.-P. Jörns, Nicht leben und nicht sterben können. Suizidgefährdung -

Suche nach dem Leben, Göttingen und Wien 1979, 2. Aufl. Göttingen 1986, 43.



78 Klaus-Peter Jörns

Das Kapitel Joh 16 redet von Christi eigenem Abschied. Aber indem es

die Angst und leidvolle Trauer über die erlebten und kommenden Abschiede
von der Geburt an als anthropologisches Grunddatum anspricht, wird der
notwendige Abschied Christi auch zum Trostgrund, auf den sich die selbständig

werdenden Christen berufen können sollen: «Seid getrost, ich habe die
Welt [der Angst] überwunden.» Damit zieht in das Kapitel und in die
Christusrede schon Ostern ein, von wo aus er so zu den Jüngern reden kann. Das
ist nötig, weil alle Abschiede auf den Tod hinauslaufen und den Tod schon in
sich haben. Schon deshalb muss Trost mehr als Verständnis sein - obwohl das

viel ist - und mehr sein als Florilegien aus Anthropologie und Psychologie;
nur Auferstehen, die Transformation der Lebensgestalt aus bleibendem
Lebensgrund, setzt dieses Mehr. Das Sterben ist der notwendige Abschied hinein

in diese Zukunft.25
Werden die Übergänge des Lebens als notwendige Abschiede zum Leben

in seiner Fülle verstanden, kann die Rede Christi Joh 16 auch für unser Reden
bei Kasualien beispielhaft sein. Der Jüngerschar, die vor der Aussicht auf das

Alleingelassenwerden in ihrer Seelenkraft deprimiert ist, sagt Christus: Er
werde jetzt zu dem gehen, der ihn gesandt habe. Er wisse, dass sie traurig sind,
aber er sage ihnen «die Wahrheit». Und die Wahrheit laute: Dieser Abschied
ist notwendig, «ist gut für euch Denn wenn ich nicht fortgehe, wird der
Beistand (Paraklet) nicht zu euch kommen; wenn ich aber gehe, werde ich ihn zu
euch senden.... Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch
in die ganze Wahrheit leiten auch das Zukünftige wird er euch verkündigen.»

Anders gesagt: Ihn, Christus, nicht gehen lassen zu wollen, bedeutete,
an der Nabelschnur des Lehrer-Jünger-Verhältnisses bleiben zu wollen. Das
aber hätte beide in eine tödliche Verklammerung mit der gemeinsam erlebten
Vergangenheit geführt und alle kommenden Menschen von ihnen kategorial
abgeschnitten. Indem Christus geht, vertreibt er sie aus dem Quasi-Paradies
der idealen Ursprungsszene heraus und hinein ins wirkliche Leben in der nun
beginnenden Zeit der Kirche.

Den gefürchteten und tatsächlichen Verlust leiblicher Unmittelbarkeit
von Gegenwart kompensieren zu können, erhalten sie die Verheissung des

Parakleten. Und wie wird der trösten? Mit einem grossen Überschuss: der
Geist der Wahrheit wird sie, die in der Unmittelbarkeit zu Christus Wahrheit
nur bruchstückhaft verstehen konnten, «die ganze Wahrheit lehren». Ja,
mehr noch: Er wird ihnen auch das Zukünftige verkündigen - weil Wahrheit
mit dem sich wandelnden Leben ihre Gestalt wandelt. Lebenswahrheit, die

25 Bei K.E. Müller, «Denn der Tod ist der Sünde Sold» (Rom 6:23), in: J. Assmann/R.
Trauzettel (Hg.), Tod, Jenseits und Identität. Perspektiven einer kulturwissenschaftlichen
Thanatologie, Freiburg / München 2002, 461-481, hier: 476, ist zu lesen, dass (manche)
«Naturvölker» davon reden, dass Gestorbene im Totenreich als «Neugeborene» ankommen.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 79

ganze, das heisst: die für ein ganzes Leben reicht, durch alle Abschiede,
Anomien und Neuanfänge hindurch, lässt sich in keinem Heute vorwegnehmen,

sondern muss in allen Stationen neu gefunden und gelebt werden. Mit
dem Geist der Wahrheit werden sie in der neuen Unmittelbarkeit der Geistes-

gegenwart Gottes selbständig leben und dadurch erfüllen können, was ihnen
Joh 20,21 dann vom Auferstandenen tatsächlich als Auftrag gegeben wird:
«Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich Euch.» Die Austreibung aus
der idealen evangelischen Ursprungsszene ist die notwendige Vertreibung in
die Christusexistenz der Christen.

Der Schmerz wird in dieser Christusrede ernst genommen, ja, überraschend

deutlich thematisiert. Keine Schelte der «Kleingläubigen» lesen wir,
sondern eine liebevolle Rede. Sie könnte mutatis mutandis auch bei einer
Trauung an das Paar gerichtet werden, das seine ungebundene Jugend hinter
sich lassen muss, um die einander gegebene Lebenszusage in ihrer Weite und
Schönheit - und Erschütterung kennen zu lernen; sie könnte den Eltern des

Hochzeitspaares zugesprochen werden, die loslassen müssen, was einmal
ganz «ihr» zu sein schien - Bube oder Mädchen -, und die zumeist noch lange
nicht begreifen, dass sie sich selbst damit aus der Rolle und Aufgabe derer
verabschieden, die selbst Kinder haben werden, und die deshalb oft den mid-
life-crisis-Aufstand proben, um wenigstens die eigene Sexualität noch einmal
zu erleben; die liebevolle Rede Christi könnte - verbunden vielleicht mit dem
Schöpfungssegen für uns Menschen - bei einer Säuglingstaufe an Eltern eines
ersten Kindes gerichtet werden, deren Zeit als Liebespaar ohne Verantwortung

für einen dritten Menschen unwiderruflich zu Ende gegangen ist und die
sich noch sehr undeutlich in der Rolle von Eltern sehen, sie vielleicht manchmal

sogar fürchten oder verwünschen; sie könnte bei der Konfirmation - unter

Einbeziehung der Geschichte vom zwölfjährigen Jesus im Tempel -
Eltern, Paten und Gemeinde zugesprochen werden; doch sie könnte auch an
Trauernde gerichtet werden, die einen lieben Menschen verloren haben, das
Ein-und-Alles vielleicht, und sich fürchten vor einem Leben, in dem niemand
wartet - aufs tägliche Gespräch oder aufs gemeinsame Schweigen oder den
Streit um fast Nichts, und die noch nicht zu denken vermögen, dass die
Gestorbenen und sie selbst mit Christus die Welt überwinden werden.

«Die Welt überwinden»: das heisst genauer besehen: die Angst überwinden,

dass das mit jedem massiven Abschied für mich hereinbrechende Ende
der Welt, in der ich mich eingerichtet hatte in Glück und Unglück, wirklich
das Ende des Lebens ist. Das Ende meiner Welt ist es. Das weiss die Angst zu
Recht. Und Predigt ist nicht dazu da, darüber hinwegzutäuschen. Doch meine
Welt ist nicht das Leben - weil das Leben noch einen Grund und Horizont
hat, der nicht von dieser Welt, wie wir sie ein einziges Leben lang kennenlernen,

ist. Das weiss der Glaube. Frieden (V. 33a) und Freude (V. 22b) sind die
beiden Verheissungen, die Christus Joh 16 nennt. Sie stehen aber nicht für
sich als Plakate da, sondern sollen Kraft geben, Angst und Anomie durchste-



80 Klaus-Peter Jörns

hen zu können: Frieden in Christus wird den Streit um die Wahrheit beenden,
in den die mit allen notwendigen Abschieden verbundene Sinnfrage und
natürlich jede Theologie uns stürzen; Freude aber wird die Ängste und Traurigkeiten

ablösen - auch nach der für uns alle ausstehenden Geburt in
unbekannte Lebensgestalten. Den um dieser Ziele willen notwendigen Abschied
nennt Christus - wie in der Schöpfungsgeschichte der Schöpfer sein Werk -
ausdrücklich «gut». Das kann die eigene Botschaft und Verheissung auch der
Kasualien sein.26 Und sie macht es überflüssig, auf keinen Fall aber notwendig,

das Konstrukt Heilsgeschichte als Metaebene hinzubemühen zu müssen.
Ein Letztes zu diesem Kapitel: Wenn die Kasualien auf die Abschiede

bezogen werden, die um der zu erreichenden Fülle des Lebens willen notwendig
sind, dann werden wir Pfarrer die Kasualien auch ganz anders als bisher
zusammen mit den betroffenen Familien vorbereiten können. Dann gewinnt ja
auch all das an theologischer und liturgischer Relevanz, was sie selbst im
Zusammenhang der grossen Übergänge erleben.27 Denn das, was sie an den
Übergängen erleben, macht jeden einzelnen und jede einzelne reden von
Gottes Güte - oder Verborgenheit.28 Doch dass sie nicht nur Gelegenheit
dazu bekommen, sondern auch die Fähigkeit erwerben, sich innerhalb von
Gottesdiensten zu äussern, das erfordert eine Liturgiereform, die noch über
Neidharts Vorschläge weit hinausgeht.

2. Notwendige Abschiede in theologischer Existenz am Beispiel des
Verständnisses unserer Sterblichkeit

Bei den bisherigen Überlegungen mochte es so scheinen, als hätte ich nur
von der menschlichen, aber nicht zugleich von der theologischen Existenz,
also auch der eigenen und der Ihren, gesprochen. Wobei ich den Begriff
«theologische Existenz» so verstehe, dass wir Theologie nicht in Kopf und/
oder Bauch «betreiben», also nicht vor, in oder neben uns hertreiben, sondern
«theologische Existenz» sagt, dass wir als Menschen zugleich Theologen sein
wollen in der Verbindung aus Glauben, aus reflektorischem Denken und aus

26 Einen Anknüpfungspunkt dafür bietet in den bisherigen Taufliturgien die
herkömmliche «Segnung der Mutter», die neuerdings eher als «Segnung der Ellern» praktiziert

wird
27 Das gilt natürlich auch und gerade für diejenigen Übergänge, die nicht glücklich

verlaufen.
28 Worum es in allen lebens-notwendigen Abschieden geht, liesse sich ja auch auf die

eine Formel bringen: «Trauern, um zu leben». Und das schlösse zum Beispiel auch einen
Gottesdienst aus Anlass einer Totgeburt oder einer Scheidung ein. Die Formel habe ich
entnommen einem Aufsatz von Th. Sundermeier, Trauern, um zu leben. Trauerriten in
Afrika, in: J. Assmann/R. Trauzettel (Hg.), Tod. Jenseits und Identität, a.a.O. (Anm. 25),
515-529.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 81

dem dazu gehörenden Handeln, und zwar im privaten Bereich wie in der Po-
Iis.

Walter Neidhart hat wie kaum ein anderer die Theologie an sich, an den

eigenen Glauben, herangelassen und umgekehrt Theologie auf ihre
Glaubwürdigkeit hin befragt. Beispielhaft dafür ist sein 1995 gehaltener Vortrag
«Die Auseinandersetzung mit dem Sterben im Kontext des weltanschaulichen

Pluralismus»29. Da hat er im Blick auf Menschen, die Fragen über Tod
und Jenseits offen lassen, geschrieben:

«Diese Haltung scheint areligiös zu sein. Aber sie kann sich, wie ich meine, sehr wohl
mit der paulinischen Erkenntnis verbinden, dass unser Wissen nur Stückwerk ist. Indem ich
heute viele Fragen offen lasse, gebe ich zu, dass die Kirche der Vergangenheit in ihren Lehren

über Jenseits und Letzte Dinge sich durch die Neugierde dazu verleiten liess, über
Bereiche Aussagen zu machen, die dem menschlichen Erkennen verborgen sind. Christlicher
Glaube besteht für mich nicht in einem höheren Wissen über Tod und Jenseits, sondern ist
Ausdruck meines unbedingten Vertrauens in Gottes Führung. <Er wird es schon recht ma-
chen> mit mir, ob mein Leben mit dem Tod zu Ende ist oder ob es irgendwie, in einer Weise,

über die ich nichts weiss, weitergeht. Glaube ist dann Mut zum Leben mit diesem
Nichtwissen, auch Mut, der für mich vielleicht schwierigen letzten Phase entgegenzugehen.» Und
er hat hinzugefügt, keine Kirche oder Konfession lehre «diesen nichtwissenden Glauben»,
aber er wisse von manchen Zeitgenossen, «die wie ich die Wahrheit des christlichen
Glaubens in der Gestalt des wissenden Nichtwissens suchen.»

In dieser Passage spricht Neidhart von einem Abschied, der um der
Glaubwürdigkeit willen notwendig ist, die er angesichts dessen, was wir wissen

können, von sich, dem gläubig-wissenden Theologen, selbst verlangt hat.
Aus solchen Gedanken heraus hat er am Ende seines Lebens «Anti-Gleichnisse»

verfasst. Sie drücken seine Überzeugung aus, dass wir mit den synoptischen

Gleichnissen nicht mehr so umgehen können, «als ob das menschliche
Verhalten in ihnen direkt abbildlich für Gott und sein Tun wären», wie er im
August 2001 in einem Brief30 formuliert hat.31 Sein Suchen nach Glaubwürdigkeit

beantworte ich, indem ich aus den im ersten Kapitel vorgetragenen
Überlegungen zu Taufe und Kasualien meinerseits eine theologische Konsequenz

ziehe. Sie betrifft das Verständnis unserer Sterblichkeit.

29 Veröffentlicht in: W. Neidhart, Aporien aushalten (Anm. 3), 180-192; ich zitiere 181.
30 Brief vom 18. August 2001.
31 Mit dieser Kritik an den Gleichnissen hat er übrigens ähnlich wie das Johannesevangelium

gedacht, das bekanntlich keins der synoptischen Gleichnisse übernommen hat -
ich denke, weil sie, von seinem christo-theologischen Ansatz her gesehen, in die falsche
Richtung weisen. Denn sie weisen ja auf den Vater-Gott und nicht auf ihn, in dem allein
nun Vater und Logos anzusehen sind, und der daher nicht von sich weg, sondern auf sich
selbst weist und «Ich» sagt: «Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben». Vgl. dazu
meinen Beitrag «Religionsinterner Pluralismus im Christentum: eine Herausforderung für
Theologie und Kirche», in: A.-K. Finke/J. Zehner (Hg.), Zutrauen zur Theologie. Akademische

Theologie und die Erneuerung der Kirche (FS Chr. Gestrich zum 60. Geburtstag),
Berlin 2000, 417-436, hier: 419f.



82 Klaus-Peter Jörns

Wie auch immer man es nimmt: Die biblische Überlieferung und ihr
folgend die christliche Dogmatik haben uns unsere Sterblichkeit als Fluch einer
Ursünde sehen gelehrt, die sich im Ungehorsam gegen Gottes Gebot geäussert

hat. Nicht nur das kirchenväterliche Konzept der Erbsünde schliesst da

an. In wesentlichen Teilen hängt daran auch die neutestamentliche
Erlösungslehre, die den Kreuzestod Jesu als jenes Heils- und Heilmittel lehrt,
durch das der alte Fluch und seine Folge, vom ewigen Leben abgeschnitten zu
sein, im Glauben überwunden wird.

Folgt man nun allerdings dem Erzählfaden der priesterlichen Schöpfungserzählung,

so wird, was die Sterblichkeit des Geschaffenen angeht, in ihr kein
Unterschied zwischen Menschen und Tieren und Pflanzen gemacht. Kohelet
spiegelt diese Sicht später auf drastische Weise32: «Denn das Geschick der
Menschenkinder ist gleich dem Geschick des Tieres; ein Geschick haben sie
beide. Wie dieses stirbt, so sterben auch jene, und einen Odem haben sie alle.
Der Mensch hat vor dem Tier keinen Vorzug.... Wer weiss, ob der Odem der
Menschenkinder emporsteigt, der Odem des Tieres aber hinabfährt zur
Erde?» (Koh 3,19.21) Aber auch der Segen des Schöpfers, der Fruchtbarkeit
schenkt, fällt für Tiere (zuerst) und Menschen gleich aus (Gen 1,22.28). Was
der Mensch mehr erhält, betrifft den Auftrag, auf der Erde zu herrschen, und
korrespondiert seinem später errungenen Selbstverständnis.33 Nach der
Vertreibung aus dem Paradies aber gibt es kein Paradies mehr; alle geschaffenen
Wesen sind nun sterblich34, also: in unserer Welt angekommen.

Wenn wir die Vertreibung aus dem Paradies nicht nur für uns Menschen,
sondern für alle Lebewesen als notwendigen Abschied ins Leben ansehen,
dann gehört dieser Abschied auch für alle zu ihrer Schöpfung hinzu. Das
Besondere der Paradieserzählung und der Vertreibung aus dem Paradies ist
dann, das Prototypische aller lebensnotwendigen Abschiede in einer Arché35
ins kulturelle Gedächtnis einzubringen. Das zu sagen, heisst in aller Schlichtheit

auch: Die Sterblichkeit von Menschen und Tieren und Pflanzen ist
genauso wie ihr In-die-Welt-Kommen mit geschaffen, geschöpflich von Anfang
an, kein Strafverhängnis, der Tod ist nicht der «Sünde Sold» (Rom 6,23).

Dass mitten in diesem Kontext jene Geschichte vom SiindenfaW dennoch
erzählt wird, habe ich mit dem Abschieds- bzw. Geburtstrauma in Verbindung

gebracht. In dem längst ans Schema von Sünde und Strafe gewöhnten
Denken der biblischen Erzählertheologen nimmt dieses Trauma die Gestalt

32 Aus ihm spricht nicht die berühmte Skepsis, sondern glaubwürdiges Wissen um das
Nichtwissen.

33 Psalm 8 sagt ja Ähnliches aus Menschenmund.
34 Neben dem Tod durch Altersschwäche wird der Tod durch Tötung Alltag: Mensch

kämpft gegen Mensch, Tier gegen Tier, doch auch von Anfang an Mensch und Tier
gegeneinander.

35 Diesen Begriff übernehme ich von K. Hübner, Die Wahrheit des Mythos, München
1985.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 83

einer Erzählung an, die für die im Jetzt erlebten Mängel und Plagen, ja, für
unsere Endlichkeit, eine Ursache weiss: Sünde durch Ungehorsam gegen
Gottes Gebot - und Gottes Strafe, ja, Fluch, dafür36. Das ist ein theologischer
Tatbestand, auf den der jüdische Kult eine heilende Antwort zu geben wus-
ste. In christlicher Regie wird das Abschieds- bzw. Geburtstrauma später zur
Erbsünde prolongiert bzw. anthropologisiert und mit dem Messopfer kultisch
beantwortet. Doch wir Fleutigen müssen aus der historisch-kritischen
Einsicht in solche Zusammenhänge und Entwicklungen eine theologische
Konsequenz ziehen: Urzeiterzählungen37 folgen nicht (natur)wissenschaftlicher,
sondern mythologischer Rationalität. Doch auch die andere Einsicht will
beachtet werden, wonach mythologische Rationalität immer schon immanent
theologische Rationalität war und ist, weil in beiden Gott zur Wirklichkeit
hinzugehört. Und dann können wir die in die Vertreibungsgeschichte einver-
wobene Sünde- und Fluch-Thematik als etwas ansehen, was dem kultischen
Bedürfnis der biblischen Erzählertheologen und ihrer priesterlichen Redaktion

nicht nur korrespondiert, sondern entsprungen ist. Darum erhalten in der
Paradiesszene nur die Menschen ein mit der Strafe der Sterblichkeit bewehrtes

Verbot, von jenem Baum des Lebens zu essen.
Jenseits dessen aber bleibt die Erzählung von der Vertreibung heraus aus

dem Paradies und hinein in dieses mit Mängeln und Qualen belastete Leben
eine erzählerische Beschreibung dessen, was uns alle unser Leben lang
beschäftigt. Das Mühselig- und Beladensein hat im tiefsten Grund ja gerade
damit zu tun, dass unser Leben ausspannt ist zwischen zwei grosse Sehnsüchte.
Denn unsere geschöpfliche Art, schon durch einen Abschied ins Leben zu
kommen, und nur durch weitere Abschiede hindurch die Fülle des Lebens -
«hier und dort» - erreichen zu können, lässt uns uns zurücksehnen dahin, wo
wir waren, ehe wir wurden, die wir sind, und uns voraussehnen danach, dass

wir nicht mehr sind, die wir bis zum letzten notwendigen Abschied geworden
sein werden.

In seinem letzten Brief hat mir Walter Neidhart geschrieben, was die
theologischen Überlegungen eines, der wissend nichts weiss, in ihm ausgelöst
haben - Trauer:

«Die Trauer, die ich bei meinen Überlegungen (seil, zu den synoptischen Gleichnissen)
empfinde, bezieht sich darauf, dass für mich ein theologischer Konsens nicht mehr stimmt,
nämlich der Glaube daran, dass bei einer Auslegung, die <Christum treiben, durch den
Heiligen Geist das Wort Gottes selber je wieder neu vernehmbar werde und sich ereigne. Das

36 Auch in Mythen von Naturvölkern bilden oft «bedenkliche moralische Unzulänglichkeiten

die Ursache für den Verlust der Unsterblichkeit. Neid, Gier, Hass und wilde
Skrupellosikeit treiben die ersten Menschen zu Raub, Inzest, Vergewaltigungen und
anderen Brutalitäten wider einander, so dass Gott es schliesslich nicht länger mitansehen
mochte und ihnen zur Strafe das ewige Leben auf Erden nahm.» K.E. Müller, «Denn der
Tod ist der Sünde Sold» (Rom 6:23), a.a.O. (Anm. 25), 469f.

37 Diesen Begriff verwenden Theologen gerne, um den Begriff «Mythen» zu umgehen.



84 Klaus-Peter Jörns

funktioniert bei mir nicht mehr, und das bedeutet einen Verlust an Certitudo, an Glaubens-
gewissheit, den ich nicht durch das bei Theologen beliebte Wort <befreiend> in einen Vorzug

verwandeln will. Es ist ein Verlust, - schon deshalb, weil Theologen, die so destruktiv
wie ich auslegen, von der <communis opinio ausgeschlossen sind und bleiben. Die traditionelle

Auslegung ist schöner, psychisch hilfreicher und befriedigender und kann sich auf
Autoritäten berufen, denen man nicht grob widersprechen darf, wenn man nicht aus dem
Gelobten Land ausgewiesen werden will.»

Verstehe ich Joh 16 recht, ist diese Trauer ein notwendiger Übergang auf
unserem Weg dahin, wo wir Christus nichts mehr fragen und beantworten
müssen. In der Sprache des sich verabschiedenden Christus heisst das: «Auch
ihr nun habt jetzt Traurigkeit; ich werde euch aber wiedersehen, und euer
Herz wird sich freuen, und eure Freude nimmt niemand von euch.»

(Joh 16,22)

Klaus-Peter Jörns, Berg


	Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz

