Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 1

Artikel: Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz
Autor: Jorns, Klaus-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Notwendige Abschiede in menschlicher und
theologischer Existenz'

Walter Neidharts phantasievolle Nacherzdhlungen biblischer Geschichten
im dreibéndigen «Erzihlbuch zur Bibel»* zeigen immer wieder, wie intensiv
er unsere menschliche Existenz in ihren elementaren Lebensvollziigen wahr-
genommen hat. Von ihnen ausgehend hat er verarbeitet, was ihm im Zusam-
menhang historischer Kritik durch ein nie abgebrochenes sorgféltiges Studi-
um der exegetischen Literatur vermittelt worden war, doch auch das, was er
selbst an theologischer Kritik gegeniiber diesen Uberlieferungen im Laufe sei-
nes Lebens mit immer schirferen Konturen entwickelt hat. Auf seine Fahig-
keit, elementare Lebensvollziige wahrzunehmen, und auf seine leidenschaft-
liche theologische Kritik an manchen unserer Uberlieferungen mochte ich
mit meinen heutigen Uberlegungen antworten. Ich beziehe mich dabei dank-
bar auf viele Gespriche und eine Korrespondenz, die bis in den Dezember
1984 zuriickreichen. An ihnen sind auch seine Frau Theodora und meine Frau
Wiltrud mit vielen Beitrdgen beteiligt gewesen.

1. Notwendige Abschiede in der Biographie —
am Beispiel der Geburt eines Kindes

Praktische Theologinnen und Theologen haben viel mit Kasualgottes-
diensten bzw. Segenshandlungen an den sogenannten Lebenswendephasen
zu tun. Walter Neidharts Schriftenverzeichnis zahlt allein 15 Aufsitze zu die-
sem Themenkreis. Der letzte der zu seinem 80. Geburtstag zusammengetra-
genen Beitrige heisst «Passageriten im heutigen volkskirchlichen Kontext»®,
Im Blick auf die dabei auch behandelte Taufe hat Neidhart herausgestellt?,
dass der Taufritus von der altkirchlichen Dogmatik an gerade «nichts mit ei-

! Vorlesung in der akademischen Gedenkfeier fiir Walter Neidhart am 12. Dezember
2002 in der Theologischen Fakultédt der Universitidt Basel.

2 W. Neidhart/H. Eggenberger (Hg.), Erzihlbuch zur Bibel. Theorie und Beispiele,
Ziirich Einsiedeln Koln/Lahr/Ziirich 1975, *1979; W. Neidhart (Hg.), Erzihlbuch zur Bibel
2. Geschichten und Texte fiir unsere Zeit weitererzihlt, Lahr/Diisseldorf/Ziirich 1989; W.
Neidhart, Erzdhlbuch zur Bibel 3. Geschichten und Texte fiir unsere Zeit neu erzihlt. Mit
didaktischen Hinweisen v. R. Starck und K. Hahn u. einem Nachwort v. G. Adam, Lahr/
Ziirich 1997.

* Abgedruckt in: W. Neidhart, Aporien aushalten — dennoch handeln. Gesammelte
Aufsitze zur Praktischen Theologie, hg. von Chr. Barben unter Mitwirkung von H. Ott
und K. Seybold, Stuttgart/Berlin/Koéln 1997, 270-282 (Vortrag vom 30.11.1996, vorher
unveroffentlicht). Die in Klammern gestellten Zahlen im Text weisen auf Seiten in diesem
Abschnitt.

4 Zitate ebd., 278-281.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 69

nem Ubergang im natiirlichen® Lebenslauf zu tun» gehabt hat. Man kénne
zwar die Taufe «ethnologisch als Initiationsritus bezeichnen»; aber — jeden-
falls solange (nur) Erwachsene getauft wurden - fiel die Taufe mit dem «de-
finitiven Eintritt in die Gemeinde» und mit der parallel geschehenden «Ab-
sage an die bisherige heidnische Lebensweise» zusammen und umfasste «das
offentliche Ja zum Glaubensbekenntnis, den Empfang des Heiligen Geistes
und die Aufnahme in die Gemeinde» (278) des neuen Gottesvolkes. Es ging
mithin um eine spirituelle Wiedergeburt. Die altkirchliche Dogmatik habe die
Wirkung der Taufzeremonie «mit schwergewichtigen Aussagen umschrieben:
sie bedeutet Siindenvergebung, Sterben und Auferstehen mit Christus, neue
Geburt als Kind Gottes und Christenmensch, Erfiilltwerden mit dem Heili-
gen Geist.» (278f.) Als sich im 4./5. Jh. mehr und mehr die Erbsiindenlehre
durchsetzte, habe die Dogmatik das, was sie «bisher iiber die Wirkung der Er-
wachsenentaufe gelehrt hatte, ... jetzt, da man Sduglinge ohne Tatsiinde tauf-
te, auf die Befreiung von der Erbsiinde» bezogen. «Aus einer religiosen Deu-
tung von Erfahrungen des neubekehrten Erwachsenen sind Sétze geworden,
die man ohne Bezug auf Erfahrung glauben muss». Und Neidhart hat hinzu-
gefiigt, dass die Reformatoren «unveridndert an dieser Tauflehre festgehal-
ten» haben, ja, dass diese Tauflehre auch in den Taufliturgien der Gegenwart
vielfach vertreten werde (279). Wie weit sich damit die kirchliche Tauf-Dog-
matik von einer biographischen Wende, die ja mit der Geburt eines Kindes zu-
sammen hédngt, entfernt und in eine Sackgasse begeben hat, hat Walter Neid-
hart mit einer iiberraschenden Riickfrage an diese Tauftheologie zum Vor-
schein gebracht: «Ich frage mich ...», hat er geschrieben, «was dann noch die
Besonderheit der Taufe sei. Ist nicht jedem Menschen, wenn er Gott mit gan-
zem Herzen sucht, Siindenvergebung und Gotteskindschaft verheissen? Oder
gilt diese Verheissung nur solchen, die getauft sind?» (279f.)

Die urspriingliche Besonderheit der Sduglingstaufe hat Neidhart in dem
vergessenen Ubergang vom embryonalen zum nachgeburtlichen Leben gese-
hen. Denn in «der Vergangenheit war die Sduglings- und Kindersterblichkeit
noch extrem hoch. Da war der Ubergang wirklich so gefihrdet, dass die El-
tern alles unternahmen, um den Sdugling vor dem Sterben zu schiitzen. Fiir
sie war die Taufe ein apotropdischer Ritus, d.h. ein Ritus, durch den Men-
schen gottliche Kréfte zur Abwehr von Krankheit und Tod und zur Forde-
rung von Wachstum und Gedeihen erflehen. ... Die Eltern beteten also zu
Gott, dem Ursprung alles Heilens, d.h. zu Gott dem Schopfer.» (280) Mit ei-
nem kiihnen, treffsicheren Federstrich hat Neidhart beschrieben, warum die-
ser Ubergang zum nachgeburtlichen Leben und dieser Weg hindurch durch
die ersten Monate hochster Gefihrdung des Kindes, wie ihn die Eltern erle-
ben, von den Tauflehren iibersehen werden konnte. Er schreibt: Von Gott

3 Kursivierung von mir.



70 Klaus-Peter Jorns

dem Schopfer «ist in den Tauftexten des NTs nicht die Rede. Darum nahmen
die Theologen, welche die Tauflehre entfalteten, diese Deutung des Ritus
auch nicht wahr» (ebd.), die den Menschen aus dem religiosen Umfeld ver-
traut war. Die christlichen Theologen waren letztlich an der Heilsgeschichte
Gottes mit den Menschen und daran interessiert, jedes getaufte Kind dahin-
ein einzugliedern. Die kreatiirliche Existenz geriet in den Hintergrund und
mit ihr die Sorgen und Hoffnungen der Eltern und iibrigen Angehdorigen.

Exkurs: Heilsgeschichte versus Lebensgeschichte
in unseren Uberlieferungen

An dieser Stelle erlaube ich mir, eine kleine Exkursion zu unternehmen.
Es ist ndmlich hoch interessant, dass Rainer Albertz in seiner «Religionsge-
schichte Israels in alttestamentlicher Zeit»® ein vergleichbares Phinomen be-
schrieben hat: das Auseinandertreten von heilsgeschichtlichem Theologie-
entwurf einerseits und von elementaren Lebens- und Glaubenserfahrungen
im Zusammenhang der Geburt von Kindern in der Volksfrommigkeit ande-
rerseits. Es geht um Zeugnisse der sogenannten «Exodusgruppe» der Stimme
Israels’ aus der spiten vorstaatlichen Zeit (ab ca. 1250 vor Chr.). Ihr Glaube
an Jahwe, den «Gott der Befreiung»®, hat das Glaubensbekenntnis Israels bis
heute geprigt. Im Mittelpunkt des jiidischen Pessachfestes steht der Dank fiir
die damalige Befreiung aus Agypten und fiir den Jahrhunderte spiter erfolg-
ten «Zweiten Exodus» aus Babylon zuriick nach Palistina’ — also das heilsge-
schichtliche Credo.

Doch nachdem nun jene Exodusgruppe der Stimme Israels unter dem
Mose-Nachfolger Josua in Palédstina Fuss gefasst hatte, hat sich ein anderes
Gesicht Gottes durchgesetzt. Denn «so sehr auch Jahwe als religioses Befrei-
ungssymbol besonders dem politischen Lebensbereich der Gesamtgesell-
schaft seinen unverwechselbaren Stempel aufdriickte, so wenig prigte er das
religiose Alltagsleben der Familien». Abzulesen sei das an der Namenge-
bung. Denn die Namen aus dieser Zeit zeigen «so gut wie keinen Bezug auf
die fiir die Jahwereligion so konstitutiven Ereignisse wie Exodus, Sinai,
<Landnahme> oder Befreiungskriege». Albertz zieht daraus den Schluss, dass

® Erster und zweiter Teilband in einem Band, Gottingen 1992.

7 Dazu Albertz , a.a.0. 104-157.

8 Dazu Albertz, a.a.0. 80-85.

? Kein Wunder, dass die christliche Kirche mit ihrem Anspruch, verus Israel zu sein,
beim christlichen Passafest in der Ostervigil an die heilsgeschichtliche Pessachtheologie
angekniipft hat und - folgt man dem Ordo lectionum missae — unter den sieben alttesta-
mentlichen Lesungen die Schopfungsgeschichte (Gen 1,1-2,2) sowie die Geschichten vom
Opfer Abrahams (Gen 22.1-18) und vom Durchzug durchs Rote Meer (Ex 14,15-15,1)
samt dem Lobgesang Ex 15 (in der Abgrenzung: Ex 15,1-2. 3-4. 5-6. 17-18; die Mirjam-
Uberlieferung V. 20f. fehlt) auf Jahwe, den «Kriegsheld(en)» (V. 3), liest.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 71

im familidren Alltagsleben andere Erfahrungen wichtiger gewesen sein miis-
sen: «Hier hatte man seinen eigenen Schatz religioser Erfahrungen, Erfah-
rungen gottlichen Segens, gottlichen Schutzes und gottlicher Rettung, die
man schon immer mit seinen Familiengodttern gemacht hatte». Und auf diese
Erfahrungen berief man sich. Dabei ist der Berufungsgrund vor allem mit
dem Glauben daran verbunden, dass Gott das eigene Leben geschaffen hat.
«Die Gottesbeziehung des einzelnen ... ist tief im Kreatiirlichen, in der Schép-
fung verankert». Die grossen geschichtlichen Gotteserfahrungen Israels aber
spielten in diesen Bereich gerade nicht hinein. Vierhundert Jahre hat es inner-
halb der staatlichen Zeit Israels gedauert, bis sich der Jahwe-Name auch in
der Namengebung eindeutig durchgesetzt hat. Doch auch dann hat er keine
neuen Inhalte mit sich eingebracht, sondern der Jahwe-Name hat lediglich die
alten Gotternamen verdriingt.'” Ich kann dieses exegetische Ergebnis auch so
interpretieren: Der Volksfrommigkeit ist es gelungen, die vom grossen heils-
geschichtlichen Entwurf iibersehene kreatiirliche Heilserfahrung festzuhal-
ten und Jahwe dorthinein zu holen, wo er von seiner Herkunft her eigentlich
gar keinen Platz hatte."

Erfahrungen mit Gott werden immer als Geschichten erzihlt. Am besten
erzihlen kann, wer selbst darin vorkommt. Ein Paar, das lange auf ein Kind
gehofft, dabei seine Hoffnung auf Gott gesetzt hatte und dessen Wunsch dann
endlich in Erfiillung gegangen ist, hat genauso wie jemand, der vollig davon
tiberrascht worden ist, Mutter oder Vater zu werden, mit Schwangerschaft
und Geburt eine sein Leben verdndernde Erfahrung mit Gott gemacht und
kann davon authentisch berichten — wie Sara von der Geburt ihres Isaak (Gen
21,1-7), Hanna von der Geburt ihres Samuel (I Sam 2,1-10), Maria von der
Geburt ihres Jesus (Lk 1,46-55) und Zacharias von der Geburt seines Johan-
nes (Lk 1,68-79). Heil ist hier konkret, ein Kapitel kreatiirlich-elementarer
Lebensgeschichte, auch wenn die konkrete Lebensgeschichte bereits in einen
heilsgeschichtlichen Rahmen eingestellt worden ist — wobei die Regel gilt: Je
spiter die Texte datieren, desto deutlicher zeigt sich die Theologisierung des
Gotteslobes. Doch Gotteserfahrung und Lebenserfahrung fallen auch dann
noch durch das konkrete Ereignis einer Geburt zusammen. Da ist im Prinzip

0'R. Albertz, a.a.0. 144-147. — In der Lesung IV des OLM fiir die Osternacht Jes 54,5-
14 gibt es immerhin einen Rekurs auf die Geburt: «Der dich geschaffen hat, ist dein
Gemabhl, ..., und dein Erloser der Heilige Israels» (Jes 54,5).

! In dhnlicher Weise ist es den frithen griechisch sprechenden christlichen Gemeinden
gelungen, den urspriinglich nach dem Typ des jiidischen Messias verehrten Jesus Christus
in den vor allem von Asklepios geprégten Soter-Glauben und -Kult hineinzuholen. Auch
dies hat damit zu tun, dass der asklepieische Heiland auf der elementaren Ebene der Lei-
denserfahrungen und Heilungs- bzw. Rettungshoffnungen Heilung und Heil miteinander
verbunden hat. Diesen fiir den Alltag so wichtigen Zusammenhang hat der verchristlichte
Volksglaube festgehalten — vollig unabhédngig davon, was die Theologie an neuen heilsge-
schichtlichen Konzepten entworfen hat.



72 Klaus-Peter Jiorns

kein Priester, kein Theologe notig, um zwischen beiden eine Verstehensbriik-
ke zu bauen, obwohl die uns tberlieferten Lobgesdnge schon deren literari-
sche Produkte sind. Aber trotzdem ist das Heilvolle im Leben individueller
Menschen unmittelbar evident.'?

Stellen wir diese Art von Geschichten noch einmal neben jene, die etwa
von dem fiir seine spitere eigenstaatliche Existenz so entscheidenden Auszug
des «Volkes Israel» aus Agypten erzihlen (Ex 3-40), so bringen sie fiir den
einzelnen Menschen eine ganz andere Art von Gottesbeziehung zur Sprache.
Die Erfahrungen, die im politisch-geschichtlichen Bereich gemacht worden
sind und mehr als eine Generation iibergreifen, sind dem einzelnen Men-
schen immer nur mittelbar zugdnglich. Was davon sein eigenes Leben betrifft
und mit Gott heilvoll verbindet, muss ihm immer erst vermittelt werden, denn
es liegt gerade nicht offen zutage. Wer davon redet, redet nicht aus dem eige-
nen, «kkommunikativen», sondern aus dem «kulturellen Gedichtnis». Eine
unmittelbare Evidenz fehlt, ja, Evidenz iiberhaupt kann in diesem Kontext nie
etwas anderes sein als Produkt riickschauender und im Prinzip bezweifelba-
rer Interpretation von Geschichte. Weil sich jiidische und christliche Theolo-
gie aber extensiv mit heilsgeschichtlichem Denken verbunden haben, musste
textauslegende Predigt immer schon sein und die vordringliche Aufgabe er-
fullen, iiberlieferte alte Geschichten mit der Biographie heute lebender ein-
zelner Menschen zu verbinden."® Doch mittelbare Evidenz — das formuliere
ich als These — ist fiir einen lebendigen Glauben zu wenig. Es fehlt ihm der
unmittelbare Lebensbezug.!* — —

Das aber heisst fiir die Kasualien: Selbst eine solche, auf mittelbare Evi-
denz abzielende Hermeneutik kann heutige Zeitgenossen nur erreichen,
wenn die elementar-kreatiirliche Ebene des individuellen Lebens zuvor wirk-
lich wahrgenommen, seelsorgerlich aufgenommen und das Ereignis, um das
es geht, liturgisch-rituell begleitet wird.”” Denn an den Wendephasen des
kreatiirlichen Lebens geht es immer um eine unmittelbare Erfahrung der
grossen, einfachen Wahrheit, wie sie der johanneische Christus formuliert
hat: «In der Welt habt ihr Angst» (Joh 16,33a). Erst wer das wirklich wahrge-
nommen und an sich selbst herangelassen hat'®, kann dann auch den Betrof-
fenen sagen: «Aber seid getrost [: Ich habe die Welt iiberwunden].» (Joh
16,33b) Dieser Doppelvers steht in einem Kapitel, in dem Christus die Jiin-

12 Dasselbe gilt dann natiirlich auch fiir das gefiirchtete Unheil, vgl. Hiob 1,13-2,10.

3 Dass dabei oft der Eindruck vermittelt worden ist, als sei in biblischer Uberliefe-
rung eigentlich alles gelebt und erlebt worden, was nennenswert ist, ist ein Problem fiir
sich und muss hier unbehandelt bleiben.

4 Zum Problem vgl. auch K.-P. Jorns, Die Historisierung <Heiliger Zeit> und die Frage
nach unmittelbarer Evidenz religios bedeutsamer Ereignisse, Pastoraltheologie 84 (1995)
166-183.

5 Vgl. dazu Kasualien 1.-4. (W. Neidhart), *EKL 2, Gottingen 1989, 964-967.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 43

gergemeinde auf seinen Abschied vorbereitet. Um zu sagen, was dieser Ab-
schied und die ihm folgende anomische Phase bis zum Kommen des «Beistan-
des» fiir sie bedeuten werden, weist Christus liebevoll auf die schmerzlich-
traurige Angst der gebédrenden Frauen hin und darauf, wodurch jene nach al-
ler Lebenserfahrung dann iiberwunden wird — durch die Freude, «dass ein
Mensch zur Welt geboren ist» (Joh 16,21).

Und damit sind wir wieder bei der Siuglings- bzw. Kindertaufe angelangt,
die allen anderslautenden Prophezeiungen zum Trotz nach wie vor den volks-
kirchlichen Taufritus darstellt. Vor dem Hintergrund des Exkurses erinnere
ich an den Vorschlag, den Walter Neidhart 1996 gemacht hat:

Er stellt, von der iiberwiegenden Mehrzahl der Geburtsverldufe ausgehend, fest: «Der
Ubergang, den der Sdugling ... hinter sich hat, wird kaum am Tag der Taufe noch als schwe-
res Problem erlebt. Dafiir wird der Ubergang, der auf einer anderen Ebene erlebt wird,
vielfach als Schwierigkeit, mindestens als schwierige Aufgabe empfunden und I6st ambiva-
lente Gefiihle aus. Ich meine den Ubergang des Ehepaars von einer Zweiergruppe zu einer
Familie, in der ein dritter Partner eine wichtige Rolle spielt. Die Probleme dieses Uber-
gangs sind immer wieder anders, je nachdem, ob es sich um das erste oder um das dritte
Kind handelt, ob es ein erwiinschtes oder ein nicht gewolltes Kind ist, ob beide Partner be-
reit sind, die neue Aufgabe zu iibernehmen, oder ob der eine der beiden sich gern driicken
mochte, ob die Mutter jetzt oder spéter mit dem Dilemma Berufstitigkeit-Mutterpflichten
konfrontiert ist. / Solche und viele andere Probleme beschiiftigen die bei einer Tauffeier an-
wesenden Eltern. Deutet man die Kindertaufe als Passageritus in zeitgeméssem Sinn, dann
miisste sie sich auf diese Probleme beziehen, miisste deren Note im Gebet Gott darlegen
und nach seiner Hilfe und seinen Weisungen dafiir fragen. Die Kindertaufe wiirde dann zu
einem Ritus, der die Eltern anspricht und nicht den Status des Kindes durch ein geheimnis-
volles Heilswirken Gottes verandert.» (280)

Eine solche Liturgierevision hat Walter Neidhart allerdings fiir im Prote-
stantismus kaum moglich erklart, weil die Taufe «im Lauf der Jahrhunderte
den Wiirdetitel eines Sakraments erhalten» habe und «die Dogmatik ohne
Riicksicht auf den volkskirchlichen Kontext» definiere, was ein Sakrament
sei. Seine Prognose lautete daher, es werde «die Kindertaufe vermutlich wei-
terhin ein Ritus mit gegensdtzlichen Deutungen bleiben: fiir Kirche und
Theologie ein Sakrament mit wunderbaren Wirkungen, Sterben und Aufer-
stehen des Tauflings mit Christus, seine Eingliederung in den Leib Christi —
fiir die Eltern des Téuflings und die anwesenden Verwandten ein gemeinsa-
mes Gebet um die Segnung des Kindes, die Bewahrung vor allem Ubel und
Gottes Beistand bei der Erziehung.» (281)"

'®" Eine Erfahrung, mit der nicht nur Pfarrerinnen und Pfarrer besonders schwer
umgehen kdnnen, sind Depressionen, die manche Frauen nach der Geburt befallen. Von
dieser «Kehrseite des Muttergliicks» handelte DIE Zeit Nr. 51 vom 12.12.2002, 40 (Auto-
rin: Christiane Loll).

7" Als Ausdruck dieser unterschiedlichen Taufritus-Verstindnisse hat Neidhart dann
noch das Luther-Lied «Christ unser Herr zum Jordan kam» (EG 202) und das zeitgendssi-
sche Lied «Kind, du bist uns anvertraut» (EG 576, Ausgabe Bayern und Thiiringen)



74 Klaus-Peter Jorns

Trotz der wenig hoffnungsvollen Prognose Neidharts scheint es mir gebo-
ten, seinen konstruktiv-kritischen Impuls weiter zu verfolgen. Aussichtsreich
wird das aber nur dann sein, wenn es endlich dazu kommt, dass die theologi-
sche Relevanz der menschlich-kreatiirlichen Existenz im Rahmen einer neu
konzipierten Schopfungstheologie wahrgenommen wird. Ein hilfreicher Bei-
trag dazu mag sein, wenn wir, wie ich vorschlage, die Kategorie des «notwen-
digen Abschieds» mit dem Passagegedanken im Blick auf die sogenannten
Kasualien verbinden. Denn von diesem Ansatz aus fallt es leichter, die Di-
mension des Kreatiirlichen wirklich als theologische und nicht nur als biolo-
gisch-anthropologische Kategorie zu verstehen. Ja, von ihm aus sehe ich eine
Hoffnung auch darauf, endlich jenen so lange und mit viel Aufwand gepfleg-
ten Gegensatz zwischen heilsgeschichtlich-eingegliederter und «nur» ge-
schopflicher Existenz zu iiberwinden — wobei das Negativklischee in der Re-
gel mit dem Vorwurf gepaart worden ist, der Ritus iiberdecke das Kerygma.'®

Ein Abschied kann von innen oder aussen veranlasst notwendig sein. Doch
durch alle Formen von notwendigem Abschied zieht sich ein gemeinsames
Merkmal hindurch: Abschied ist ein wesentliches Element irdischen Lebens,
weil irdisches Leben sterbliches Leben ist. Zurecht hat Verena Kast die ars vi-
vendi mit der ars moriendi verbunden in dem schonen Ausdruck, es gehe dar-
um, «abschiedlich leben» zu lernen." Auch im Blick auf eine theologische Ka-
tegorie des notwendigen Abschieds wire es zu eng gedacht, wenn wir bei Ab-
schied nur an den vom Tod erzwungenen Abschied denken wiirden. Er be-
trifft vielmehr alle Ubergiinge im Leben, die mit kreatiirlichen Grundverin-
derungen zu tun haben, zumindest also die Geschlechtsreife, die Partnerwahl
und Heirat, die Geburt von Kindern, den Tod von Angehorigen und das ei-
gene Sterben in seinen individuell unterschiedlich verlaufenden Phasen. Ab-
schied meint dann, dass der Ubergang in einen neuen leiblichen und sozialen
Status das unwiderrufliche Loslassen-Miissen des bisherigen einschliesst,
ganz unabhingig davon, wieweit das seelisch vollzogen wird. Das heisst, bei
diesen Ubergiingen sind nicht nur der neue Horizont und die mit ihm verbun-
denen Schwierigkeiten im Blick, sondern auch und gerade der Abschied von
den bisherigen Lebenszusammenhéngen und dem in ihnen gefiihrten Leben.

Hierzu gehoren dann im Erleben jene Dimensionen, die griech. A0mm um-
fasst: Trauer, Leid, Schmerz, Unlust, aber auch jene, die griech. OAinci¢ an-

zitiert. — Ich verweise zu dem elterlichen Wunsch nach Segen und Schutz auf das Ergebnis
einer empirischen Studie in Berlin-Zehlendorf, wonach von den Eltern bei der Kinder-
taufe zu allererst der Schutz Gottes fiir ihre Kinder gesucht wird: Th. Camphausen, Was
evangelische Gemeindeglieder glauben, in: K.-P. Jorns/C. Grofieholz (Hg.), Was die Men-
schen wirklich glauben. Die soziale Gestalt des Glaubens — Analysen einer Umfrage,
Giitersloh 1998, 262-285, hier: 281.

'* So vor allem R. Bohren in seiner Kampfschrift: Unsere Kasualpraxis — eine missio-
narische Gelegenheit? (ThExh 147), Miinchen 1960 (°1978).

19 V. Kast, Trauern, Stuttgart (1982) 2002.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 75

spricht und die die verlassene Angst angesichts des unmittelbar bevorstehen-
den Eintritts in eine terra incognita, in einen Zustand héchster Anomie nennt,
in dem die bisherigen Nomoi nicht mehr gelten und lebensdienliche neue
noch nicht zu erkennen sind. Gerade weil Leben abschiedlich gelebt werden
muss, ist Christi Satz «In der Welt habt ihr Angst» eine liebevolle Grund-
wahrnehmung menschlicher Existenz. Schon daraus resultiert ihre theologi-
sche Relevanz. Denn Angst wahrzunehmen und den Geéngstigten zu Hilfe zu
kommen, sind zwei Seiten heilvollen Handelns.

Notwendig — und daher auch unausweichlich —sind die Abschiede, von de-
nen ich rede, aber, weil dann, wenn sie nicht vollzogen wiirden, buchstéblich
ein unhaltbarer Zustand konserviert werden wiirde. Gibe es diese Abschiede
nicht, miissten wir vom geborenen Menschen sagen, er habe Herkunft, aber
keine Gegenwart und keine Zukunft, mithin auch keine Geschichte. Es wire
eben nur von jenen Adamiten, Erdlingen, zu reden, die ohne Selbstbewusst-
sein in einem geschiitzten, aber zugleich verschlossenen Garten Eden wie im
Uterus lebten und von denen man weiss, woher sie kamen und an welcher Na-
belschnur ihr Leben hing. Um Menschen zu werden, wie wir Menschen sind,
war der Abschied aus dem, was von uns heute niemand mehr als «Paradies»
erleben wiirde, notwendig — das wissen biblischer Vertreibungsmythos, Medi-
zin, Tiefenpsychologie und manche Philosophen® in gleicher Weise. Unser
aller Vertreibung aus jenem «Paradies» —im Reden der Ammen, die ja schon
in unserem Leben sind und die einzelnen Neugeborenen in dieses Leben he-
ben, «Austreibung» genannt — war und ist notwendiger Abschied ins Leben,
kiirzer: lebensnotwendig.

Wie es gewesen wiire ohne jene Vertreibung, weiss die Volksweisheit mit
dem Zerrbild des Paradieses, dem Schlaraffenland, dem Land der «miissig ge-
henden Schlaffen»?!, drastisch zu kennzeichnen. Auf einer anderen, kulturan-
thropologischen Ebene miissten wir vom Paradies als von einem perpetuier-
ten Embryonalzustand reden — und wiissten sogleich, dass ungeborene Em-
bryonen sich in ihrem «Paradies» zu Tode wachsen wiirden, gébe es die Aus-
treibung nicht. Der Leib des Menschen ist so beschaffen, dass die Frauen ihre
Kinder nicht in sich behalten konnen, ohne dass beide daran sterben. So ist
der Frauenleib von Gott geschaffen. Und jeder von uns hat ihn als seine erste
irdische Heimat so erlebt. So besehen ist die Austreibung die Vertreibung ins
Leben und zum Leben. Mit der im biblischen Mythos erzidhlten Vertreibung
aus dem Paradies durchschneidet der Schopfer die wihrend der Paradieszeit
noch nicht gekappte Nabelschnur zum Geschopf Mensch, damit dieser, als

% Allen voran Ernst Bloch, Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und
des Reichs (GA 14), Frankfurt/M. 1968.

2l Abgeleitet wird das deutsche Wort Schlaraffe von slur und indogermanisch sleu
«schlaff»: Es ist das Land der schlaffen Miissiggénger.



76 Klaus-Peter Jorns

Mann und Frau, als ins Leben entlassene Gotteskinder, nun selbstdndig leben
kann.

Ja, wir konnen noch eine Stufe weiter denken und sagen: Da dem so ist,
und da wir den Schopfungsglauben nicht allein kosmisch mit «Himmel und
Erde», sondern auch mit der Gattung Mensch und seiner Leiblichkeit und in-
dividuell mit jedem einzelnen Menschen verbinden, der heute geboren wird,
schliesst ein zeitgemésser Schopfungsglaube ein, dass die eben beschriebene
Vertreibung ins Leben und zum Leben zur Schopfung des Menschen durch
Gott hinzugehort. Das heisst: sie gehort unmittelbar und nicht nur mittelbar
zur Schopfung des Menschen durch Gott, und zwar von der ersten Geburt ei-
nes Menschen an bis zur Geburt Jesu und bis zu allen Geburten heute und
morgen. Spricht der Schopfungsmythos von der Gattung Mensch inmitten der
anderen geschaffenen Gattungen von Lebewesen als Gottes Geschopf, so
veriandert sich mit der «Vertreibung aus dem Paradies» die Perspektive und
bringt nun die Schopfung der Geborenen zur Sprache (Gen 4,11.).

Die im Nicédnischen Credo ausgesprochene Diastase zwischen «geschaf-
fen» und «geboren» wird damit zwar als logische Figur nicht aufgeldst, aber in
eine komplementire, d. h. antilogische Verbindung iiberfiithrt und eingebet-
tet. Und diese ist, wie das Chalcedonense im Blick auf den jahrhundertelan-
gen Streit um die Naturen Jesu Christi bestens wusste, diejenige Form des
glaubenden Denkens, die alles Leben zugleich in der Verbindung und klaren
Unterschiedenheit von Gott und Mensch sieht. Fazit: Jeder wirkliche Mensch
ist durch den Schopferglauben der zugleich Geschaffene und Geborene. Da-
von sprechen viele biblische Aussagen von Menschen, die Gott dafiir danken,
dass er sie, die Geborenen, geschaffen hat. Und weil alle geborenen Men-
schen von Gott geschaffene sind, haben wir alle an jenem Segen Anteil, den
Gott am 5. Schopfungstag den geschaffenen Tieren in Luft und Wasser und
(erst danach!) auch den geschaffenen Menschen gegeben hat. Im {ibrigen:
Nur wenn Schopfung derart konsequent die Vertreibung der Menschen ins
wirkliche Menschenleben hinein einschliesst, ist es im Grunde auch erlaubt,
bei der Trauung auf diesen Segen als etwas zu sprechen zu kommen, was den
durch Zeugung und Geburt Geschaffenen wirklich und unveréndert gilt.

Doch die Vertreibung ins Leben und zum Leben hinterlidsst als dieser er-
ste, kollektiv wie individuell erlebte Abschied ein Geburtstrauma in uns, weil
sie jedem und jeder die unerwiinschte Erfahrung eines Lebens beschert, das
mit vorher nicht gekannten Mingeln belastet ist.”> Und an jeder Lebenswen-
dephase, an der ein anomischer Zustand als unausweichliches Zwischenstadi-
um auf dem Weg in eine verdnderte Zukunft droht, meldet sich dieses Trau-
ma wieder. So bleibt es dabei: In der Welt haben wir Angst. Die ausserbibli-
schen Mythen, die von der beim Abschied aus der Vorzeit verlorenen aurea

2 Vgl. dazu Gen 3,14-19.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer FExistenz 77

prima aetas (Ovid, Metamorphosen) erzdhlen, haben hier menschheitsge-
schichtlich denselben Rang wie die biblischen Erzdhlungen vom Paradies
oder wie israelgeschichtlich diejenigen von den «Fleischtopfen Agyptens».
Immer geht es um eine riickwirts gerichtete Geborgenheitssehnsucht nach
der terra cognita. Die lebensbedrohende Mangelerfahrung zu kompensie-
ren®’, die beim Eintritt in die geschichtliche, d. h. in unsere Lebens-Zeit erlebt
wird, ist eine der Grundaufgaben der Lebenden, die die Neuankémmlinge
empfangen und begleiten. Weil sonst die Sehnsucht zuriick zu stark wird, die
das eigene Leben verhindert, indem sie will, was nicht geht: in den Mutter-
schoss zuriick; was nicht geht — ausser in der Suizidphantasie.?

Nach vorn zieht und trigt dagegen Kraft, die begleitet, Menschenliebe
und der Glaube «Immanuel», und eine Zukunft, die in der Verheissung jetzt
schon ankommt, indem sie als Advent des Ubersteigenden, und darum Aus-
gleichenden, dazukommt. Wer Schépfung, so, wie wir sie, und uns in ihr, ken-
nen, als Gottes Werk ernst nimmt und theologisch zu Ende denkt, wird des-
halb auch Gottes Sorge fiir uns an den grossen Ubergiingen des Lebens als den
von uns zu gestaltenden Teil eben dieser Schopfung glauben, und zwar in al-
len ihren Variationen, die Menschen erlebt und ritualisiert und homiletisch
thematisiert haben. Denn dieser Glaube glaubt ja: Geschaffen und geboren
wird nicht in ein mechanisch-biologistisch ablaufendes Funktionieren hinein,
also nicht auf Kilte, sondern auf Liebe hin. Alles andere wire Schopfung in
den Tod.

Gehoren die notwendigen Abschiede an den grossen Wendepunkten un-
serer menschlich-kreatiirlichen Existenz zum Leben hinzu, damit wir ein eige-
nes Leben leben konnen, so sind wir auch in der Lage, an den genannten
Ubergiingen theologisch sinnvoll — und das heisst: evangeliumsgemiiss — von
den Ubergingen zu reden und aus ihrem Anlass rituell zu handeln. Auf einen
Satz gebracht, heisst das Programm dazu: Die Abschiede an den kreatiirli-
chen Ubergiingen des Lebens sind notwendig, um in einer anderen neuen Le-
benskonstellation jeweils eine neue Seite des Lebens selber kennen und leben
zu lernen, die uns bisher nur von anderen Menschen bekannt war. Aus dem
Durchleben von Abschieden, anomischen Durchgangsphasen und neuen Le-
benskonstellationen wachsen wir so Station fiir Station in die Fiille von Leben
hinein, die uns schopfungsgemaiss zugedacht wird und zu der uns Gott mit sei-
ner und der Menschen Liebe und mit seiner Weisung helfen will. Mit dem
letzten notwendigen Abschied, im Sterben, werden wir auch den irdischen
Kontext von Leben verlassen und transformiert in eine alle bekannten For-
men iibersteigende Gestalt von Leben.

> An sie erinnert der biblische Zug der Israeliten durch die Wiiste von ferne.
2 Vgl. dazu: K.-P. Jorns, Nicht leben und nicht sterben kénnen. Suizidgefihrdung —
Suche nach dem Leben, Gottingen und Wien 1979, 2. Aufl. Gottingen 1986, 43.



78 Klaus-Peter Jorns

Das Kapitel Joh 16 redet von Christi eigenem Abschied. Aber indem es
die Angst und leidvolle Trauer iiber die erlebten und kommenden Abschiede
von der Geburt an als anthropologisches Grunddatum anspricht, wird der
notwendige Abschied Christi auch zum Trostgrund, auf den sich die selbstén-
dig werdenden Christen berufen konnen sollen: «Seid getrost, ich habe die
Welt [der Angst] iberwunden.» Damit zieht in das Kapitel und in die Chri-
stusrede schon Ostern ein, von wo aus er so zu den Jingern reden kann. Das
ist notig, weil alle Abschiede auf den Tod hinauslaufen und den Tod schon in
sich haben. Schon deshalb muss Trost mehr als Verstindnis sein — obwohl das
viel ist — und mehr sein als Florilegien aus Anthropologie und Psychologie;
nur Auferstehen, die Transformation der Lebensgestalt aus bleibendem Le-
bensgrund, setzt dieses Mehr. Das Sterben ist der notwendige Abschied hin-
ein in diese Zukunft.”

Werden die Ubergiinge des Lebens als notwendige Abschiede zum Leben
in seiner Fiille verstanden, kann die Rede Christi Joh 16 auch fiir unser Reden
bei Kasualien beispielhaft sein. Der Jiingerschar, die vor der Aussicht auf das
Alleingelassenwerden in ihrer Seelenkraft deprimiert ist, sagt Christus: Er
werde jetzt zu dem gehen, der ihn gesandt habe. Er wisse, dass sie traurig sind,
aber er sage ihnen «die Wahrheit». Und die Wahrheit laute: Dieser Abschied
ist notwendig, «ist gut fiir euch ... Denn wenn ich nicht fortgehe, wird der Bei-
stand (Paraklet) nicht zu euch kommen; wenn ich aber gehe, werde ich ihn zu
euch senden. ... Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch
in die ganze Wahrheit leiten ... auch das Zukiinftige wird er euch verkiindi-
gen.» Anders gesagt: Ihn, Christus, nicht gehen lassen zu wollen, bedeutete,
an der Nabelschnur des Lehrer-Jiinger-Verhiltnisses bleiben zu wollen. Das
aber hitte beide in eine tddliche Verklammerung mit der gemeinsam erlebten
Vergangenheit gefiihrt und alle kommenden Menschen von ihnen kategorial
abgeschnitten. Indem Christus geht, vertreibt er sie aus dem Quasi-Paradies
der idealen Ursprungsszene heraus und hinein ins wirkliche Leben in der nun
beginnenden Zeit der Kirche.

Den gefiirchteten und tatsidchlichen Verlust leiblicher Unmittelbarkeit
von Gegenwart kompensieren zu kénnen, erhalten sie die Verheissung des
Parakleten. Und wie wird der trésten? Mit einem grossen Uberschuss: der
Geist der Wahrheit wird sie, die in der Unmittelbarkeit zu Christus Wahrheit
nur bruchstiickhaft verstehen konnten, «die ganze Wahrheit lehren». Ja,
mehr noch: Er wird ihnen auch das Zukiinftige verkiindigen — weil Wahrheit
mit dem sich wandelnden Leben ihre Gestalt wandelt. Lebenswahrheit, die

% Bei K.E. Miiller, «<Denn der Tod ist der Siinde Sold» (Rom 6:23), in: J. Assmann/R.
Trauzettel (Hg.), Tod, Jenseits und Identitit. Perspektiven einer kulturwissenschaftlichen
Thanatologie, Freiburg / Miinchen 2002, 461-481, hier: 476, ist zu lesen, dass (manche)
«Naturvolker» davon reden, dass Gestorbene im Totenreich als «Neugeborene» ankom-
men.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 79

ganze, das heisst: die fiir ein ganzes Leben reicht, durch alle Abschiede,
Anomien und Neuanfidnge hindurch, lésst sich in keinem Heute vorwegneh-
men, sondern muss in allen Stationen neu gefunden und gelebt werden. Mit
dem Geist der Wahrheit werden sie in der neuen Unmittelbarkeit der Geistes-
gegenwart Gottes selbstindig leben und dadurch erfiillen konnen, was ihnen
Joh 20,21 dann vom Auferstandenen tatsédchlich als Auftrag gegeben wird:
«Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich Euch.» Die Austreibung aus
der idealen evangelischen Ursprungsszene ist die notwendige Vertreibung in
die Christusexistenz der Christen.

Der Schmerz wird in dieser Christusrede ernst genommen, ja, iliberra-
schend deutlich thematisiert. Keine Schelte der «Kleingldubigen» lesen wir,
sondern eine liebevolle Rede. Sie konnte mutatis mutandis auch bei einer
Trauung an das Paar gerichtet werden, das seine ungebundene Jugend hinter
sich lassen muss, um die einander gegebene Lebenszusage in ihrer Weite und
Schonheit — und Erschiitterung kennen zu lernen; sie konnte den Eltern des
Hochzeitspaares zugesprochen werden, die loslassen miissen, was einmal
ganz «ihr» zu sein schien — Bube oder Médchen —, und die zumeist noch lange
nicht begreifen, dass sie sich selbst damit aus der Rolle und Aufgabe derer
verabschieden, die selbst Kinder haben werden, und die deshalb oft den mid-
life-crisis-Aufstand proben, um wenigstens die eigene Sexualitit noch einmal
zu erleben; die liebevolle Rede Christi konnte — verbunden vielleicht mit dem
Schopfungssegen fiir uns Menschen — bei einer Sduglingstaufe an Eltern eines
ersten Kindes gerichtet werden, deren Zeit als Liebespaar ohne Verantwor-
tung fiir einen dritten Menschen unwiderruflich zu Ende gegangen ist und die
sich noch sehr undeutlich in der Rolle von Eltern sehen, sie vielleicht manch-
mal sogar fiirchten oder verwiinschen; sie konnte bei der Konfirmation — un-
ter Einbeziehung der Geschichte vom zwdlfjahrigen Jesus im Tempel — El-
tern, Paten und Gemeinde zugesprochen werden; doch sie kénnte auch an
Trauernde gerichtet werden, die einen lieben Menschen verloren haben, das
Ein-und-Alles vielleicht, und sich fiirchten vor einem Leben, in dem niemand
wartet — aufs tdgliche Gesprich oder aufs gemeinsame Schweigen oder den
Streit um fast Nichts, und die noch nicht zu denken vermogen, dass die Ge-
storbenen und sie selbst mit Christus die Welt iiberwinden werden.

«Die Welt iiberwinden»: das heisst genauer besehen: die Angst {iberwin-
den, dass das mit jedem massiven Abschied fiir mich hereinbrechende Ende
der Welt, in der ich mich eingerichtet hatte in Gliick und Ungliick, wirklich
das Ende des Lebens ist. Das Ende meiner Welt ist es. Das weiss die Angst zu
Recht. Und Predigt ist nicht dazu da, dariiber hinwegzutduschen. Doch meine
Welt ist nicht das Leben — weil das Leben noch einen Grund und Horizont
hat, der nicht von dieser Welt, wie wir sie ein einziges Leben lang kennenler-
nen, ist. Das weiss der Glaube. Frieden (V. 33a) und Freude (V. 22b) sind die
beiden Verheissungen, die Christus Joh 16 nennt. Sie stehen aber nicht fiir
sich als Plakate da, sondern sollen Kraft geben, Angst und Anomie durchste-



80 Klaus-Peter Jorns

hen zu konnen: Frieden in Christus wird den Streit um die Wahrheit beenden,
in den die mit allen notwendigen Abschieden verbundene Sinnfrage und na-
tiirlich jede Theologie uns stiirzen; Freude aber wird die Angste und Traurig-
keiten ablosen — auch nach der fiir uns alle ausstehenden Geburt in unbe-
kannte Lebensgestalten. Den um dieser Ziele willen notwendigen Abschied
nennt Christus — wie in der Schopfungsgeschichte der Schopfer sein Werk —
ausdriicklich «gut». Das kann die eigene Botschaft und Verheissung auch der
Kasualien sein.?® Und sie macht es uberfliissig, auf keinen Fall aber notwen-
dig, das Konstrukt Heilsgeschichte als Metaebene hinzubemiihen zu miissen.

Ein Letztes zu diesem Kapitel: Wenn die Kasualien auf die Abschiede be-
zogen werden, die um der zu erreichenden Fiille des Lebens willen notwendig
sind, dann werden wir Pfarrer die Kasualien auch ganz anders als bisher zu-
sammen mit den betroffenen Familien vorbereiten konnen. Dann gewinnt ja
auch all das an theologischer und liturgischer Relevanz, was sie selbst im Zu-
sammenhang der grossen Ubergiinge erleben.?’’” Denn das, was sie an den
Ubergingen erleben, macht jeden einzelnen und jede einzelne reden von
Gottes Giite — oder Verborgenheit.”® Doch dass sie nicht nur Gelegenheit
dazu bekommen, sondern auch die Fidhigkeit erwerben, sich innerhalb von
Gottesdiensten zu dussern, das erfordert eine Liturgiereform, die noch iiber
Neidharts Vorschldge weit hinausgeht.

2. Notwendige Abschiede in theologischer Existenz am Beispiel des
Verstiindnisses unserer Sterblichkeit

Bei den bisherigen Uberlegungen mochte es so scheinen, als hitte ich nur
von der menschlichen, aber nicht zugleich von der theologischen Existenz,
also auch der eigenen und der Thren, gesprochen. Wobei ich den Begriff
«theologische Existenz» so verstehe, dass wir Theologie nicht in Kopf und/
oder Bauch «betreiben», also nicht vor, in oder neben uns hertreiben, sondern
«theologische Existenz» sagt, dass wir als Menschen zugleich Theologen sein
wollen in der Verbindung aus Glauben, aus reflektorischem Denken und aus

% Einen Ankniipfungspunkt dafiir bietet in den bisherigen Taufliturgien die her-
kommliche «Segnung der Mutter», die neuerdings eher als «Segnung der Eltern» prakti-
ziert wird

7 Das gilt natiirlich auch und gerade fiir diejenigen Ubergiinge, die nicht gliicklich
verlaufen.

 Worum es in allen lebens-notwendigen Abschieden geht, liesse sich ja auch auf die
eine Formel bringen: «Trauern, um zu leben». Und das schldsse zum Beispiel auch einen
Gottesdienst aus Anlass einer Totgeburt oder einer Scheidung ein. Die Formel habe ich
entnommen einem Aufsatz von Th. Sundermeier, Trauern, um zu leben. Trauerriten in
Afrika, in: J. Assmann/R. Trauzettel (Hg.), Tod, Jenseits und Identitit, a.a.O. (Anm. 25),
515-529.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 81

dem dazu gehérenden Handeln, und zwar im privaten Bereich wie in der Po-
lis.

Walter Neidhart hat wie kaum ein anderer die Theologie an sich, an den
eigenen Glauben, herangelassen und umgekehrt Theologie auf ihre Glaub-
wiirdigkeit hin befragt. Beispielhaft dafiir ist sein 1995 gehaltener Vortrag
«Die Auseinandersetzung mit dem Sterben im Kontext des weltanschauli-
chen Pluralismus»?. Da hat er im Blick auf Menschen, die Fragen iiber Tod
und Jenseits offen lassen, geschrieben:

«Diese Haltung scheint areligios zu sein. Aber sie kann sich, wie ich meine, sehr wohl
mit der paulinischen Erkenntnis verbinden, dass unser Wissen nur Stiickwerk ist. Indem ich
heute viele Fragen offen lasse, gebe ich zu, dass die Kirche der Vergangenheit in ihren Leh-
ren liber Jenseits und Letzte Dinge sich durch die Neugierde dazu verleiten liess, tiber Be-
reiche Aussagen zu machen, die dem menschlichen Erkennen verborgen sind. Christlicher
Glaube besteht fiir mich nicht in einem hdheren Wissen iiber Tod und Jenseits, sondern ist
Ausdruck meines unbedingten Vertrauens in Gottes Fithrung. <Er wird es schon recht ma-
chen> mit mir, ob mein Leben mit dem Tod zu Ende ist oder ob es irgendwie, in einer Wei-
se, iiber die ich nichts weiss, weitergeht. Glaube ist dann Mut zum Leben mit diesem Nicht-
wissen, auch Mut, der fiir mich vielleicht schwierigen letzten Phase entgegenzugehen.» Und
er hat hinzugefiigt, keine Kirche oder Konfession lehre «diesen nichtwissenden Glauben»,
aber er wisse von manchen Zeitgenossen, «die ... wie ich die Wahrheit des christlichen
Glaubens in der Gestalt des wissenden Nichtwissens suchen.»

In dieser Passage spricht Neidhart von einem Abschied, der um der
Glaubwiirdigkeit willen notwendig ist, die er angesichts dessen, was wir wis-
sen konnen, von sich, dem gldubig-wissenden Theologen, selbst verlangt hat.
Aus solchen Gedanken heraus hat er am Ende seines Lebens «Anti-Gleich-
nisse» verfasst. Sie driicken seine Uberzeugung aus, dass wir mit den synopti-
schen Gleichnissen nicht mehr so umgehen konnen, «als ob das menschliche
Verhalten in ihnen direkt abbildlich fiir Gott und sein Tun wiren», wie er im
August 2001 in einem Brief”” formuliert hat.*! Sein Suchen nach Glaubwiir-
digkeit beantworte ich, indem ich aus den im ersten Kapitel vorgetragenen
Uberlegungen zu Taufe und Kasualien meinerseits eine theologische Konse-
quenz ziehe. Sie betrifft das Verstidndnis unserer Sterblichkeit.

¥ Veroffentlicht in: W. Neidhart, Aporien aushalten (Anm. 3), 180-192; ich zitiere 181.

3 Brief vom 18. August 2001.

3 Mit dieser Kritik an den Gleichnissen hat er iibrigens #hnlich wie das Johannesevan-
gelium gedacht, das bekanntlich keins der synoptischen Gleichnisse ibernommen hat —
ich denke, weil sie, von seinem christo-theologischen Ansatz her gesehen, in die falsche
Richtung weisen. Denn sie weisen ja auf den Vater-Gott und nicht auf ihn, in dem allein
nun Vater und Logos anzusehen sind, und der daher nicht von sich weg, sondern auf sich
selbst weist und «Ich» sagt: «Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben». Vgl. dazu
meinen Beitrag «Religionsinterner Pluralismus im Christentum: eine Herausforderung fiir
Theologie und Kirche», in: A.-K. Finke/J. Zehner (Hg.), Zutrauen zur Theologie. Akade-
mische Theologie und die Erneuerung der Kirche (FS Chr. Gestrich zum 60. Geburtstag),
Berlin 2000, 417-436, hier: 419f.



82 Klaus-Peter Jorns

Wie auch immer man es nimmt: Die biblische Uberlieferung und ihr fol-
gend die christliche Dogmatik haben uns unsere Sterblichkeit als Fluch einer
Ursiinde sehen gelehrt, die sich im Ungehorsam gegen Gottes Gebot gedus-
sert hat. Nicht nur das kirchenvéterliche Konzept der Erbsiinde schliesst da
an. In wesentlichen Teilen hiingt daran auch die neutestamentliche Erlo-
sungslehre, die den Kreuzestod Jesu als jenes Heils- und Heilmittel lehrt,
durch das der alte Fluch und seine Folge, vom ewigen Leben abgeschnitten zu
sein, im Glauben iiberwunden wird.

Folgt man nun allerdings dem Erzéhlfaden der priesterlichen Schépfungs-
erzdhlung, so wird, was die Sterblichkeit des Geschaffenen angeht, in ihr kein
Unterschied zwischen Menschen und Tieren und Pflanzen gemacht. Kohelet
spiegelt diese Sicht spéter auf drastische Weise™: «Denn das Geschick der
Menschenkinder ist gleich dem Geschick des Tieres; ein Geschick haben sie
beide. Wie dieses stirbt, so sterben auch jene, und einen Odem haben sie alle.
Der Mensch hat vor dem Tier keinen Vorzug. ... Wer weiss, ob der Odem der
Menschenkinder emporsteigt, der Odem des Tieres aber hinabfidhrt zur Er-
de?» (Koh 3,19.21) Aber auch der Segen des Schopfers, der Fruchtbarkeit
schenkt, fillt fiir Tiere (zuerst) und Menschen gleich aus (Gen 1,22.28). Was
der Mensch mehr erhilt, betrifft den Auftrag, auf der Erde zu herrschen, und
korrespondiert seinem spiter errungenen Selbstverstindnis.*® Nach der Ver-
treibung aus dem Paradies aber gibt es kein Paradies mehr; alle geschaffenen
Wesen sind nun sterblich*, also: in unserer Welt angekommen.

Wenn wir die Vertreibung aus dem Paradies nicht nur fiir uns Menschen,
sondern fiir alle Lebewesen als notwendigen Abschied ins Leben ansehen,
dann gehort dieser Abschied auch fiir alle zu ihrer Schopfung hinzu. Das Be-
sondere der Paradieserzihlung und der Vertreibung aus dem Paradies ist
dann, das Prototypische aller lebensnotwendigen Abschiede in einer Arché®
ins kulturelle Gedéchtnis einzubringen. Das zu sagen, heisst in aller Schlicht-
heit auch: Die Sterblichkeit von Menschen und Tieren und Pflanzen ist ge-
nauso wie ihr In-die-Welt-Kommen mit geschaffen, geschopflich von Anfang
an, kein Strafverhingnis, der Tod ist nicht der «Siinde Sold» (R6m 6,23).

Dass mitten in diesem Kontext jene Geschichte vom Siindenfall dennoch
erzahlt wird, habe ich mit dem Abschieds- bzw. Geburtstrauma in Verbin-
dung gebracht. In dem lidngst ans Schema von Siinde und Strafe gewohnten
Denken der biblischen Erzédhlertheologen nimmt dieses Trauma die Gestalt

32 Aus ihm spricht nicht die beriihmte Skepsis, sondern glaubwiirdiges Wissen um das
Nichtwissen.

33 Psalm 8 sagt ja Ahnliches aus Menschenmund.

* Neben dem Tod durch Altersschwiche wird der Tod durch Tétung Alltag: Mensch
kampft gegen Mensch, Tier gegen Tier, doch auch von Anfang an Mensch und Tier gegen-
einander.

% Diesen Begriff iibernehme ich von K. Hiibner, Die Wahrheit des Mythos, Miinchen
1985.



Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz 83

einer Erzdhlung an, die fiir die im Jetzt erlebten Méngel und Plagen, ja, fiir
unsere Endlichkeit, eine Ursache weiss: Siinde durch Ungehorsam gegen
Gottes Gebot — und Gottes Strafe, ja, Fluch, dafiir’. Das ist ein theologischer
Tatbestand, auf den der jiidische Kult eine heilende Antwort zu geben wus-
ste. In christlicher Regie wird das Abschieds- bzw. Geburtstrauma spéter zur
Erbsiinde prolongiert bzw. anthropologisiert und mit dem Messopfer kultisch
beantwortet. Doch wir Heutigen miissen aus der historisch-kritischen Ein-
sicht in solche Zusammenhinge und Entwicklungen eine theologische Kon-
sequenz ziehen: Urzeiterzihlungen® folgen nicht (natur)wissenschaftlicher,
sondern mythologischer Rationalitdt. Doch auch die andere Einsicht will be-
achtet werden, wonach mythologische Rationalitdt immer schon immanent
theologische Rationalitdt war und ist, weil in beiden Gott zur Wirklichkeit
hinzugehort. Und dann konnen wir die in die Vertreibungsgeschichte einver-
wobene Sitinde- und Fluch-Thematik als etwas ansehen, was dem kultischen
Bediirfnis der biblischen Erzidhlertheologen und ihrer priesterlichen Redak-
tion nicht nur korrespondiert, sondern entsprungen ist. Darum erhalten in der
Paradiesszene nur die Menschen ein mit der Strafe der Sterblichkeit bewehr-
tes Verbot, von jenem Baum des Lebens zu essen.

Jenseits dessen aber bleibt die Erzdhlung von der Vertreibung heraus aus
dem Paradies und hinein in dieses mit Midngeln und Qualen belastete Leben
eine erzihlerische Beschreibung dessen, was uns alle unser Leben lang be-
schiftigt. Das Miihselig- und Beladensein hat im tiefsten Grund ja gerade da-
mit zu tun, dass unser Leben ausspannt ist zwischen zwei grosse Sehnsiichte.
Denn unsere geschopfliche Art, schon durch einen Abschied ins Leben zu
kommen, und nur durch weitere Abschiede hindurch die Fiille des Lebens —
«hier und dort» — erreichen zu konnen, ldsst uns uns zurticksehnen dahin, wo
wir waren, ehe wir wurden, die wir sind, und uns voraussehnen danach, dass
wir nicht mehr sind, die wir bis zum letzten notwendigen Abschied geworden
sein werden.

In seinem letzten Brief hat mir Walter Neidhart geschrieben, was die theo-
logischen Uberlegungen eines, der wissend nichts weiss, in ihm ausgeldst ha-
ben — Trauer:

«Die Trauer, die ich bei meinen Uberlegungen (scil. zu den synoptischen Gleichnissen)
empfinde, bezieht sich darauf, dass fiir mich ein theologischer Konsens nicht mehr stimmt,
niamlich der Glaube daran, dass bei einer Auslegung, die <Christum treibet>, durch den Hei-
ligen Geist das Wort Gottes selber je wieder neu vernehmbar werde und sich ereigne. Das

% Auch in Mythen von Naturvélkern bilden oft «bedenkliche moralische Unzuling-
lichkeiten die Ursache fiir den Verlust der Unsterblichkeit. Neid, Gier, Hass und wilde
Skrupellosigkeit treiben die ersten Menschen zu Raub, Inzest, Vergewaltigungen und an-
deren Brutalitdten wider einander, so dass Gott es schliesslich nicht linger mitansehen
mochte und ihnen zur Strafe das ewige Leben auf Erden nahm.» K.E. Miiller, «Denn der
Tod ist der Siinde Sold» (R6m 6:23), a.a.0O. (Anm. 25), 469f.

3 Diesen Begriff verwenden Theologen gerne, um den Begriff «Mythen» zu umgehen.



84 Klaus-Peter Jorns

funktioniert bei mir nicht mehr, und das bedeutet einen Verlust an Certitudo, an Glaubens-
gewissheit, den ich nicht durch das bei Theologen beliebte Wort <befreiend> in einen Vor-
zug verwandeln will. Es ist ein Verlust, — schon deshalb, weil Theologen, die so destruktiv
wie ich auslegen, von der «communis opinio> ausgeschlossen sind und bleiben. Die traditio-
nelle Auslegung ist schoner, psychisch hilfreicher und befriedigender und kann sich auf
Autorititen berufen, denen man nicht grob widersprechen darf, wenn man nicht aus dem
Gelobten Land ausgewiesen werden will.»

Verstehe ich Joh 16 recht, ist diese Trauer ein notwendiger Ubergang auf
unserem Weg dahin, wo wir Christus nichts mehr fragen und beantworten
miissen. In der Sprache des sich verabschiedenden Christus heisst das: «Auch
ihr nun habt jetzt Traurigkeit; ich werde euch aber wiedersehen, und euer
Herz wird sich freuen, und eure Freude nimmt niemand von euch.»
(Joh 16,22)

Klaus-Peter Jorns, Berg



	Notwendige Abschiede in menschlicher und theologischer Existenz

