
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 1

Artikel: "Leseleichen" oder "nicht im Geruche der Heiligkeit gestorben" : Leben
und Sterben in Musterpredigten des späten 18. Jahrhunderts

Autor: Kuhn, Thomas K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche
der Heiligkeit gestorben»

Leben und Sterben in Musterpredigten
des späten 18. Jahrhunderts1

1. Zeitgeschichtlicher Kontext: Krise und Erneuerung

Die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts ist eine Epoche vielfältiger Krisen
und Umbrüche.2 Was wir heute als Epoche der Aufklärung bezeichnen,
manifestierte sich in theoretischen Diskursen und praktischen Innovationen
sowie in sozialen und mentalen Umgestaltungen und Perspektivierungen. Die
«Aufklärung» war eine reformerische Bewegung, die «zur Ausbildung
bestimmter Einstellungen, zur Orientierung an bestimmten Wertmassstäben
und Verhaltensnormen führte.»3 Sie stellte überkommene soziale und religiöse

Autoritäten in Frage und betonte eine Verdiesseitigung und Rationalisierung

menschlichen Handelns. Sie war ein selbstdenkerischer und emanzipa-
torischer Prozess, der auch die Popularisierung von Wissen und Erkenntnissen

propagierte und realisierte.
Diese holzschnittartige Beschreibung gilt nicht nur für die Aufklärung der

politischen und intellektuellen Metropolen, sondern auch für die Aufklärung
in der Provinz wie sie sich in der mittelfränkischen Markgrafschaft Branden-
burg-Ansbach zeigte: als «weltoffene Gelehrsamkeit» mit «eingeschränkter
Wirksamkeit».4 In der etwa 40 Kilometer südwestlich von Nürnberg liegenden

lutherischen Residenzstadt Ansbach, die bis zum Ende des 18. Jahrhunderts

auch Onolzbach hiess, lebte unter gut 13.000 Einwohnern5 Pfarrer Jo-

1 Dieser Beitrag wurde als «öffentlicher Habilitationsvortrag» am 24. Mai 2002 in der
Aula der Museen in Basel gehalten und für den Druck geringfügig überarbeitet.

2 A.E. Imhof, Die verlorenen Welten. Alltagsbewältigung durch unsere Vorfahren -
und weshalb wir uns heute so schwer damit tun, München 21985,107-113.

3 G. Seiderer, Formen der Aufklärung in fränkischen Städten. Ansbach, Bamberg und
Nürnberg im Vergleich, München 1997, 43.

4 So E. Rohmer, Zur Einführung, in: Dichter und Bürger der Provinz. Johann Peter
Uz und die Aufklärung in Ansbach, hg. von dems. und T. Verweyen, Tübingen 1998, IX-
XXIV (XXIII).

5 Im Markgrafentum, das 1791 an Preußen verkauft wurde, lebten etwa 120.000
Menschen; so Seiderer, Formen, 19; siehe auch R. Endres, Die Markgraftümer, in: Handbuch
der bayerischen Geschichte, hg. von A. Kraus, Bd. 3/1, München 1997, 760; J.B. Fischer,
Geschichte und ausführliche Beschreibung der Markgräflich-Brandenburgischen Haupt-
und Residenz-Stadt Ansbach oder Onolzbach, und deren Merkwürdigkeiten, Ansbach
1786, Nachdruck Neustadt/Aisch 1986; H. Bahl, Ansbach. Strukturanalyse einer Residenz
vom Ende des Dreissigjährigen Krieges bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts. Verfassung,



50 Thomas K. Kuhn

hann Wilhelm Rose. Ihm haben wir die Leichenpredigten zu verdanken,
denen ich mich im Folgenden zuwenden werde. Brandenburg-Ansbach war ein
Agrarstaat mit relativ wohlhabender Bevölkerung6 und wurde seit 1757 vom
Markgraf Christian Friedrich Carl Alexander (1736-1806) regiert.7 Der
Freimaurer Carl Alexander, ein Neffe des preussischen Königs Friedrich II. (des
Grossen), war durch eine aufklärerische Geisteshaltung geprägt, deren Wurzeln

in einem zweijährigen Aufenthalt in Utrecht liegen dürften.' Er verstand
sich - anders als sein absolutistischer Vater Carl Wilhelm Friedrich (1712-
1757)8 - als Diener des Volkes und reiste ausgiebig, um Anregungen für seine

vielfältigen Reformen in Kultur, Handel, Landwirtschaft, Industrie und
Wohlfahrt seiner Untertanen zu sammeln. Neben der Einrichtung einer
Witwen- und Waisenkasse für seine Bediensteten setzte er sich auch für Schulreformen

und für die Universität Erlangen ein. Er gilt als einer der ersten Fürsten

Süddeutschlands, die Toleranz übten, indem er nicht nur recht früh 1772

die Folter aufhob, sondern auch - nicht ganz uneigennützig - Reformierten
und Katholiken9 in Ansbach Niederlassung und Kultus ermöglichte. In
religiöser Hinsicht erfolgten in den letzten Jahrzehnten des Jahrhunderts weitere
einschneidende aufklärerische Reformen.10 So kämpfte man gegen den
sogenannten «Aberglauben», führte 1781 ein neues aufklärerisches Gesangbuch
und Agenden ein" und strich 1788 den Exorzismus, also die Austreibung des

Verwaltung, Bevölkerung und Wirtschaft, Ansbach 1974; K.-S. Kramer, Volksleben im
Fürstentum Ansbach und seine Nachbargebieten (1500 bis 1800), Würzburg 1961; Bran-
denburg-Ansbach/Bayreuth (G. Pfeiffer), TRE 7, Berlin/New York 1981,131-136.

6 R. Endres, Markgraftümer, 756-782.
7 A. Störkel, Christian Friedrich Carl Alexander. Der letzte Markgraf von Ansbach-

Bayreuth, Ansbach 1995; K. Plodeck, Hofstruktur und Hofzeremoniell in Brandenburg-
Ansbach vom 16. bis zum 18. Jahrhundert. Zur Rolle des Herrschaftskultes im absolutistischen

Gesellschafts- und Herrschaftssystem, in: Jahrbuch des Historischen Vereins für
Mittelfranken 86 (1971/72) 1-260.

8 W. Paulus, Markgraf Carl Wilhelm Friedrich von Ansbach (1712-1757). Ein Zeitbild
des fränkischen Absolutismus, Diss. Erlangen 1932; G. Schuhmann, Die Markgrafen von
Brandenburg-Ansbach. Eine Bilddokumentation zur Geschichte der Hohenzollern in
Franken, Ansbach 1980, 209-250.

9 «Im Jahre 1775 erteilte der im echten Geiste unserer Religion handelnde Fürst den
römisch-katholischen Glaubensgenossen aus eigenem Antrieb die Erlaubnis, zu Ansbach
und Erlang[en] Gebetshäuser zu errichten»; G. Schuhmann, Ausklang der Markgrafenzeit.

Die biographischen Aufzeichnungen des ehemaligen ansbachisch-bayreuthischen
Ministers Carl Freiherrn von Gemmingen, in: Jahrbuch des historischen Vereins für
Mittelfranken 85 (1969/1970) 104-125 (117).

10 D. Wölfel, Die kirchlich-religiöse Entwicklung von der Mitte des 16. bis zum Ende
des 18. Jahrhunderts, in: Handbuch der bayerischen Geschichte, Bd. 3/1, 783-844.

11 J.W. Rose erklärte den Berliner Aufklärern gegenüber selbstbewusst: «Denn hier zu
Lande ward ein neues Gesangbuch und eine neue Liturgie mit allgemeinem Beyfalle
eingeführt, wozu es im Churbrandenburgischen, selbst mit Hülfe der Liederkonkordanzen
und dergl., wohl lang nicht kommen möchte»; Rose, Kanzelvorträge, Bd. 3, Xlf. Siehe



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 51

Teufels, aus der Taufagende, gewährte neben der Möglichkeit der persönlichen

eine allgemeine Beichte und hob die Apostel- und Marienfeiertage auf.
1798 wurden schliesslich die überkommenen Messgewänder und Chorröcke
der lutherischen Pfarrer abgeschafft.12

Die genannten religiösen Reformen sind im Kontext eines tiefgreifenden
allgemeinen Modernisierungs- und Rationalisierungsschubs im Fürstentum
zu interpretieren. Den lutherischen Pfarrern kam dabei die Aufgabe zu, Sinn
und Zweck des aufgeklärten Staates plausibel zu machen. Zudem galt es, die
erforderlichen staatsbürgerlichen Tugenden in sozialer und religiöser
Perspektive als Weg zur individuellen und kollektiven Glückseligkeit einzuschärfen.

Aufgeklärte Frömmigkeit wie sie auch die Predigten Johann W. Roses
erkennen lassen, zielte einerseits auf eine vernünftige Religion sowie auf die
Entzauberung des volkstümlichen «Aberglaubens» und andererseits auf die
Bildung tugendhafter und somit nützlicher Staatsbürger. Religiöse, soziale
und ökonomische Aufklärung gingen Hand in Hand. In diesem vielschichtigen

Modernisierungsprozess nahm der Ansbacher Pfarrer Johann Wilhelm
Rose in den letzten beiden Dezennien des 18. Jahrhunderts die Funktion als

Multiplikator aufgeklärter Wirklichkeitserschliessung und religiöser
Deutungsmuster ein.

2. Johann Wilhelm Rose und seine Musterpredigten

2.1. Biographie und Werk

Über Johann Wilhelm Rose fliessen die biographischen Nachrichten nur
spärlich.13 Sein theologisches und kirchenpolitisches Wirken wurde bislang
kaum gewürdigt.14 Damit teilt er das Schicksal zahlreicher Pfarrer nicht nur
des 18. Jahrhunderts. Wenn sich die Historiographie der christlichen Religion
aber nicht bloss auf die offizielle Hochreligion, auf die Entwicklung dogmatischer

Lehren und konfessioneller Pedanterien, nicht allein auf «Eliteseelen

dazu O. Jordahn, Georg Friedrich Seilers Einfluß auf die Gesangbuchgestaltung und die
liturgischen Reformen in den Fürstentümern Ansbach und Bayreuth, ZBKG 37 (1968) 37-
63.

12 Siehe dazu M. Simon, Vom Priesterrock zum Talar und Amtsrock in Bayern, in:
ZBKG 34 (1965) 19-61 und ferner W. Stroedel, Die Grundzüge der preußischen Religionspolitik

in Ansbach Bayreuth 1791-1806, in: ZBKG 11 (1936) 65-98.
13 M. Simon, Ansbachisches Pfarrerbuch. Die Evangelisch-Lutherische Geistlichkeit

des Fürstentums Brandenburg-Ansbach 1528-1806, Nürnberg 1955, 407. Brügels
Onoldina. Heimatkundliche Abhandlungen für Ansbach und Umgebung, neu bearbeitet,
ergänzt und vermehrt von Adolf Bayer, III. Heft: Kunstgeschichtliches-Theater-Gärten-
Geistlichkeit-Friedhof und anderes, Ansbach 1955, 114; siehe ferner die gesammelten
Angaben im Deutschen Biographischen Index, Bd. 3, München [u.a.] 1986,1708.

14 Siehe allerdings Seiderer, Formen, 84f.



52 Thomas K. Kuhn

auf dem Weg zur Vollkommenheit» beschränken, sondern auch die
Vielgestaltigkeit religiösen Alltags und religiöser Bedürfnisse in den Blick nehmen
will15, muss sie sich vermehrt dieser Religion und Theologie der, so möchte
ich sie nennen, mittleren Ebene zuwenden.

Ich unterscheide hier grob drei Ebenen. Da ist erstens die Ebene der
offiziellen christlichen Lehren in Form von Bekenntnissen oder von universitärer
Theologie, die sich die angehenden Pfarrer aneignen mussten. Hier besitzen
wir aufgrund reichhaltiger Quellen recht gute Kenntnisse.16 Als zweite Ebene
bezeichne ich jene Theologie und Frömmigkeit, welche die Pfarrer unter starker

Prägung und Brechung durch Wirkungsort und Volksfrömmigkeit in
Predigten, Katechesen und Seelsorge weitergegeben haben. Und auf der dritten
Ebene ist danach zu fragen, was die Menschen von den pastoralen
Vermittlungsversuchen mitnahmen, wie ihr alltäglicher Glaube und ihre Frömmigkeit

aussahen. Oder anders gefragt: Wie gestaltete sich diese religiöse Rezeption

von 80-90% der Bevölkerung, «die des flüssigen Lesens unkundig waren
und bei denen sich <Christianisierung> somit durch Ansehen und Anhören
vollzog?»17 Sie bekamen vor allem Predigten als Deutungsangebote für ihr
Leben und Sterben zu hören. Auf der zweiten und dritten Ebene wurden jene
Elemente der jeweils vermittelten theologischen Lehre entnommen, die man
zur Diesseitsbewältigung und zur Vorbereitung auf das Sterben unmittelbar
brauchte. Religiöse und theologische Stoffe wurden hier selektiert, angepasst
und in andere Deutungsmuster integriert. Bekenntnis und Dogma wurden
somit in ihren Normierungs- und Deutungsansprüchen relativiert. Bei der
Beschreibung der Religiosität auf dieser untersten Ebene sind uns allerdings
deutliche Grenzen gesetzt, da die Quellen erheblich spärlicher fliessen als auf
der ersten und zweiten Ebene. Oft können hier die Inhalte nur indirekt
erschlossen werden.

Ich wende mich im Folgenden der mittleren Ebene zu. Denn Roses
Leichenreden18, in denen es nicht nur um Trauerbewältigung ging, ermöglichen

15 Imhof, Welten, 77; 82; 122-125.
16 K. Scholder, Grundzüge der theologischen Aufklärung in Deutschland, in: Geist

und Geschichte der Reformation. Festgabe Hanns Rückert zum 65. Geburtstag, Berlin
1966, 460-486; W. Sparn, Vernünftiges Christentum. Über die geschichtliche Aufgabe der
theologischen Aufklärung im 18. Jahrhundert in Deutschland, in: Wissenschaften im Zeitalter

der Aufklärung. Aus Anlaß des 250jährigen Bestehens des Verlages Vandenhoeck &
Ruprecht herausgegeben von Rudolf Vierhaus, Göttingen 1985; 18-57. B. Bianco,
«Vernünftiges Christentum». Aspects et problèmes d'interprétation de la néologie allemande
du XVIIIe siècle, ArPh 46 (1983) 179-218; K. Nowak, Vernünftiges Christentum? Über die
Erforschung der Aufklärung in der evangelischen Theologie Deutschlands seit 1945, Leipzig

1999.
17 Imhof, Welten, 124.
18 Imhof, Welten, 124, nennt zurecht die Sichtung von Predigtsammlungen von

Landpfarrern eine «der vordringlichen Forschungsaufgaben». Ich verstehe mit M.N. Ebertz
Predigten im Sinne von «Interaktionsprodukten», «die sachlich, zeitlich und sozial eine



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 53

es, Elemente popularisierter aufgeklärter Theologie und Religiosität am
Ende des 18. Jahrhunderts zu rekonstruieren, die für die Ausbildung des
modernen Bewusstseins von Leben und Sterben von Bedeutung sein dürften.

Pfarrer Rose blieb zeit seines Lebens der fränkischen Residenzstadt Ansbach

verbunden. Dort wurde er 1742 in einfachen Verhältnissen als Sohn
eines Kammerdieners und seiner Frau geboren und dort verstarb er auch im Alter

von 59 Jahren 1801. Nur zum Studium der Theologie verliess er nach der
Gymnasiaiszeit seine Heimatstadt. Er besuchte allerdings keine der naheliegenden

Universitäten, sondern ging 1761 für drei Jahre ins 400 Kilometer
nördlich gelegene braunschweigische Helmstedt, wo der junge und
vielversprechende Neologe Wilhelm Abraham Teller (1734-1804) eine verlockende
theologische Alternative zum üblichen Lehrbetrieb bot.19 Nach dem Studium
versah Rose - wie die meisten Absolventen des Theologiestudiums seinerzeit

- wegen fehlender Pfarrstellen für acht Jahre eine Hauslehrerstelle in
Bayreuth, bevor er, 1773 in Ansbach ordiniert, im März 1774 seine erste Pfarrstelle

in dem 30 Kilometer südöstlich von Ansbach liegendenden Dorf Wasser-

mungenau in der Diözese Eichstätt antreten konnte. Wenig später ehelichte
er die 1797 verstorbene Ansbacher Archivratstochter Dorothea Sophia Henrika

Meelführer, mit der er nach eigenen Angaben eine glückliche Ehe führte.20

Nach vier Jahren Landpfarramt nahm Roses kirchliche Karriere ihren
weiteren aufstrebenden Verlauf, als er zunächst zweiter Pfarrer (Hofkaplan)
und schliesslich nach zwölf Jahren als Stiftsprediger erster Pfarrer an der Ans-

vergleichsweise große Nähe zum <sozialen Lebensraum> ihrer Produzenten und Rezipien-
ten, d. h. sowohl zur üblichen Seelsorge- und Verkündigungspraxis des Klerus, als auch zur
sozialen Realität seines Publikums, vermuten lassen.» Predigten beziehen dabei «die
gesellschaftliche <Plausibilitätsstruktur>, die ihren Rezipienten und Produzenten vertraute
gesellschaftliche Wissens- und Handlungswirklichkeit, d. h. auch die Figurationen, die sie
miteinander bilden, in irgendeiner Weise» mit ein; siehe dazu M.N. Ebertz, Die Zivilisierung

Gottes und die Deinstitutionalisierung der «Gnadenanstalt». Befunde einer Analyse
von eschatologischen Predigten, in: Religion und Kultur, hg. von J. Bergmann, A. Hahn
und T. Luckmann, Opladen 1993, 92-125 (95f.).

19 Helmstedt (I. Mager), TRE 15, Berlin/New York 1986, 35-39; H. Mundhenke, Die
Matrikel der Universität Helmstedt 1685-1810, Hildesheim 1979, 229, Nr. 9634; U. Alsch-
ner, Universitätsbesuch in Helmstedt 1576-1810. Modell einer Matrikelanalyse am
Beispiel einer norddeutschen Universität, Braunschweig 1998.

2(1 Obwohl es anscheinend nicht üblich war, widmete Rose seiner Frau die Publikation
«Praktische Beyträge zur geistlichen Amtsführung in besondern Fällen, Ansbach 1794»
und erklärte in der unpaginierten Dedikation: «Vielleicht verzieht sich auch der Mund
manches Mannes nach der Mode zum Lächeln, wenn ich die Ursache meines Entschlusses
dazu melde. Aber ich bin nun einmal nicht dazu gemacht, mit solchen Männern zu sympa-
thisiren, oder mich um ihr Hohngelächter viel zu kümmern. Hingegen kann ich der
Begierde nicht länger widerstehen, dir es einmal im Angesichte des ganzen Publikums zu
sagen: daß ich in dir das Ideal der vortreflichsten, wünschenswerthesten Gattin und Mutter

ehre [...]».



54 Thomas K. Kuhn

bâcher St. Gumbertus Kirche wurde21, die seit 1729 als Stifts- und Hofkirche
diente. Zudem übernahm er damit eine kirchenleitende Funktion als königlich

preussischer Kirchen- und Konsistorialrat, versah das Amt des
Oberinspektors des Witwen- und Waisenhauses und gehörte der fürstlichen Delegation

zur Schulverbesserung an. Theologisch stand Rose einer gemässigten
Aufklärung nahe. Er scheint den theologischen Diskurs der Aufklärung
intensiv verfolgt und beispielsweise Johann Joachim Spaldings (1714-1804)
homiletische Programmschrift über die Nutzbarkeit des Predigtamtes rezipiert
zu haben.22 Zur Neologie in Preussens Metropole äusserte er sich allerdings
in Auseinandersetzung mit einem Rezensenten seiner Predigten kritisch,
indem er sie als «Berliner Religion» verspottete, von der es sich zu distanzieren
gelte.23 Er hatte zeitweilig engeren Umgang mit dem Markgrafen und
unterstützte dessen aufklärerische und sozialfürsorgerische Massnahmen. Die
einflussreiche Ansbacher Hofpredigerstelle scheint im Zuge der gesamtgesellschaftlichen

aufklärerischen Bemühungen unter Markgraf Carl Alexander
mit aufgeklärten Pfarrern besetzt worden zu sein, denn auch sein Vorgänger
im Amt, Johann Zacharias Leonhard Junckheim (1729-1790)24, zählte zum
Freundeskreis des Ansbacher Aufklärers und Dichters Johann Peter Uz
(1720-1796).25 Die «Oberdeutsche allgemeine Literaturzeitung» bescheinigte
Rose «Pastoralklugheit und liberale Denkungsart».26 Er gehörte zu einer neuen

Pfarrergeneration, die sich seit Mitte des Jahrhunderts vor allem aus
kleinbürgerlichen Kreisen stammend der Förderung der Aufklärung verschrieben
hatte27. Er wirkte in einer Umbruchs- und Aufbruchszeit, in der Theologie
und Religion in zweckorientierter Ausrichtung rationalisiert, moralisiert, ele-
mentarisiert, pädagogisiert und somit auch säkularisiert wurden. In diesem

21 Seine Antrittspredigt ist abgedruckt, in: Rose, Beyträge, 169-186.
22 J.J. Spalding, Ueber die Nutzbarkeit des Predigtamtes und deren Beförderung,

Frankfurt/Leipzig 1772.
23 «Meines Wissens hat man in den Fürstenthümern Anspach und Bayreuth noch nicht

die Berlinische Religion, und es wird auch kein Geistlicher darinnen auf Recensenten-

meynung verpflichtet, ob man gleich daselbst im Ganzen genommen gewiß so aufgeklärt
und frey denkt, als zu Berlin, und überhaupt im Churbrandenburgischen und Chursächsi-
schen»; Rose, Kanzelvorträge, Bd. 3, XI.

24 Simon, Pfarrerbuch, 227. G.F. Seiler, Junckheims Charakter und Verdienste, Erlangen

1790.
25 Siehe dazu den Aufsatzband «Dichter und Bürger in der Provinz. Johann Uz und

die Aufklärung in Ansbach», hg. von E. Rohmer und T. Verweyen, Tübingen 1997.
26 Oberdeutsche allgemeine Literaturzeitung 1790, II, 282.
27 F.W. Kantzenbach, Zur Geschichte der Ansbacher Geistlichkeit im 17. und 18.

Jahrhundert, in: Jahrbuch des historischen Vereins für Mittelfranken 87 (1973/74) 56-78; sowie
ders., Der Anteil fränkischer Theologen an der Grundlagendebatte der deutschen Aufklärung,

JFLF 37 (1977) 139-189, nennt Rose allerdings nicht. Siehe auch K. Leder, Universität

Altdorf. Zur Theologie der Aufklärung in Franken. Die Theologische Fakultät in
Altdorf 1750-1809, Nürnberg 1965.



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 55

Kontext und zu diesem Zweck verfasste Rose seine Predigten und publizierte
sie in mehreren Predigtbänden für unterschiedliche Anlässe.28

2.2. Die Predigten

Grössten publizistischen Erfolg sollte Rose mit seinen «Kanzelvorträgen
zum Gebrauch bey Leseleichen» haben, die weit verbreitet und für den Autor
ein recht einträgliches Geschäft gewesen sein dürften.29 Im Fränkischen war

- wie an manchen andern Orten auch - mit dem Begriff «Leiche» zunächst die
Beerdigung als solche gemeint und nicht der Leichnam. Daher auch die Rede

von einer «schönen Leiche». Doch findet sich auch die Rede von der Leiche
als verstorbene Person.30 Als «Leseleiche» bezeichnete man eine Bestattung,
bei der aus ökonomischen Gründen keine neue Predigt gehalten, sondern
allenfalls ein Sermon vorgelesen wurde.31 In den Jahren 1784 bis 1790 erschienen

drei Bände der Kanzelbeiträge32, der angekündete vierte Band wurde
nicht veröffentlicht. Anscheinend verhinderten die mit dem Amt eines
Stiftspredigers und Konsistorialrats verbundenen Aufgaben die Vollendung dieses

umfangreichen publizistischen Projekts.33 Allerdings erschien das Werk noch
einmal 1818 in dritter Auflage. Rose prägte folglich mit seinen Leichenpredigten

über fünf Jahrzehnte bis weit ins 19. Jahrhundert hinein die
Beerdigungsansprachen ungezählter Pfarrer nicht nur in Franken. Der erste Band
enthält 35 Predigten, die Bände zwei und drei jeweils zwanzig Reden. Diese
insgesamt 75 Beiträge sind als Musterpredigten konzipiert.

28 So publizierte er beispielsweise 1782 sogenannte «Cabinetspredigten». Das sind
Predigten, die «in einem Zimmer, vor wenig Personen vom höchsten Stande» gehalten
wurden. Es folgten «Trauungsreden» (1784) sowie «Practische Beiträge zur geistlichen
Amtsführung in besondern Fällen» (1790); Formulare für die von Crailsheimischen Stif-
tungs-Passions-Betstunden zu Ansbach, Ansbach 1799. Ausserdem erschienen von Rose
Beiträge in Journalen, besonders Poesien im Göttinger Musenalmanach und in dem Leipziger

Taschenbuch für Dichter und Dichterfreunde sowie die «Tragische Bühne der
Römer», 3 Teile, Ansbach 1777-1781; ferner «Pocahontas. Schauspiel mit Gesang in fünf
Akten», Jamestown (=Ansbach) 1784.

29 Andere Sammlungen boten beispielsweise G.G. Zeltner, 4 mal 50 Leichenreden, die
er bey allerhand Trauerfällen ausgearbeitet und selbst gehalten hat, 4 Theile, Nürnberg
1753 sowie J.U. Sponsel, Kurze Leichenreden, welche bei den sogenannten Leichenver-
mahnungen können abgelesen werden, 4 Theile, Bayreuth 1763, die allerdings von der
«Oberdeutschen allgemeinen Literaturzeitung» als äusserst langweilig beschrieben werden

(1790, II, 281), und J.A. Schmerler, Leichenreden, vorzüglich zum Gebrauche bey
sogenannten Leseleichen auf dem Lande, Nürnberg 1790.

30 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 2,12.
31 Siehe dazu: Großes Lexikon der Bestattungs- und Friedhofskultur. Wörterbuch zur

Sepulkralkultur. Volkskundlich-kulturgeschichtlicher Teil: Von Abdankung bis Zweitbestattung,

bearb. von Reiner Sörries, Braunschweig 2002,209f.
32 Der erste Band dieser «Kanzelvorträge» erschien 1784 in erster und 1789 in zweiter

Auflage. 1787 kam der zweite und 1790 der dritte Band heraus.
33 Siehe dazu Rose, Beyträge, VI.



56 Thomas K. Kuhn

Was aber sind Musterpredigten und welche Funktion mass ihnen ihr
Verfasser bei? Rose versteht seine Musterpredigten als eine «Sammlung von
Gelegenheitsreden»34, die seine Amtsbrüder bei ihrer Predigtarbeit entlasten
und anregen sollten. Denn die Pfarrer waren, zumal wenn es sich um
Landpfarrer handelte, aus ökonomischen Notwendigkeiten meist mehr mit der
eigenen Landwirtschaft als mit der Vorbereitung von Predigten und
Amtshandlungen beschäftigt. Bei Beerdigungen beispielsweise schöpften viele
Pfarrer aus einem schmalen Fundus von Leichenreden, so dass immer wieder
die selben Predigten zu hören waren. Rose zielt nun auf eine aufklärerische
Reform der Beerdigungen. Die kritisierte Monotonie soll durch Abwechslung

in den Beerdigungsansprachen überwunden und die Bestattung nützlich
und dienlich gestaltet werden.35 Insofern stellen diese Predigten eine Art
religiöser und homiletischer Fortbildung dar. Dieses Bildungs- und Reformprogramm

nimmt zum einen jene Beisetzungen in den Blick, die vor allem aus
wirtschaftlichen Gründen entweder ganz ohne Pfarrer oder nur mit knappen
Lesungen vollzogen wurden, nämlich jene von Kindern oder armen alten
Menschen. Zum anderen widmet er sich den sogenannten schwierigeren Fällen.

Darunter subsumiert Rose beispielsweise Todgeburten und Sterbefälle
durch Unfall, Mord und andere Verderben sowie die Leichen, die «nicht im
Gerüche der Heiligkeit gestorben»36 waren. Damit sind einerseits jene
Personenkreise gemeint, denen man die Schuld am eigenen oder an einem fremden
Tod gab und andererseits gesellschaftlich marginalisierte wie beispielsweise
eine Frau, «die man böser Künste beschuldigt und sie für eine Hexe
ausgeschrieen hatte».37

Roses Predigten spiegeln erstens eine Aufwertung der unteren Stände
wider, die nun nicht mehr nur still bestattet werden sollten. Zweitens wenden sie
sich gegen die Diskriminierung durch die sogenannten unehrenhaften
Bestattungen. Drittens dienten sie auch volksaufklärerischen Anliegen. Sie dürften
vor allem als Lesepredigten benutzt worden sein, und man kann wohl davon
ausgehen, dass Pfarrer oder Schulmeister jeweils kurz vor der Beerdigung
einen möglichst passenden Fall aus der Sammlung von Rose nahm, um ihn,
versehen mit ein paar persönlichen Anmerkungen, vorzulesen. Dieses Verfahren

war möglich, weil die Predigten weitgehend entindividualisierte Texte
bieten, die auf spezielle Fälle und davon abgeleitete Lehren und nicht auf
konkrete Personen zielen. Der Todesfall wird zum Anlass für «erbauliche
Erwägungen»38, also für eine allgemein gehaltene Tröstung und Belehrung, die
mehr oder weniger Bezug auf biblische Texte nahm. Roses Predigten drücken

34 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 1, Vorrede, o. R
35 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 1, Vorrede, o. P.
36 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 2, IV.
37 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 3, 364-380.
38 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 1,191.



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 57

die Techniken pastoraler Todesbewältigung aus, die auf eine permanente
Vergegenwärtigung des Todes zielen. Denn der «aktuelle Tod kann den nicht
schrecken, der ihn sein Leben lang imaginativ antizipiert hat.20 Die Frage, ob
es sich bei den Predigten Roses um fingierte oder tatsächlich einmal von ihm
gehaltene handelt, kann nicht eindeutig beantwortet werden.40 Doch spielt sie

in unserem Zusammenhang auch keine wesentliche Rolle, da diese Predigten
als Gebrauchstexte eifrig rezipiert wurden. Für ihre Verbreitung sorgten auch
die recht wohlwollenden Besprechungen in der «Allgemeinen deutschen
Bibliothek»41 und in anderen überregionalen Rezensionsorganen.42

2.3. Methodischer Ansatz

Hinsichtlich der Predigthörer differenziert Rose zwischen Stadtbewohnern

und einfachem Landvolk und betont die Notwendigkeit einer
adressatenspezifischen Sprache. In deutlicher Abgrenzung gegenüber barockisieren-
den Leichenpredigten verzichtet er auf eine schwülstige sowie langatmige
Rhetorik und bemüht sich um eine einfache Sprache, was ihm allerdings nicht
immer gelingt. Mit dieser differenzierenden und reflektierenden Rhetorik
geht eine theologisch-seelsorgerliche Konzeption einher, die markanter
Ausdruck einer sich wandelnden Auffassung der Bestattung, der Leichenrede
und des pastoralen Selbstverständnisses ist. Rose verwirft nämlich rigoros die
anscheinend weit verbreitete Praxis der sogenannten Strafpredigten bei
Beerdigungen. Diese häufig verletzenden und ehrenrührigen Strafpredigten
beschimpften die Verstorbenen und deren Angehörige häufig in so ungebührlicher

Weise, dass die Angst vor der eigenen Leichenrede oft grösser werden
konnte als jene vor dem göttlichen Gericht. Diese pastorale Praxis stiess
zunehmend auf Widerstand und provozierte einen theologisch-homiletischen
Diskurs über die Frage einer situativ und inhaltlich angemessenen Leichenre-

39 A. Hahn, Tod, Sterben, Jenseits- und Höllenvorstellungen in soziologischer
Perspektive, in: Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Geschichte. Aufsätze zur
Kultursoziologie, Frankfurt am Main 2000,119-196 (147).

40 Zumindest teilweise dürften die Predigten von Rose gehalten worden sein. Ein
Indiz dafür ist, dass er in einer Predigt beispielsweise nur den Vater als Trauernden anredet,

so Rose, Kanzelvorträge, Bd. 1, 96; 114.
41 AdB Bd. 62 (1785) 343-346; AdB Bd. 80 (1788) 405-407; AdB Bd. 110 (1792) 47f.

Die Rezensionen wünschten sich noch mehr «Simplicität und Deutlichkeit» der Predigten.
Die Kritik drehte sich auch um Orthographie und die Rezeption von J.C. Amelung,
Vollständige Anweisung zur deutschen Orthographie, nebst einem kleinen Wörterbuche die
Aussprache, Orthographie, Biegung und Ableitung, Frankfurt/Leipzig 1788; Rose,
Kanzelbeiträge, Bd. 3, XXV.

42 Oberdeutsche allgemeine Literaturzeitung 1790, II, 280-284; sowie die Nürnbergische

gelehrte Zeitung, 6.7.1784, 425-428, und die Gemeinnützige Betrachtungen der neuesten

Schriften welche Religion, Sitten und Besserung des menschlichen Geschlechts
betreffen [mit anderen] verfaßt u. hg. von Georg Friedrich Seiler, Auf das Jahr 1784, 4.

Stück, Erlangfen] 1784, 753-759.



58 Thomas K. Kuhn

de.43 In dieser Auseinandersetzung verwahrt sich Rose emphatisch gegen bi-
blizistische Argumentationen44 seiner orthodoxen oder pietistischen Gegner
und geht bei seiner Argumentation von einem entsakralisierten und profes-
sionalisierten Verständnis des Pfarramts aus. Dieses verneint aus historischen
Gründen eine ungebrochene Rezeption der biblischen pastoralen Anweisungen

und die Berufung auf die apostolische Sukzession. Rose entwirft hingegen

eine aufgeklärte Pastoraltheologie, in welcher der Pfarrer nicht
Herrscher, sondern Vorbild seiner Gemeinde ist und sich gegenüber dem
Konsistorium zu verantworten hat. Mit diesem gewandelten Verständnis des Pfarrers

hängt auch jenes der Leichenpredigt zusammen, wenn Rose erklärt:
«Unsere Leichenpredigten sind nicht unmittelbar von Gott gebotener oder
obrigkeitlich angeordneter Gottesdienst, sondern obrigkeitliche Vergünstigung

eines Theils zur Beförderung der Publicität der natürlichen Todesart des
Verstorbenen, andern Theils zu seinem Besten und zur Beruhigung seiner
Verwandten.»45 Diesem Ansatz folgt Rose insofern, als seine Predigten frei
von Beschimpfungen sind, und er allenfalls vom konkreten individuellen Fall
abstrahierend und verallgemeinernd zurückhaltende Kritik äussert. Die eben
erwähnte Angst vor der eigenen Leichenrede sollte keineswegs zum Beweggrund

der Tugend werden. Rose forderte nämlich nicht eine emotionale,
sondern eine vernünftige Begründung tugendhaften und staatsbürgerlichen
Verhaltens. In dieser Konzeption fungiert die Leichenrede allerdings hinsichtlich
der Hinterbliebenen und der versammelten Gemeinde als disziplinatorisches
Medium. Ohne hier weiter Roses differenzierte Argumentation auszuführen,
kann festgehalten werden, dass sich Rose um eine soziale Kultur der persönlichen

Würde und der individuellen Wertschätzung bei Beerdigungen
bemühte.46

43 Der sächsische Konsistorialrat Christian Wilhelm Oemler (1728-1802) hatte sich in
seinem Buch «Der Prediger im Strafamt oder Regeln und Muster für angehende Geistliche»,

Jena 1773, das Rose zur Kenntnis genommen hatte, mit der Thematik auseinandergesetzt.

44 Rose verwirft in diesem Zusammenhang eine «blos handwerksmässige, seichte,
Schriftauslegung»; Rose, Kanzelvorträge, Bd. 2, VIII.

45 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 2, XXf.
4(1 Roses Argumentation wird auch durch die Beschreibung der Bestattungspraxis

verständlich, die meist durch ein Vertragsverhältnis zwischen Pfarrer und Hinterbliebenen
gekennzeichnet war. Der Pfarrer wurde dafür bezahlt eine Leichenrede zu halten. Darum
durften die Angehörigen, so Roses Argument, auch eine wohlwollende Rede erwarten.
Dass eine Rede gehalten wurde, ist allerdings keine Selbstverständlichkeit gewesen.



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 59

3. «Leseleichen» und schwierige Fälle

3.1. Praxis des Bestattungswesens

Über die Praxis der Beerdigungen wurde im Verlauf des 18. Jahrhunderts
heftig debattiert. Neben den Fragen nach der Hygiene47 trat die Angst vor
dem Scheintod48 in den Vordergrund. Aber auch Fragen nach der Ausgestaltung

der Bestattungen bewegten die Gemüter, da diese im späten 18.
Jahrhundert noch ständisch differenziert und durch sozial-ökonomische
Bedingungen und obrigkeitliche Verordnungen reglementiert waren. In Ansbach
gab es elf Begräbnisklassen.49 Im Verlauf des Jahrhunderts vereinfachten sich
im Zuge allgemeiner reduktiver Tendenzen die Beerdigungspraktiken, und
es wurden vermehrt sogenannte stille Bestattungen50 vollzogen. Der finanzielle

Aufwand für die Beerdigungen war zwar in Grundzügen geregelt, aber

wegen der Vielzahl der erforderlichen Dienstleistungen vorab selten präzise
abschätzbar und ruinierte manche Familie ökonomisch. Diese Probleme
provozierten neben regen reformerischen theologischen Diskursen51 auch offizielle

Verordnungen, um einer drohenden Verarmung durch Bestattungen und
andere Feierlichkeiten zu wehren. In Ansbach galt das 1733 erlassene «Hoch-
zeiten-Kind-Tauf-Leichen- und Trauer Regelement»52, das 1789 und 1799

durch weitere Verordnungen ergänzt wurde, um die Vereinfachung der
Beerdigungen zu forcieren.53 So empfahl der Ansbacher Markgraf seinen Unter-

47 Siehe dazu J. Wimmer, Gesundheit, Krankheit und Tod im Zeitalter der Aufklärung.

Fallstudien aus den habsburgischen Erbländern, Wien/Köln 1991,167.
48 M. Kessel, Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert. Körper und Seele

zwischen Religion, Magie und Wissenschaft, in: Hirntod. Zur Kulturgeschichte der Todesfeststellung,

hg. von T. Schlich und C. Wiesemann, Frankfurt am Main 2001,133-166.
49 Fischer, Geschichte, 174; siehe auch A. Kriegelstein, Lebenslauf. Brauchtum in

Mittelfranken, München/Bad Windsheim 1991,109-134.
50 Zum Beispiel Erlangens siehe Jordahn, Beitrag, 231.
51 So beispielsweise: Anonym [J.K. Bundschuh], Ueber Abschaffung der öffentlichen

Leichenbegängnisse und aller damit verbundenen Gebräuche, zur Achtung gegen
Verstorbene, und zur Erwekkung der Tugend und der Nacheiferung im Guten bey den
Hinterbliebenen, in: Allgemeines Magazin für Prediger nach den Bedürfnissen unserer Zeit,
1791, 101-113; 197-207; 518-556. Das «Magazin für Prediger» IV, 1792, 1-44, bemühte sich
auch um eine Ausdifferenzierung der Trauerfeierlichkeiten in der Stadt und auf dem
Land. Die Thematik nimmt auf: Barbara Goy, Aufklärung und Volksfrömmigkeit in den
Bistümern Würzburg und Bamberg, Würzburg 1969.

52 Abgedruckt in: P. Heuber, Real-Index oder Extractus derer Hochfürstl. Branden-
burg=Onolzbachischen in Foro & Praxi üblich= und gültigen= das Jus Statutarium
Onoldinum ausmachenden= Landes=Constitutionen und Ordnungen, wie auch Hof=
Regierungs= und Justitz= Cammer= und Landschaffts= Raths= Policey= und Landes=
Oeconomie= Deputations= General=Ausschreiben und Gesetze, Schwabach 1784, 237-
255.

53 Siehe dazu das Fränkische Archiv 1790, I, 201-214; genannt bei Goy, Aufklärung,
210. 1799 erschien eine weitere Verordnung, die einerseits die vorangehende einschärfen



60 Thomas K. Kuhn

tanen, nicht wie üblich mittags zu beerdigen, sondern «zur Vermeidung
größerer Kosten die Leichen am frühen Morgen in aller Stille zu beerdigen,
jedoch mit Zuziehung eines Geistlichen, ohne Geläute und Singen».54 Zudem
war alles Trauern in ganz schwarzen Kleidern bei höheren und bei niederen
Ständen verboten. Teure Kinderkränze55, kostspielige Särge durften nicht
hergestellt, üppige Leichenmahle nicht serviert werden. Die Leichen sollten
nur noch in einfachen Alltagskleidern bestattet werden, da der ganze Pomp
nur Eitelkeit sei, der den Toten nichts nutze. Da das Eichenholz im Fürstentum

rar wurde, sollte es nicht mehr zum Sargbau verwendet werden. Aus
hygienischen Gründen durfte in Ansbach wie auch an anderen Orten im Gefolge

der verbreiteten Lufthypochondrie56 wegen der «ungesunden Ausdünstungen

der Leichname und ihrer schädlichen Würkungen und Einflüsse, so
sie sich auf die Lebenden äussern» nicht mehr in den Kirchen und auf den
Kirchhöfen bestattet werden.57

Die zahlreichen obrigkeitlichen Bestimmungen sind Ausdruck einer sich
wandelnden Frömmigkeit und Sepulkralkultur, die in folgender Passage aus
dem «Fränkischen Archiv» des Jahres 1791 anschaulich wird: «Schränke o
Policey! die Trauer deines, und unseres Landes ein; oder hebe sie vielmehr
ganz, ohne Gnade auf! [...] So beschneide auch den eingeführten Luxus,
öffentlicher Leichenbestattungen! Wofür, bey gesitteten, aufgeklärten Nazio-
nen, diese heilig lächerlichen Kirchhofsgesänge, diese öffentlichen Umstände,

diese Folterer für das Herz der hinterbliebenen? Wofür diese schwehr
bezahlte Leichentrauer? Wofür diese bezahlten Gesänge? Die bezahlten
Predigten? Dieß bezahlte Geläute? Diese bezahlte Musik? Wie viele Familien
leiden darunter! [...] Und am Ende - wozu der ganze Unrath??»55

Diese öffentliche Kritik wird auch in Roses Leichenreden erkennbar,
wenn er beispielsweise immer wieder die Trauer, ihre Praxis und ihre Dauer
thematisiert. Gegen den Luxus einer sich zunehmend expressiver gestaltenden

Trauer und Emotionalität setzte er eine rationalistisch-religiöse Auffas-

sollte, andererseits aber auch wieder einige zuvor verbotene Bräuche wie das Austeilen
von Zitronen und «Floren» [Blumen] erlaubte. Auch waren wieder kostbare Kinderkränze

und Leichenessen zugelassen. Siehe dazu Goy, Aufklärung, 211.
54 Zitiert bei D. Koerber, «Was nun ferner die Leichen deren Solennien betrifft...», in:

Roßtaler Heimatblätter, Heft 17 (1988) 8-13 (12).
55 Siehe dazu Koerber, Leichen, 12f.; C. Foerster, Wider die Zeremonien des Todes.

Aufklärung und Totenbrauchtum in Franken, in: Memento mori! Zur Kulturgeschichte
des Todes in Franken. Erlangen 1990, 60-67.

56 M. Mischke, Der Umgang mit dem Tod. Vom Wandel in der abendländischen
Geschichte, Berlin 1996,105f.

57 Koerber, Leichen, 12. Siehe dazu auch C. Steckner, Über die Luftangst. Chemische
Anmerkungen zum Tod, in: Wie die Alten den Tod gebildet. Wandlungen der Sepulkralkultur

1750-1850, Mainz 1979,147-150.
58 Zitiert in: Goy, Aufklärung, 208 und Foerster, Zeremonien, 60.



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 61

sung des Todes. Das angestrebte Ziel war also eine Vereinfachung und
Zweckmässigkeit der Zeremonien. Dabei gingen die reformerischen Absichten

weit auseinander und reichten bis zu dem Vorschlag, die Leichenbegräbnisse

sollten zukünftig nicht mehr die Lebenden «inkommodiren»59, das
heisst belästigen. Soweit wollte Rose nun doch nicht gehen. Er steht für jene
Fraktion, die sich für nüchterne, aber würdevolle Bestattungen für alle
Verstorbenen einsetzte. So dienten seine Predigten zum einem der Überwindung
der als «Aberglauben» verurteilten volksreligiösen Vorstellungen und zum
andern humanitären, sozial-ökonomischen sowie hygienischen Erfordernissen.

3.2. Kinder

Besondere Aufmerksamkeit schenkte Rose den Bestattungen von
Kindern. Arme und Kinder erhielten wenn überhaupt meist nur eine sogenannte
Sermon60- oder Leseleiche, die erheblich billiger als eine Predigtleiche war.
Kinder wurden nämlich oft ohne geistlichen Beistand von einem Totengräber
verscharrt. Gegen die Armseligkeit vieler Kinderbegräbnisse61 wendet sich
Rose und möchte nun auch diesen Bestattungen eine gewisse Würde geben.
Seine Predigten sind Ausdruck einer mentalen Übergangsphase im Verhältnis

zum sterbenden Kind. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts schwankte die
Kindersterblichkeit in den verschiedenen Regionen Deutschlands zwischen
25% und knapp 40%. Der Tod eines Kindes war in vielen Gegenden ein
tagtägliches Geschehnis. In der Familiengeschichtsforschung ist umstritten, welche

Bedeutung der Tod eines Kindes für die Eltern hatte. Roses Predigten
geben hier allerdings eindeutige Anhaltspunkte, da sie von elterlichen
Verlusterfahrungen und Trauer ausgehen und diese vielfältig thematisieren. Im Verlauf

des 18. Jahrhunderts scheint sich ein deutlicher Mentalitätswandel
vollzogen zu haben, der allerdings um 1790 noch nicht abgeschlossen war.
Denn es ist offensichtlich, und das meine ich mit dem Begriff der mentalen
Übergangsphase beschreiben zu können, dass sich Rose mit äusserst lebendigen

traditionellen volksreligiösen Deutungsmustern des Todes auseinander
zu setzen hat, sich andererseits aber deutlich davon distanziert.62 Diese
Distanzierung erfolgt einerseits theologisch durch den typisch aufklärerischen
Rückgriff auf die alle Wirklichkeit umfassende Vorsehung Gottes. Andererseits

wird auf der empirischen Ebene gefordert, Ursachen- und Präventionsanalysen

zu unternehmen. Dadurch rückte das Diesseits mit seinen Institutionen

wie Staat, Wissenschaft und Erziehung in den Vordergrund.

59 Siehe dazu das Fränkische Archiv 1790,1, 201-214.
60 Begriff bei Koerber, Leiche, 9.
61 Siehe dazu Koerber, Leiche, 11.
62 R.Volp, Der Tod im Leben. Todesanschauungen um 1800, in: Wie die Alten den Tod

gebildet. Wandlungen der Sepulkralkultur 1750-1850, Mainz 1979, 7-16.



62 Thomas K. Kuhn

Die zentrale theologische Kategorie ist bei Rose durch alle drei Bände
hindurch die Vorstellung der göttlichen Vorsehung, verbunden mit der Idee
einer natürlichen und moralischen Weltordnung. Sie dient einerseits der Ent-
mythologisierung und Entdramatisierung des Todes und der Trauer und
relativiert andererseits weitere theologische Ideen. Die Christologie beispielsweise

spielt in den Kinderpredigten bloss eine marginale Rolle und tritt hinter
einer auffälligen Gott-Zentrierung deutlich zurück. In den Leichenreden für
Erwachsene finden wir gelegentliche christologische Redewendungen, weil
Rose hier - allerdings auch nur sehr zurückhaltend - die Erlösung durch Jesus
Christus andeutet. Von der Vorstellung der Vorsehung Gottes ausgehend
beschreibt Rose den Tod als ein für die Hinterbliebenen zunächst trauriges, an
sich aber positives Ereignis. Hinter diesem optimistischen Todesverständnis
steht nun keineswegs eine pessimistische Weltvergessenheit oder ein betrübter

Fatalismus, sondern Lebensfreude und Begeisterung für die Schönheiten
der Natur. Entscheidend sind für Rose zwei Gedanken: Zum einen ist der
Tod die Befreiung von irdischen Gefährdungen und Mühseligkeiten. Dieser
Gedanke ist vor allem bei Kinderleichen zentral. Hier wird gegen eine
gesellschaftlich verbreitete Todesangst der Gedanke des «rechtzeitigen Todes» als

bewahrende Liebe Gottes interpretiert. Denn durch den Tod kommt das
verstorbene Kind rechtzeitig und ohne Sünde in eine neue Welt und beginnt ein
noch nicht gekanntes Leben. Dieses neue Leben unterscheidet sich
fundamental von dem vorherigen.63 Sterben wird hier also zu einer Passage in eine
bessere Welt. Je früher die Kinder nun verstarben, desto eher konnten sie in
die ewige Glückseligkeit eingehen. In dieser Form ist dieser Gedanke nun
nicht spezifisch aufklärerisch. Wir finden ihn auch schon vorher und vor allem
in katholisch geprägten Gebieten wie beispielsweise in Bayern. Hier war diese

Haltung verbreitet und man konnte deshalb auch bei kränkelnden Kindern
medizinische Massnahmen unterlassen. Diese würden ja - so die öffentliche
Meinung - widernatürlich in Gottes Heilspläne eingreifen.64 Ausserdem ging
man davon aus, dass die kurz nach der Taufe verstorbenen Kinder als kleine
Engel zu den himmlischen Heerscharen stiessen. Man nannte den bewusst in
Kauf genommenen Tod eines kränkelnden Kindes deshalb «Himmeln».65
Darum zeigten katholische Regionen oft eine höhere Kindersterblichkeit.

63 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 1,16.
64 Siehe dazu Imhof, Welten, 113.
65 Das «Himmeln» der vierten und weiteren Kinder war wohl eine Form von

nachgeburtlicher Familienplanung. Diese Sterben der Kinder galt als Rettung vor dem irdischen
Jammertal und als Aufstieg in himmlische bessere Gefilde; so A.E. Imhof, Unterschiedliche

Einstellungen zu Leib und Leben in der Neuzeit, in: Der Mensch und sein Körper.
Von der Antike bis heute, hg. von dems., München 1983, 65-81 (78). In Bayern gab es die
Redeweise: «Drei verstorbene Kinder haben im Himmel eine solche Macht, daß das
Seelenheil auch von Mutter und Vater gesichert ist»; F. Baer, Votivtafel-Geschichten, Rosenheim

1976, 48.



Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 63

Umstritten ist allerdings, ob dieses «Himmeln» eine Art Familienplanung zur
Reduzierung der Kinderschar war. An diesem Punkt werden allerdings deutliche

Unterschiede zu Rose erkennbar, da dieser für den Erhalt von Leben
durch medizinische und pharmazeutische Massnahmen plädiert. Für ihn wird
der Wert eines Menschenlebens nämlich gerade durch die vielfältigen natürlichen

Mittel zur Erhaltung des Lebens belegt. Der wissenschaftliche
Fortschritt - als ein Geschenk Gottes interpretiert - ruft den Menschen in eine
neue Verantwortung zur Bewahrung des Lebens. Diese betonte Wertschätzung

des individuellen irdischen Lebens und seines Schutzes sind nun
allerdings dezidiert aufklärerisches Gedankengut. Doch was ist damit gemeint?

Um diese Frage präziser beantworten zu können, wende ich mich Roses

Predigten anlässlich des Todes von ungetauften Kindern zu. Hier handelt es

sich um Todgeburten und um Todesfälle von Neugeborenen. Diese Predigten
lassen eine deutlich modifizierte Theologie mit einem gewandelten Taufverständnis

erkennen.66 Wie schon erwähnt, war aus der Ansbacher Taufliturgie
der Exorzismus gestrichen und damit die Taufe inhaltlich neu konzipiert worden.

Gewöhnlich wurden Kinder abseits von den Erwachsenen beerdigt. Un-
getaufte verstorbene Kinder kamen auf den sogenannten «Engelgottesacker»
oder wurden unter der Dachtraufe der Kirche beerdigt.67 Der Regen sollte
der Ersatz für die nicht erlangte Taufe sein. In der Volksfrömmigkeit nicht
nur in katholischen Gebieten war nämlich die Vorstellung präsent, dass die
ungetauften Kinder im sogenannten «Limbus puerorum», also in einem Teil
der Vorhölle ewig bleiben mussten.68 Der Ort galt in manchen Traditionen
zwar als Ort minderer Qualen, doch war die Vorstellung dennoch bedrük-
kend, dass die Kinder dort in dauernder Finsternis vor sich hin vegetierten.
Mit diesem Ausschluss jenseitiger Freuden korrespondierte die ausgegrenzte
Lage auf dem Friedhof.

Rose nahm nun nicht nur gegen diese endzeitlichen Vorstellungen,
sondern überhaupt gegen den Gedanken der Heilsnotwendigkeit der Taufe
Stellung. Denn er lässt das ungeborene Kind, wenn es auch nur ganz kurz gelebt
hatte, direkt in die göttliche Ewigkeit übergehen. Damit wandte er sich gegen
die mancherorts verbreitete Praxis der Totentaufe.69 Rose insistiert darauf,
dass für das ungeborene Kind die Güte Gottes ohne Abstriche gelte, denn
auch bei einem ungeborenen Kind ist der Körper der Ort des unsterblichen
Geistes. Mit dieser Vorstellung ist freilich auch die Erbsünde für Rose erle-

66 H. Schauerte, Volkskundliches zur Taufe, in: ZVK 53 (1956/57) 77-90; zur Totentaufe,

89.
67 Lexikon der Bestattungs- und Friedhofskultur, 70.
68 P. Dinzelbacher, Die letzten Dinge. Himmel, Hölle, Fegefeuer im Mittelalter, Freiburg

im Breisgau 1999,119-126.
69 Eine besondere Form der Nottaufe war die seit dem 19. Jahrhundert belegte

intrauterine Taufe, mittels einer Nottauffspritze bei Gefahr für Leib und Leben des Kindes;
Lexikon der Bestattungs- und Friedhofskultur, 152.



64 Thomas K. Kuhn

digt, die er auch nicht explizit thematisiert. Das tot geborene Kind ist für Rose
in einem unverdorbenen und willenlosen Zustand verstorben, so dass es gar
nicht unter die Sünde gefallen konnte. So soll den aus der Volksfrömmigkeit
und aus den älteren kirchlichen Traditionen resultierenden elterlichen Ängsten

vor einem Verlust des kindlichen Seelenheils des Kindes aufklärend die
Basis entzogen werden. Um die Verzichtbarkeit der Taufe für das Totgeborene

oder Neugeborene mittels der göttlichen Vorsehung und Weltordnung
zu belegen, argumentiert Rose immer wieder mit demographischen Erkenntnissen

wie sie der Berliner Pfarrer Johann Peter Süssmilch (1707-1767), der
Begründer der deutschen Bevölkerungswissenschaft in seinem Werk «Die
göttliche Ordnung in den Veränderungen des menschlichen Geschlechts, aus
der Geburt, Tod, und Fortpflantzung desselben erwiesen» beschrieben
hatte.70 Das gleichbleibende Verhältnis zwischen Geburten und Todesfällen
trotz Seuchen und Kriege ist für Rose ein Beweis jener göttlichen Ordnung,
in die auch das ungetaufte Kind eingebunden werde. Darum erklärt er: «Es
ist darum nicht weniger, als wenn es lang gelebt hätte, ein besonderer Gegenstand

seiner unermeßlichen Güte. Es wird darum dennoch Gott, und den, den

er gesandt hat, Jesum Christum ohne irdische Unterweisung, die Gott nicht
nöthig fand, kennen lernen, und zum grossen Ziele der Menschenbestimmung

gelangen. Es hat den Glauben an Jesum nicht verläugnet, weil es ihn gar
nicht hat bekommen können; und der Allgerechte wird und kann ihm nicht
als Verachtung anrechnen, was ihm unmöglich war. Es hat der väterlichen
und mütterlichen Erziehung nicht genossen: aber Gott erzieht es nun und
spricht die trauernden Eltern durch dessen Tod von allen elterlichen Pflichten
frey.»71 Doch bleibt Rose nicht bei dieser für ihn charakteristischen religiösen
Deutung stehen, sondern kritisiert die Vielzahl von Todgeburten. Ihre Ursachen

erkennt er in vielfältigen Formen menschlicher, insbesondere weiblicher
Verwahrlosung. Darum unternimmt er in einer Predigt ausführlich Ursachenanalysen,

nennt die Gefährdungen und beschreibt präventive Massnahmen,
die Kenntnisse zeitgenössischer Medizin erkennen lassen. Als verbreitestes
Übel nennt er die vielfältigen Spielarten weiblicher Eitelkeit, wie sie sich vor
allem im Schnüren durchs Korsett oder Mieder zeige. Diese Mode ist für
Rose ein voraufklärerisches Relikt und zudem religiös verwerflich, da die
Frau, «den Schöpfer ihrer Gestalt meistert, und, um durch erkünstelte Misge-
stalt zu gefallen, ihren Leib auf die unnatürlichste Art einzwänget und
zusammenschnüret»72, denn das schade dem Kind und gefalle zudem einem
aufgeklärten, vernünftigen Manne nicht mehr.

70 J.P. Süßmilch, Die göttliche Ordnung in den Veränderungen des menschlichen
Geschlechts, aus der Geburt, dem Tode, und der Fortpflantzung desselben erwiesen, 2

Bde., Berlin 1740, 2. A. 1761, verbesserte A. Berlin 1787.
71 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 2,19f.
72 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 2, 48.



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 65

Die Kinderleichenreden lassen zusammenfassend ein dreifaches Anliegen
erkennen: Erstens geht es um Anleitungen zur Trauerbewältigung, um Trost
und Zuspruch. Diese Trauerarbeit soll zweitens durch die Entdramatisierung
und Verharmlosung des Todes geschehen, indem sowohl volksreligiösen
Vorstellungen und Ängsten als auch traditionell kirchlichen apokalyptischen
Horrorszenarien widersprochen wird. Drittens schliesslich folgen
Handlungsanweisungen oder auch die Vermittlung elementarer hygienischer und
medizinischer Zusammenhänge, die als Ausdruck von Gottesverehrung und Mo-
ralität verstanden werden.

3.3. Schwierige Fälle

Vollzog Rose in den Leichenreden für Kinder vor allem eine Entdramatisierung

des Todes und eine Relativierung der traditionellen Tauflehren, so
richtet sich sein Interesse bei den «nicht im Gerüche der Heiligkeit» Verstorbenen

auf weitere religiöse und moralische Aspekte. Hier treten vor allem
individual- und sozialethische Überlegungen sowie Gedanken über Todesvorbereitung

und den Tod selber in den Vordergrund. Diese sind von der
Überzeugung getragen, dass der freie Gebrauch der Vernunft zum Besten des
Gemeinwohls eines der vorzüglichsten Geschenke Gottes sei.73 Diese
Behauptung veranschaulicht er beispielsweise bei der Beerdigung eines
Anderskonfessionellen, wenn er von einem konfessionellen Standpunkt aus
religiöse Toleranz, aber nicht religiöse Gleichgültigkeit fordert. Er beklagt mit
Verweis auf die aufgeklärten Zeiten die immer noch übliche Praxis der
rechtlichen und freiheitlichen Beschränkungen aufgrund von Religionszugehörigkeiten

in manchen Staaten.74 Am Beispiel einer als Hexe verleumdeten Frau
wird gezeigt, dass allein durch die Vernünftigkeit dem «menschenfeindlichen
Aberglauben» gewehrt werden könne. Denn - so das Thema der Predigt - der
Christ versündige sich, «wenn er seinen Nächsten satanischer Künste beschuldigt»75.

Der Kampf gegen satanische Vorstellungen und Ängste, der sich auch
in der genannten Abschaffung des Exorzismus bei der Taufe äussert, ist
Ausdruck rationalistischer Wirklichkeits- und Sinndeutungen. Diese zielten darauf,

das aufgeklärte Staatswesen von sozialen Marginalisierungen zu befreien.

Insofern zählt diese aufgeklärte Theologie zu den Beförderern neuzeitlicher

Modernität und hatte sich in der Auseinandersetzung mit traditionalen
Widerständen der Volkskultur und der kirchlichen Orthodoxie zu bewähren.

Roses «Kanzelbeiträge zum Gebrauch bei Leseleichen» sind unverkennbar

eine Variante einer popularisierten spätaufklärerischen theozentrischen
Theologie. Diese zeichnet sich durch folgende Grundstrukturen aus. Zentral

73 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 3,118.
74 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 3,285.
75 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 3, 366.



66 Thomas K. Kuhn

ist hier die enge Verknüpfung von Leben und Sterben. Das irdische Leben
dient der Vorbereitung auf den Tod. Hinter diesem Gedanken steht einerseits

die Vorstellung einer sich über den Tod hinaus vollziehenden Perfektionierung

des Menschen76 und andererseits das Anliegen aufklärerischer Sozi-

aldisziplinierung, indem die permanente Betrachtung des Todes zum tugendhaften

Handeln als Vorbereitung auf das Sterben motivieren soll. Der
Gerichts- und Erlösungsgedanke, aber auch die Rede von Jesu Kreuz und
Auferstehung treten in dieser theologischen Konzeption völlig zurück.
Vielmehr wird der Vorsehungsglaube hier wie auch in anderen aufklärerischen
Konzeptionen zur zentralen theologischen Idee. Diese wird «ganz in den
Dienst der Sicherung der Entwicklung und des Fortschritts des Menschen in
der Vervollkommnung seiner moralischen Gesinnung» gestellt».77 Damit
geht eine dynamisierte Eschatologie einher, die in Folge der historisch-kritischen

Destruktion der allgemeinen endgeschichtlichen Eschatologie die
persönliche Fortdauer des einzelnen Menschen in den Mittelpunkt rückte.78

Durch eine radikale Individualisierung sollte die Eschatologie, als Lehre von
den letzten Dingen, wieder plausibel werden. Denn im Zuge der zunehmenden

Individualisierung im 18. Jahrhundert hatten die Verheissungen eines
bloss kollektiven Weiterlebens ihre angstmildernden Wirkungen verloren.79
Das heisst, die Zunahme der Individualität führte zu einer gesteigerten Angst
vor dem eigenen Tod. Darum wurde der Tod kulturspezifisch als eine Zäsur,
als ein Übergang interpretiert, der unter optimierten Bedingungen in ein
besseres und glückliches ewiges Leben führen sollte, in dem man dann die zuvor
Verstorbenen auf ewig wiedersehen würde. Diese im späten 18. Jahrhundert
überaus populäre Vorstellung versteht den Tod damit als einen zeitlich
befristeten Abschied. Diese «Auf-Wiedersehen-Vorstellung» steht für den
Wunsch einer Fortsetzung irdischer Lebensbezüge im Jenseits und war durch
den schwedischen Dichter Emmanuel Swedenborg in seinem Roman «Himmel

und Hölle» 1758 kultiviert worden.80 Die Wiedersehenstheologie, bei der
es sich um eine aus volkstümlicher Mentalität entwickelte Frömmigkeit handelt,

verdrängt bei Johann Wilhelm Rose ältere kirchliche Traditionen, führt
zu einer «Zivilisierung Gottes»81 und wird eine zentrale thanatologische
Vorstellung.

76 Rose, Kanzelvorträge, Bd. 1,169.
77 P. Cornehl, Die Zukunft der Versöhung. Eschatologie und Emanzipation in der

Aufklärung, bei Hegel und in der Hegeischen Schule, Göttingen 1971, 57.
78 Cornehl, Zukunft, 42.
79 Hahn, Tod, 121.
80 Siehe dazu B. Lang und C. McDannell, Der Himmel. Eine Kulturgeschichte des

ewigen Lebens, Frankfurt am Main 1990,246-305.
81 Ebertz, Zivilisierung.



«Leseleichen» oder «nicht im Gerüche der Heiligkeit gestorben» 67

4. Schluss

Die Disziplin der Kirchengeschichte oder der Religionsgeschichte des

Christentums sollte meines Erachtens verstärkt den in diesem Aufsatz
exemplarisch angedeuteten Zusammenhängen von Volksreligiosität, Frömmigkeit
und Theologie sowie deren sozialen und mentalen Konstitutionsbedingungen
nachgehen. Eine methodisch in Richtung einer historischen Anthropologie
erweiterte Frömmigkeitsgeschichte als Kulturgeschichte des Christentums
scheint mir geeignet zu sein, wesentliche Beiträge zur Rekonstruktion des

neuzeitlichen kulturellen und religiösen Transformationsprozesses zu leisten,
die über eine reine Theologiegeschichte hinausgehen.82 Diese Beiträge dürften

dann auch jenen theologischen Disziplinen dienlich sein, die versuchen,
den christlichen Glauben im Leben der Gegenwart zu verstehen und verstehbar

zu machen.

Thomas K. Kuhn, Basel

82 T. Koch, Dogmatik ohne Frömmigkeit? Zum Konstitutionsproblem protestantischer

Theologie, in: NZSTh 43 (2001) 300-329 (329), erklärt dazu: «Vermutlich lernen wir
für die aktuelle systematisch-theologische Aufgabe, den christlichen Glauben im Leben zu
verstehen, von einer Erforschung der <Frömmigkeitsgeschichte> - wenn diese in den
Dokumenten das hinter ihnen vorstellbare Leben erweckt - mehr als von einer reinen
Theologiegeschichte.»


	"Leseleichen" oder "nicht im Geruche der Heiligkeit gestorben" : Leben und Sterben in Musterpredigten des späten 18. Jahrhunderts

