
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 59 (2003)

Heft: 1

Artikel: "Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu?" : Gal 3, 19a

Autor: Bergmeier, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Welche Bedeutung kommt dann
dem Gesetz zu?» (Gal 3,19a)1

1. Problemskizze

Bei der Frage nach der Ethik Jesu ermittelt J. Becker, mit seinem Ethos
der Gottesherrschaft stelle sich Jesus aus Nazareth innerhalb der frühjüdischen

Kultur neben den frühjüdischen ethischen Ansatz, der durch die Linie
«Bundesgesetz - Tun des Gesetzes - Leben erlangen» gekennzeichnet sei.2 In
Übereinstimmung mit dem genannten frühjüdischen Ansatz sieht er die Position,

die die judaistischen Gegner des Paulus im Galaterbrief einnahmen. Sie

besage: Mit der Gesetzesbefolgung antworte der Bundesgenosse auf Gottes
Bund und lasse sich auf den Grundsatz der Tora ein, dass, wer die
Gesetzesvorschriften tue, auf Grund solchen Tuns das Leben gewinnen werde (Gal
3,12). Auch wenn Paulus nicht direkte Kenntnis der Rechtfertigungssprache
der Gegner gehabt habe, bleibe bestehen, dass ihm «der jüdische Zusammenhang

von Tora, Gerechtigkeit und Leben natürlich vertraut war»3. Aber ist
die Rede von der Lebensverheissung für den Täter der Tora nur eben ein
frühjüdischer Ansatz, Bestandteil typisch jüdischer «Toralogie»4? Muss man
nicht angesichts von Stellen wie Lev 18,5; Dt 4,1; 8,1; 16,20; 30,15-20; Ez 18,19;
20,11.13.21; 33,15; Ps 119,93 mit G. von Rad sagen, «diese Verkoppelung von
Gebotsverkündigung und Lebensverheissung» dürfe als ein konstituierendes
Element des Jahweglaubens überhaupt angesprochen werden?5 Ist es da

wahrscheinlich, dass sich Jesus neben und Paulus gegen dieses Konstitutivum
gestellt haben? F. Avemarie jedenfalls eröffnet seine Untersuchung der rab-
binischen Theologie der «Tora als Mittel und Weg zum Leben» zu Recht mit
den Worten: «Die Überzeugung, dass Gottes Gebote dem Menschen das
Leben gewähren, ist biblisch.»6 Wohl muss man sich klarmachen: Den alttesta-
mentlichen, aus der Liturgie des Tempelgottesdienstes stammenden
Zusammenhang von Gerechterklärung und irdischer Lebensermöglichung im Lande
Israel1 hat Paulus nicht im Sinn. Ihm geht es vielmehr, wie sein Gebrauch von

1

Ausgearbeitete Fassung meines Vortrags beim «Symposium anlässlich des 70.

Geburtstages von Prof. Dr. Chr. Burchard» am 8.-9. Juni 2001 in Heidelberg.
2 J. Becker, Jesus von Nazareth (de Gruyter Lehrbuch), Berlin/New York 1996,288.
3 J. Becker, Paulus, der Apostel der Völker (UTB.W 2014), Tübingen 31998, 307.
4 J. Becker. Paulus, 42-53.
5 G. von Rad, «Gerechtigkeit» und «Leben» in der Kultsprache der Psalmen, in: Ders.,

Gesammelte Studien zum Alten Testament (TB 8), München 1961, 225-247 (235).
6 F. Avemarie, Tora und Leben (TSAJ 55), Tübingen 1996, 376.
7 W. Zimmerli, Ezechiel (BK 13,1), Neukirchen-Vluyn 1969, 397-400.



36 Roland Bergmeier

Çcoo7TOifioai (Gal 3,21) beweist, um das ewige Leben der Gerechten.8 Aber
wenn Paulus in Gal 3,21 f. mit J. Becker hätte sagen wollen, Gott habe das
Gesetz nicht gegeben, damit es Leben und Gerechtigkeit gebe9, Gott wolle,
«dass es nur vom Mose bis zur Glaubenspredigt sein den Sünder kerkerndes
Wesen betreibt»10, mit der Folge, dass Israel mit seinem Gesetz in heilloser
Sklaverei bis heute stehe11, hätte er, so verstanden, die Heilige Schrift nicht
fundamental gegen sich? Und hätte er jemals so ganz und gar unmissver-
ständlich argumentieren können, wie er es in Rom 2,13 tut: on yàp oi ÔKpoaxai
vöpon öIkcuoi Jiapà ttn Gecö, àXX" oi 7roir|Tai vöpon 8iKatco0f|GOVTai?'2 So stehen
auch wir, analog Gal 3,19a, vor der Frage, welche Bedeutung dann wohl dem
Gesetz zukommt.

Warum ist es aber so schwer, auf die Frage nach der Bedeutung des
Gesetzes bei Paulus eine Antwort zu finden, die wenigstens unter Exegeten
konsensfähig ist? Kann uns vielleicht A. Lindemann, indem er uns durch seine
exegetische Arbeit Paulus als «Apostel und Lehrer der Kirche» nahe bringt,
Aufschluss geben? In einem Beitrag aus dem Jahr 1996 formulierte er zu Gal
3,19f.: «Indem Paulus christliche Tora-Observanz gleichsetzt mit heidnischem
Götzendienst, behauptet er letztlich, dass zwischen Gott und der Tora keine
Beziehung besteht - eine sicherlich problematische Argumentation, die in
den späteren Paulusbriefen denn auch niemals wiederholt wird, von deren
Richtigkeit Paulus im Galaterbrief aber, aus aktuellem Anlass, überzeugt ist,

8 Vgl. Ch. Burchard, Glaubensgerechtigkeit als Weisung der Tora bei Paulus, in: Ders.,
Studien zur Theologie, Sprache und Umwelt des Neuen Testaments, hg. v. D. Sänger
(WUNT 107), Tübingen 1998, 241-262 (248).

lJ J. Becker, Paulus (s. Anm. 3) 315. Vgl. demgegenüber M. Luther, Erklärungen Martin

Luthers zum Brief des hl. Paulus an die Galater, hg. v. Th. Beer und
A. von Stockhausen. Übers, und bearb. am Institut für Lutherforschung der Gustav-
Siewerth-Akademie von Th. Beer, Weilheim-Bierbronnen 1998, 217: «Das war nicht die
Hauptabsicht, dass das Gesetz nur zum Tod gegeben sei und zum Verdammen. Was Gottes

Wort ist, das mir das Leben zeigt, ist mir nicht zum Tod gegeben, sondern es soll dazu
dienen, dass es mir offenbare, was Sünde ist und wie gross sie ist.»

10 J. Becker, Paulus (s. Anm. 3) 316.
11 J. Becker, Paulus (s. Anm. 3) 320.
12 Mit gutem Grund formuliert J.D.G. Dunn, Noch einmal «Works of the Law»: The

Dialogue Continues, in: Fair Play: Diversity and Conflicts in Early Christianity, Essays in
Honour of Heikki Räisänen, ed. by I. Dunderberg, Ch. Tuckett and K. Syreeni, Leiden
u.a. 2002, 273-290 (282), zu Rom 2,13: «... Paul's observation that <not the hearers of the
law are just before God but the doers of the law shall be justified) was one which no
scripture-instructed Jew would dispute.» Indes ist es kontextwidrig, im gleichen Atemzug
fortzufahren: «At this point, the issue was not whether the law should be <done>, but how it
should be done.» Denn davon steht nichts im Text, vielmehr hatte V. 12 klargestellt: Die
unter der Tora stehenden Juden werden durch die Tora gerichtet werden, die toralosen
Heiden werden ohne die Tora verloren gehen.



Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu?» (Gal 3,19a) 37

,..»13 1978 bzw. 1979 hatte derselbe Autor betont, und das steht jetzt
unkommentiert im gleichen Band, für Paulus sei die Aussage von entscheidender
Bedeutung, dass der Gott des Gesetzes derselbe sei, «der den Menschen
allein durch den Glauben an Christus gerechtspricht (Gal 3,19-25)»14, und in
Anm. 43 hinzugefügt: «Dadurch, dass Marcion den Gott des Gesetzes vom
Gott des Evangeliums trennt, zeigt sich, dass er die paulinische Theologie in
ihrem eigentlichen Kern nicht verstanden hat.» Trifft das Urteil über Marcion
neuerdings auch auf A. Lindemann selbst zu? Oder muss man auf Paulus
anwenden, was A. Lindemann an seinen Beiträgen demonstriert: Was der Autor

früher dachte und schrieb, war ihm zum späteren Zeitpunkt nicht mehr
gegenwärtig? Immerhin liegen zwischen 1996 und dem Jahr der Antrittsvorlesung

18 Jahre Mühe auf die niemals abgeschlossene Aufgabe, sich mit Paulus
und seiner Theologie auseinanderzusetzen15, reichlich Zeit, seine Einsichten
grundsätzlich zu revidieren. Ein solcher Zeitraum aber stand Paulus für die
Korrespondenz mit den von ihm angeschriebenen Gemeinden wahrlich nicht
zur Verfügung. Liegt das Problem dann noch um Schichten tiefer? War Paulus,

in conflicting convictions> denkend, am Ende gar nicht in der Lage das
Problem zu bewältigen, «that a divine institution has been abolished through
what God has done in Christ»16? Und hatte das dann zur Folge, dass er noch
nicht einmal in ein und demselben Schreiben halbwegs konsistente Antworten

zu geben vermochte?17
Stellen wir uns vor, ein theologisch interessierter Psychologe, durch G.

Theißens einladende Studie18 auf das theologische Feld aufmerksam geworden,

wollte in der neuen RGG nachsehen, was es denn nun mit dem Gesetz
bei Paulus auf sich habe. Er wird da lesen: Für Paulus stehe das Gesetz auf der
Seite von Tod und Sünde, es sei den versklavenden, dämonischen «Weltelementen»

vergleichbar und stamme möglicherweise gar nicht von Gott. Im
Allgemeinen nehme er aber seine göttliche Herkunft an und äussere sich
sogar sehr positiv.19 Wäre unser theologisch interessierter Psychologe nicht
versucht, die immer wieder auf- und anregende Grösse des Paulus einem schizo-

13 Paulinische Mission und religiöser Pluralismus, in: Ders., Paulus, Apostel und Lehrer

der Kirche: Studien zu Paulus und zum frühen Paulusverständnis, Tübingen 1999, USUI

(121).
14 Die Rede von Gott in der paulinischen Theologie, in: Ders., Paulus (s. Anm. 13) 9-

26 (23).
15 A.a.O. III.
16 H. Räisänen, Paul and the Law (WUNT 29), Tübingen 21987, XXIII-XXIV, 264f.
17 H. Räisänen, Paul XVII; vgl. auch K. Kuula, The Law, the Covenant and God's

Plan, Vol. 1 Paul's Polemical Treatment of the Law in Galatians (SESJ 72), Helsinki/Göttingen

1999,138: «Nevertheless, I think that the many variations of the complex of the law
and sin in Romans strongly suggest that even in Romans the apostle is not sure what is the
ultimate connection between the law and sin.»

18 Psychologische Aspekte paulinischer Theologie (FRLANT 131), Göttingen 1983.
19 Gesetz III. Neues Testament (H. Räisänen), RGG III (42000) 848-850 (848).



38 Roland Bergmeier

phrenen Symptombild zuzuorden?20 Unser theologischer Seiteneinsteiger
könnte allerdings auch auf die Idee kommen, Paulus sei manchmal nicht ganz
auf der intellektuellen Höhe seiner heutigen Ausleger gewesen, zumal wenn
er in einer exegetischen Studie immer wieder so beschwichtigende Sätze liest,
wie K. Kuula sie formuliert: «These inconsistencies do not make Paul a poor
thinker.»21

Da wir denn weder Zeitgenossen des Paulus noch, in der Regel, Fachleute
für psychische Störungen sind, möchte ich mich darauf beschränken und
konzentrieren, allein mit den Mitteln der Philologie herauszubekommen, welche
Bedeutung denn wohl im Kontext von Gal 3,19 dem Gesetz zukommt und
welche nicht.

2. Die Sinaitora hat es nicht mit der Rechtfertigung,
sondern mit den Übertretungen zu tun

Als Paulus Christ wurde, hat er selbst als Fundamentalkatechese empfangen,

was er danach in der Gemeinde gründenden Predigt so auch wieder
weitergegeben hat, das Bekenntnis, «dass Christus für unsere Sünden gestorben
ist nach den Schriften» (I Kor 15,3). Zwar hatte er als frommer Jude, «nach
der Gerechtigkeit im Gesetz unbescholten» (Phil 3,6)22, nicht wie ein Sünder
aus den Heiden dagestanden (Gal 2,15), also «frei von Gerechtigkeit» ein
Leben in Gesetzlosigkeit und Unreinheit führend (Rom 6,19f.), aber gleichwohl
als Sünder vor Gott (Gal 2,17; 3,22)23 es nötig gehabt, durch den Glauben an
Jesus Christus die Gerechtigkeit zu erlangen (Gal 2,16), die im anstehenden
Zorngericht vom Himmel Bestand haben würde (Rom 1,18; 5,9; vgl. I Thess
1,10)24, es nötig gehabt, aus dem Stand der SoiAeia in den der uioüeoia ver-

20 Ph.G. Zimbardo, Psychologie, Berlin u.a. 51992, 521: «Das Denken wird unlogisch.
Die normalen Assoziationen zwischen den Vorstellungen sind gelockert, oder es fehlt der
erkennbare Zusammenhang.»

21 K. Kuula, Law (s. Anm. 17) 166.
22 Man darf Phil 3,6 natürlich nicht so interpretieren, als stünde da Karà Sikcuoctuvtiv

Triv £k bzw. 8ià vöpou, denn tt]v èv vögtp präzisiert «nach der Gerechtigkeit als Jude», vgl.
R. Bergmeier, Das Gesetz im Römerbrief, in: Ders., Das Gesetz im Römerbrief und
andere Studien zum Neuen Testament, (WUNT 121), Tübingen 2000, 31-102 (44 mit
Anm. 81).

23 H.-J. Eckstein, Verheißung und Gesetz (WUNT 86), Tübingen 1996, 36f.;
H. Merklein, «Nicht aus Werken des Gesetzes ...», in: Ders., Studien zu Jesus und Paulus
II (WUNT 105), Tübingen 1998, 302-315 (308f.).

24 Zu Recht betont P. Stuhlmacher, «Christus Jesus ist hier, der gestorben ist, ja
vielmehr, der auch auferweckt ist, der zur Rechten Gottes ist und uns vertritt», in: Auferstehung

- Resurrection / The Fourth Durham-Tübingen Research Symposium Resurrection,
Transfiguration and Exaltation in Old Testament, Ancient Judaism and Early Christianity
(Tübingen, September 1999), hg. v. F. Avemarie u. H. Lichtenberger (WUNT 135), Tübingen

2001, 351-361 (361), dass die paulinische Perspektive die endzeitliche Perspektive ist,



«Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu?» (Gal 3,19a) 39

setzt zu werden (Gal 4,3-5; Rom 8,21). Der Sühnetod Christi «für uns» war
heilsnotwendig gewesen (Gal 2,21), aus seinem «Sterben für uns» ging zwingend

hervor, dass «wir», also Juden wie Paulus und Petrus, auch keine
«Gerechten», sondern «Sünder» waren (Rom 5,7f.). Paulus ist sich dessen in seiner

persönlichen Ostererfahrung gewiss geworden, erschloss sie ihm doch den
Anschluss an den, «der um unserer Übertretungen willen dahingegeben und
um unserer Rechtfertigung willen auferweckt wurde» (Rom 4,25). Entsprechend

führte diese Gewissheit zu korrespondierenden Formulierungen im
Perfekt, das die Gegenwart heilvoll erschliesst: vuvi 5è Xproxôç èyfiyepxat èk
vEKpràv I Kor 15,20 und vuvi 5è ötKatocntvri Geoû 7te<j)avépcoTai Rom 3,21. In
dem neuen Glauben fand er sich in typologischer Entsprechung zu Abraham,
dem allein zur Gerechtigkeit angerechnet wurde, dass er an den glaubte, der
den Gottlosen gerecht und die Toten lebendig macht (Rom 4,5.17). War nun
also der Sühnetod Christi heilsnotwendig gewesen, konnte Gerechtigkeit
nicht zugleich, ergänzend oder gar alternativ «durch das Gesetz» bzw. auf der
Grundlage von Torageboten (èi; ëpycov vôgou)25 erreicht werden. Ja, wenn
Gott ein Gesetz gestiftet hätte, das den Menschen, der, adamitisch betrachtet,
mit dem Aufleben der Sünde das mit Gott verbundene Leben verloren hat
(Rom 7,9f.)26, lebendig machen könnte, gäbe es in der Tat Gerechtigkeit aus
dem Gesetz (Gal 3,21)27. Tatsächlich aber hat die Heilige Schrift die Gesamtheit28,

also Heiden und Juden, unter die Sünde einbeschlossen, woraus sich

zwingend ergibt, dass für keinen Menschen Gerechtigkeit vor Gott zu erreichen

ist. Das Gesetz kann nur Menschen, die die Gebote tun, für gerecht er-

in der allein sich seine Aussagen über Rechtfertigung und Mission genuin paulinisch
erschliessen.

25 Zum Verständnis der Wendung s. R. Bergmeier, Gesetz (s. Anm. 22) 37-43. J.D.G.
Dunns («Works of the Law» [s. Anm. 12] 279-284) Einspruch gegen M. Bachmann
verkennt den unzweideutigen Zusammenhang von èÇ ëpytov vögou Gal 2,16, èv vögtp 3,11 und
èk vögou 3,21. - Der Vergleich der Formulierungen oi 7tonytal vöpou 8iKcuco9f|aovxai Rom
2,13 und èÇ ëpytov vögou où 8iKcaco0f|oexoti jxôoa odpl; Gal 2,16; Rom 3,20 zeigt, dass die
Deutung der Wendung èÇ ëpytov vöpou im Sinn von «Selbstverständnis», «seine Identität
gewinnen» und «existentielle Haltung» textfern ist. Dies zu F. Vouga, An die Galater
(HNT 10), Tübingen 1998, V, 59, 93 u.ö.

26 Vgl. dazu K. Haacker, Der Brief des Paulus an die Römer (ThHK 6), Leipzig 1999,
139-144.

27 Die erschliessende Bedeutung von Gal 3,21 für das Gesetzesverständnis bei Paulus
ist kaum zu hoch anzusetzen, vgl. M. Luther, Erklärungen (s. Anm. 9) 215: «Hier ist auch
ein klarer Text, in dem Paulus mit ganz deutlichen Worten lehrt, dass das Gesetz nicht
lebendig macht.»

28 Zum Verständnis von xd rcdvxa «die Gesamtheit (sc. der Menschen)» s. F. Blass/
A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, bearb. v. F. Rehkopf,
Göttingen 141976, § 138.1, Anm. 1. Jtapdpaoïç kxJl (M. Wolter), EWNT III (21992) 31-35 (34),
legt die Stelle so aus, als werde durch xd ndvxa auch die Tora «unter der Sünde
zusammengeschlossen», ein Kunstfehler, denn Paulus müsste dann gemeint haben, die Heilige
Schrift habe sozusagen sich selbst unter der Sünde zusammengeschlossen.



40 Roland Bergmeier

klären (Rom 2,13), auf Sünder ruft es, wie das Gal 3,10 zitierte Fluchwort
belegt, Gottes Zorn herab.29 Die sich glaubend in Jesus Christus festmachen,
sind um Christi willen (Gal 3,13; II Kor 5,21)30 von diesem Fluch über den
Sünder befreit. Die auf Toragebote halten31, im Rahmen des Galaterbriefs
also auf Beschneidungsgebot und Speisevorschriften32, müssen wissen, dass

sie dann auch unter dem angesprochenen Fluchwort stehen: «Verflucht ist
jeder, der nicht in allem, was im Buch des Gesetzes geschrieben ist, bleibt, um
es zu tun» (Gal 3,10). Dieser Fluch trifft aber, wie jeder lesen kann, nicht
diejenigen, die das Gesetz tun - auf sie wartet vielmehr 56£,a 5è Kai rigfi Kai elp-
f|vr| (Rom 2,10), sondern diejenigen, die es übertreten.33 Man verbaut sich das

Verständnis, wenn man wie J. Louis Martyn formuliert: «It is the Law's business

to pronounce a curse on both the observant and the nonobservant (3:10
and 13).»34 Wie leicht Exegeten aus dem paulinischen Gesetz einen gnosti-
schen Popanz kreieren, den die Engel in Abwesenheit Gottes in die Welt setzten,

um die Menschheit zu versklaven,35 demonstrierte auch W. Reinbold in
seiner Göttinger Probevorlesung ad vocem «Fluch des Gesetzes»: Paulus sage
nicht, die Gesetzesmenschen seien verflucht, weil sie die Tora nicht erfüllten.
Das Leben im Herrschaftsbereich des Fluches sei vielmehr deshalb so
verhängnisvoll, weil dieser grausame Herr, der Fluch, die Seinen im Gesetz ein-
schliesse, also zwinge, im Gesetz zu bleiben, wo es keine Gerechtigkeit vor
Gott gebe. Sie sässen in der Tat «in der Falle, in der Falle des Gesetzes».36

Nein, O. Hofius hatte da schon das Richtige getroffen: «Dass Gottes Fluch

29 M. Luther, Erklärungen (s. Anm. 9) 180f.: «Wo gibt es denn (einen Menschen), der
(das Gesetz) befolgt? Nirgends, usw.... Wenn (der Mensch) das Gesetz befolgt (wird er
leben). Aber er befolgt es nicht; deshalb wird er verflucht.»

30 Irreführend kommentiert F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 94, der Gottessohn sei
selbst durch die Wirkung des Gesetzes - «präziser: durch die Menschen, die Person und
Eigenschaften verwechseln und die sich über das Gesetz Illusionen machen, vgl. Gal 3,21»

- gestorben, so dass die tödliche Macht, die das Gesetz durch das Leben èl; ëpyatv vöpou
bekomme, geoffenbart worden sei. Wenn man den Paulustext nach seinem Wortlaut
auslegt, gibt Gal 3,13 die Antwort auf die Frage, wie und warum Christus selbst, und zwar
ausdrücklich imèp i)|J.cöv, zum Fluch geworden ist: ort yéypomTar (Dt 21,23). Vgl. dazu
H.-J. Eckstein, Verheißung (s. Anm. 23) 155-158.

31 F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 72, übersetzt dogmatisch «die aus Gesetzeswerken
leben», noch dogmatischer W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften
des Neuen Testaments und der frühchristlichen Literatur, hg. v. K. Aland und B. Aland,
Berlin 61988, «(seine Religion) auf Gesetzeswerke gründen».

32 F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 94; J.D.G. Dunn, «Works of the Law» (s. Anm. 12)
274-276.

33 H. Merklein, Nicht aus Werken (s. Anm. 23) 307.
34 Galatians. A New Translation with Introduction and Commentary (AncB 33A),

New York etc. 1997, 353.
35 J.L. Martyn, Galatians 354, 357.
36 W. Reinbold, Gal 3,6-14 und das Problem der Erfüllbarkeit des Gesetzes bei Paulus,

ZNW 91 (2000) 91-106 (97-99). Vgl. auch K. Kuula, Law (s. Anm. 17) 175.



Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu?» (Gal 3,19a) 41

und sein Gerichtsurteil zu Recht über den Sünder ergehen, - das ist es, was
das Gesetz mit eschatologisch-forensischer Kraft enthüllt.»37

Das Evangelium von der Glaubensgerechtigkeit fand Paulus originär
bezeugt in Gen 15,6. Dem glaubenden Abraham und seinem Nachkommen wurde

als unumstössliches Testament die Verheissung zugesprochen, die Erbe
und Segen umfasst. Diesbezüglich wurde nichts mehr nachgebessert und
nichts mehr hinzugefügt: «Ein Testament, das zuvor von Gott rechtskräftig
ausgefertigt wurde, kann das 430 Jahre später erlassene Gesetz nicht ausser
Kraft setzen, so dass es die Verheissung zunichte machen würde.»38 In die
zeitliche Erstreckung zwischen Abraham und seinem Nachkommen, d. h.

Christus, hinein wurde etwas substantiell anderes als Verheissung hinzugefügt,

nämlich die Tora vom Sinai, hinzugefügt xtöv TOpaßdoecov xdpiv, bis der
Verheissungsträger käme. Der Bogen, der sich von oùSelç È7tiôiaxâao£xoti

(Gal 3,15) über (oùk) èk vopon i) KArpovopia (V. 18) zu 7tpooEXÉ0r| 5ia-
xayelç kxV39 (V. 19) spannt, hebt den Sinn des Gesagten heraus: «Welche
Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu? Die Übertretungen betreffend wurde es

hinzugefügt.»40 Der Nomos ist also keine Verfügung, das Erbe, sondern die
7rapapâo£iç betreffend. Folglich hat es die Sinaitora auch nicht mit der
Rechtfertigung (2,21), sondern eben mit den Übertretungen zu tun (3,19b).41 Mit
Abraham stehen also oi èk 7uoxecûç, die an Christus Glaubenden, auf der Seite
der Verheissung, des Erbes, des Segens. Sie erlangen wie Abraham üiKctioon-
vt| èk 7iioxetûç (Gal 3,6.8). Anders oi et, epycov vögou. Von ihnen gilt öxr èv

vögco oûôsiç ôiKouoùxai mpà xcp 0ecû (Gal 3,11). Vielmehr bedroht sie der in
der Tora proklamierte Fluch, der deren Übertreter Tod bringend an Gottes
Zorngericht vom Flimmel ausliefern wird.42 Auf der einen Seite also, mit W.
Reinbold zu formulieren, «der Glaube, der die Gerechtigkeit bringt, und
Segen; dort die Werke des Gesetzes, die die Gerechtigkeit nicht bringen, und
Fluch.»43 Stellt man die Textaussagen so einander gegenüber, erliegt man
leicht der Gefahr, èk tûoxecoç und èk vopon als Antithesen «der beiden Syste-

37 O. Hofius, Das Gesetz des Mose und das Gesetz Christi, in: Ders., Paulusstudien
(WUNT 51), Tübingen 21994, 50-74 (60).

38 Übersetzung in Anlehnung an F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 78.
39 Die Rolle der Engel diskutiert zutreffend H.-J. Eckstein, Verheißung (s. Anm. 23)

200-202.
40 Zur Übersetzung vgl. Menge-Güthling, Enzyklopädisches Wörterbuch der griechischen

und deutschen Sprache 1, Berlin-Schöneberg 121954, sub voce xdpiç 4a «um willen,

wegen, was anbetrifft». Die Übersetzung «um die Übertretungen hervorzurufen» - so
z. B. 7tapdpa0tç (M. Wolter) (s. Anm. 28) 34 - ist kontextwidrig, s. dazu M. Bachmann,
Ermittlungen zum Mittler: Gal 3,20 und der Charakter des mosaischen Gesetzes, in: Ders.,
Antijudaismus im Galaterbrief? [NTOA 40], Freiburg, Schweiz/Göttingen 1999, 81-126
(118, Anm. 167).

41 F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 82.
42 Vgl. H.-J. Eckstein, Verheißung (s. Anm. 23) 124.
43 W. Reinbold, Erfüllbarkeit (s. Anm. 36) 96.



42 Roland Bergmeier

me des Gesetzes und des Glaubens» zu begreifen44 und Gal 3,12 zu übersetzen,

als handle es sich um ein kategoriales Urteil: «Das Gesetz hat nichts mit
dem Glauben zu schaffen.»45 Aber solcher Art argumentiert ja Paulus nicht.
Zeichnen wir seinen Argumentationsgang in Gal 3,6-14 paraphrasierend
nach, ergibt sich: Durch den Glauben hat Abraham laut Gen 15,6 Gerechtigkeit

erlangt (V. 6). Daraus folgt, dass sich die geistliche Abrahamskindschaft
auf die Gläubigen bezieht (V. 7). Da nun die Heilige Schrift vorhergesehen
hat, dass Gott es ist, der die Heiden durch den Glauben gerecht machen wird,
hat sie Abraham zuvor verkündigt, dass in ihm alle Heiden gesegnet werden
(V. 8). Folglich werden die Gläubigen zusammen mit dem gläubigen Abraham

gesegnet (V. 9). Wer nämlich auf Toragebote hält, steht unter dem Fluch
von Dt 27,26, der jeden treffen wird, der nicht alles tut, was im zitierten Buch
der Tora geschrieben steht (V. 10). Dass man aber èv vöpco zu der Gerechtigkeit,

die vor dem genannten Fluch rettet, nicht gelangt, beweist Paulus durch
das Schriftwort Hab 2,4: öxi o Sikcuoç èk nicrecoç ipjaexat (V. 11). Dieses èk
7tioxecoç aus Hab 2,4 wird in V. 12 wieder aufgenommen: o 8è vopoç oùk egxiv
èk morecûç, ùXk' à 7ioificaç aùxà Çfiaexou èv aùxoïç Lev 18,5. Das will heissen:
Die Sinaitora betreibt nicht das èic tcIoxecûç, sondern sie fordert, wer sie tue,
werde vor Gott gerecht sein und also das Leben haben (Gal 3,12; Rom 2,13;
10,5). Genau das aber ist in der Welt der Sünde nicht möglich, dazu bedürfte
es allererst des Çcû07toifjaai (Gal 3,21f.); denn der Mensch ist nicht in der
Situation des Paradieses, da ihm das Gebot gegeben wurde, um ihn im Leben

zu bewahren (i) èvxokfi i) eiç Çmijv Rom 7,10). Die Lösung des mit Dt 27,26
gegebenen Problems ist einzig und allein Christus46 (V. 13). In Christus Jesus

kommt der Abrahamssegen zu den Heiden, damit also Juden- und Heidenchristen

den verheissenen Geist empfangen durch den Glauben (V. 14). So

bleibt es dabei: Die Sinaitora hat es nicht mit der Rechtfertigung (Gal 2,21),
sondern mit den Übertretungen zu tun (3,19b).

3. Die Sinaitora war als Betreuerin jüdischer Sünder erlassen worden

Das Gesetz, von dem Paulus spricht, ist keine menschheitsgeschichtliche
Grösse, sondern Gabe Gottes speziell an Israel (Rom 9,4). Wer immer als
Jude zur Welt kommt, wird, wie auch Christus, durch die Beschneidung unter
das Gesetz getan (Gal 4,4). Er ist dann èv (x<à) vôpco (Rom 2,12; 3,19) oder vnô

44 F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 73.
45 W. Bauer, Wörterbuch (s. Anm. 31) 454. Paulus hat ja gerade eben in Gal 3,6 vor

Augen geführt, dass Abraham nach der Torastelle Gen 15,6 durch den Glauben Gerechtigkeit

erlangte.
46 Zu Xpicxôç vgl. I Kor 15,3.



«Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu?» (Gal3,19a) 43

vöpov (Gal 4,5; I Kor 9,20) und gehört zum Gesetz (Rom 4,14.16).47 Belehrt
aus der Tora kennt er den Gotteswillen (Rom 2,18), kann also dem Gesetz,
das die Gerechtigkeit bezeugt, auf der Spur sein (Rom 9,31), ist jedenfalls
nicht wie die Heiden frei von Gerechtigkeit (Rom 6,20). Freilich, wir sahen es

schon, das Gesetz muss man tun (Gal 3,10.12; 5,3; Rom 2,13.25; 10,5): Nicht
die Hörer der Tora stehen vor Gott als Gerechte da, sondern die Täter der
Tora werden gerechtgesprochen werden (Rom 2,13). Es gibt, wie Mose Lev
18,5 bezeugt, für Täter der Gebote eine öucaioaüvri i) ek toü vögou (Rom
10,5).48 Sie wäre das Doxakleid Gottes, das die Gerechten im Himmel umgeben

würde, aber niemand hat es vorzuweisen, denn alle haben ja gesündigt
(Rom 3,23 in Verbindung mit 2,10). Deshalb bedurfte es einer Gerechtigkeit
ohne das Gesetz, der Gerechtigkeit Gottes nämlich (Rom 3,21), die nicht
dem, der Werke tut, als angemessener Lohn, sondern dem, der an Christus
glaubt, aus freier Gnade zugeeignet wird (Rom 3,24; 4,4f.). Aber das hatte
Paulus selbst erst im Licht der Auferstehung des Gekreuzigten zu sehen
gelernt, dass also dem Sünder im Feuerschein des Letzten Gerichts die
Unbescholtenheit nach der Sucaioaûvri i) év vöpco (Phil 3,6) nicht helfen konnte.
Deshalb möchte der Apostel, so Phil 3,9, in Gottes Gericht nicht mit «einer
eigenen Gerechtigkeit» dastehen - die ja nur aus dem gehorsamen Tun der

ganzen Tora erwachsen könnte -, sondern als einer, der in Christus Gerechtigkeit

hat, also durch den Glauben.49 Wie in der Sünde befanden sich für Paulus

auch in der Rechtfertigung alle Menschen, Heiden und Juden, auf einer
Ebene, auf der Ebene der gerechtfertigten Sünder. Das hat der Apostel zumal
in Rom 1,18-3,20 ausführlich dargelegt. In l,18f. beginnt er mit der «Offenbarung

des Zornes Gottes vom Himmel über alle Gottlosigkeit und Ungerech-

47 Damit, dass der Mensch das Gesetz zum identitätsstiftenden Rahmen seiner
Existenz mache, haben die Formulierungen nichts zu tun, wie sich aus Gal 4,4 oder Rom 4,16
unmittelbar ergibt, gegen F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 94.

48 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 41961, 262: «Wie das
Gesetz etç Ç<uf|v gegeben ist, so würde seine Erfüllung die Çcoij verleihen (Rm 10,5; Gl
3,12). Die Täter des Gesetzes werden <gerechtfertigt> werden (Rm 2,13), und dem, der
treu ist im êpyov àyaGov, dem épyaÇôpevoç xô äyaGöv, d. h. im Zusammenhang eben dem,
der das Gesetz erfüllt, wird die Çcofi aiœvtoç und alles Heil zuteil werden (Rm 2,7.10).»

49 Nach Blass/Debrunner/Rehkopf, Grammatik (s. Anm. 28) § 416.2, Anm. 11, kommt
«eiiptöKeaOai mit Nom. des Ptz.» die Bedeutung von «erkennen» zu (wörtlich: zu haben
befunden werden). Wie so oft erschliesst sich eine Aussage paulinisch erst in der eschato-
logischen Perspektive. - Was für Paulus gilt, gilt im Umkehrschluss für seine «Volksgenossen

nach dem Fleisch» (Rom 9,3): «Unheilstiftend» ist nicht, dass sie versucht haben «das
Gesetz zu erfüllen» und «sie dieser Weg in die falsche Richtung führt» - wie könnte Paulus
sonst die Gottesgabe der Tora an die Israeliten rühmen (Rom 9,4) und diesen «Eifer für
Gott» attestieren (10,2)? -, sondern dass sie in der Begegnung mit der Christusverkündigung

die eschatologische Gottesgerechtigkeit nicht erkannten und stattdessen die eigene
Gerechtigkeit geltend machten (10,3). Gerade so nämlich haben sie die Tora verfehlt, weil
ja xékoç vögou XpuTxôç eiç ôucaioauvriv ttavxl xä) 7tiaxet)ovxi (10,4), gegen W. Klaiber,
Rezension: R. Bergmeier, Gesetz (s. Anm. 22), ThLZ 126 (2001) 632-634 (633).



44 Roland Bergmeier

tigkeit der Menschen» und begründet dies in zwei Schritten: ötöxt o 0eôç
yàp Mit der gleichen Argumentationsfigur schliesst er in 3,19 seinen
Beweisgang durch die Heilige Schrift (VV. 10-18), den Aufweis, dass «alle unter
der Sündenmacht sind» (V. 9), mit der Feststellung ab, dass, was das Gesetz

sagt, es zumal denen sagt, die unter dem Gesetz sind, so dass nun also wirklich
alle, eben auch die Juden, vor Gott als Schuldige dastehen. V. 20 hakt begründend

nach: alle deshalb, weil (Stöxt auf der Grundlage von Torageboten
vor Gott kein Mensch als Gerechter dastehen wird.50 Aber das ist nur die eine
Seite der Begründung, die durch Bündelung des vorausgehenden Textes
selbst noch einmal begründet wird (yàp ...): Auf der Basis von Torageboten
wird schlechterdings niemand gerechtfertigt werden, weil ja durch die Tora
selbst, und zwar speziell gegenüber denen èv reo vöpcp, zu erkennen gegeben
wird, dass sie der Sünde unterworfen sind. Aià yàp vöpou èîiiyvcoôiç àpapxiaç
begründet also nicht nur, sondern bündelt zugleich, und zwar mit Bezug auf
koi0cûç yeypajtxat öxi kxä.. (VV. 10-18).51 W. Reinbold hat Rom 3,20b einfach
übergangen, entsprechend falsch ist seine Argumentation: Rom 3,20 formuliere

zwar das Fazit der Erörterung des Apostels, aber dieses Fazit sei keineswegs

eine Konsequenz des zuvor Gesagten.52 So ist auch die Frage nach «der
Erfüllbarkeit des Gesetzes bei Paulus», die W. Reinbold zum Gegenstand seiner

Untersuchung machte, nicht eigentlich ein Problem des Paulus. Wenn
dieser anklagt und die Schuld aufzeigt, setzt er logisch, wenn auch
unausgesprochen, «die Erfüllbarkeit des Gesetzes» voraus. Zugleich ist er jedoch
zutiefst davon überzeugt, dass sich «das Fleisch» in seiner Feindschaft gegen
Gott «dem Gesetz Gottes» nicht unterwirft, weil es dies auch gar nicht kann
(Rom 8,7), regiert doch in den Gliedern des Menschen ein ganz andersartiges
Gesetz, das ihn zwangsläufig dem non posse non peccare53 ausliefert, nämlich
das mit nàoa È7tt0upta (Rom 7,8) inaugurierte Gesetz des Sündigenmüssens
(V. 23).54 Völlig zu Recht hatte schon R. Bultmann pointiert: «Der Mensch
unter dem Gesetz erlangt also aus dem Grunde nicht die <Gerechtigkeit> und
das Leben, weil er ein Übertreter des Gesetzes ist, weil er vor Gott als schuldig

dasteht.»55 Das Problem, mit dem wir Paulus tatsächlich befasst sehen, ist
also dieses: darlegen und gegenüber jüdischen Adressaten begründen zu müssen,

dass die Verlorenheit aller Menschen unter dem Zorn Gottes die Juden
einbeschliesst. Textfern exegesiert hingegen K. Kuula, das Problem von
Juden und Heiden sei das Gesetz, nicht die Sünde gewesen.56

50 Vgl. auch H.-J. Eckstein, »Denn Gottes Zorn wird vom Himmel her offenbar
werden«. Exegetische Erwägungen zu Rom 1,18, ZNW 78 (1987) 74-89 (87).

51 R. Bergmeier, Gesetz (s. Anm. 22) 55.
52 W. Reinbold, Erfüllbarkeit (s. Anm. 36) 102.
53 H.-J. Eckstein, Ich habe meine Mitte in Dir, Holzgerlingen 2000, 93.
54 R. Bergmeier, Gesetz (s. Anm. 22) 71-73.
55 R. Bultmann, Theologie (s. Anm. 47) 264.
56 K. Kuula, Law (s. Anm. 17) 76.



«Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu?» (Gal 3,19a) 45

Noch heute preist ein Jude, der sich in den Mantel des Gebets hüllt, Gott,
der Israel geheiligt hat durch seine Gebote. Heiligung «durch Seine Gebote»
bedeutet schon nach rabbinischem Verständnis Absonderung von den Heiden

und deren Greueln. F. Avemarie führt dazu aus: «Die zahlenmässig stärkste

Gruppe von Texten, die den Begriff der Heiligkeit in einen sinnstiftenden
Zusammenhang mit Gottes Geboten bringen, ist eine Reihe stereotyp formulierter

Segenssprüche, die bei der Ausübung bestimmter ritueller Gebote zu
sprechen sind. Im religiösen Brauchtum, von der Beschneidung über die
Rituale des Alltags bis zu den pompösen Festtagszeremonien, war der Unterschied

zwischen Israel und den Heiden augenfälliger als irgend sonst.
Zugleich beansprucht jedoch die Formulierung dieser Berachot Verallgemeinerung:

Nicht nur jenes einzelne Gebot, dessen Ausübung zum Segen den An-
lass gibt, wird erwähnt, sondern auch <seine Gebote> insgesamt. Es scheint,
dass damit das einzelne Gebot zu einem exemplarischen Fall erklärt wird:
Wie man am Feststrauss, den Gebetsriemen, den Zehntgaben oder der
Beschneidung sieht, verfolgt Gott mit allem, was er gebietet, den Zweck der
Heiligung Israels.»57 Auch Josephus rühmte die Stiftung solcher epya in der
mosaischen Gesetzgebung als Möglichkeit, unter dem Gesetz wie unter einem
Vater und Gebieter zu leben, um so weder mit Absicht noch aus Unwissenheit

in Sünde zu geraten.58 Das konnte er so sehen, weil, wie Arist 139 zeigt,
die Reinheitsgebote, die jüdische Lebensweise definieren, als «undurchdringliche

Wälle und eiserne Mauern» interpretiert wurden, mit denen der weise

Gesetzgeber Mose das jüdische Volk umgab, «damit wir uns mit keinem
anderen Volk irgendwie vermischen, (sondern) rein an Leib und Seele bleiben
...» Denn, so ergänzt § 142 derselben Quelle, «damit wir nun nicht besudelt
und durch schlechten Umgang verdorben werden, umgab er uns von allen
Seiten mit Reinheitsgeboten in bezug auf Speisen und Getränke und Berühren,

Hören und Sehen.»59 Paulus aber stellt diese Sichtweise insofern auf den

Kopf, als er einerseits die beaufsichtigende und bewahrende Funktion der
Tora ausdrücklich begrenzt «bis zum Kommen Christi», den «Einschluss»
aber nicht als Vorteil gegenüber den Heiden, sondern als Einbeschliessen imô
àpapxiav, also in das Sündersein interpretiert: Die Schrift hat die Gesamtheit,
d. h. Heiden und Juden, unter die Sünde einbeschlossen (cruvéïcteioev i) ypct(|)f|

xà 7iàvxa VKO àpapxtav Gal 3,22; jtdvxaç xx|>' dpapxtav eivai, kqGcoç yéypcmxai
öxr Rom 3,9). In einem zweiten Schritt schreibt er dann dem Stand into vopov
die Bedeutung zu, für die Dauer bis zum Kommen Christi als «Bewahranstalt»

für jüdische Sünder zu dienen, bis sie in der Begegnung mit der Verkün-

57 F. Avemarie, Tora (s. Anm. 6) 511f.
58 Contra Apionem II § 174, vgl. dazu R. Bergmeier, Gesetz (s. Anm. 22) 37.
59 Zitiert nach N. Meisner, Aristeasbrief (JSHRZ 11,1) Gütersloh 21977,35-85 (63f.).



46 Roland Bergmeier

digung60 des Christusglaubens rettende Gerechtigkeit erlangen würden (Gal
3,23f.). Nicht weil «wir», argumentiert Paulus, <|>\kt£i 'IouSaloi keine Sünder
wären, (sondern Gerechte, insofern Gott Israel durch seine Gebote geheiligt
hätte61) sind wir unter der Tora, sondern solange auch wir Sünder waren
(guykà.£i6|j.£voi), waren wir unter der Tora behütet.62 Der Bewahrung unter
der Tora nach Gal 3,23 entspricht in Rom 7,2.6 die gesetzliche Bindung. Mit
dem Tod Christi für unsere Sünden sind wir Judenchristen, so Paulus in Rom
7,1-6, der Sünde gestorben und also aus unserer gesetzlichen Bindung entlassen.

So gibt es wohl, nämlich von Gal 3,23-25 her, das exegetische Recht, vom
Ende einer Funktion der Tora zu sprechen, aber nicht vom Ende des Gesetzes

als Heilsweg, und dies auch nicht von Rom 10,4 her. Die ganz unmissver-
ständliche Aussage von Gal 3,21b, der die von Rom 8,3 korrespondiert, sollte
es eigentlich jedem Exegeten verbieten, im paulinischen Kontext vom Gesetz

60 Die Rede von der «Offenbarung» (eiç xr)v gekkovoav mariv àtioKa/VupGfjvat) verbindet

sich bei Paulus mit seinem Verständnis vom Evangelium, vgl. O. Hofius, Wort Gottes
und Glaube bei Paulus, in: M. Hengel und U. Heckel (Hg.), Paulus und das antike Judentum

(WUNT 58), Tübingen 1991,379-408 (150) zu Rom 1,17.
61 Der Beracha, Gott habe Israel geheiligt durch Seine Gebote, steht bei Paulus -

sachlich der Entgegensetzung entsprechend cm où SiKOuoüxar âvGpomoç è£, ëpytov vöpou
èàv gfi ôià jxioxetoç 'Iriaoü Xptcxoù (Gal 2,16) - die Tauferinnerung gegenüber àXXà àne-
XoùoaoGe, àXXà fiytàaGrixe, àXXà éSucauoGrixe èv xco ôvôpaxi xoû îcupiov 'Itigoù Xpiaxoù
I Kor 6,11, die auf judenchristlicher Tauftheologie gründet, s. dazu R. Bergmeier,
Gottesherrschaft, Taufe und Geist, in: Ders., Gesetz (s. Anm. 22) 185-205 (193f.) - J.D.G. Dunn,
A Response to Peter Stuhlmacher, in: Auferstehung - Resurrection / The Fourth Durham-
Tübingen Research Symposium Resurrection, Transfiguration and Exaltation in Old
Testament, Ancient Judaism and Early Christianity (Tübingen, September 1999), hg. v.
F. Avemarie u. H. Lichtenberger (WUNT 135), Tübingen 2001, 363-368 (368), vgl. auch

Ders., «Works of the Law» (s. Anm. 12) 277-279, hat schon Recht, wenn er im Blick auf
die Rede von den «Torageboten» für sich reklamiert, «that there is an identity-marking,
boundary-defining dimension in its use», nur geht die paulinische Argumentation nicht auf
in dieser Dimension, sondern bedarf der theologischen Zuspitzung, und zwar von den beiden

fundamental bestimmenden eschatologischen Grunddaten her, der Auferweckung des

Gekreuzigten und der «Offenbarung des Zornes Gottes vom Himmel». Deshalb ist vom
Sünder-Sein vor Gott die Rede: Judenchristen wie Paulus waren zwar nicht «Sünder aus
den Heiden», aber Sünder in dem Sinn, dass sie der Rechtfertigung in Christus zwingend
bedurften (Gal 2,15-17).

fl2 In meinem Aufsatz «Das Gesetz im Römerbrief» (s. Anm. 22) 43, habe ich mich,
noch ganz unter dem Eindruck der Lektüre von H.-J. Eckstein, Verheißung (s. Anm. 23),
dessen Exegese zu Gal 3,22-25 (193) angeschlossen. Ch. Burchards Ausführungen «Noch
ein Versuch zu Galater 3,19 und 20», jetzt in: Ders., Studien (s. Anm. 8) 184-202 (196-
202), hatte ich leider aus den Augen verloren. Aber Ch. Burchard hat hier die besseren

Argumente: auYKketopEvoi Gal 3,23 kann sich nur auf cuvÉKketaev i) YPa(l>ü tà txdvxa ÙJtô

àpapxiav Gal 3,22 beziehen. Von der Tora, die Menschen unter den Fluch Gottes über die
Sünder stelle, ist im unmittelbaren Kontext nicht die Rede.



«Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetzzu?» (Gal3,19a) 47

als Heilsweg zu sprechen, der in Christus an sein Ende gekommen sei.63 Das
Ende betrifft einzig den vôpoç als 7iar6ayaïyôç V. 24a. Und davon sind unmittelbar

nur die Juden betroffen, denn die Heiden waren nie unter dem Gesetz,

sonst wäre ja die Beschneidung kein Thema mehr. Im Übrigen beweist Gal 4,8
förmlich: Heiden kommen nicht von dem Dienst unter dem Gesetz her,
sondern dienten vormals den heidnischen Göttern. Das Gesetz als gesamt-
menschheitliche Versklavungsanstalt ist demgegenüber eine gnostische bzw.
marcionitische Erfindung, die bis heute ihre Patentrechte ausübt. So eindeutig

wie die Aussage von Gal 3,24a ist nun freilich auch die Klarstellung von V.
24b: Um gerechtfertigt zu werden, muss auch ein Jude an Christus glauben.
Auch als Jude war man nämlich Sünder, obwohl man doch nicht heidnisch
lebte. Also machen die Toragebote, die auch die jüdische Lebensweise
vorschreiben, keine Gerechten. Sie sind wie die Sinaitora überhaupt nicht zur
Rechtfertigung von Sündern, sondern mit Blick auf die Übertretungen erlassen

worden, hatten Schutzfunktion, nicht Heilsbedeutung. Ein Gesetz als

Heilsweg, auf dem aus Sündern hätten Gerechte werden können, ist nie erlassen

worden.64 Also konnten auch Paulus und andere Judenchristen als Sünder
Rechtfertigung nur erfahren, indem sie zum Glauben an Christus Jesus

kamen. Das aber entsprach gemeinchristlicher Bekenntnisgrundlage: öti Xpt-
cxôç àjréGavev imèp xrôv otgapxtcöv fiprôv Kaxà xàç ypapâç (I Kor 15,3).

4. Statt einer Zusammenfassung

Mit einem kleinen Gedankenspiel, anlässlich eines Vortrags in der neute-
stamentlichen Sozietät in Heidelberg entwickelt, möchte ich das Ergebnis
meiner Ausführungen zusammenfassen. Ich stelle mir vor, Paulus beschreibe
unsere Welt als eine solche der allgemeinen Raserei. Ein unausrottbarer
Hang zum Rasen bringt die Menschen dazu, selbst in Städten und Dörfern
Tempo 100 zu fahren. Gewiss, wenn es zu einem tödlichen Unfall kommt, wissen

die Leute schon, dass das ein Verbrechen ist (Rom 1,32), aber das Rasen
wollen sie nicht lassen. Das ist in Heidelberg nicht anders als in Heidenhe'im.
Nur in Jiidenberg sind die Verhältnisse anders. Auch die Jüdenberger sind
Raser, gewiss, aber bei ihnen besteht zunächst einmal generell eine Ge-

63 Vgl. z. B. W. Klaiber, Gerecht vor Gott. Rechtfertigung in der Bibel und heute
(BTSP 20), Göttingen 2000,105; A. Lindemann, Die biblischen Toragebote und die pauli-
nische Ethik, in: Ders., Paulus (s. Anm. 13) 91-114 (91); 7iapaßa<Ti<; (M. Wolter) (s. Anm.
28) 33f.; K. Kertelge, Autorität des Gesetzes und Autorität Jesu bei Paulus, in: Vom
Urchristentum zu Jesus, FS J. Gnilka, hg. v. H. Frankemölle und K. Kertelge, Freiburg u.a.
1989, 358-376 (359f.); S. Schulz, Der historische Jesus. Bilanz der Fragen und Lösungen,
in: Jesus Christus in Historie und Theologie, FS H. Conzelmann, hg. v. G. Strecker, Tübingen

1975, 3-25 (20, 24).
64 Vgl. H.-J. Eckstein, Verheißung (s. Anm. 23) 130.



48 Roland Bergmeier

schwindigkeitsbegrenzung innerhalb geschlossener Ortschaften. Darüber
hinaus begegnen in nahezu jeder Strasse Schilder, die die erlaubte Geschwindigkeit

von Fall zu Fall begrenzen. Raserei ist hier nicht mehr erst schlimm,
wenn es zu einem tödlichen Unfall kommt, sie hat eine andere Qualität, sie ist
Gesetzesübertretung, 7iapaßaai<;, die geahndet wird (Rom 4,15; 5,13). Das
System von Geschwindigkeitsbegrenzung, Videoüberwachung, Bussgeld- und
Strafverfahren zeigt Wirkung. In Jüdenberg wird nicht mehr so schnell gefahren

wie bei den Rasern von Heidelberg. Das System hat eine die Freiheit
einschränkende, aber auch eine bewahrende Funktion (Gal 3,23). Zugleich
bringt es aber auch an den Tag, wie gross der Hang zum Rasen eigentlich ist
(Rom 5,20). Die Jüdenberger, die ja durchaus zu Recht von den Rasern aus
Heidelberg sprechen (Gal 2,15), geben sich nun aber dem Trugschluss hin,
sich selbst als vernünftige Fahrer zu bezeichnen. Paulus argumentiert:
Geschwindigkeitsbegrenzungen bringen keine vernünftigen Fahrer hervor (Gal
2,16; Rom 3,20), denn sie ändern nichts an den Grundbedingungen (Gal 4,3);
man verhält sich nur im Einzelfall vernünftig, insoweit man sie befolgt (Gal
3,12b; Rom 10,5). Man ist jedenfalls kein vernünftiger Fahrer, bloss weil man
in Jüdenberg wohnt (Gal 3,11a). Auch in Jüdenberg wird nämlich gerast. Der
Richter, der eben noch ein Jahr Fahrverbot über einen Raser aus Heidelberg
verhängt hat, dreht gleich danach auf der Heimfahrt, zwischen den Kameras
nämlich, kräftig auf (Rom 2,17-25). Man bräuchte nur die Videoüberwachung

wegzunehmen, hiesse es sogleich: Also dürfen wir rasen (Rom 6,15).
Was das System der Geschwindigkeitsbegrenzungen nicht schafft, und zwar
wegen des unausrottbaren Hangs zur Raserei, das wird erreicht, wenn die
Menschen in einer neuen Zeit65 tatsächlich zu vernünftigen Fahrern werden,
weil sie dann aus Überzeugung verwirklichen, was der Sinn der ganzen
Gesetzgebung ist (Rom 2,14f.; 8,3f.). Wenn aber der Sinn der ganzen Gesetzgebung

endlich erfüllt wird, wäre es widersinnig, die Erfüllung der Regelungen
von Jüdenberg im Einzelnen auch in Heidelberg oder in Heidenheim zur
Conditio sine qua non zu machen.

Roland Bergmeier, Weingarten

65 F. Vouga, Galater (s. Anm. 25) 95, spricht fälschlich vom überholten Gesetz und der
neuen Zeit, in der das Gesetz nicht mehr gelte. Zutreffend U. Wilckens, Der Brief an die
Römer (EKK VI/1), Zürich u.a./Neukirchen-Vluyn 21987, 249 zu Rom 3,31: «Auch für
Paulus wäre eine Ausserkraftsetzung der Tora nichts anderes als Frevel.»


	"Welche Bedeutung kommt dann dem Gesetz zu?" : Gal 3, 19a

