
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

J. David Pleins, The Social Visions ofthe Hebrew Bible. A Theological Introduction,
Louisville/Kentucky 2001. 592 S„ ISBN 0-664-22175-0.

Nach verschiedenen Vorarbeiten legt der Autor, Associate Professor in Religious Studies

an der Universität Santa Clara in Californien, eine umfangreiche sozialgeschichtliche Studie

vor. Seine Intention wird am deutlichsten fassbar im Schlusskapitel: Gegen alle
systematisierenden (und damit auch harmonisierenden) Darstellungen betont er den Dissens
zwischen unterschiedlichsten Vorstellungen innerhalb des Alten Testaments. In der Nötigung

zum Diskurs mit dieser gegebenen Vielfalt des Kanons sieht er den Beitrag der alt-
testamentlichen Texte zur heutigen Sozialethik. So ist z.B. ernst zu nehmen, dass Armut
alttestamentlich sowohl als Folge von Faulheit wie von struktureller Unterdrückung, als

Quelle von Demütigung wie auch von Demut wahrgenommen wird, oder zuweilen auch gar
nicht ins Blickfeld der Texte gerät. Dies verunmöglicht eine ideologische Vereinnahmung
der Bibel, sei es aus konservativer, liberaler oder befreiungstheologischer Warte. Bei der
heutigen Diskussion um die Menschenrechte ist zu beachten, dass die Gesetze im Pentateuch

vor allem von Pflichten reden. Die erzählenden Texte hingegen zeigen sowohl Vorzüge

wie Probleme der Sozialform Königtum auf und können dadurch Impulse im Blick auf
Diskussionen um die heutige Globalisierung geben. Die Weisheitsliteratur misst die
konkreten Taten der Menschen an ihren Folgen sowie am Charakter der Individuen. Wiederum

andere Beiträge bringen die betenden sowie die prophetischen Stimmen. So wird die
Bibel gerade dank ihrer Vielfalt - sowie in ihrer Mischung von Flexibilität und Hartnäckigkeit

- zum kritischen und lehrreichen Faktor für die aktuellen Bemühungen um eine
gerechtere Gesellschaft. «This is the burden of torah study, but also its joy.»

Für die Darstellung dieser Vielfalt alttestamentlicher Stimmen fünfhundert Seiten zur
Verfügung zu haben, ist ein Privileg. Leider nutzt es der Autor nur unbefriedigend. Bei
seinem ausführlichen Abschreiten der Bereiche «Gesetz, Erzählung, Propheten, Dichtung
und Weisheit» gelingt es ihm kaum, in den einzelnen Texten und ihren Traditionsströmen
klare Konturen aufzuzeigen. Die Gründe dafür sind wohl vielfältig. So geht Pleins etwa von
den Erzählfäden E und J aus, doch sind diese für ihn erst in nachexilischer Gestalt fassbar.

Infolgedessen kann er nur verschwommene Schlüsse über eine historische Situierung bzw.
über sozialgeschichtliche Entwicklungen ziehen. Dass Pleins ein breites Spektrum an
Sekundärliteratur diskutiert und auch erfreulich viele Stimmen aus der Dritten Welt ins
Gespräch mit einbezieht, ist informativ. Doch versandet diese Diskussion häufig, bevor sie zu
deutlichen Schlüssen kommt.

Ausführliche Sach-, Autoren- und Stellen-Register helfen zum Erschliessen des umfangreichen

Buches, das dem Rezensenten viele Anregungen, aber noch mehr Unklarheiten
gebracht hat.

Edgar Kellenberger, Liestal

Regine Hunziker-Rodewald, Hirt und Herde. Ein Beitrag zum alttestamentlichen
Gottesverständnis, Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 155, Verlag W.
Kohlhammer, Stuttgart - Berlin - Köln 2001. 256 S. (kartoniert), ISBN 3-17-017090-2.

Die Verfasserin wurde mit dieser Studie im Fachbereich «Altes Testament» an der
Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Bern unter Walter Dietrich promoviert.

Die Arbeit hat drei Teile. Sie beginnt mit einer «Hinführung», in der die Anlage der
Arbeit erörtert und der Motivkomplex «Hirt und Herde» im altorientalisch-ausserbiblischen
Bereich überschaut wird. Sie kommt dabei im Blick auf die Übertragung des Hirtentitels



364 Rezensionen

auf eine Gottheit zum Fazit, dass «im gesamten alten Orient primär die Vorstellung der
Mobilisierung von deren (Schutz-)Macht leitend» sei (33). In Vorwegnahme der nachfolgenden

Ausführungen gibt die Vfn. zu verstehen, dass im AT beim Hirt-Herde-Motiv
dagegen nicht das Moment des königlich Herrschenden, sondern des fürsorglich um seine

(hilfsbedürftige) Herde Sich-Abmühenden zentral sei. Als Grundthese formuliert Hunzi-
ker-Rodewald: «Das Bild Jhwhs als des Hirten stellt in seiner Tiefenstruktur eine theologische

Verdichtung der Aussage <Mich gereut des Unheils, das ich euch angetan habe> (Jer
42,10) dar.» (38)

Der Hauptteil der Studie ist der exegetisch-theologischen Erörterung der wesentlichen
alttestamentlichen Belegstellen dieses Motivkomplexes gewidmet. Dabei geht es der
Autorin nicht nur darum, die Bedeutung der einzelnen Aussagen in ihren jeweiligen literarischen

wie historischen Kontexten zu erhellen, sondern sie versucht auch, die einzelnen
Belege in einen entwicklungsgeschichtlichen Zusammenhang zu bringen und damit ein (ge-
schichts-)theologisches Profil zu gewinnen. Den Haftpunkt dieses Vorstellungskomplexes,
mit dem nicht zuletzt das Problem des Führungsversagens und des fehlenden Königtums
bewältigt wird, ortet die Vfn. in der Exilszeit. Den frühesten Beleg des Theologumenons
von JHWH als Hirt seines Volkes sieht sie in Jer 23,3 vorliegen. Ins späte Exil gehören nach
ihr dann Belege wie Jer 50,19; Mi 2,12f. und Ps 80,2. Frühnachexilisch ist Mi 7,14 und Jes

40,11 und noch später Jer 31,10; Ps 23 sowie die entsprechenden Verse in Ez 34. Literarisch
liegt der eine Schwerpunkt in der exilisch-nachexilischen Prophétie, der andere in den
Psalmen, wobei abgesehen von Ps 23 insbesondere in der Asaph-Gruppe Ps 73-83 ein spezifisches

theologisches Aussageprofil in spätexilischer Zeit sich mit diesem Motivkomplex
verbinde.

Im dritten Teil der Monographie wird ein «Ausblick» getan auf Vorkommnisse des Hirt-
Herde-Motivs in späten Texten noch innerhalb des ATs, in solchen des nachbiblischen
jüdischen Schrifttums und im NT (Joh 10; Apk 7,17).

In Ihrem «Fazit» problematisiert die Vfn. im Sinne einer theologischen Sachkritik die im
Lauf der Rezeption des Hirte-Herde-Motivs sich abzeichnende Verschiebung des
Vorstellungsgehalts von der erbarmungsvollen Zuwendung des Hirten an die Herde in die Richtung

von autoritärer Führung respektive Gehorsam. Abgerundet wird die Studie mit einem
Literaturverzeichnis und drei Registern, die die Arbeit erschliessen helfen (Namen und
Sachen - Hebräische Wörter - Belegstellen).

Die Dissertation besticht durch sorgfältige Arbeit an den einzelnen Texten, umsichtiges
Abwägen verschiedener Positionen und durch ihr Anliegen, die einzelnen Belege dieses

Motivkomplexes zu einer theologischen Gesamtsicht zu verbinden. Dabei weist die Vfn.
nicht nur exegetisch-theologische Kompetenz auf, sondern bringt auch - wie sie im
Vorwort erwähnt - «pastorale» Erfahrungen in dem Sinn mit, dass sie den Umgang mit Schafen
und Ziegen aus längjähriger Praxis eigener Kleinviehhaltung kennt. Skeptischer beurteilt
der Rezensent den entwicklungsgeschichtlichen Bogen, der durch die Datierung und
theologische Einordnung der einzelnen Texte zustande kommt. Insbesondere vertrete ich
anders als Hunziker-Rodewald (und auch Hossfeld/Zenger in ihrem neuen Psalmenkommentar)

aufgrund eigener Studien zu den Asaph-Psalmen die Ansicht, dass der Motivkomplex
von «Hirt und Herde» in vorexilische Zeiten zurückreicht und überlieferungsmässig im
Nordreich seinen Haftpunkt hatte (die asaphitischen Belege aus Ps 74; 77; 78 und 80
verarbeiten - zunächst! - nicht die Geschehnisse von 587 v.Chr., sondern 722 v.Chr.; deutlichen
Nordreich-Kolorit haben neben weiteren Belegen insbesondere auch Gen 48,15f.; 49,24,
die m.E. zeitlich früh anzusetzen sind bzw. frühe Überlieferung bewahren). Trotz diesem
Dissens an einigen Punkten wünscht der Rezensent dieser sorgfältig erarbeiteten Studie
über ein so schönes, mit theologischem Vorstellungsgehalt gefülltes Bildmotiv eine gute
Aufnahme.

Beat Weber, Linden



Rezensionen 365

Christoph O. Schroeder, History, Justice, and the Agency of God. A Hermeneutical and
Exegetical Investigation on Isaiah and Psalms, Biblical Interpretation Series 52, Brill
Leiden - Boston - Köln 2001. 236 p. (Hardcover), ISBN 90-04-11991-4 / ISSN 0928-0731.

Wahrlich ein herausforderndes Buch! Diese am Princeton Theological Seminary (P.D.
Miller, Jr.) eingereichte alttestamentliche PhD-Dissertation geht an fundamentale Fragen
und Überzeugungen heran. Bereits der erste Satz bringt die Sache auf den Punkt: «The
question that is at the heart of the following investigation is whether the biblical claim that
God acts in history and creation ist true.» (xi) Gemäss der These dieses Buches ist die biblische

Sichtweise von Gottes Handeln in Geschichte und Schöpfung realistisch. Mit dem
damit verbundenen universellen Wirklichkeitsverständnis verbindet sich zugleich eine Kritik
moderner Geschichtskonzepte. Entgegen neuzeitlichen Versuchen, menschliches Denken
autonom und ausserhalb des Geschichtsprozesses anzusetzen, ist das menschliche Denken
selber eingezeichnet in Geschichte und Schöpfung und damit endlich und beschränkt.

Die Studie umfasst zwei Hauptteile. Im ersten ist Jesajas prophetische Geschichtsperspektive

Gegenstand der Untersuchung. Zunächst folgt ein längerer hermeneutischer
Anmarschweg. Dabei hat Schroeder ein dezidiert theologisches Anliegen, als es ihm nicht um
Deskription, um Herkunft und Tradition, sondern um Inhalt, Bedeutung oder eben «Realität»

der prophetischen Geschichtsbotschaft geht. Aus biblischer Perspektive geht Gott
nicht auf in der Welt, er ist vielmehr Erschaffer von Geschichte und Natur, und er handelt
darin. Entgegen der nominalistischen Tendenz neuerer Literaturwissenschaft, besteht er
auf dem Referenzcharakter biblischer Texte: «The texts really do point to a reality that is

beyond the texts. There is a reality outside language, and language serves to describe this
reality.» (28) Es geht Schroeder darum, die universale Dimension des in der Welt konkret
handelnden Gottes des Alten Testaments wiederzugewinnen. Er setzt sich dabei unter
Zuhilfenahme von G. Picht kritisch mit einer Reihe von Geschichtskonzepten und
Wirklichkeitsverständnissen auseinander (E.G. Wright, H.-G. Gadamer, G. von Rad, H. Frei u.a.).
Für Schroeder ist das Buch Jesaja - er befasst sich v.a. mit Jes 1-6 - ein historiographisches
Werk. «The question that this book leads one to ask is not <What is the setting of this
book?>, but <Where is our place in the history described in this book?>» (57) Jes 1-4 ist weder

genau datiert noch erscheint Jesaja als Prophet. Das Eingangsstück hat eine spezifische
Funktion. Es eröffnet mit einem göttlichen Gerichtsprozess mit deutlichem Bezug auf die
Proklamation der Tora. Jes 2-4 ist eine Gerichts-Vision der Zukunft ohne Anspruch auf
chronologische Reihung. Mit Jes 5 tritt Jesaja als Prophet erstmals in Aktion. Nach dem
Weinberglied zeigen die Wehe-Sprüche, dass, wer die Tora preisgibt, den Kontakt zur Realität

verliert («reality turned upside down»). Der Rechtsbruch führt als Konsequenzen die
Selbstzerstörung des Volkes und die Aufbietung einer Fremdarmee gegen Israel durch
JHWH mit sich. Die Vision von Jes 6 zeigt, dass JHWHs Heiligkeit Jesajas Charakterisierung

von Gottes universaler Herrschaft ist.
Im zweiten Hauptteil wird Gottes universales Geschichtshandeln thematisiert, wie es in

den Individualklagepsalmen, insbesonders im «Stimmungsumschwung», wahrnehmbar
wird. Zunächst werden die diesbezüglichen Lösungsansätze erörtert: die Rückführung des

Stimmungsumschwungs auf ein Heilsorakel oder Gottesurteil (J. Begrich, W. Beyerlin, E.
Gerstenberger) und das Modell einer tempeltheologischen Dynamik von göttlicher Gegenwart

oder Abwesenheit (F. Lindström, M.R. Hauge). Nach einer Kritik dieser beiden
Lösungsansätze diskutiert er die Psalmen 3; 6 und v.a. 7. In Ps 3 ist ein Traum-Orakel, das dem
Psalmbeter in der Nacht zuteil wurde, der Grund für die veränderte Wirklichkeit. In Ps 6

ist es der Anbruch der Morgendämmerung und den damit verbundenen Wahrnehmungen
(Gottes Eingreifen), der den Stimmungsumschwung bewirkt. In Ps 7 schliesslich wird Gott
als Richter erfahren, der zugunsten des Psalmisten im Morgengrauen eingreift. Danach
folgen Auseinandersetzungen mit der Annahme der Gottesgerichtsbarkeit am Tempel sowie
mit Gottes Gerichtshandeln in den Kontexten von Bundesbrüchen, Weissagung und Be-



366 Rezensionen

schwörungsritualen sowie individuellen Klagepsalmen. Wird Ps 3-7 als kompositionelle
Sequenz gelesen, dann ergibt sich - nicht zuletzt aufgrund der Überschriftsvermerke -, dass

die Absalom-Erzählung als «Midrasch» dazu fungiert.
Der dritte Hauptteil bietet eine Zusammenfassung der Ergebnisse unter dem Titel «The

Universalistic Theology of Divine Agency in the Old Testament». Es schliessen sich eine

Bibliographie sowie ein Schriftstellen- und ein Sachregister an.
Das Buch mit seinen provokativen Thesen enthält reichlich Diskussions-, wenn nicht

sogar «Zündstoff». Nach Schroeder ist die heutige Geschichts- und Bibelwissenschaft
überfrachtet mit neuzeitlichen Vorstellungen, die das biblische Wirklichkeitsverständnis weithin

verschleiern anstatt erhellen. Wesentliche Thesen betreffen die Bestreitung der
Autonomie menschlichen Ratio bzw. die Behauptung von deren Beschränktheit und die unver-
sale Geschichtsmächtigkeit des Gottes JHWHs über Geschichte und Natur, deren Teil
auch der Mensch mit seinem Denken ist. Das Buch nimmt in der heutigen Diskussion eine
deutliche «Aussenseiter»-Position ein und schwimmt damit gegen den Strom - was aber
gerade nicht gegen es sprechen muss. Manchmal wirkt das Buch etwas stark wiederholend,
was aber aufgrund der neuen Stossrichtung und des Überzeugungsefforts verständlich ist.
Insgesamt wünscht man diesen Ausführungen die ihnen gebührende Beachtung. Da es
aber eine so starke Revision von Konzepten und Modellen bedürfte, ist allerdings zu
vermuten, dass ihm auch Ablehnung sicher sein wird. Schroeder kommt jedenfalls das
Verdienst zu, fundamentale Fragen der Hermeneutik und Exegese aufs Tapet gebracht zu
haben.

Beat Weber, Linden

Hans Volker Kieweier, Erziehung zum guten Verhalten und zur rechten Frömmigkeit. Die
Hiskianische Sammlung, ein hebräischer und ein griechischer Schultext (BEATA 49),
Peter Lang, Frankfurt a.M. 2001 et al. 476 S„ sFr. 103.-, ISBN 3-631-37668-5.

Komposition und Redaktion der Einzelspruchsammlungen im Sprüchebuch - vor allem
die Spruchsammlung II (Prov 10,1-22,16) - waren in den letzten beiden Jahrzehnten
vermehrt Gegenstand der Forschung. Kieweier nun widmet sich mit seiner Studie der
Spruchsammlung V, der Hiskianischen Sammlung Prov 25-29. Seine These: Eine erste Sammlung
sei durch die «Männer Hiskias» zur Zeit des Königs Hiskia zusammengestellt worden.
Sammler hätten in der späten Königszeit diese Sprüche zu «Substrukturen» nach thematischen

Gesichtspunkten für den schulischen Gebrauch umgruppiert. Schliesslich hätten
Redaktoren in persischer Zeit (Sammlung VA, Prov 15-27) resp. frühhellenistischer Zeit
(Sammlung VB, Prov 28-29) diese Sammlungen - «wie es mit Schulbüchern häufig
geschieht» - nochmals überarbeitet (227; 247). Eine letzte Überlieferungsstufe habe die
Hiskianische Sammlung im 3. Jahrhundert mit der Übertragung ins Griechische (Septuaginta)
durchlaufen.

Im ersten Kapitel umreisst Kieweier die Problemstellung. Es folgt eine kurze und knappe,

im Hinblick auf das Thema der Studie aber vollständigen Forschungsgeschichte. Im
Anschluss daran würde nun die Auswertung der Forschungsgeschichte sowie die Darlegung
der eigenen Methode erwartet, was aber beides ausbleibt. Daraus folgt die, wie mir scheint,
etwas unreflektierte Methodenviell'alt.

Im zweiten Kapitel bietet Kieweier für jede Substruktur - er stellt insgesamt 16 fest -
eine Untersuchung in drei Abschnitten: 1. Inhalt der Substruktur; 2. Analyse der Komposition;

3. Redaktion. Im ersten Abschnitt referiert er Inhalt, roten Faden etc. Der zweite
Abschnitt scheint mir entgegen der Überschrift («Analyse der Komposition») mehr die
Einzelsprüche an sich zu analysieren und auszulegen, die Analyse der Sprüche im Kontext
der Substruktur bleibt weitgehend aus. Für jeden Spruch bietet Kieweier eine eigene
Übersetzung mit umfassender textkritischer Diskussion sowie grammatikalischer und lexikali-



Rezensionen 367

scher Analyse einzelner Ausdrücke. Dabei zeigt er eine hohe Wertschätzung des MT.
Beobachtungen zu Form und Gattung werden festgehalten sowie Parallelen innerhalb des

Sprüchebuches wie zur übrigen alttestamentlichen und altorientalischen Weisheit gezogen.
Der Abschnitt über die Redaktion schliesslich geht auf die Gattungen und Formen ein, die
der Redaktion zugeschrieben werden.

In den Kapiteln 3 bis 5 werden die Ergebnisse des 2. Kapitels hinsichtlich Didaktik im
alten Israel, «Sitz im Leben» der Spruchsammlungen sowie Komposition der Hiskianischen
Sammlung ausgewertet. Als Ergebnis beachtenswert ist die chiastische Anordnung der beiden

Teilsammlungen mit je acht Substrukturen (248). Die Teilsammlung VA könne eher
als ethisch ausgerichtet, die Teilsammlung VB durch religiöse Inhalte bestimmt bezeichnet
werden - daher der Titel der Studie.

Nach der Analyse des Masoretischen Textes liefert Kieweier in Kapitel 6 eine des Sep-
tuaginta-Textes. Dieser sei mehr als nur eine Übersetzung. Kieweier sieht viele Bezüge und

Anklänge - jedoch nicht literarische Abhängigkeiten - zu den griechischen Klassikern, zur
Bildungslektüre der hellenistischen Welt also, und schliesst daraus, dass der Übersetzer
und Redaktor der Proverbia-Septuaginta ein frommer Jude aus Alexandria war, der für die

griechisch sprechende jüdische Diasporagemeinde ein der eigenen Tradition erwachsenes
Schulbuch für Ethik und Theologie verfasste (365).

Nach der Lektüre dieses umfangreichen Buches bleibt ein etwas zwiespältiger Eindruck
zurück. Zwar macht Kieweier viele gute, hilfreiche Beobachtungen sowohl zum Einzelspruch

wie zu Komposition und Redaktion der Substrukturen. Die aus den Analysen und

Beobachtungen abgeleiteten Ergebnisse sind jedoch nicht immer durchsichtig und
nachvollziehbar, etwa dass die Hiskianische Sammlung einen «typischen Schulstil» (245)
aufweise und dass die vielen Paronomasien auf ein Üben der «Sprech-, Atem- und Memoriertechnik»

(242) deuten könnten. Dass der eher ethische Charakter der Teilsammlung A
durch die Dominanz des Mahnwortes angezeigt wird (249), ist noch einleuchtend. Weniger
nachvollziehbar ist aber, dass auf Grund der überwiegenden Antithetik in der Teilsammlung

B auf ein theologisches Interesse geschlossen werden soll (251). Für die Begründung
dieser These hätte die aktuelle Forschung zur hebräischen Poesie - vor allem zum paralle-
lismus membrorum - stärker rezipiert, das Verhältnis von Form und Inhalt stärker bedacht
werden müssen.

Überhaupt wäre eine klarere Darlegung der Methode zu Beginn - etwa wie die Abgrenzungen

der Substrukturen zu bestimmen sind oder nach welchen Kriterien die einzelnen
Bearbeitungsschichten herausgeschält werden - und eine Eingrenzung der meines Erachtens

sehr weit gesteckten Zielrichtung der Studie wünschenswert gewesen. Auch eine
Definition und Diskussion der verwendeten Begriffe, Form- und Gattungsbezeichnungen wären

dem Verständnis der Studie förderlich gewesen.
Der bleibende Wert der Arbeit Kiewelers scheint mir die Wiederlegung der weitverbreiteten

Ansicht zu sein, dass Sprichwörter in einer Sammlung tot seien. Kieweier zeigt auf,
dass die Sprichwörter zwar den ursprünglichen Kontext längst verloren haben, die Sammler

und Redaktoren sich aber immer wieder die Aufgabe stellten, durch Übersetzung und

Interpretation, durch literarische Kontextualisierung und Bezüge zur gängigen Literatur
die Sprichwörter aktuell und lebendig zu erhalten. In immer neuer Übertragung und
Interpretation bleibt das Sprüchebuch auch für die nachfolgenden Generationen ein reichhaltiger,

weisheitlicher Schatz.
Jürg Luchsinger, Walterswil



368 Rezensionen

Yair Zakovitch, Das Buch Rut. Ein jüdischer Kommentar (Stuttgarter Bibelstudien 177),
Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 1998. 192 S., sFr. 45.40 / Euro 24.90, ISBN 3-
460-04771-2.

Bereits 1990 erschien dieser Kommentar in der Reihe «Mikra Leysra'el» (Bibel für Israel).

Für die Veröffentlichung der deutschen Übersetzung aus dem Hebräischen zeichnen
Helmut Merklein und Erich Zenger als Herausgeber verantwortlich; Zenger schrieb dazu
auch das Geleitwort.

Zakovitchs Kommentar ist in zwei Teile A und B gegliedert; A besteht aus der Einleitung,

B aus dem Kommentar. Am Schluss des Buches finden sich ausser einer reichhaltigen
Bibliographie auch ein Glossar (in dem die im Kommentar vorkommenden judaistischen
Fachbegriffe erklärt werden) und ein Stellenregister.

In Teil A (Kap. I-XVII, 11-73) behandelt der Verfasser die sogenannten Einleitungsfragen,
aber auch Themen wie: Die Auffassung von der Vorhersehung und ihre Funktionen,

die literarischen Stilmittel, die Gebote und Bräuche, die Hinweise auf David und sein
Haus, u.ä.m. In Kap. XVII wird ausführlich auf die im Kommentar benutzten jüdischen
Quellen (ausserkanonische Schriften, rabbinische Literatur, exegetische Literatur etc.)
eingegangen.

In Teil B (Kap. I-XIII, 74-175) folgt die Einzelauslegung, die den biblischen Text nicht
in die einzelnen Kapitel, sondern in dreizehn Szenen gliedert. Jede dieser einzelnen Szenen
wird nach dem gleichen Schema besprochen: 1. Übersetzung, 2. Einführung, 3. Auslegung.

Teil A stellt Sachinformationen in meisterlichem Zuschnitt bereit. Aufgezeigt wird u.a.,
dass das Rutbuch nicht nur mit erzählenden Texten des Pentateuchs, sondern ebenso mit
Rechtstexten arbeitet. Vor allem spielen die beiden Rechtsinstitutionen des Levirats und
der «Lösung» eine Rolle. Aber auch das Anrecht auf Nachlese (vgl. Dt 24,19-22) oder der
sogenannte Moabiterparagraph von Dt 23,4-7, der die Aufnahme moabitischer Menschen
in die Gemeinde Israels bis ins zehnte Glied untersagt, sind im Rutbuch von Bedeutung.
Dass das Rutbuch aber auch ein Beispiel meisterhafter Erzählkunst ist, vermag der Verfasser

immer wieder anhand von Leitwörtern, Wortspielen und anderen Strukturelementen
aufzuzeigen.

Die ausführliche Einzelauslegung in Teil B erfordert eine konzentrierte Lektüre und
setzt m.E. auch eine gewisse Kenntnis anderer Positionen voraus. Zakovitch hält an der
literarischen Einheit der textlich gut erhaltenen Ruterzählung fest und scheidet somit die in
l,laa eröffnende chronologische Notiz «Es geschah in der Zeit, als die Richter richteten»
und 4,7-8a.llb-12.14b sowie in 2,12 die Worte «des Gottes Israels, zu dem du kamst, dich
zu bergen unter seinen Flügeln» nicht als sekundär aus. Er grenzt sich auch von der gängigen

Meinung ab, der in 4,18-22 dargebotene Stammbaum von Perez auf David sei sekundär
angefügt. Für ihn ist der Versuch, zwischen Erzählung und Genealogie zu differenzieren,
künstlich. Vorschnelle Urteile bezüglich der Abfassungszeit des Buches hätten einige
Forscher und Kommentatoren immer wieder dazu veranlasst, Elemente, die nicht zu ihrer
Datierung passen - selbst wenn sie sich in den Aufbau der Schrift einfügen und zur Botschaft,
die in ihr zum Ausdruck kommt, passen - beiseite zu schieben. Und schliesslich vervollständige

die Genealogie am Schluss des Buches die Erzählung, gebe dadurch den zu Beginn des
Buches erwähnten Beziehungen einen tieferen Sinn (173).

Zakovitchs Kommentar beeindruckt durch seine Verständlichkeit und durch seine gute
Lesbarkeit. Bemerkenswert ist auch die Herausarbeitung der intertextuellen Bezüge des
Buches Rut zu anderen Texten der Bibel Israels. Jüdische Auslegungsliteratur wird intensiv

miteinbezogen. Beides trägt m.E. massgeblich dazu bei, dass der Kommentar ein spezifisch

jüdischer Kommentar ist.

Feinfühlig ist die Hinführung zu einem authentischen Verständnis des Judentums. In dieser

Hinführung wird erkennbar, wie fundamental die Verbundenheit zwischen Judentum
und Christentum ist. Denn das Buch Rut deckt auf, woher Judentum und Christentum



Rezensionen 369

überhaupt kommen: «weil JHWH sich seines Volkes annahm» (Ru 1,6). Die messianische
Geschichte beginnt mit dem haesaed, der Zuwendung JHWHs zur geschichtlichen Grösse
Volk Israel. Die Anfänge und der Lebensnerv dieser Geschichte sind Gnade und Treue des

Gottes JHWH, der sein Gottsein an diese Geschichte gebunden hat: als der, der vom Tod
zum Leben führen kann und will.

Der Kommentar sei all jenen empfohlen, die sich fundiert über das Buch Rut orientieren
wollen, die Freude an der hebräischen Sprache haben (oder wieder haben möchten), die in
Religions- und Konfirmandinnen-/Konfirmandenunterricht die Problematik
Ausländerfeindlichkeit und Fremdenangst zur Sprache bringen oder sich im Christlich-Jüdischen
Dialog engagieren. Für Bibelgespräche mit den Themen: vermittelte Güte, narrative Ethik,
Geschichte einer Freundschaft von Frauen, etc. bietet der Kommentar eine Fülle von
Diskussionsgrundlagen. Das Buch Rut kann auch gut als Predigttext verwendet werden, z.B.
unter den Gesichtspunkten: Geschichte der Hoffnung, Überwindung des Todes, Geschichte

des Auszugs oder Zeugnis für Gottes lenkendes Eingreifen in die Geschichte.
Mit Genuss und wachsender Begeisterung habe ich den Kommentar gelesen. Ich meine,

er schliesse eine Lücke in der Kommentarlandschaft. Zu bedauern ist einzig die Tatsache,
dass er erst zehn Jahre später in einer deutschen Übersetzung vorliegt. Zu hoffen ist, dass

er viele interessierte Leserinnen und Leser findet. Und vielleicht trägt er dazu bei, dass das

zugegebenermassen kleine Buch Rut endlich aus seinem «Aschenputtel-Dasein» an der
Universität und in der Kirche befreit wird.

Elvira Veronesi, Basel

Allen P. Ross, Introducing Biblical Hebrew, Baker Academic, Grand Rapids 2001. 565 S.,

ISBN 0-8010-2147-2.

Ross' Einführung in das biblische Hebräisch zeichnet sich durch ein übersichliches Layout

und eine klare Gliederung in Teile und Lektionen aus. Inhaltsverzeichnisse zu Beginn
des Buches und detaillierter zu Beginn jeder Lektion, Sachindex am Schluss des Buches
sowie Kopftitel und dunkle Seitenränder zu Beginn eines neuen Teils erleichtern den Zugang
zum Inhalt.

Lektion 0 vermittelt Grundlegendes über semitische Sprachen im allgemeinen und über
das biblische Hebräisch im Speziellen. Die Lektionen 1 bis 6 bilden den ersten Teil, welcher
der Schrift- und Lautlehre gewidmet ist. Der zweite Teil mit den Lektionen 7 bis 40 bringt
den grammatischen Kern des Lehrgangs: Morphologie und syntaktische Grundelemente.
Der dritte Teil führt mit den Lektionen 41 bis 54 auf die Textebene, indem er ausgewählte
Themen der Syntax und Poetik des biblischen Hebräisch darstellt und Erklärungen zur
Textedition der Biblia Hebraica Stuttgartensia gibt. Dazu kommt jeweils ein Repetitionsab-
schnitt. Eine Vokabelliste ist den Lektionen 2 bis 40 beigegeben. Der Logik des Aufbaus
entsprechend bestehen die Übungen zu den Lektionen 1 bis 6 im wesentlichen aus
Transliterationsaufgaben (vom Hebräischen ins Englische und umgekehrt), die Übungen zu den
Lektionen 7 bis 40 im wesentlichen aus Übersetzungsaufgaben (Einzelsätze vom Hebräischen

ins Englische und umgekehrt) und zu den Lektionen 41 bis 54 in Analysen von
Abschnitten aus der Biblia Hebraica Stuttgartensia (photomechanisch wiedergegeben samt
kritischem Apparat). Im vierten Teil werden Hilfsmittel bereitgestellt: für jede Lektion auf
einer separaten Seite das Wichtigste in Kürze, ein hebräisch-englisches und ein englisch-hebräisches

Glossar, Paradigmentabellen zu den Verben und eine Zusammenstellung der
masoretischen Akzente.

Ziel dieses Buches ist nicht eine sprachwissenschaftlich ausgerichtete Einführung in das
Hebräische - sprachhistorische Erklärungen sind äusserst selten und knapp, sprachvergleichende

Bemerkungen fehlen, und auf bibliographische Hinweise auf Spezialliteratur wie
auch auf Referenzwerke zur hebräischen Sprache (Grammatiken oder Wörterbücher) wird



370 Rezensionen

verzichtet. Das Anliegen des Lehrgangs ist es vielmehr, das nötige Rüstzeug zum Verstehen

von Prosatexten der hebräischen Bibel didaktisch durchdacht zu präsentierten. Dieses
primär praktische Ziel mit seinem an Analyse und Übersetzungspraxis orientierten Zugang
zur Sprache hat aber auch zur Folge, dass die Darstellung manchmal etwas simpel wirkt (S.
133 zum He locale: H- + H- nn) und dass Erklärungen häufig von der englischen
Übersetzungssprache ausgehen (S. 110: the relative pronoun is not required with attributive
adjectives because the adjective's article is often equivalent to the relative pronoun). Demselben
Wunsch nach praktischer Handhabung entspricht wohl auch die Gewohnheit, alles Hebräische

aussprechbar zu machen; so werden Wurzeln stets als Qal Perfekt 3. Sg. m. mit Qames
und Patach vokalisiert, auch wenn Qal nicht belegt ist. Das didaktische Anliegen des Autors

zeigt sich besonders in den häufigen Wiederholungen systematischer (review of grammar

and syntax in jeder Lektion des Teils 3 und lesson reviews in Teil 4) und aktueller Art
(in den Teilen 2 und 3), wobei aber zu fragen ist, ob nicht vorgegebene häufige Repetition
eher ermüdend wirkt. Sehr reichhaltig präsentiert sich das hebräisch-englische Glossar mit
vielen zusätzlichen Formen zu den meisten Einträgen. Dagegen wäre auf sporadische
semantische und etymologische Erklärungen zu einzelnen Vokabeln in den Lektionen 2 bis
40 besser zu verzichten (S. 61: *21513 probably means «vineyard of God»).

In Bezug auf Einzelheiten können u.a. folgende Punkte erwähnt werden: Die Suffixe am
Infinitiv constructus werden nur als Possessivsuffixe, nicht als Objektsuffixe erklärt; der
Hinweis auf die Unterscheidung im Falle des Suffixes der 1. Sg. fehlt (177f.). Bei der
Einführung des Pi'els (193) wäre die Variabilität des zweiten Vokals in der 3. Sg. m. des
Perfekts erwähnenswert, auch wenn die entsprechenden Formen dem Glossar zu entnehmen
sind. Bei den Imperativformen der Verben iTH und iTTT müssten die tatsächlich belegten
Formen (in Verbindung mit 1) aufgeführt werden statt Formen wie iTI. Unerklärt bleibt die
Vokalisierung der Formen des Perfekts mit vokalischer Endung der Verba mediae gemina-
tae des Paradigmas 330 im Qal mit Chateph patach statt mit Schwa mobile (286 und 554).
Die Form 'rHOBPI wäre durch TinOO" zu ersetzen (299).

Trotz sehr viel Positivem - v.a. im dritten Teil, dessen Themen in Lehrbüchern im
allgemeinen zu kurz kommen, - ist ein Punkt kompromisslos zu kritisieren: die mehrheitlich
nichtoriginalen Übungssätze der Lektionen 4 bis 40. Bis Lektion 25 muss der Leser warten,
bis er zum ersten Mal einen originalen Satz aus der Bibel vor Augen hat, und auch späterhin

bleiben Zitate in der Minderzahl. Es geht weniger darum, dem Autor ein paar morphologische,

syntaktische oder semantische Ungenauigkeiten anzukreiden (p^Q bleibt in Pausa

pip; Perfekt am unmittelbaren Satzanfang ist seltener als es die Zahl der so gebildeten Sätze

des Autors denken lässt; S. 231: Satz 7 formt Gen 2,16 so um, dass die Betonung von jJI
firbpo verloren geht; S. 204: Satz 6 verwendet DTI3T als direktes Objekt zu IQp pi., was weder

belegt noch inhaltlich wahrscheinlich ist) oder den Inhalt einiger Sätze mit Schmunzeln
zu quittieren (z.B. S. 85: The beautiful women are here; The wicked servants walked in the
vineyard; Many good books are in the temple), als ganz grundsätzlich gegen die Sprechimitation

einer toten Sprache zu plädieren. Denn diese missachtet im Grunde genommen die
kleineren und grösseren Fortschritte der modernen Sprachforschung, die immer wieder
neue, unerwartete und überraschende Unterschiede syntaktischer und semantischer Art zu
eruieren vermag.

Hanna Jenni, Basel

Klaus Scholtissek, In ihm sein und bleiben. Die Sprache der Immanenz in den johannei-
schen Schriften, Herders Biblische Studien 21, Herder Verlag, Freiburg i.Br. 2000.436 S.,
ISBN 345127096X.

«Die Sprache der Immanenz gehört zu den auffälligsten Spezifika des JohEv wie des
lJoh.» (1), bleibt aber zugleich eingebettet in die für die gesamte Antike charakteristische



Rezensionen 371

«Grundfrage nach dem Verhältnis von Transzendenz und Immanenz» (5). Damit sind die
beiden Schwerpunkte dieser wichtigen Würzburger Habilitationsschrift angezeigt: Einerseits

werden Immanenz-Vorstellungen in der antiken Umwelt des frühen Christentums
untersucht (C), andererseits steht die Exegese der Immanenz-Aussagen im Corpus Johanne-
um im Vordergrund (E).

Im ersten, religions- und philosophiegeschichtlichen Teil (23-130) schreitet S. einen weiten

Horizont ab, indem Immanenz-Konzeptionen in der antiken Philosophie (Piaton bis

Plotin), der Gnosis (Nag Hammadi-Kodizes, OdSal u.a.) und jüdischen Tradition (AT,
Frühjudentum, Rabbinica) untersucht werden. Leitend bleibt dabei ein offenes Konzept
von Immanenz: «Wie ist die Rede vom höchsten Gut bzw. vom Urprinzip, von Gott
vereinbar und vermittelbar mit der Nähe, Erfahrbarkeit, d.h. der Hinwendung Gottes zu
Welt und Geschichte bzw. der Gegenwart der Gottheit in der vielgestaltigen, kontingenten
Welt der Menschen? Wie verhalten sich Transzendenz und Immanenz zueinander?»
(126f.) Gleichwohl gelingt es dem Vf. durch präzise terminologische (35ff.; 58ff.; 97ff.) und
inhaltliche Begrenzungen die Fülle des Materials auf eine Vergleichbarkeit mit joh
Immanenz-Sprache und -theologie hin zuzuspitzen. Als Ergebnis zeigt sich dabei, dass trotz
sprachlicher Anleihen aus der griechischen und lateinischen Philosophie die joh
Immanenz-Vorstellungen vorrangig aus der atl.-jüdischen Denkwelt (insb. der Weisheit, 99-104)
zu verstehen sind und die reziproke Gestalt der joh Immanenz-Aussagen als analogieloses
Spezificum Johanneum begriffen werden muss (369).

In einer knappen zwischengeschalteten methodischen Orientierung (D) lehnt sich der
Vf. an das unter dem Stichwort «relecture» (J. Zumstein) bekannte Interpretationsmodell
an, nach dem die Wachstumsgeschichte des JohEv als «organischer Fortschreibungs-» und
theologischer «Reifungsprozeß» (132) verstanden werden kann. S. führt ferner den aus der
Intertextualitätsforschung (G. Neumann) entlehnten Begriff «réécriture» neu in die Joh-
Forschung ein, um damit in Abgrenzung zur diachronen relecture einen Begriff für die
synchron erfassbare «variierende Wiederaufnahme und vielschichtige Um-Schreibung ein und
derselben Grundkonstellation» (137) zu prägen. Ob dabei die Methode durch die Annahme

der Umschreibung «durch den gleichen Autor» belastet werden muss, ist fraglich, in
jedem Fall weckt diese innovative und weiterführende Perspektive das Interesse nach
vertiefter Bearbeitung, die im Rahmen der vorliegenden Arbeit nur in der Applikation geleistet

wird.
Im analytischen Teil zur Interpretation der joh Immanenz-Aussagen, dem eigentlichen

Hauptteil der Arbeit (141-362), grenzt der Vf. die joh Immanenz-Sprache im engeren Sinn
auf die vielfach reziproken Formulierungen mit den Lexemen péveiv év (bleiben in) bzw.
elvat èv (sein in) ein, wobei personale und nicht-personale Immanenz-Aussagen zu
unterscheiden sind. Bei der Erhebung des Textbefunds (E.I, 141ff.) werden aber sehr sachge-
mäss auch die Verwendung der Präposition èv (in), zugehörige Bildfelder (z.B.
Hausgemeinschaft) und analoge reziproke Formulierungen erfasst. die die tragende Bedeutung
des Immanenz-Motivs in joh Sprache und Denken aufzeigen. Eingehende, an Detailbeobachtungen

reiche Analysen werden dann zum Prolog als «Metatext zur joh Immanenz-
Theologie» (E.II), zur Brotrede in Joh 6 (E.III) sowie zu den Abschiedsreden in Joh 13,31-
17 (E.IV-VI) gegeben, wobei sich die Abschiedsreden, näher in Joh 15,1-17, als «Zentrum
joh Immanenz-Theologie» (281) erweisen.

Mit philologischer Akribie und hermeneutisch-theologischem Weitblick werden die
ausgewählten Texte analysiert und interpretiert: Nach einer Einordnung in den Gesamtzusammenhang,

sowie der Erörterung von synchronen und diachronen Grundfragen erfolgt eine
versweise Einzelexegese zur leitenden Fragestellung der Immanenzaussagen, so z. B. zu
Joh 15,1-17 in E V/ 6 (283-309), wobei sich dieser Text als vertiefende «réécriture» der
Immanenz-Aussagen von Joh 10 und 14 begreifen lässt. Die Immanenz-Aussagen in den Joh-
Briefen werden ferner als Fortschreibung des Evangeliums betrachtet (E.VII). Ein ab-



372 Rezensionen

schliessendes Kapitel F (363-380) bietet neben Zusammenfassungen Impulse zu
übergeordneten Fragen der joh Immanenz-Sprache und -theologie, durch die einmal mehr deutlich

wird, dass «die joh Immanenz-Sprache eine sprachlich wie theologisch reife Frucht
joh Reflexion dokumentiert» (174).

Wie vielfältig die Immanenz-Vorstellung joh Sprache und Theologie bestimmt, wird am
Bspl. von Joh 14 deutlich, wo sich fünf verschiedene, aber miteinander verknüpfte
Immanenz-Aussagen finden: die futurische Aufnahme in die Wohnungen Gottes (14,1-3), die
Vater-Sohn-Immanenz (14,10f.), die Immanenz des Parakleten bei den Glaubenden
(14,16f.), die Sohn-Christen-Immanenz (14,20f.) und schliesslich die Vita Communis von
Vater, Sohn und Christen im präsentisch-eschatologischen Vorgriff (14,23). Grundlage der
Immanenz-Vorstellung ist hier - wie im JohEv überhaupt - die Immanenz von Vater und
Sohn, die zugleich Einsichten in die Denkwelt joh Christologie eröffnet: Durch die reziproke

Immanenz-Konzeption ist dem Evangelisten eine sprachliche und denkerische Möglichkeit

gegeben, die «Einbergung des Sohnes im Vater und die Präsenz des Vaters im Sohn»
(256) auszusagen, ohne etwa durch den Anspruch einer personalen «Identifikation» die
Matrix des jüdischen Monotheismus zu verlassen (363f.). Trotz einer engen Beziehung
zwischen Einheit und Immanenz (vgl. dazu 316-339) handelt es sich bei den Immanenz-Aussagen

nach S. nicht um Identitätsaussagen: «Vater und Sohn werden im Gegenteil in ihrer
Unterschiedenheit bestimmt. Die Immanenz hebt die Unterschiedenheit beider
Subjekte, beider Personen, nicht auf, sondern begründet und charakterisiert ihre Unterschiedenheit

in aller denkbar intensiven Bezogenheit.» (256). Indem sie Symmetrie und Asymmetrie

zugleich auszusagen vermag, habe die «Sprache der Immanenz ein größeres her-
meneutisches und semantisches Potential als die Einheits-Aussagen.» (338, vgl. 371.375f.).
«In diese uranfängliche Communio von Vater und Sohn können die Glaubenden durch die
<Aufnahme> des gesandten und inkarnierten Sohnes <aufgenommen> werden» (366), was
neben den Immanenz-Formeln vor allem durch Haus- und Familienmetaphorik sprachlich
umgesetzt und mit eschatologischen, ethischen und <ekklesiologischen> Aussagen
verknüpft wird.

Neben vielen erhellenden Einsichten zum Immanenz-Motiv eröffnet die Arbeit
weiterführende Frageperspektiven: So bemerkt der Vf. völlig zu Recht, dass sich «die joh
Immanenz-Vorstellung in weiten Teilen überhaupt nur metaphorisch darstellen (lässt)» (281),
ohne freilich das komplexe Feld joh Bildersprache methodisch und inhaltlich bearbeiten zu
können. Darüberhinaus drängt sich die - vom Vf. bewusst ausgesparte (lf.) - Frage einer
Beziehung joh Immanenz-Theologie zur entsprechenden Konzeption im Corpus Paulinum
auf. Indem die reziproken Immanenz-Aussagen zu Vater und Sohn ihre personale Identität
nicht relativieren sondern konstituieren (372), bieten sich schliesslich interessante
Anknüpfungspunkte für die neuere soziale Trinitätstheologie (z.B. L. Boff, J. Bracken), wobei
zu bedenken ist, dass das Corpus Johanneum «weder eine Vater-Paraklet- noch eine Sohn-
Paraklet-Immanenz (kennt)» (373).

Die vorliegende Studie ist aufgrund ihrer wohlreflektierten Vorgehensweise, ihrer
religionsgeschichtlichen Weite und analytischen Tiefe sowie in der kritischen Verarbeitung
einer immensen Sekundärliteratur überzeugend. Vor allem löst sie wirklich ein, was sie in
Aussicht stellt, denn durch die vielen sprachlichen und theologischen Querverweise wird
deutlich, dass die joh Immanenz-Vorstellung in der Tat «eine heuristisch wertvolle
Schlüsselposition für eine sachgerechte Interpretation der theologischen Leitlinien im Corpus
Johanneum» (2) darstellt. Entsprechend wird man auch der Arbeit von Scholtissek eine
Schlüsselposition innerhalb der künftigen Forschung zur religionsgeschichtlichen Einordnung,

Sprache und Theologie des vierten Evangeliums voraussagen dürfen.
Ruben Zimmermann, Heidelberg/München



Rezensionen 373

Henning Graf Reventlow, Epochen der Bibelauslegung. Band IV: Von der Aufklärung bis

zum 20. Jahrhundert, Verlag C.H. Beck, München 2001. 448 S., ISBN 3406349889.

Wer die «Epochen der Bibelauslegung» darstellen will, tut gut daran, sich strenge
Beschränkungen aufzuerlegen, indem er seinen Gegenstand exemplarisch und idealtypisch
abhandelt. Was genau sein Gegenstand ist, wäre schon dann nicht mehr so klar, wenn man
(frei nach Gerhard Ebeling) Kirchengeschichte insgesamt als Auslegungsgeschichte der
Bibel verstehen wollte. Unabhängig vom eigenen, allfällig theologischen Standpunkt könnte
man ja die gesamte Geistes-, Kultur- und Mentalitätsgeschichte des christlichen Abendlandes

als wiederholte, einander ablösende und konterkarierende Versuche deuten, sich mit
der sogenannten Heiligen Schrift ins Verhältnis zu setzen - und sei es auch im Modus der
Negation. Dann gehörte die Architektur der gotischen Kathedralen und des Escorial ebenso

in die Auslegungsgeschichte der Bibel wie Inquisitionsprozesse, Georg Friedrich Händeis

Oratorien, Illuminatentum oder Heinrich Fausts Reflexionen, wie wohl «Logos» im
Prolog des Johannes-Evangeliums zu übersetzen sei. Henning Graf Reventlow, der als
einschlägig ausgewiesener Experte der denkbar geeignetste Autor einer Geschichte der
Bibelauslegung ist, wählt demgegenüber sehr bewusst einen traditionellen Ansatz: Er klammert
die stein-, bild- oder musikgewordenen Auslegungszeugnisse aus und beschreibt in erster
Linie den Weg der wissenschaftlich-theologischen Exegese im strengen Sinn, die in dem
hier anzuzeigenden, vierten Band von der lutherischen Orthodoxie bis hin zu Bultmann
reicht. Zwar kommen da nicht nur Theologen vom Fach zu Wort, sondern ebenso Philosophen

wie Hobbes, Spinoza und Locke, aber doch nur solche, die den Weg zu moderner
theologischer Exegetik geebnet haben (gleichwohl erhält Kant keinen eigenen Abschnitt,
während Nietzsche, für dessen Spätwerk ja die Wellhausen-Lektüre wichtig werden sollte,
nur bei Karl Barths Römerbrief einen kurzen Auftritt hat). Reventlow lässt statt grosser
Epochenüberblickserzählungen epochemachende Werke der einzelnen Autoren sprechen,
die er jeweils mit kontextualisierenden, biographischen Skizzen einführt. Dieses Verfahren
macht Spekulationen zum Gesamtverlauf der Auslegungsgeschichte überflüssig, dafür jede
Veränderung am konkreten Beispiel dingfest.

Das Panorama, das Reventlow entwirft, ist vom frühen 18. Jahrhundert an ein rein
protestantisches und ein rein (schweizerisch-)deutsches. Auch wenn man der Eingangsbeteuerung

des Verfassers Glauben schenkt, dass die deutsche Forschung seit dieser Zeit die
massgebliche Rolle gespielt habe - obwohl es im Abschnitt über Johann Salomo Semler
heisst, die deutsche Bibelwissenschaft habe damals «im Vergleich mit Westeuropa [...]
geradezu als Nachzügler» zu gelten (180) -, wundert man sich doch etwas, dass es nach
Richard Simon so etwas wie eine französische Aufklärung nicht gegeben zu haben scheint
(warum fehlen, wenn Hermann Samuel Reimarus und Johann Christian Edelmann behandelt

werden, denn Pierre Bayle und Voltaire, aber auch David Hume - während der
Schutzumschlag des Buches das Porträt von Charles Etienne Jordan zeigt, der laut Register
im ganzen Buch überhaupt nirgendwo vorkommt? Ebenso ergeht es Ernest Renan). Aus-
sereuropäische Gegenakzente fehlen ganz. Wer die <Amerikaner> (etwa Jonathan
Edwards) vermisst, hätte vielleicht gerne auch etwas über die europaweit einflussreiche
Evangelieninterpretation von Leo Tolstoj erfahren. Aber eben: Reventlow will keine
Rezeptionsgeschichte der Bibel schreiben, sondern die Schlaglichter auf die wichtigen Stationen
ihrer wissenschaftlich-theologischen Interpretation werfen. Dies tut er gründlich, wobei
seine Darstellung des 18. und 19. Jahrhunderts am eindringlichsten ist.

Insgesamt hätte dem Band ein sorgfältigeres Lektorat gutgetan. Neben manchen
Druckfehlern und mitunter sehr <griechisch> konstruierten Sätzen («Eine von Shaftesbury, 1673

abgesetzt und im Tower inhaftiert, inzwischen aber wieder Vorsitzender des Kronrats, in
mehreren Anläufen im Unterhaus eingebrachte Initiative forderte ...», 60) wirken gewisse
Passagen (etwa in den Abschnitten über Pierre-Daniel Huët oder Edelmann) noch recht
exzerpthaft, während an anderen Stellen Wiederholungen stören (z.B. S. 374: «Im An-



374 Rezensionen

schluss an Overbeck spricht Barth hier von <Urgeschichte>»; S. 375: «In Anlehnung an
Overbeck nennt Barth Jesus als den Christus <Urgeschichte»>). Solche kleinen Schönheitsfehler,

die in einer Folgeauflage leicht zu beheben sind, schmälern aber keineswegs das

Verdienst dieses mit dem vierten Band nun zum Abschluss gekommenen Werkes, mit dem
Reventlow einen gültigen Überblick über die Auslegungsgeschichte der Bibel gegeben hat,
der zum Weiterdenken und Weiterforschen anregt, ohne doch bloss ein gelehrtes Kompendium

sein zu wollen. Auch ein allgemein historisch interessiertes Publikum wird aus einer
Lektüre viel Gewinn ziehen.

Andreas Urs Sommer, Greifswald

Georg Kreis, Beat von Wartburg (Hg.), Basel - Geschichte einer städtischen Gesellschaft,
Christoph-Merian-Verlag, Basel 2000. SFr. 65.-, ISBN 3-85616-127-9.

Pünktlich zur 500-Jahrfeier des Basler Beitritts zur Eidgenossenschaft erschien jüngst
eine längst fällige Darstellung der Basler Geschichte. Der Band, der von dem Basler
Geschichtsprofessor Georg Kreis und dem Verlagsleiter des Christoph-Merian-Verlags, Beat
von Wartburg, herausgegeben und von einem Autorenteam des Historischen Seminars der
Universität Basel verfasst wurde, stellt multiperspektivisch die Entwicklung der städtischen

Gesellschaft dar und nutzt dabei die vielfältigen Methoden und Fragestellungen
moderner Historiographie. Der vorliegende Band will kein Ersatz für die weiterhin ausstehende

Kantonsgeschichte sein, sondern versteht sich als ein «kleiner Jubiläumsbeitrag». Doch
in dieser sympathischen Bescheidenheit liegt auch eine Stärke des Buches. Denn die kurz
gehaltenen, informativen und gut lesbaren Beiträge werden auch ein breiteres, historisch
interessiertes Publikum erreichen. Der überaus ansprechend gestaltete, mit zahlreichen
Illustrationen versehene und zudem preiswerte Band umfasst acht chronologisch gegliederte
Kapitel sowie ein abschliessendes Kapitel, das elf thematische Beiträge bietet. Neben dem

Haupttext, den Bildern, Karten und Abbildungen, die mit ausführlichen Legenden versehen

sind, finden sich immer wieder kleinere, vertiefende thematische Informationseinheiten.
Diese gelungene mehrdimensionale Präsentation verleiht dem Band eine erfreuliche

Attraktivität und lädt so zum neugierigen Blättern und Schmökern ein.
Da in der jüngeren Vergangenheit in der allgemeinen Historiographie ein auffallendes

Interesse an religiösen Themen zu konstatieren ist, stellt sich die Frage, inwiefern diese
Tendenz in dem vorliegenden Gemeinschaftswerk Niederschlag findet. Im ersten Kapitel
stellt Martin Steinmann die Frühgeschichte Basels bis zum Ende des 12. Jahrhunderts
anschaulich dar und lässt auch die Probleme sowie Desiderate der frühgeschichtlichen
Erforschung Basels erkennen. Er zeichnet die Christianisierung und die Entwicklung Basels als

Bischofsstadt nach. Daran anschliessend beschreibt Werner Meyer die Zeit vom 13. bis 15.

Jahrhundert. Da seit dem 13. Jahrhundert die schriftlichen Überlieferungen sprunghaft
ansteigen, nimmt das historisch auswertbare Quellenkorpus deutlich zu. Diese Zeit Basels im
Spätmittelalter war geprägt von einem steten Wandel, von Glanzzeiten und Krisen, unter
denen das Erdbeben von 1356 herausragt. Die Stadt selber scheint ein riesiger Bauplatz
gewesen zu sein, das Stadtbild wurde von den sakralen Bauten dominiert. Neben der städtischen

Entwicklung, der sozialen, politischen und wirtschaftlichen Geschichte widmet sich

Meyer auch der Alltagsgeschichte, in der er recht knapp auf das mittelalterliche religiöse
Leben in Basel eingeht und vor allem die kirchlichen und klösterlichen Verhältnisse behandelt.

Religion und Reformation stehen bei Kaspar von Greyerz hingegen deutlich im
Vordergrund, der seinem Beitrag über das 16. Jahrhundert ein Zitat aus der Basler
Reformationsordnung von 1529 voranstellt. Die Reformation bewirkte nicht nur in religiöser,
sondern auch in politischer und sozialer Hinsicht eine Neugestaltung der Stadt und prägte ihre
weitere Geschichte. Den aus den Folgen des Reformation resultierenden Konfessionskonflikt

und die dadurch bedingte Mobilität schildert Wolfgang Kaiser unter dem bezeichnen-



Rezensionen 375

den und schönen Titel «Der kleine Grenzverkehr», bevor Valentin Groebner sich ausgehend

von einer Federzeichnung aus dem Jahr 1521 dem Thema «Finanzen, Geschenke und
Politik in Basel am Beginn der Neuzeit» zuwendet. Susanna Burghartz schildert Basel im
Zeitalter des «Ancien Régime». Über die in diese Zeit fallende kirchliche Orthodoxie und
Konfessionalisierung wird der Lesende recht ausführlich unterrichtet und auch über die
Zusammenhänge von Religion, Ehe und Sexualität informiert. Die Zeit von der Aufklärung

bis zur Kantonstrennung behandelt Claudia Opitz und stellt dabei im Kontext der
aufklärerisch geprägten Sozietäten die für die neuere protestantische Christentumsgeschichte
so bedeutende Deutsche Christentumsgesellschaft vor, die bekanntlich als international
agierende Vereinigung und als Kommunikationszentrale nicht nur in Basel erweckte Christen

sammelte. Die Zusammenhänge von Aufklärung und Religion in Basel - immer noch
ein Desiderat der Forschung - bleiben indessen unberücksichtigt. Allerdings wird ausführlicher

auf die Juden in Basel eingegangen, die seit 1805 in der Stadt eine Gemeinde etablieren

konnten. Drei kürzere Beiträge vertiefen diese Epoche: Vanja Hug widmet sich der
Pflege von Geselligkeit und Freundschaft am Beispiel der Ermitage Arlesheim, Ester Bauer

Sarasin stellt Anna Maria Preiswerk-Iselin, eine Tochter Isaaks Iselins, und ihre
Stellungnahmen zum öffentlichen Geschehen vor, ehe Matthias Manz mit einem Beitrag über
zwei Augenzeugen der sogenannten Dreissiger Wirren diesen Teil abschliesst.

Das 19. und den Beginn des 20. Jahrhunderts wird als «Entwicklung zur Grossstadt» von
Regina Wecker beschrieben. In der werdenden Grossstadt geht der Anteil der Reformierten

von 84,4 % (1837) auf 64,2 % (1920) zurück und jener der katholischen Bevölkerung
verdoppelt sich in diesem Zeitraum von 14,8 % auf 29,1 %. Informationen über das geradezu

sprichwörtlich gewordene «Fromme Basel» fehlen; Kirche und Religion werden im
Zusammenhang mit der Verfassungsrevision von 1875 kurz gestreift. An diese Epoche
anknüpfend ist die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges
das Thema von Josef Mooser, der sich von der Trennung von Staat und Kirche im Jahr 1910

ausgehend ausführlicher dem Zusammenhang von «Kirchen, Demokratie und Gesellschaft»

zuwendet. Weitere religiöse Themen treten merklich in den Hintergrund.
Bevor Georg Kreis die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts schildert, bietet Peter Manz

einen Einblick in die italienische Immigration der Jahre 1882-1914. Am Beispiel der
Stadtmission, die einen eigenen italienisch sprechenden Stadtmissionar anstellte, werden Hilfs-
massnahmen für die italienischen Arbeitnehmer exemplifiziert. In der neuesten Zeit wird
das Thema Religion in Basel im Zusammenhang mit den Auseinandersetzungen um das

Drama «Der Stellvertreter» von Rolf Hochhuth aus dem Jahr 1963 evident. Zum Ab-
schluss des 20. Jahrhundert beschreibt Madeleine Imhof Arbeiterquartiere und Pierre Felder

die Altersverteilung der Bevölkerung.
Unter den elf «Thematischen Beiträgen» widmet sich Erika Hebeisen ausführlich der

pietistischen Gemeinschaftsbildung am Übergang in die Moderne und damit auch dem
sogenannten «Frommen Basel», verzichtet dabei aber auf die terminologische Differenzierung

von Pietismus und Erweckungsbewegung. Die weiteren verbleibenden zehn «Schlaglichter»

behandeln Basel im ausgehenden 15. Jahrhundert (Claudius Sieber-Lehmann),
untersuchen die Repräsentation und das Staatsverständnis Basels in der Frühneuzeit (Thomas

Maissen) sowie das Bankwesen vom späten Mittelalter bis zum Ende des 18.

Jahrhunderts (Nikiaus Röthlin), das bürgerliche <Patriziat> im 19. Jahrhundert (Philipp
Sarasin), die Landgemeinden Richen, Bettingen und Kleinhüningen (Michael Raith) und die
Arbeitslosigkeit (Bernard Degen). Ferner sind die Chemiestadt Basel (Christian Simon),
die Öffnung des Bildungssystems (Charles Stirnimann), die öffentlichen Kunstförderung in
Basel vom 16. bis 20. Jahrhundert (Yvonne Boerlin-Brodbeck) sowie die Frage nach Basel
als Musikstadt (Peter Hagmann) Thema.

Die neue Geschichte Basels spannt also einen weiten thematischen Bogen und bietet viele

erhellende Einsichten in die differenten gesellschaftlichen Bereiche und historischen



376 Rezensionen

Kontexte. Der Religion, ihrer Entwicklung und ihren Urbanen, sozialen sowie ökonomischen

Interdependenzen, denen das besondere Augenmerk des Rezensenten galt, wird in
den einzelnen Beiträgen recht unterschiedliche, nicht immer befriedigende Aufmerksamkeit

geschenkt. Doch soll diese, aus einer bewusst eng perspektivierten Lektüre resultierende

kritische Anmerkung keineswegs den Wert dieses nützlichen wie empfehlenswerten
Buches schmälern, sondern vielmehr auf ein interdisziplinär zu beackerndes Forschungsdesiderat

hinweisen, dessen Ergebnisse hoffentlich in absehbarer Zeit einmal in einer
umfassenderen Kantonsgeschichte von Basel-Stadt präsentiert werden können.

Thomas K. Kuhn, Basel

Albert Franz (Hg.), Glaube - Erkenntnis - Freiheit. Herausforderungen der Gnosis in
Geschichte und Gegenwart, Paderborn - München - Wien - Zürich, Ferdinand Schöningh,
1999. 166 S„ ISBN 350672603X.

Im Rahmen des Sonderfachbereiches «Institutionalität und Geschichtlichkeit» an der
Technischen Universität in Dresden «läuft» ein Forschungsprojekt «Die Institutionalisierung

christlicher Überlieferung in Auseinandersetzung mit der Gnosis». Leiter dieses
Projektes ist Prof. Dr. Albert Franz, Lehrstuhlinhaber für systematische Theologie. Zentral
steht die Frage, wie und warum es zur Institutionalisierung des Christentums kam und warum

andrerseits heute das Christentum nicht nur ein Problem hat, sondern selbst mehr und
mehr zum Problem zu werden scheint. Die in diesem Band veröffentlichten Beiträge sind
ursprünglich Vorträge, die im Rahmen dieses Projektes gehalten und besprochen wurden.
Ausgangspunkt der Beiträge ist, dass das Christentum, sowohl als institutionell verfasste
Kirche wie als reflektiertes Glaubenssystem ohne die Auseinandersetzung mit der Gnosis
nie hätte entstehen können. Eine Bestätigung dafür ist die Tatsache, dass in der heutigen
anti-institutionellen «neuen Religiosität» die Faszination durch die Gnosis unverkennbar
ist. Das Stichwort «Gnosis» bezieht sich somit nicht nur auf ein Phänomen der Geschichte,
sondern steht für Grundfragen unserer Gegenwart. Dass diese Feststellung keineswegs
übertrieben ist, wird durch die Beiträge eindrücklich dokumentiert.

Es geht, wie der Herausgeber mit Recht hervorhebt, im Kampf um und in der Diskussion
über die Gnosis um die Konfrontation zwischen einer weit-flüchtigen Religion der Gott-
Unmittelbarkeit und einem welt-bezogenen, durch Kanon und Amt institutionalisiertem
Glaubensverständnis. Nach einer sorgfältigen Beleuchtung der Funktion von Insititutionen
in kulturellen und religiösen Traditionen von Siegfried Wiederkehr werden in den folgenden

sechs Aufsätzen verschiedene Aspekte des Wesens der Gnosis und ihrer
«Ausstrahlungseffekte» in der späteren Theologie und Philosophie bis in die Gegenwart hinein
dargelegt. Die Lektüre bringt manche Überraschung. Es liegt den Autoren fern zu versuchen,
in gekünstelter Weise geschichtliche und kausale Zusammenhänge zu konstruieren.Viel-
mehr ist es ihnen gelungen überzeugend darzulegen, dass die Gnosis tatsächlich eine starke
Wirkung ausübt, auch wo man sich dessen nicht bewusst ist. Man kann das am besten und
am kürzesten illustrieren durch eine einfache Andeutung der Thematik der Aufsätze.
Franz Gruber geht Spuren des gnostischen Problems in der Geschichtstheologie der
Gegenwart (Bultmann, Metz) nach. Hans-Joachim Klimkeit beschreibt die Verfolgung und
Untergang des Manichäismus im Römischen Reich,. Wolfgang Baum schildert den Einfluss
des Manichäismus auf die Entwicklung des ägyptischen Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten. Der Herausgeber selbst, Albert Franz, erörtert Schellings kritischen Rückgriff

auf die Gnosis, während Michael Pauen den gnostischen Antiinstitutionalismus bei
Bloch. Klages und Heidegger analysiert.

Bei der Erwägung von all diesen geschichtlichen und aktuellen Perspektiven ist es gut,
klar ins Auge zu fassen, was die Gnosis in ihrer ursprünglichen Gestalt sein wollte. Darüber
gibt Christoph Markschies Auskunft, der die Frage thematisiert: Was ist Gnosis? Ist sie



Rezensionen 377

christliche Religionsphilosophie oder vorchristliche antike Religion? In der Forschung hat
man lange das zweite verteidigt. Durch das berühmte Kolloqium von Messina (1966) von
fast 100 Gnosisforschern wurde diese Ansicht zu einer handlichen Definition normiert.
Erst in jüngster Zeit häufen sich kritische Einsprüche gegen diesen Konsens. Markschies,
der sich eingehend mit Valentinus befasst hat, befürwortet eine Reintegration der Gnosis
in die Kirchen- und Theologiegeschichte des 2. Jahrhunderts. Er charakterisiert dieses

Jahrhundert als das «Laboratorium der Theologiegeschichte», für das der experimentelle
Charakter bezeichnend ist. Die Theologie experimentierte mit dem Piatonismus, um auf
diese Weise das Christentum der (Halb-)Bildungselite nahezubringen. Die Gnosis ist ein
Teil dieses Laboratoriums. Sie ging in der Platonisierung und Mythologisierung am weitesten

und ergänzte die christliche Botschaft um jene Teile, die ihr im Gespräch mit dem Pla-
tonismus fehlten, um Protologie und Eschatologie. Die Mehrheit der Kirche hat die
Entscheidung getroffen, die konsequente Platonisierung in der Gnosis zu verwerfen, hingegen
ihre modifizierte Form bei Origenes zu billigen. So ging der organische Zusammenhang mit
dem Christentum verloren, obgleich er ursprünglich eindeutig vorhanden war.

Man fragt sich unwillkürlich, wie künftig die Ergebnisse dieser so viele Gebiete umspannenden

Beiträge im Gesamtkonzept des oben genannten Forschungsbereiches verarbeitet
werden. Jedenfalls ist zu begrüssen, dass diese Aufsätze jetzt schon in einem Band
veröffentlicht worden sind, weil ihre Bedeutung über den Rahmen des vorgegebenen
Forschungsbereiches hinausgeht.

Jan Veenhof,Thun

Albert Schweitzer - Fritz Buri, Existenzphilosophie und Christentum. Briefe 1935-1964,
Eingeleitet und kommentiert von Andreas Urs Sommer, C.H. Beck, München 2000.181
S. mit 12 Abbildungen, Leinen, DM 48.-/sFr. 44.50/ÖS 350.-, ISBN 3-406-46730-X.

Fritz Buri war einer der originellsten Professoren an der Basler Theologischen Fakultät
des 20. Jahrhunderts. Als er 1948 in Basel zum Pfarrer der St.Alban Kirche gewählt wurde,
regte sich gegenüber dem «liberalen» Berner aus der Schule Professor Martin Werners
massiver Widerstand. Mit seiner unerschrockenen Art, die von einem eigenen Humor
getragen wurde, vor allem aber mit seinem offenen Denken, das jedes Thema stets ohne
dogmatisch vorausgesetzte Scheuklappen anzugehen versuchte, verschaffte er sich Respekt;
sowohl in seiner Kirchgemeinde, wo er später Münsterpfarrer wurde, als auch an der
Universität, die ihm schliesslich einen persönlichen Lehrstuhl angeboten hat.

Zeitlebens ging es Buri um den Dialog. Im vorliegenden Briefwechsel kommt dies

bedeutungsvoll zum Ausdruck. Von Martin Werner geprägt setzte er sich mit dem Denken
Albert Schweitzers auseinander. Er tat dies zu einer Zeit, da man in der Öffentlichkeit nur
vom «Urwalddoktor» sprach und völlig bei Seite liess, dass der Elsässer tiefgehende
denkerische Anstösse gegeben hatte, die der Diskussion harrten. Buri nahm das Gespräch auf.

Allerdings versuchte er nicht einfach Schweitzer zu verstehen, sondern brachte ihn seinerseits

in Verbindung mit weiteren Denkern. Einer davon war der Philosoph Karl Jaspers,
der ebenfalls in Basel lehrte. Dessen existenzphilosphischen Erkenntnisse brachte Buri in
Zusammenhang mit Schweitzers «voraussetzungslosem Denken», das jede «Weltanschauung»

ablehnt und schliesslich in die Ethik der «Ehrfurcht vor dem Leben» mündet. Jaspers
attestiert Buri, dass er zu den raren Theologen gehöre, mit denen er über die Differenzen
hinweg sprechen könne. Schweitzer seinerseits reagiert in der Antwort: «... da kommst Du
und zeigst die innere Verwandtschaft des Existentialismus und meines Denkens auf, klarer
als ich es vermochte, und in einer Weise, wie es niemand zu unternehmen wagte.» In der
Folge unterstreicht Schweitzer seine Skepsis gegenüber Buris Versuch; das aber ist es

gerade, was uns Heutige zu fesseln vermag. Denn Buri zwingt ihn, sich aus einer anderen
Perspektive heraus zu erklären und sich auf diese Weise nochmals verständlich zu machen.



378 Rezensionen

Schweitzer war zweifellos sehr froh um Buris Bemühungen. Er schrieb ihm das grösste
denkbare Lob, indem er ihn zum «authentischen Interpreten» erklärte.

Buris Absicht ist es, eine «Theologie der Existenz», bzw. eine «Theologie der
Verantwortung» zu synthetisieren, die schliesslich das Kennwort für sein eigenes Denken geworden

ist. Er verstand dies als den Versuch, Schweitzers Gedanken zu aktualisieren und sie

zugleich in eigener Weise weiter auszuziehen.
Dabei ist Buri später noch konsequenter als sein älterer Briefpartner daran gegangen,

das fernöstliche Denken, den Buddhismus insbesondere, zu verstehen und es für unsere
europäisch-theologische Denkweise fruchtbar zu machen; der Ansatz zu einem Dialog auch
hier und für seine Zeit pionierhaft.

Der Herausgeber dieses Briefbandes belässt es glücklicherweise nicht beim kritischen
Abdruck der Briefe. Der Philosoph Andreas Urs Sommer hat als Einleitung eine präzise
und kompakte Darstellung der Theologie Schweitzers und Buris verfasst, die viel zum
Verständnis beiträgt. Wer sich in kurzer prägnanter Form über diese beiden Denker orientieren

will, findet hier die geeignete Zusammenfassung. Ebenso dankbar ist man für die Idee,
erhellende und situierende Ergänzungsbriefe einzuflechten, die von Karl Barth, Gertrud
Koch, Emma Hausknecht und Emmy Martin, sowie von Martin Werner stammen.

Die Herausgabe eines Briefwechsels steht immer in der Gefahr, Intimes blosszulegen
oder eigentlich Bekanntes zu wiederholen. Beides ist hier nicht der Fall. Zum einen tritt
uns Albert Schweitzer durch die in den Briefen geschilderten Alltäglichkeiten mit ihren
Problemen als Mensch näher; andererseits zeigt der Briefwechsel die fruchtbare Methode
des Dialogs - trotz der Differenzen - auf, die das gegenseitig Verständnis und das eigene
Denken fördert. So verbindet sich der scheinbar kleine Alltag mit grossen Fragen.

Clemens Frey, Basel

Michael Kappes (Hg.), Theologische Profile im 20. Jahrhundert. Karl Barth - Dietrich Bon-
hoeffer - Romano Guardini - Karl Rahner (Topos plus Taschenbücher), Kevelaer 2001.
319 S., ISBN 3-7867-8370-5.

Gleich manchen anderen Institutionen nahm die Fachstelle Ökumene im Bischöflichen
Generalvikariat Münster im Jahr 1999 die bevorstehende Jahrtausendwende zum Anlass
eines Rückblicks auf herausragende Gestalten der Theologie des letzten Jahrhunderts.
Ausgewählt wurde je zwei Protestanten und Katholiken, jeder von einem ausgewiesenen
Kenner in Vortragsform dargestellt - erstaunlich bei einer Länge von 60 bis 80 Druckseiten
pro Portrait: Barth von Eberhard Busch, Bonhoeffer von Ilse Tödt, Guardini von Arno
Schilson, Rahner von Herbert Vorgrimler. Gemeinsam ist allen, dass sie mit einem Lebensund

Charakterbild des Betreffenden einsetzen und anschliessend Hauptlinien von dessen
Denken für eine relativ anspruchsvolle Leserschaft skizzieren. In dem Teil über Bonhoeffer

ist beides enger als bei den anderen verwoben, was bei ihm, dem Blutzeugen, besonders
nahelag und der lebensvollen Darstellung sehr zugute kommt. Der Barth-Teil beginnt mit
einer treffenden Chrakterisierung zweier verschiedener «Seiten» seines Wesens, einer
«männlichen» und einer «sanften», und umreisst dann Hauptpunkte seiner Theologie
geschickt am Leitfaden der Barmer Theologischen Erklärung von 1934.

Alle vier Dargestellten haben das «Dritte Reich» erlebt. Bonhoeffer hat es bekanntlich
nicht überlebt, in Barths theologischer Vita hat es (vgl. 24ff., 31 ff.) eine katalysatorische
Wirkung gehabt. In der Darstellung der beiden Katholiken spielt es nur ganz beiläufig eine
Rolle: Guardini verlor 1939 seinen Berliner Lehrstuhl und wurde vorübergehend Privatgelehrter

(159), Rahner fiel im selben Jahr unter ein «Gauverbot» für Jesuiten in Tirol und
fand eine Arbeit als «Ordinariatsrat» in München (220). Der konkrete Zeitbezug ist bei
Guardini stark kulturkritisch akzentuiert, positiv gewendet: als Suche nach einer zeitge-



Rezensionen 379

mässen «christlichen Weltanschauung» (193 u.ö.). Rahners Zeitbezug wird bei Vorgrimler
am deutlichsten greifbar in zahlreichen Konflikten mit der kirchlichen Hierarchie.

Auffallend an dieser unter ökumenischem Vorzeichen unternommenen Zusammenstellung

der vier Portraits ist der Mangel einer ZusammenscAan. Von gegenseitigen Berührungen

der Theologie beiderseits der Konfessionsgrenze, wie es sie immerhin gegeben hat,
wird kaum etwas sichtbar. Barths gegen Lebensende intensiv-irenisches Interesse an den

Wandlungen des Katholizismus wird kurz erwähnt (28f.), ebenso Rahners punktuelle Nähe
zu Barth in einem Aspekt der Trinitätslehre (261f.). Überwiegend bleibt jedoch der
Eindruck zweier gegeneinander isolierter Welten, exemplarisch etwa in der fundamentalen
Bedeutung, die bei Rahner nach gut ignatianisch-jesuitischer Tradition einer unmittelbaren

«Gotteserfahrung» (233ff.) zukommt, mit Folgen auch für die Christologie, ähnlich der
«Christusmystik» bei Guardini (181), bei beiden in einem Übergewicht der Pneumatologie
vor der Christologie. Rahners Lehre vom «anonymen Christentum» (248,265f.) - auf dem
Hintergrund der Anschauung vom «namenlosen Gott» - tendiert in die gegengesetzte
Richtung von Barths Harren bei dem «Gott des ersten Gebots» (36). Die Frage nach
eventuellen Konvergenzen zwischen Exponanten evangelischer und katholischer Theologie
und ihrer Tragweite bleibt ungestellt.

Hinrich Stoevesandt, Basel

David Plüss, Das Messianische - Judentum und Philosophie im Werk Emmanuel Lévinas'
(Judentum und Christentum Band 8), W. Kohlhammer, Stuttgart 2001. 399 S., ISBN 3-
17-01695-0.

David Plüss widmet sich in seiner Dissertation der Frage nach dem Verhältnis der
jüdischen religiösen Tradition zum philosophischen Denken Emmanuel Lévinas'. Es gelingt
dem Verfasser, die Komplexität und Ambivalenz dieser Problematik aufzuzeigen, handelt
es sich doch um eine Fragestellung, die, so sehr sie sich aufdrängt, unweigerlich auf eine
Vereinnahmung zielt. Dem Rechnung tragend kommt im ersten Teil des Buches dem
Begriff der «differenten Relation» eine Schlüsselfunktion zu, womit die Anerkennung der nur
sehr begrenzten Möglichkeit, Philosophie und Religion bzw. Judentum miteinander zu
vermitteln, gemeint ist. Plüss identifiziert das Judentum im Denken Lévinas' als das die
Philosophie «Störende», das «Andere des Denkens».

Die Metapher des Störenden, des überraschend Hereinbrechenden, des Provoziereden

- im Falle Lévinas' auch des Verwundenden - lässt den Verfasser im zweiten Teil das Wagnis

unternehmen, «das Messianische» gleichsam als missing link zwischen Judentum und
philosophischem Denken Lévinas' zu beschreiben. Er nimmt eine vertiefende Darstellung
der Denkfigur des Messianischen vor, wobei sowohl die Talmudlektüren als auch die
philosophischen Texte berücksichtigt werden. Hervorzuheben ist dabei die sprachliche Sensibilität

dieser im Verlauf der Arbeit zentralen Ausführungen; es gelingt dem Verfasser über
weite Strecken eine Sprache zu finden, die religiöse und philosophische Inhalte gleicher-
massen erfassen kann. Anhand von Textanalysen wird gezeigt, dass sich Aspekte des
Messianischen wie Unverfügbarkeit, Unabweisbarkeit und Zukünftigkeil des Unvordenklichen

besonders in den Lévinasschen Überlegungen zur Subjektivität wieder auffinden
lassen, wenngleich in übersetzter Form. Der Topos des Messianischen erweist sich somit als
durchaus geeigneter Fluchtpunkt der Lévinaslektûre.

Der dritte Teil («Einsichten und Ausblicke») nimmt noch einmal auf die methodische
Reflexion des Anfangs Bezug. Zusammenfassend wird das Messianische als «hintergründig
inspirierende und eindrängende Figur und Szene» (353) verstanden - Lévinassche Philosophie

als Reinszenierung des Messianischen. Deutlich plädiert der Verfasser dafür, das
religiöse Moment in Lévinas' Denken höher zu veranschlagen, religiöse Bezugsrahmen eher
zuzulassen. So spricht er bei Lévinas von einem «Denken im Lichte der Erlösung» im Sinne



380 Rezensionen

Adornos (355f.) bzw. von einem «in einem qualifizierten und vorbildlichen Sinn theologischen

Denken» (363), indem es ein Denken sei, das die Störung nicht zu beruhigen suche.
Bei aller Anerkennung der Grundidee dieser Dissertation ergeben sich doch bezüglich dieser

- nicht einmal zwingend erscheinenden - Konsequenz einige Fragen: Versucht der
Verfasser hier nicht, Lévinas auf eine Position festzuschreiben, die dieser bei aller Affinität zu
Bibel und Talmud erklärtermassen nicht gewählt hat? Ist es infolge einer solchen Veror-
tung nicht unausweichlich, dass christliche Systematische Theologie (erwähnt werden u.a.
Paul Tillich und Oswald Bayer) bei Lévinas willkommene Bestätigung sucht und findet
bzw. zugesprochen bekommt, wo es keine Bestätigung geben kann? Eine weitere Frage
ergibt sich aus der vom Verfasser vorgetragenen Option «gegen eine ethische Lektüre Lévinas'»

(358ff.): Beruht dieses Verständnis nicht auf einer impliziten Vorordnung der Sote-

riologie vor der Ethik, die in der talmudischen Tradition keinerlei Analogien hätte? Neben
der These vom Messianischen als dem Verbindenden zwischen (jüdischer) Religion und
Lévinasscher Philosophie wird jedenfalls auch die Frage nach der Bedeutung dieser diffe-
renten Relation - und das heisst zunächst die Bedeutung des jüdischen Anderen für die
christliche Systematische Theologie - diskutiert werden müssen.

Susanne Plietzsch, Basel

Anno Quadt, Evangelische Ämter: gültig - Eucharistiegemeinschaft: möglich, Matthias-
Grünewald-Verlag, Mainz 2001. 166 S„ ISBN 3-7867-2316-8.

Der Verfasser, ehemals Pfarrer und Religionslehrer in Köln, fasst ein heisses Eisen auf
klare und provokative Weise an. Der römisch-katholische, promovierte Theologe vertritt,
dass einer Anerkennung der Ämter der evangelischen Kirchen durch seine Kirche nichts
entgegenstünde und dies von ihr offiziell erklärt werden könnte und sollte. Er mutet ihr
damit gleichzeitig zu, einzugestehen, dass ihr in bezug auf die fehlende Einheit ebenso ein de-

fectus wie anderen Kirchen eigne. Ohne Einheit sei die Kirche Jesu Christi - die der Vf. als

glaubensmässig, jedoch nicht juridisch gegeben voraussetzt - in ihrem Zeugnis nach aussen
jedoch bleibend beeinträchtigt.

Für die Anerkennung evangelischer Ämter führt er vier wesentliche Gründe an, die ich
hier kommentierend wiedergebe: Erstens spreche das II. Vaticanum von den evangelischen
Kirchen als «Kirchen» bzw. als «kirchliche Gemeinschaften», was eine Anerkennung auch
ihrer Ämter impliziere. Im kurz nach dem unseligen Dokument der ökumenischen
Glaubenskongregation, Dominus Iesus, verfassten Vorwort hält der Vf. zusätzlich und mit
Recht fest, dass das Konzil - entgegen Dominus Iesus - offengelassen habe, wer als «Kirche»

bzw. «kirchliche Gemeinschaft» zu bezeichnen sei und wer nicht. Daraus folgt, dass

evangelische Kirchen nicht von vornherein als weniger kirchlich einzustufen sind als etwa
die Ostkirchen, sondern je einzeln am Grad ihrer Bewahrung apostolischer Lehre zu messen

sind. Zweitens sei heute auch römisch-katholischerseits anerkannt, dass die Kirche als

ganze dem einzelnen Amt qualitativ vorausliegt. Damit wird ein Hauptanliegen evangelischen

Amtsverständnisses aufgenommen, das das Amt als Auftrag der Gemeinde versteht.
Ein interessantes Beispiel untermauert diesen Gedanken: Die Wahl des Papstes werde
ohne Präsenz eines lebenden Amtsinhabers durchgeführt - was beweise, dass die Kirche
auch ohne Papst Rechtssubjekt sei. Die historische apostolische Sukzession sei drittens
historisch nicht als ununterbrochene nachweisbar und damit als einziges Kriterium für die
Apostolizitäl des Amtes nicht ausreichend. Hier werden die Ergebnisse exegetisch-historischer

Forschung einbezogen, die die Konzilsväter noch nicht kannten, die aber heute einen
breiten Konsens darstellen. Zugleich wird der Notwendigkeit biblischer Fundiertheit der
Amtstheologie Rechnung getragen, wie sie evangelische Lehre stets hervorgehoben hat.
Und weiter ist auf die umfassende apostolische Tradition zu verweisen, wie sie auch im sog.
Lima-Dokument, Taufe, Eucharistie und Amt, hervorgehoben wird - die Sicherung der



Rezensionen 381

Kontinuität von den Aposteln bis zu unserer Zeit kann dementsprechend nicht auf die
Bischöfe reduziert werden. Vieriens schliesslich hätten die evangelischen Kirchen die Ordination

als solche, d.h. die Amtsübertragung durch Amtsträger, beibehalten. Dieses Faktum
jedoch hätte gegenüber der Frage (nicht-)bischöflicher Ordination Vorrang. Hier wird nun
freilich eine Problemstellung angesprochen, die nicht nur im evangelisch-römisch-katholischen

Dialog, sondern auch im Gespräch mit der anglikanischen Kirche wesentlich - und
ungelöst - ist und gar nordische und kontinentale Lutheraner voneinander unterscheidet.
Der Vf. freilich hält sie ohne grösseren theologischen Aufwand für lösbar. Daraus könnte
sich neuer Schwung für die erwähnten Dialoge ergeben.

Obwohl die faktische Gültigkeit der evangelischen Ämter dementsprechend bereits
gegeben sei, würde eine offizielle Erklärung die allgemeine Aneignung dieser Sicht durch die
römische Weltkirche verbindlich machen und die jahrhundertelange Bestreitung dieser
Gültigkeit aufheben. Und wo die Ämter anerkannt werden, steht auch eucharistischer
Gemeinschaft nichts mehr im Wege.

Evangelischerseits scheint es einfach, dem Vf. in dem Gesagten zustimmen und zu hoffen,

dass sein gut begründetes Plädoyer von den leitenden Instanzen der römischen Kirche
gehört werden möge. Mir scheinen jedoch auch gewichtige Anfragen an die evangelischen
Kirchen impliziert zu sein, die gehört zu werden verdienen. So betont der Vf., dass die Einheit

der Kirchen auch institutionell verwirklicht werden müsse, wie es das II. Vatikanische
Konzil formuliert hätte - ein Gedanke, der Evangelischen spontan Gänsehaut zu verleihen
geeignet ist. Als Rahmen zur Bestimmung und Wiederherstellung der Einheit scheint ihm
ein «allökumenisches Konzil» sinnvoll, wozu aus «naheliegenden Gründen» die
römischkatholische Kirche einladen sollte - als der ursprünglich einzigen, aus der die Trennungen
geschehen seien, als zahlenmässig grösster christlicher Gemeinschaft und als Kirche im
Vollsinn, die der Ökumenische Rat der Kirchen (ORK) gemäss seinem Selbstverständnis
gerade nicht sei. Hier möchte ich fragen, ob nicht gerade letzteres doch den ORK als
Koordinator eines solchen Konzils für geeigneter erscheinen lässt, um gerade die - freilich
auch von östlich-orthodoxer Seite bestrittene - Gleichberechtigung der verschiedenen
Kirchen hervortreten zu lassen. Die Annahme, die anderen Kirchen hätten sich von der
römisch-katholischen Kirche getrennt, ist zudem höchst problematisch. Sie haben sich im
Gegenteil gerade als Rückkehr zur wahren, katholischen - freilich nicht römischen! - Kirche
verstanden.

Eine weitere Herausforderung liegt m.E. darin, sich evangelischerseits neu über das

eigene Amtsverständnis Gedanken zu machen, das mir zur Zeit in theologischer und praktischer

Hinsicht von Verknöcherungen einerseits, Inkonsequenzen und -kohärenzen
andererseits geprägt zu sein scheint. Wichtiger, als darüber zu lamentieren, dass die römische
Kirche dem kühnen Vorschlag Quadts schwerlich folgen wird, scheint mir daher, den von
ihm gelegten Gesprächsfaden aufzunehmen und weiterzuführen.

Rudolf von Sinner, Säo Marcos

Kaisamari Hintikka, The Romanian Orthodox Church and the World Council of Churches,
1961-1977, Schriften der Luther-Agricola-Gesellschaft, Bd. 48, Helsinki 2000. 208 S.,

ISBN 951-9047-56-5.

Die vorliegende Studie, die der Universität Helsinki als Magisterarbeit vorlag, ist Teil
eines grösseren Projekts unter Simo Heininen über religiöse und nationale Identität in den
baltischen Staaten und Osteuropa, das zwischen 1995 und 1999 durchgeführt wurde. Die
Autorin stellt die Beziehungen zwischen der Rumänischen Orthodoxen Kirche (ROK) und
dem Ökumenischen Rat der Kirchen (ORK) in den Jahren 1961 bis 1977 dar. Mit dem Eintritt

mehrerer orthodoxer Kirchen aus sozialistischen Ländern - im Gefolge des russischen
Patriarchats - in den ORK an dessen 3. Vollversammlung von Neu Delhi 1961 begann eine



382 Rezensionen

Phase intensiven Kontaktes, der freilich mit den jeweiligen politischen Verhältnissen kaum
trennbar verbunden war. In der Tat erfolgte die Öffnung der ROK gegenüber der Ökumenischen

Bewegung im Zuge der aussenpolitischen Öffnung unter Gheorghe Gheorghiu-
Dej, ab 1965 dann unter Nicolae Ceauçescu, als sich Rumänien innerhalb des Warschauer
Paktes zunehmend eigenständig profilierte und gegen Moskau abgrenzte. Von dieser neuen

Offenheit profitierten auch die reformierten und lutherischen Kirchen der ungarischen
und deutschen Minderheiten, die zwar schon seit 1948 zu den Mitgliedern des ÖRK gehörten,

doch jetzt erstmals tatsächlich Vertreter an die internationalen Konferenzen zu entsenden

imstande waren. Damit erfolgte auch innerhalb Rumäniens eine gewisse ökumenische
Öffnung, es gelang jedoch nicht, einen nationalen ökumenischen Rat zu gründen. Im
Unterschied etwa zur Russischen Orthodoxen Kirche nahm die ROK eine moderatere und
dem Westen gegenüber weniger ablehnende Haltung ein und bot sich darum für den ÖRK
als besonders geeigneter Partner an. Belastet blieb der Kontakt freilich durch die zunehmende

Annäherung des ÖRK und der Römisch-Katholischen Kirche im Nachgang zum II.
Vatikanischen Konzil, die von der ROK mit Argwohn beobachtet wurde. Die bis heute
höchst umstrittene Frage der mit Rom unierten, jedoch dem orthodoxen Ritus folgenden
Kirchen bildete den primären Zankapfel.

Rumänien wurde zum Gastland für eine ganze Reihe wichtiger ökumenischer
Zusammenkünfte, was durchaus im Interesse des Staates lag, im Westen ein positives Image
aufzubauen. Der Eintritt des rumänischen Theologen Ion Bria in den Mitarbeiterstab des
ÖRK im Jahre 1973 verhalf Orthodoxen wie Nicht-Orthodoxen zu einem besseren
gegenseitigen Verständnis. Allmählich aufkommende und zunehmende Kritik an der
Menschenrechtssituation vor allem der ungarischen Minderheit in Rumänien blieb stets im Schatten
der Diskussionen um die Lage in der Sowjetunion. Generalsekretär Potter geriet zwischen
die Fronten der Kritik aus dem Westen und der staatsfreundlichen Linie vor allem der
Russischen Orthodoxie, wobei die ROK zwischen beiden neutral zu bleiben suchte. Als der
ÖRK einen Bericht über die Lage der Menschenrechte und insbesondere der Religionsfreiheit

in den Signatarstaaten der Helsinki-Akte der KSZE abzugeben hatte, präsentierte
die ROK die Beziehung zwischen Kirche und Staat in ihrem Land als erstaunlich unproblematisch.

1977, das den terminus ad quem der Studie bildet, starb Patriarch Justinian, der
für die erwähnte Öffnung massgeblich verantwortlich gewesen war, für die er freilich im
Verhältnis zur Staatsführung einen (zu?) hohen Preis zu bezahlen bereit war. Im selben
Jahr absorbierte ein starkes Erdbeben Staat wie Kirche in Rumänien; zugleich verstärkte
der Staat seine Kontrolle über das Leben seiner Bürger/-innen, und so auch der Kirche. Deren

Aufmerksamkeit konzentrierte sich nun wieder verstärkt auf interne Angelegenheiten,
und der Kontakt nach aussen ebbte ab.

Hintikkas Studie macht eine Reihe von veröffentlichten und unveröffentlichten Quellen,
einschliesslich rumänischsprachiger aus den Archiven der ROK, erstmals einer breiteren
Öffentlichkeit zugänglich und vermag den historischen Hintergrund, namentlich den
politischen Kontext der vermittelnden Rolle der ROK zu erhellen - eine Rolle, die sie auch in
jüngerer Zeit wieder wahrgenommen hat. Für den westlichen Leser findet sich eine Fülle
von Details einer bisher kaum bekannten Geschichte, die einen wichtigen Beitrag zur - hier
wohltuend nüchternen - Aufarbeitung des Umgangs des ÖRK mit seinen Mitgliedskirchen
in sozialistischen Ländern darstellt.

Trotz des grossen Gewichts, das die Autorin der Parallelität (und Fragilität!) der staatlichen

und kirchlichen Öffnung zumisst, anerkennt sie auch genuine ökumenische und
theologische Interessen. Entsprechend der historischen Ausrichtung ihrer Studie bleiben diese
freilich im Hintergrund.

Rudolf von Sinner, Säo Marcos


	Rezensionen

