Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 58 (2002)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

J. David Pleins, The Social Visions of the Hebrew Bible. A Theological Introduction, Louis-
ville/Kentucky 2001. 592 S., ISBN 0-664-22175-0.

Nach verschiedenen Vorarbeiten legt der Autor, Associate Professor in Religious Studies
an der Universitdt Santa Clara in Californien, eine umfangreiche sozialgeschichtliche Stu-
die vor. Seine Intention wird am deutlichsten fassbar im Schlusskapitel: Gegen alle syste-
matisierenden (und damit auch harmonisierenden) Darstellungen betont er den Dissens
zwischen unterschiedlichsten Vorstellungen innerhalb des Alten Testaments. In der Noti-
gung zum Diskurs mit dieser gegebenen Vielfalt des Kanons sicht er den Beitrag der alt-
testamentlichen Texte zur heutigen Sozialethik. So ist z.B. ernst zu nehmen, dass Armut
alttestamentlich sowohl als Folge von Faulheit wie von struktureller Unterdriickung, als
Quelle von Demiitigung wie auch von Demut wahrgenommen wird, oder zuweilen auch gar
nicht ins Blickfeld der Texte gerit. Dies verunmoglicht eine ideologische Vereinnahmung
der Bibel, sei es aus konservativer, liberaler oder befreiungstheologischer Warte. Bei der
heutigen Diskussion um die Menschenrechte ist zu beachten, dass die Gesetze im Penta-
teuch vor allem von Pflichten reden. Die erzihlenden Texte hingegen zeigen sowohl Vor-
ziige wie Probleme der Sozialform K6nigtum auf und kénnen dadurch Impulse im Blick auf
Diskussionen um die heutige Globalisierung geben. Die Weisheitsliteratur misst die kon-
kreten Taten der Menschen an ihren Folgen sowie am Charakter der Individuen. Wieder-
um andere Beitrige bringen die betenden sowie die prophetischen Stimmen. So wird die
Bibel gerade dank ihrer Vielfalt — sowie in ihrer Mischung von Flexibilitdt und Hartnickig-
keit — zum kritischen und lehrreichen Faktor fiir die aktuellen Bemiithungen um eine ge-
rechtere Gesellschaft. «This is the burden of torah study, but also its joy.»

Fiir die Darstellung dieser Vielfalt alttestamentlicher Stimmen fiinfhundert Seiten zur
Verfiigung zu haben, ist ein Privileg. Leider nutzt es der Autor nur unbefriedigend. Bei sei-
nem ausfiihrlichen Abschreiten der Bereiche «Gesetz, Erzihlung, Propheten, Dichtung
und Weisheit» gelingt es ihm kaum, in den einzelnen Texten und ihren Traditionsstromen
klare Konturen aufzuzeigen. Die Griinde dafiir sind wohl vielféltig. So geht Pleins etwa von
den Erzihlfaden E und J aus, doch sind diese fiir ihn erst in nachexilischer Gestalt fassbar.
Infolgedessen kann er nur verschwommene Schliisse iiber eine historische Situierung bzw.
iiber sozialgeschichtliche Entwicklungen ziehen. Dass Pleins ein breites Spektrum an Se-
kundaérliteratur diskutiert und auch erfreulich viele Stimmen aus der Dritten Welt ins Ge-
sprach mit einbezieht, ist informativ. Doch versandet diese Diskussion héufig, bevor sie zu
deutlichen Schliissen kommt.

Ausfiihrliche Sach-, Autoren- und Stellen-Register helfen zum Erschliessen des umfang-
reichen Buches, das dem Rezensenten viele Anregungen, aber noch mehr Unklarheiten ge-
bracht hat.

Edgar Kellenberger, Liestal

Regine Hunziker-Rodewald, Hirt und Herde. Ein Beitrag zum alttestamentlichen Gottes-
verstandnis, Beitrage zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 155, Verlag W.
Kohlhammer, Stuttgart — Berlin — K6ln 2001. 256 S. (kartoniert), ISBN 3-17-017090-2.

Die Verfasserin wurde mit dieser Studie im Fachbereich «Altes Testament» an der Evan-
gelisch-theologischen Fakultidt der Universitdt Bern unter Walter Dietrich promoviert.

Die Arbeit hat drei Teile. Sie beginnt mit einer «Hinfiihrung», in der die Anlage der Ar-
beit erortert und der Motivkomplex «Hirt und Herde» im altorientalisch-ausserbiblischen
Bereich iiberschaut wird. Sie kommt dabei im Blick auf die Ubertragung des Hirtentitels



364 Rezensionen

auf eine Gottheit zum Fazit, dass «im gesamten alten Orient primér die Vorstellung der
Mobilisierung von deren (Schutz-)Macht leitend» sei (33). In Vorwegnahme der nachfol-
genden Ausfithrungen gibt die Vfn. zu verstehen, dass im AT beim Hirt-Herde-Motiv da-
gegen nicht das Moment des koniglich Herrschenden, sondern des fiirsorglich um seine
(hilfsbediirftige) Herde Sich-Abmiihenden zentral sei. Als Grundthese formuliert Hunzi-
ker-Rodewald: «Das Bild Jhwhs als des Hirten stellt in seiner Tiefenstruktur eine theologi-
sche Verdichtung der Aussage <Mich gereut des Unheils, das ich euch angetan habe> (Jer
42,10) dar.» (38)

Der Hauptteil der Studie ist der exegetisch-theologischen Erorterung der wesentlichen
alttestamentlichen Belegstellen dieses Motivkomplexes gewidmet. Dabei geht es der Au-
torin nicht nur darum, die Bedeutung der einzelnen Aussagen in ihren jeweiligen literari-
schen wie historischen Kontexten zu erhellen, sondern sie versucht auch, die einzelnen Be-
lege in einen entwicklungsgeschichtlichen Zusammenhang zu bringen und damit ein (ge-
schichts-)theologisches Profil zu gewinnen. Den Haftpunkt dieses Vorstellungskomplexes,
mit dem nicht zuletzt das Problem des Fiihrungsversagens und des fehlenden Konigtums
bewiltigt wird, ortet die Vfn. in der Exilszeit. Den friihesten Beleg des Theologumenons
von JHWH als Hirt seines Volkes sieht sie in Jer 23,3 vorliegen. Ins spiite Exil gehoren nach
ihr dann Belege wie Jer 50,19; Mi 2,12f. und Ps 80,2. Frithnachexilisch ist Mi 7,14 und Jes
40,11 und noch spiter Jer 31,10; Ps 23 sowie die entsprechenden Verse in Ez 34. Literarisch
liegt der eine Schwerpunkt in der exilisch-nachexilischen Prophetie, der andere in den Psal-
men, wobei abgesehen von Ps 23 insbesondere in der Asaph-Gruppe Ps 73-83 ein spezifi-
sches theologisches Aussageprofil in spitexilischer Zeit sich mit diesem Motivkomplex ver-
binde.

Im dritten Teil der Monographie wird ein «Ausblick» getan auf Vorkommnisse des Hirt-
Herde-Motivs in spiten Texten noch innerhalb des ATs, in solchen des nachbiblischen jii-
dischen Schrifttums und im N'T (Joh 10; Apk 7,17).

In Threm «Fazit» problematisiert die Vin. im Sinne einer theologischen Sachkritik die im
Lauf der Rezeption des Hirte-Herde-Motivs sich abzeichnende Verschiebung des Vorstel-
lungsgehalts von der erbarmungsvollen Zuwendung des Hirten an die Herde in die Rich-
tung von autoritdrer Fithrung respektive Gehorsam. Abgerundet wird die Studie mit einem
Literaturverzeichnis und drei Registern, die die Arbeit erschliessen helfen (Namen und Sa-
chen — Hebriische Worter — Belegstellen).

Die Dissertation besticht durch sorgfiltige Arbeit an den einzelnen Texten, umsichtiges
Abwigen verschiedener Positionen und durch ihr Anliegen, die einzelnen Belege dieses
Motivkomplexes zu einer theologischen Gesamtsicht zu verbinden. Dabei weist die Vin.
nicht nur exegetisch-theologische Kompetenz auf, sondern bringt auch — wie sie im Vor-
wort erwahnt — «pastorale» Erfahrungen in dem Sinn mit, dass sie den Umgang mit Schafen
und Ziegen aus langjdhriger Praxis eigener Kleinviehhaltung kennt. Skeptischer beurteilt
der Rezensent den entwicklungsgeschichtlichen Bogen, der durch die Datierung und theo-
logische Einordnung der einzelnen Texte zustande kommt. Insbesondere vertrete ich an-
ders als Hunziker-Rodewald (und auch Hossfeld/Zenger in ihrem neuen Psalmenkommen-
tar) aufgrund eigener Studien zu den Asaph-Psalmen die Ansicht, dass der Motivkomplex
von «Hirt und Herde» in vorexilische Zeiten zuriickreicht und tiberlieferungsmaéssig im
Nordreich seinen Haftpunkt hatte (die asaphitischen Belege aus Ps 74; 77; 78 und 80 verar-
beiten — zunichst! — nicht die Geschehnisse von 587 v.Chr., sondern 722 v.Chr.; deutlichen
Nordreich-Kolorit haben neben weiteren Belegen insbesondere auch Gen 48,15f.; 49,24,
die m.E. zeitlich friih anzusetzen sind bzw. friithe Uberlieferung bewahren). Trotz diesem
Dissens an einigen Punkten wiinscht der Rezensent dieser sorgfiiltig erarbeiteten Studie
tiber ein so schones, mit theologischem Vorstellungsgehalt gefiilltes Bildmotiv eine gute
Aufnahme.

Beat Weber, Linden



Rezensionen 365

Christoph O. Schroeder, History, Justice, and the Agency of God. A Hermeneutical and
Exegetical Investigation on Isaiah and Psalms, Biblical Interpretation Series 52, Brill
Leiden — Boston — K6ln 2001. 236 p. (Hardcover), ISBN 90-04-11991-4 / ISSN 0928-0731.

Wahrlich ein herausforderndes Buch! Diese am Princeton Theological Seminary (P.D.
Miller, Jr.) eingereichte alttestamentliche PhD-Dissertation geht an fundamentale Fragen
und Uberzeugungen heran. Bereits der erste Satz bringt die Sache auf den Punkt: «The
question that is at the heart of the following investigation is whether the biblical claim that
God acts in history and creation ist true.» (xi) Gemiss der These dieses Buches ist die bibli-
sche Sichtweise von Gottes Handeln in Geschichte und Schopfung realistisch. Mit dem da-
mit verbundenen universellen Wirklichkeitsverstidndnis verbindet sich zugleich eine Kritik
moderner Geschichtskonzepte. Entgegen neuzeitlichen Versuchen, menschliches Denken
autonom und ausserhalb des Geschichtsprozesses anzusetzen, ist das menschliche Denken
selber eingezeichnet in Geschichte und Schopfung und damit endlich und beschrinkt.

Die Studie umfasst zwei Hauptteile. Im ersten ist Jesajas prophetische Geschichtsper-
spektive Gegenstand der Untersuchung. Zunichst folgt ein lingerer hermeneutischer An-
marschweg. Dabei hat Schroeder ein dezidiert theologisches Anliegen, als es ihm nicht um
Deskription, um Herkunft und Tradition, sondern um Inhalt, Bedeutung oder eben «Rea-
litdt» der prophetischen Geschichtsbotschaft geht. Aus biblischer Perspektive geht Gott
nicht auf in der Welt, er ist vielmehr Erschaffer von Geschichte und Natur, und er handelt
darin. Entgegen der nominalistischen Tendenz neuerer Literaturwissenschaft, besteht er
auf dem Referenzcharakter biblischer Texte: «The texts really do point to a reality that is
beyond the texts. There is a reality outside language, and language serves to describe this
reality.» (28) Es geht Schroeder darum, die universale Dimension des in der Welt konkret
handelnden Gottes des Alten Testaments wiederzugewinnen. Er setzt sich dabei unter Zu-
hilfenahme von G. Picht kritisch mit einer Reihe von Geschichtskonzepten und Wirklich-
keitsverstandnissen auseinander (E.G. Wright, H.-G. Gadamer, G. von Rad, H. Frei u.a.).
Fiir Schroeder ist das Buch Jesaja — er befasst sich v.a. mit Jes 1-6 — ein historiographisches
Werk. «The question that this book leads one to ask is not <What is the setting of this
book?>, but <Where is our place in the history described in this book?>» (57) Jes 1-4 ist we-
der genau datiert noch erscheint Jesaja als Prophet. Das Eingangsstiick hat eine spezifische
Funktion. Es ertffnet mit einem gottlichen Gerichtsprozess mit deutlichem Bezug auf die
Proklamation der Tora. Jes 2-4 ist eine Gerichts-Vision der Zukunft ohne Anspruch auf
chronologische Reihung. Mit Jes 5 tritt Jesaja als Prophet erstmals in Aktion. Nach dem
Weinberglied zeigen die Wehe-Spriiche, dass, wer die Tora preisgibt, den Kontakt zur Rea-
litdt verliert («reality turned upside down»). Der Rechtsbruch fiihrt als Konsequenzen die
Selbstzerstorung des Volkes und die Aufbietung einer Fremdarmee gegen Israel durch
JHWH mit sich. Die Vision von Jes 6 zeigt, dass JHWHs Heiligkeit Jesajas Charakterisie-
rung von Gottes universaler Herrschaft ist.

Im zweiten Hauptteil wird Gottes universales Geschichtshandeln thematisiert, wie es in
den Individualklagepsalmen, insbesonders im «Stimmungsumschwung», wahrnehmbar
wird. Zunichst werden die diesbeziiglichen Losungsansiitze erortert: die Riickfithrung des
Stimmungsumschwungs auf ein Heilsorakel oder Gottesurteil (J. Begrich, W. Beyerlin, E.
Gerstenberger) und das Modell einer tempeltheologischen Dynamik von gottlicher Gegen-
wart oder Abwesenheit (F. Lindstrom, M.R. Hauge). Nach einer Kritik dieser beiden Lo6-
sungsansitze diskutiert er die Psalmen 3; 6 und v.a. 7. In Ps 3 ist ein Traum-Orakel, das dem
Psalmbeter in der Nacht zuteil wurde, der Grund fiir die verdnderte Wirklichkeit. In Ps 6
ist es der Anbruch der Morgenddmmerung und den damit verbundenen Wahrnehmungen
(Gottes Eingreifen), der den Stimmungsumschwung bewirkt. In Ps 7 schliesslich wird Gott
als Richter erfahren, der zugunsten des Psalmisten im Morgengrauen eingreift. Danach fol-
gen Auseinandersetzungen mit der Annahme der Gottesgerichtsbarkeit am Tempel sowie
mit Gottes Gerichtshandeln in den Kontexten von Bundesbriichen, Weissagung und Be-



366 Rezensionen

schworungsritualen sowie individuellen Klagepsalmen. Wird Ps 3-7 als kompositionelle Se-
quenz gelesen, dann ergibt sich — nicht zuletzt aufgrund der Uberschriftsvermerke —, dass
die Absalom-Erzdhlung als «Midrasch» dazu fungiert.

Der dritte Hauptteil bietet eine Zusammenfassung der Ergebnisse unter dem Titel «The
Universalistic Theology of Divine Agency in the Old Testament». Es schliessen sich eine
Bibliographie sowie ein Schriftstellen- und ein Sachregister an.

Das Buch mit seinen provokativen Thesen enthilt reichlich Diskussions-, wenn nicht so-
gar «Ziindstoff». Nach Schroeder ist die heutige Geschichts- und Bibelwissenschaft iiber-
frachtet mit neuzeitlichen Vorstellungen, die das biblische Wirklichkeitsverstindnis weit-
hin verschleiern anstatt erhellen. Wesentliche Thesen betreffen die Bestreitung der Auto-
nomie menschlichen Ratio bzw. die Behauptung von deren Beschrinktheit und die unver-
sale Geschichtsméchtigkeit des Gottes JHWHSs iiber Geschichte und Natur, deren Teil
auch der Mensch mit seinem Denken ist. Das Buch nimmt in der heutigen Diskussion eine
deutliche «Aussenseiter»-Position ein und schwimmt damit gegen den Strom — was aber ge-
rade nicht gegen es sprechen muss. Manchmal wirkt das Buch etwas stark wiederholend,
was aber aufgrund der neuen Stossrichtung und des Uberzeugungsefforts verstindlich ist.
Insgesamt wiinscht man diesen Ausfiihrungen die ihnen gebiihrende Beachtung. Da es
aber eine so starke Revision von Konzepten und Modellen bediirfte, ist allerdings zu ver-
muten, dass ihm auch Ablehnung sicher sein wird. Schroeder kommt jedenfalls das Ver-
dienst zu, fundamentale Fragen der Hermeneutik und Exegese aufs Tapet gebracht zu ha-
ben.

Beat Weber, Linden

Hans Volker Kieweler, Erziehung zum guten Verhalten und zur rechten Frommigkeit. Die
Hiskianische Sammlung, ein hebriischer und ein griechischer Schultext (BEATA 49),
Peter Lang, Frankfurt a.M. 2001 et al. 476 S., sFr. 103.—, ISBN 3-631-37668-5.

Komposition und Redaktion der Einzelspruchsammlungen im Spriichebuch — vor allem
die Spruchsammlung IT (Prov 10,1-22,16) — waren in den letzten beiden Jahrzehnten ver-
mehrt Gegenstand der Forschung. Kieweler nun widmet sich mit seiner Studie der Spruch-
sammlung V, der Hiskianischen Sammlung Prov 25-29. Seine These: Eine erste Sammlung
sei durch die «Minner Hiskias» zur Zeit des Konigs Hiskia zusammengestellt worden.
Sammler hétten in der spiaten Konigszeit diese Spriiche zu «Substrukturen» nach themati-
schen Gesichtspunkten fiir den schulischen Gebrauch umgruppiert. Schliesslich hiitten Re-
daktoren in persischer Zeit (Sammlung VA, Prov 15-27) resp. frithhellenistischer Zeit
(Sammlung VB, Prov 28-29) diese Sammlungen — «wie es mit Schulbiichern héufig ge-
schieht» — nochmals iiberarbeitet (227; 247). Eine letzte Uberlieferungsstufe habe die His-
kianische Sammlung im 3. Jahrhundert mit der Ubertragung ins Griechische (Septuaginta)
durchlaufen.

Im ersten Kapitel umreisst Kieweler die Problemstellung. Es folgt eine kurze und knap-
pe, im Hinblick auf das Thema der Studie aber vollstindigen Forschungsgeschichte. Im An-
schluss daran wiirde nun die Auswertung der Forschungsgeschichte sowie die Darlegung
der eigenen Methode erwartet, was aber beides ausbleibt. Daraus folgt die, wie mir scheint,
etwas unreflektierte Methodenvielfalt.

Im zweiten Kapitel bietet Kieweler fiir jede Substruktur — er stellt insgesamt 16 fest —
eine Untersuchung in drei Abschnitten: 1. Inhalt der Substruktur; 2. Analyse der Kompo-
sition; 3. Redaktion. Im ersten Abschnitt referiert er Inhalt, roten Faden etc. Der zweite
Abschnitt scheint mir entgegen der Uberschrift («Analyse der Komposition») mehr die
Einzelspriiche an sich zu analysieren und auszulegen, die Analyse der Spriiche im Kontext
der Substruktur bleibt weitgehend aus. Fiir jeden Spruch bietet Kieweler eine eigene Uber-
setzung mit umfassender textkritischer Diskussion sowie grammatikalischer und lexikali-



Rezensionen 367

scher Analyse einzelner Ausdriicke. Dabei zeigt er eine hohe Wertschitzung des MT. Be-
obachtungen zu Form und Gattung werden festgehalten sowie Parallelen innerhalb des
Spriichebuches wie zur iibrigen alttestamentlichen und altorientalischen Weisheit gezogen.
Der Abschnitt iiber die Redaktion schliesslich geht auf die Gattungen und Formen ein, die
der Redaktion zugeschrieben werden.

In den Kapiteln 3 bis 5 werden die Ergebnisse des 2. Kapitels hinsichtlich Didaktik im
alten Israel, «Sitz im Leben» der Spruchsammlungen sowie Komposition der Hiskianischen
Sammlung ausgewertet. Als Ergebnis beachtenswert ist die chiastische Anordnung der bei-
den Teilsammlungen mit je acht Substrukturen (248). Die Teilsammlung VA konne eher
als ethisch ausgerichtet, die Teilsammlung VB durch religiose Inhalte bestimmt bezeichnet
werden — daher der Titel der Studie.

Nach der Analyse des Masoretischen Textes liefert Kieweler in Kapitel 6 eine des Sep-
tuaginta-Textes. Dieser sei mehr als nur eine Ubersetzung. Kieweler sieht viele Beziige und
Anklidnge — jedoch nicht literarische Abhéngigkeiten — zu den griechischen Klassikern, zur
Bildungslektiire der hellenistischen Welt also, und schliesst daraus, dass der Ubersetzer
und Redaktor der Proverbia-Septuaginta ein frommer Jude aus Alexandria war, der fiir die
griechisch sprechende jiidische Diasporagemeinde ein der eigenen Tradition erwachsenes
Schulbuch fiir Ethik und Theologie verfasste (365).

Nach der Lektiire dieses umfangreichen Buches bleibt ein etwas zwiespiltiger Eindruck
zuriick. Zwar macht Kieweler viele gute, hilfreiche Beobachtungen sowohl zum Einzel-
spruch wie zu Komposition und Redaktion der Substrukturen. Die aus den Analysen und
Beobachtungen abgeleiteten Ergebnisse sind jedoch nicht immer durchsichtig und nach-
vollziehbar, etwa dass die Hiskianische Sammlung einen «typischen Schulstil» (245) auf-
weise und dass die vielen Paronomasien auf ein Uben der «Sprech-, Atem- und Memorier-
technik» (242) deuten konnten. Dass der eher ethische Charakter der Teilsammlung A
durch die Dominanz des Mahnwortes angezeigt wird (249), ist noch einleuchtend. Weniger
nachvollziehbar ist aber, dass auf Grund der iberwiegenden Antithetik in der Teilsamm-
lung B auf ein theologisches Interesse geschlossen werden soll (251). Fiir die Begriindung
dieser These hiitte die aktuelle Forschung zur hebrdischen Poesie — vor allem zum paralle-
lismus membrorum — stirker rezipiert, das Verhiltnis von Form und Inhalt stirker bedacht
werden miissen.

Uberhaupt wire eine klarere Darlegung der Methode zu Beginn - etwa wie die Abgren-
zungen der Substrukturen zu bestimmen sind oder nach welchen Kriterien die einzelnen
Bearbeitungsschichten herausgeschilt werden — und eine Eingrenzung der meines Erach-
tens sehr weit gesteckten Zielrichtung der Studie wiinschenswert gewesen. Auch eine De-
finition und Diskussion der verwendeten Begriffe, Form- und Gattungsbezeichnungen wi-
ren dem Verstédndnis der Studie forderlich gewesen.

Der bleibende Wert der Arbeit Kiewelers scheint mir die Wiederlegung der weitverbrei-
teten Ansicht zu sein, dass Sprichworter in einer Sammlung tot seien. Kieweler zeigt auf,
dass die Sprichworter zwar den urspriinglichen Kontext lidngst verloren haben, die Samm-
ler und Redaktoren sich aber immer wieder die Aufgabe stellten, durch Ubersetzung und
Interpretation, durch literarische Kontextualisierung und Beziige zur gingigen Literatur
die Sprichworter aktuell und lebendig zu erhalten. In immer neuer Ubertragung und Inter-
pretation bleibt das Spriichebuch auch fiir die nachfolgenden Generationen ein reichhalti-
ger, weisheitlicher Schatz.

Jiirg Luchsinger, Walterswil



368 Rezensionen

Yair Zakovitch, Das Buch Rut. Ein jidischer Kommentar (Stuttgarter Bibelstudien 177),
Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 1998. 192 S., sFr. 45.40 / Euro 24.90, ISBN 3-
460-04771-2.

Bereits 1990 erschien dieser Kommentar in der Reihe «Mikra Leysra‘el» (Bibel fiir Isra-
el). Fiir die Veroffentlichung der deutschen Ubersetzung aus dem Hebriischen zeichnen
Helmut Merklein und Erich Zenger als Herausgeber verantwortlich; Zenger schrieb dazu
auch das Geleitwort.

Zakovitchs Kommentar ist in zwei Teile A und B gegliedert; A besteht aus der Einlei-
tung, B aus dem Kommentar. Am Schluss des Buches finden sich ausser einer reichhaltigen
Bibliographie auch ein Glossar (in dem die im Kommentar vorkommenden judaistischen
Fachbegriffe erkldrt werden) und ein Stellenregister.

In Teil A (Kap. I-XVII, 11-73) behandelt der Verfasser die sogenannten Einleitungsfra-
gen, aber auch Themen wie: Die Auffassung von der Vorhersehung und ihre Funktionen,
die literarischen Stilmittel, die Gebote und Briuche, die Hinweise auf David und sein
Haus, u.a.m. In Kap. XVII wird ausfiihrlich auf die im Kommentar benutzten jiidischen
Quellen (ausserkanonische Schriften, rabbinische Literatur, exegetische Literatur etc.) ein-
gegangen.

In Teil B (Kap. I-XIII, 74-175) folgt die Einzelauslegung, die den biblischen Text nicht
in die einzelnen Kapitel, sondern in dreizehn Szenen gliedert. Jede dieser einzelnen Szenen
wird nach dem gleichen Schema besprochen: 1. Ubersetzung, 2. Einfiihrung, 3. Auslegung.

Teil A stellt Sachinformationen in meisterlichem Zuschnitt bereit. Aufgezeigt wird u.a.,
dass das Rutbuch nicht nur mit erzihlenden Texten des Pentateuchs, sondern ebenso mit
Rechtstexten arbeitet. Vor allem spielen die beiden Rechtsinstitutionen des Levirats und
der «Losung» eine Rolle. Aber auch das Anrecht auf Nachlese (vgl. Dt 24,19-22) oder der
sogenannte Moabiterparagraph von Dt 23,4-7, der die Aufnahme moabitischer Menschen
in die Gemeinde Israels bis ins zehnte Glied untersagt, sind im Rutbuch von Bedeutung.
Dass das Rutbuch aber auch ein Beispiel meisterhafter Erzdhlkunst ist, vermag der Verfas-
ser immer wieder anhand von Leitwoértern, Wortspielen und anderen Strukturelementen
aufzuzeigen.

Die ausfiihrliche Einzelauslegung in Teil B erfordert eine konzentrierte Lektiire und
setzt m.E. auch eine gewisse Kenntnis anderer Positionen voraus. Zakovitch hélt an der li-
terarischen Einheit der textlich gut erhaltenen Ruterzihlung fest und scheidet somit die in
1,1aa eroffnende chronologische Notiz «Es geschah in der Zeit, als die Richter richteten»
und 4,7-8a.11b-12.14b sowie in 2,12 die Worte «des Gottes Israels, zu dem du kamst, dich
zu bergen unter seinen Fliigeln» nicht als sekundér aus. Er grenzt sich auch von der géingi-
gen Meinung ab, der in 4,18-22 dargebotene Stammbaum von Perez auf David sei sekundir
angefiigt. Fiir ihn ist der Versuch, zwischen Erzdhlung und Genealogie zu differenzieren,
kiinstlich. Vorschnelle Urteile beziiglich der Abfassungszeit des Buches hitten einige For-
scher und Kommentatoren immer wieder dazu veranlasst, Elemente, die nicht zu ihrer Da-
tierung passen — selbst wenn sie sich in den Aufbau der Schrift einfiigen und zur Botschaft,
die in ihr zum Ausdruck kommt, passen — beiseite zu schieben. Und schliesslich vervollstan-
dige die Genealogie am Schluss des Buches die Erzidhlung, gebe dadurch den zu Beginn des
Buches erwihnten Beziehungen einen tieferen Sinn (173).

Zakovitchs Kommentar beeindruckt durch seine Verstindlichkeit und durch seine gute
Lesbarkeit. Bemerkenswert ist auch die Herausarbeitung der intertextuellen Beziige des
Buches Rut zu anderen Texten der Bibel Israels. Jiidische Auslegungsliteratur wird inten-
siv miteinbezogen. Beides trigt m.E. massgeblich dazu bei, dass der Kommentar ein spezi-
fisch jiidischer Kommentar ist.

Feinfiihlig ist die Hinfithrung zu einem authentischen Verstidndnis des Judentums. In die-
ser Hinfiithrung wird erkennbar, wie fundamental die Verbundenheit zwischen Judentum
und Christentum ist. Denn das Buch Rut deckt auf, woher Judentum und Christentum



Rezensionen 369

tiberhaupt kommen: «weil JHWH sich seines Volkes annahm» (Ru 1,6). Die messianische
Geschichte beginnt mit dem haesaed, der Zuwendung JHWHs zur geschichtlichen Grosse
Volk Israel. Die Anfiange und der Lebensnerv dieser Geschichte sind Gnade und Treue des
Gottes JHWH, der sein Gottsein an diese Geschichte gebunden hat: als der, der vom Tod
zum Leben fithren kann und will.

Der Kommentar sei all jenen empfohlen, die sich fundiert iiber das Buch Rut orientieren
wollen, die Freude an der hebriischen Sprache haben (oder wieder haben méchten), die in
Religions- und Konfirmandinnen-/Konfirmandenunterricht die Problematik Ausldnder-
feindlichkeit und Fremdenangst zur Sprache bringen oder sich im Christlich-Jiidischen
Dialog engagieren. Fiir Bibelgespriche mit den Themen: vermittelte Giite, narrative Ethik,
Geschichte einer Freundschaft von Frauen, etc. bietet der Kommentar eine Fiille von Dis-
kussionsgrundlagen. Das Buch Rut kann auch gut als Predigttext verwendet werden, z.B.
unter den Gesichtspunkten: Geschichte der Hoffnung, Uberwindung des Todes, Geschich-
te des Auszugs oder Zeugnis fiir Gottes lenkendes Eingreifen in die Geschichte.

Mit Genuss und wachsender Begeisterung habe ich den Kommentar gelesen. Ich meine,
er schliesse eine Liicke in der Kommentarlandschaft. Zu bedauern ist einzig die Tatsache,
dass er erst zehn Jahre spiter in einer deutschen Ubersetzung vorliegt. Zu hoffen ist, dass
er viele interessierte Leserinnen und Leser findet. Und vielleicht tragt er dazu bei, dass das
zugegebenermassen kleine Buch Rut endlich aus seinem «Aschenputtel-Dasein» an der
Universitit und in der Kirche befreit wird.

Elvira Veronesi, Basel

Allen P. Ross, Introducing Biblical Hebrew, Baker Academic, Grand Rapids 2001. 565 S.,
ISBN 0-8010-2147-2.

Ross’ Einfithrung in das biblische Hebriisch zeichnet sich durch ein iibersichliches Lay-
out und eine klare Gliederung in Teile und Lektionen aus. Inhaltsverzeichnisse zu Beginn
des Buches und detaillierter zu Beginn jeder Lektion, Sachindex am Schluss des Buches so-
wie Kopftitel und dunkle Seitenrinder zu Beginn eines neuen Teils erleichtern den Zugang
zum Inhalt.

Lektion 0 vermittelt Grundlegendes iiber semitische Sprachen im allgemeinen und {iber
das biblische Hebréisch im Speziellen. Die Lektionen 1 bis 6 bilden den ersten Teil, welcher
der Schrift- und Lautlehre gewidmet ist. Der zweite Teil mit den Lektionen 7 bis 40 bringt
den grammatischen Kern des Lehrgangs: Morphologie und syntaktische Grundelemente.
Der dritte Teil fithrt mit den Lektionen 41 bis 54 auf die Textebene, indem er ausgewéhlte
Themen der Syntax und Poetik des biblischen Hebriisch darstellt und Erkldrungen zur
Textedition der Biblia Hebraica Stuttgartensia gibt. Dazu kommt jeweils ein Repetitionsab-
schnitt. Eine Vokabelliste ist den Lektionen 2 bis 40 beigegeben. Der Logik des Aufbaus
entsprechend bestehen die Ubungen zu den Lektionen 1 bis 6 im wesentlichen aus Trans-
literationsaufgaben (vom Hebriischen ins Englische und umgekehrt), die Ubungen zu den
Lektionen 7 bis 40 im wesentlichen aus Ubersetzungsaufgaben (Einzelsitze vom Hebrii-
schen ins Englische und umgekehrt) und zu den Lektionen 41 bis 54 in Analysen von Ab-
schnitten aus der Biblia Hebraica Stuttgartensia (photomechanisch wiedergegeben samt
kritischem Apparat). Im vierten Teil werden Hilfsmittel bereitgestellt: fiir jede Lektion auf
einer separaten Seite das Wichtigste in Kiirze, ein hebriisch-englisches und ein englisch-he-
briisches Glossar, Paradigmentabellen zu den Verben und eine Zusammenstellung der
masoretischen Akzente.

Ziel dieses Buches ist nicht eine sprachwissenschaftlich ausgerichtete Einfithrung in das
Hebriéische - sprachhistorische Erkldrungen sind dusserst selten und knapp, sprachverglei-
chende Bemerkungen fehlen, und auf bibliographische Hinweise auf Spezialliteratur wie
auch auf Referenzwerke zur hebriischen Sprache (Grammatiken oder Worterbiicher) wird



370 Rezensionen

verzichtet. Das Anliegen des Lehrgangs ist es vielmehr, das notige Riistzeug zum Verste-
hen von Prosatexten der hebréischen Bibel didaktisch durchdacht zu prasentierten. Dieses
primir praktische Ziel mit seinem an Analyse und Ubersetzungspraxis orientierten Zugang
zur Sprache hat aber auch zur Folge, dass die Darstellung manchmal etwas simpel wirkt (S.
133 zum He locale: 71- + i1- = 70) und dass Erklirungen hiufig von der englischen Uberset-
zungssprache ausgehen (S. 110: ... the relative pronoun is not required with attributive ad-
jectives because the adjective’s article is often equivalent to the relative pronoun). Demselben
Wunsch nach praktischer Handhabung entspricht wohl auch die Gewohnheit, alles Hebrii-
sche aussprechbar zu machen; so werden Wurzeln stets als Qal Perfekt 3. Sg. m. mit Qames
und Patach vokalisiert, auch wenn Qal nicht belegt ist. Das didaktische Anliegen des Au-
tors zeigt sich besonders in den hiufigen Wiederholungen systematischer (review of gram-
mar and syntax in jeder Lektion des Teils 3 und lesson reviews in Teil 4) und aktueller Art
(in den Teilen 2 und 3), wobei aber zu fragen ist, ob nicht vorgegebene héufige Repetition
cher ermiidend wirkt. Sehr reichhaltig prasentiert sich das hebréisch-englische Glossar mit
vielen zusitzlichen Formen zu den meisten Eintrdgen. Dagegen wire auf sporadische se-
mantische und etymologische Erkldrungen zu einzelnen Vokabeln in den Lektionen 2 bis
40 besser zu verzichten (S. 61: 9272 ... probably means «vineyard of God>»).

In Bezug auf Einzelheiten konnen u.a. folgende Punkte erwidhnt werden: Die Suffixe am
Infinitiv constructus werden nur als Possessivsuffixe, nicht als Objektsuffixe erklirt; der
Hinweis auf die Unterscheidung im Falle des Suffixes der 1. Sg. fehlt (177f.). Bei der Ein-
fithrung des Pi’els (193) wire die Variabilitit des zweiten Vokals in der 3. Sg. m. des Per-
fekts erwidhnenswert, auch wenn die entsprechenden Formen dem Glossar zu entnehmen
sind. Bei den Imperativformen der Verben 1777 und 7’1 miissten die tatséchlich belegten
Formen (in Verbindung mit 1) aufgefiihrt werden statt Formen wie 7°77. Unerklirt bleibt die
Vokalisierung der Formen des Perfekts mit vokalischer Endung der Verba mediae gemina-
tae des Paradigmas 220 im Qal mit Chateph patach statt mit Schwa mobile (286 und 554).
Die Form "0 wire durch 000w zu ersetzen (299).

Trotz sehr viel Positivem — v.a. im dritten Teil, dessen Themen in Lehrbiichern im allge-
meinen zu kurz kommen, — ist ein Punkt kompromisslos zu kritisieren: die mehrheitlich
nichtoriginalen Ubungssétze der Lektionen 4 bis 40. Bis Lektion 25 muss der Leser warten,
bis er zum ersten Mal einen originalen Satz aus der Bibel vor Augen hat, und auch spéter-
hin bleiben Zitate in der Minderzahl. Es geht weniger darum, dem Autor ein paar morpho-
logische, syntaktische oder semantische Ungenauigkeiten anzukreiden (772 bleibt in Pausa
770; Perfekt am unmittelbaren Satzanfang ist seltener als es die Zahl der so gebildeten Sit-
ze des Autors denken lasst; S. 231: Satz 7 formt Gen 2,16 so um, dass die Betonung von 117
I 5om verloren geht; S. 204: Satz 6 verwendet D°M21 als direktes Ob]ekt zu P pi., was we-
der belegt noch inhaltlich wahrscheinlich ist) oder den Inhalt einiger Sétze IIlIt Schmunzeln
zu quittieren (z.B. S. 85: The beautiful women are here; The wicked servants walked in the
vineyard; Many good books are in the temple), als ganz grundsitzlich gegen die Sprechimi-
tation einer toten Sprache zu plddieren. Denn diese missachtet im Grunde genommen die
kleineren und grosseren Fortschritte der modernen Sprachforschung, die immer wieder
neue, unerwartete und iiberraschende Unterschiede syntaktischer und semantischer Art zu
eruieren vermag.

Hanna Jenni, Basel

Klaus Scholtissek, In ihm sein und bleiben. Die Sprache der Immanenz in den johannei-
schen Schriften, Herders Biblische Studien 21, Herder Verlag, Freiburg i.Br. 2000. 436 S.,
ISBN 345127096X.

«Die Sprache der Immanenz (...) gehort zu den auffilligsten Spezifika des JohEv wie des
1Joh.» (1), bleibt aber zugleich eingebettet in die fiir die gesamte Antike charakteristische



Rezensionen 371

«Grundfrage nach dem Verhiltnis von Transzendenz und Immanenz» (5). Damit sind die
beiden Schwerpunkte dieser wichtigen Wiirzburger Habilitationsschrift angezeigt: Einer-
seits werden Immanenz-Vorstellungen in der antiken Umwelt des frithen Christentums un-
tersucht (C), andererseits steht die Exegese der Immanenz-Aussagen im Corpus Johanne-
um im Vordergrund (E).

Im ersten, religions- und philosophiegeschichtlichen Teil (23-130) schreitet S. einen wei-
ten Horizont ab, indem Immanenz-Konzeptionen in der antiken Philosophie (Platon bis
Plotin), der Gnosis (Nag Hammadi-Kodizes, OdSal u.a.) und jiidischen Tradition (AT,
Friihjudentum, Rabbinica) untersucht werden. Leitend bleibt dabei ein offenes Konzept
von Immanenz: «Wie ist die Rede vom hochsten Gut bzw. vom Urprinzip, von Gott (...)
vereinbar und vermittelbar mit der Nihe, Erfahrbarkeit, d.h. der Hinwendung Gottes zu
Welt und Geschichte bzw. der Gegenwart der Gottheit in der vielgestaltigen, kontingenten
Welt der Menschen? Wie verhalten sich Transzendenz und Immanenz zueinander?»
(126f.) Gleichwohl gelingt es dem V. durch prizise terminologische (35ff.; 58ff.; 97ff.) und
inhaltliche Begrenzungen die Fiille des Materials auf eine Vergleichbarkeit mit joh Imma-
nenz-Sprache und -theologie hin zuzuspitzen. Als Ergebnis zeigt sich dabei, dass trotz
sprachlicher Anleihen aus der griechischen und lateinischen Philosophie die joh Imma-
nenz-Vorstellungen vorrangig aus der atl.-jiidischen Denkwelt (insb. der Weisheit, 99-104)
zu verstehen sind und die reziproke Gestalt der joh Immanenz-Aussagen als analogieloses
Spezificum Johanneum begriffen werden muss (369).

In einer knappen zwischengeschalteten methodischen Orientierung (D) lehnt sich der
Vi. an das unter dem Stichwort «relecture» (J. Zumstein) bekannte Interpretationsmodell
an, nach dem die Wachstumsgeschichte des JohEv als «organischer Fortschreibungs-» und
theologischer «Reifungsprozef3» (132) verstanden werden kann. S. fiihrt ferner den aus der
Intertextualitatsforschung (G. Neumann) entlehnten Begriff «réécriture» neu in die Joh-
Forschung ein, um damit in Abgrenzung zur diachronen relecture einen Begriff fiir die syn-
chron erfassbare «variierende Wiederaufnahme und vielschichtige Um-Schreibung ein und
derselben Grundkonstellation» (137) zu prigen. Ob dabei die Methode durch die Annah-
me der Umschreibung «durch den gleichen Autor» belastet werden muss, ist fraglich, in je-
dem Fall weckt diese innovative und weiterfilhrende Perspektive das Interesse nach ver-
tiefter Bearbeitung, die im Rahmen der vorliegenden Arbeit nur in der Applikation gelei-
stet wird.

Im analytischen Teil zur Interpretation der joh Immanenz-Aussagen, dem eigentlichen
Hauptteil der Arbeit (141-362), grenzt der V. die joh Immanenz-Sprache im engeren Sinn
auf die vielfach reziproken Formulierungen mit den Lexemen pévewv év (bleiben in) bzw.
glvol v (sein in) ein, wobei personale und nicht-personale Immanenz-Aussagen zu unter-
scheiden sind. Bei der Erhebung des Textbefunds (E.I, 141ff.) werden aber sehr sachge-
miss auch die Verwendung der Priposition €v (in), zugehorige Bildfelder (z.B. Hausge-
meinschaft) und analoge reziproke Formulierungen erfasst, die die tragende Bedeutung
des Immanenz-Motivs in joh Sprache und Denken aufzeigen. Eingehende, an Detailbeob-
achtungen reiche Analysen werden dann zum Prolog als «Metatext zur joh Immanenz-
Theologie» (E.II), zur Brotrede in Joh 6 (E.III) sowie zu den Abschiedsreden in Joh 13,31-
17 (E.IV-VI) gegeben, wobei sich die Abschiedsreden, néiher in Joh 15,1-17, als «Zentrum
joh Immanenz-Theologie» (281) erweisen.

Mit philologischer Akribie und hermeneutisch-theologischem Weitblick werden die aus-
gewihlten Texte analysiert und interpretiert: Nach einer Einordnung in den Gesamtzusam-
menhang, sowie der Erorterung von synchronen und diachronen Grundfragen erfolgt eine
versweise Einzelexegese zur leitenden Fragestellung der Immanenzaussagen, so z. B. zu
Joh 15,1-17 in E V/ 6 (283-309), wobei sich dieser Text als vertiefende «réécriture» der Im-
manenz-Aussagen von Joh 10 und 14 begreifen lasst. Die Immanenz-Aussagen in den Joh-
Briefen werden ferner als Fortschreibung des Evangeliums betrachtet (E.VII). Ein ab-



372 Rezensionen

schliessendes Kapitel F (363-380) bietet neben Zusammenfassungen Impulse zu iiberge-
ordneten Fragen der joh Immanenz-Sprache und -theologie, durch die einmal mehr deut-
lich wird, dass «die joh Immanenz-Sprache (...) eine sprachlich wie theologisch reife Frucht
joh Reflexion dokumentiert» (174).

Wie vielfiltig die Immanenz-Vorstellung joh Sprache und Theologie bestimmt, wird am
Bspl. von Joh 14 deutlich, wo sich fiinf verschiedene, aber miteinander verkniipfte Imma-
nenz-Aussagen finden: die futurische Aufnahme in die Wohnungen Gottes (14,1-3), die
Vater-Sohn-Immanenz (14,10f.), die Immanenz des Parakleten bei den Glaubenden
(14,16f.), die Sohn-Christen-Immanenz (14,20f.) und schliesslich die Vita Communis von
Vater, Sohn und Christen im prasentisch-eschatologischen Vorgriff (14,23). Grundlage der
Immanenz-Vorstellung ist hier — wie im JohEv tiberhaupt — die Immanenz von Vater und
Sohn, die zugleich Einsichten in die Denkwelt joh Christologie erdffnet: Durch die rezipro-
ke Immanenz-Konzeption ist dem Evangelisten eine sprachliche und denkerische Moglich-
keit gegeben, die «Einbergung des Sohnes im Vater und die Présenz des Vaters im Sohn»
(256) auszusagen, ohne etwa durch den Anspruch einer personalen «Identifikation» die
Matrix des jiidischen Monotheismus zu verlassen (363f.). Trotz einer engen Beziehung zwi-
schen Einheit und Immanenz (vgl. dazu 316-339) handelt es sich bei den Immanenz-Aus-
sagen nach S. nicht um Identitdtsaussagen: «Vater und Sohn werden im Gegenteil in ihrer
Unterschiedenheit bestimmt. (...) Die Immanenz hebt die Unterschiedenheit beider Sub-
jekte, beider Personen, nicht auf, sondern begriindet und charakterisiert ihre Unterschie-
denheit in aller denkbar intensiven Bezogenheit.» (256). Indem sie Symmetrie und Asym-
metrie zugleich auszusagen vermag, habe die «Sprache der Immanenz (...) ein gréBeres her-
meneutisches und semantisches Potential als die Einheits-Aussagen.» (338, vgl. 371.375f.).
«In diese uranfingliche Communio von Vater und Sohn konnen die Glaubenden durch die
<«Aufnahme> des gesandten und inkarnierten Sohnes <aufgenommen> werden» (366), was
neben den Immanenz-Formeln vor allem durch Haus- und Familienmetaphorik sprachlich
umgesetzt und mit eschatologischen, ethischen und <ekklesiologischen> Aussagen ver-
kniipft wird.

Neben vielen erhellenden Einsichten zum Immanenz-Motiv eroffnet die Arbeit weiter-
fiilhrende Frageperspektiven: So bemerkt der Vf. vollig zu Recht, dass sich «die joh Imma-
nenz-Vorstellung in weiten Teilen iiberhaupt nur metaphorisch darstellen (ldsst)» (281),
ohne freilich das komplexe Feld joh Bildersprache methodisch und inhaltlich bearbeiten zu
konnen. Dariiberhinaus dréngt sich die — vom Vf. bewusst ausgesparte (1f.) — Frage einer
Beziehung joh Immanenz-Theologie zur entsprechenden Konzeption im Corpus Paulinum
auf. Indem die reziproken Immanenz-Aussagen zu Vater und Sohn ihre personale Identitit
nicht relativieren sondern konstituieren (372), bieten sich schliesslich interessante An-
kniipfungspunkte fiir die neuere soziale Trinitédtstheologie (z.B. L. Boff, J. Bracken), wobei
zu bedenken ist, dass das Corpus Johanneum «weder eine Vater-Paraklet- noch eine Sohn-
Paraklet-Immanenz (kennt)» (373).

Die vorliegende Studie ist aufgrund ihrer wohlreflektierten Vorgehensweise, ihrer reli-
gionsgeschichtlichen Weite und analytischen Tiefe sowie in der kritischen Verarbeitung ei-
ner immensen Sekundarliteratur iiberzeugend. Vor allem 16st sie wirklich ein, was sie in
Aussicht stellt, denn durch die vielen sprachlichen und theologischen Querverweise wird
deutlich, dass die joh Immanenz-Vorstellung in der Tat «eine heuristisch wertvolle Schliis-
selposition fiir eine sachgerechte Interpretation der theologischen Leitlinien im Corpus Jo-
hanneum» (2) darstellt. Entsprechend wird man auch der Arbeit von Scholtissek eine
Schliisselposition innerhalb der kiinftigen Forschung zur religionsgeschichtlichen Einord-
nung, Sprache und Theologie des vierten Evangeliums voraussagen diirfen.

Ruben Zimmermann, Heidelberg/Miinchen



Rezensionen 373

Henning Graf Reventlow, Epochen der Bibelauslegung. Band IV: Von der Aufkldrung bis
zum 20. Jahrhundert, Verlag C.H. Beck, Miinchen 2001. 448 S., ISBN 3406349889.

Wer die «Epochen der Bibelauslegung» darstellen will, tut gut daran, sich strenge Be-
schrankungen aufzuerlegen, indem er seinen Gegenstand exemplarisch und idealtypisch
abhandelt. Was genau sein Gegenstand ist, wire schon dann nicht mehr so klar, wenn man
(frei nach Gerhard Ebeling) Kirchengeschichte insgesamt als Auslegungsgeschichte der Bi-
bel verstehen wollte. Unabhéngig vom eigenen, allfillig theologischen Standpunkt kénnte
man ja die gesamte Geistes-, Kultur- und Mentalititsgeschichte des christlichen Abendlan-
des als wiederholte, einander ablosende und konterkarierende Versuche deuten, sich mit
der sogenannten Heiligen Schrift ins Verhéltnis zu setzen — und sei es auch im Modus der
Negation. Dann gehorte die Architektur der gotischen Kathedralen und des Escorial eben-
so in die Auslegungsgeschichte der Bibel wie Inquisitionsprozesse, Georg Friedrich Hén-
dels Oratorien, [lluminatentum oder Heinrich Fausts Reflexionen, wie wohl «Logos» im
Prolog des Johannes-Evangeliums zu iibersetzen sei. Henning Graf Reventlow, der als ein-
schlédgig ausgewiesener Experte der denkbar geeignetste Autor einer Geschichte der Bibel-
auslegung ist, wihlt demgegeniiber sehr bewusst einen traditionellen Ansatz: Er klammert
die stein-, bild- oder musikgewordenen Auslegungszeugnisse aus und beschreibt in erster
Linie den Weg der wissenschaftlich-theologischen Exegese im strengen Sinn, die in dem
hier anzuzeigenden, vierten Band von der lutherischen Orthodoxie bis hin zu Bultmann
reicht. Zwar kommen da nicht nur Theologen vom Fach zu Wort, sondern ebenso Philoso-
phen wie Hobbes, Spinoza und Locke, aber doch nur solche, die den Weg zu moderner
theologischer Exegetik geebnet haben (gleichwohl erhélt Kant keinen eigenen Abschnitt,
wihrend Nietzsche, fiir dessen Spatwerk ja die Wellhausen-Lektiire wichtig werden sollte,
nur bei Karl Barths Romerbrief einen kurzen Auftritt hat). Reventlow ldsst statt grosser
Epocheniiberblickserzihlungen epochemachende Werke der einzelnen Autoren sprechen,
die er jeweils mit kontextualisierenden, biographischen Skizzen einfiihrt. Dieses Verfahren
macht Spekulationen zum Gesamtverlauf der Auslegungsgeschichte tiberfliissig, dafiir jede
Veridnderung am konkreten Beispiel dingfest.

Das Panorama, das Reventlow entwirft, ist vom frithen 18. Jahrhundert an ein rein pro-
testantisches und ein rein (schweizerisch-)deutsches. Auch wenn man der Eingangsbeteue-
rung des Verfassers Glauben schenkt, dass die deutsche Forschung seit dieser Zeit die
massgebliche Rolle gespielt habe — obwohl es im Abschnitt iiber Johann Salomo Semler
heisst, die deutsche Bibelwissenschaft habe damals «im Vergleich mit Westeuropa [...] ge-
radezu als Nachziigler» zu gelten (180) —, wundert man sich doch etwas, dass es nach Ri-
chard Simon so etwas wie eine franzosische Aufklirung nicht gegeben zu haben scheint
(warum fehlen, wenn Hermann Samuel Reimarus und Johann Christian Edelmann behan-
delt werden, denn Pierre Bayle und Voltaire, aber auch David Hume - wéhrend der
Schutzumschlag des Buches das Portrit von Charles Etienne Jordan zeigt, der laut Register
im ganzen Buch iiberhaupt nirgendwo vorkommt? Ebenso ergeht es Ernest Renan). Aus-
sereuropdische Gegenakzente fehlen ganz. Wer die <Amerikaner> (etwa Jonathan Ed-
wards) vermisst, hétte vielleicht gerne auch etwas iiber die europaweit einflussreiche Evan-
gelieninterpretation von Leo Tolstoj erfahren. Aber eben: Reventlow will keine Rezepti-
onsgeschichte der Bibel schreiben, sondern die Schlaglichter auf die wichtigen Stationen ih-
rer wissenschaftlich-theologischen Interpretation werfen. Dies tut er griindlich, wobei
seine Darstellung des 18. und 19. Jahrhunderts am eindringlichsten ist.

Insgesamt hitte dem Band ein sorgfiltigeres Lektorat gutgetan. Neben manchen Druck-
fehlern und mitunter sehr «griechisch> konstruierten Sitzen («Eine von Shaftesbury, 1673
abgesetzt und im Tower inhaftiert, inzwischen aber wieder Vorsitzender des Kronrats, in
mehreren Anldufen im Unterhaus eingebrachte Initiative forderte ...», 60) wirken gewisse
Passagen (etwa in den Abschnitten iiber Pierre-Daniel Huét oder Edelmann) noch recht
exzerpthaft, wihrend an anderen Stellen Wiederholungen storen (z.B. S. 374: «Im An-



374 Rezensionen

schluss an Overbeck spricht Barth hier von <Urgeschichte>»; S. 375: «In Anlehnung an
Overbeck nennt Barth Jesus als den Christus <Urgeschichte»»). Solche kleinen Schonheits-
fehler, die in einer Folgeauflage leicht zu beheben sind, schmélern aber keineswegs das
Verdienst dieses mit dem vierten Band nun zum Abschluss gekommenen Werkes, mit dem
Reventlow einen giiltigen Uberblick iiber die Auslegungsgeschichte der Bibel gegeben hat,
der zum Weiterdenken und Weiterforschen anregt, ohne doch bloss ein gelehrtes Kompen-
dium sein zu wollen. Auch ein allgemein historisch interessiertes Publikum wird aus einer
Lektiire viel Gewinn ziehen.

Andreas Urs Sommer, Greifswald

Georg Kreis, Beat von Wartburg (Hg.), Basel — Geschichte einer stidtischen Gesellschafft,
Christoph-Merian-Verlag, Basel 2000. SFr. 65.—, ISBN 3-85616-127-9.

Piinktlich zur 500-Jahrfeier des Basler Beitritts zur Eidgenossenschaft erschien jiingst
eine ldngst féllige Darstellung der Basler Geschichte. Der Band, der von dem Basler Ge-
schichtsprofessor Georg Kreis und dem Verlagsleiter des Christoph-Merian-Verlags, Beat
von Wartburg, herausgegeben und von einem Autorenteam des Historischen Seminars der
Universitit Basel verfasst wurde, stellt multiperspektivisch die Entwicklung der stadti-
schen Gesellschaft dar und nutzt dabei die vielfiltigen Methoden und Fragestellungen mo-
derner Historiographie. Der vorliegende Band will kein Ersatz fiir die weiterhin ausstehen-
de Kantonsgeschichte sein, sondern versteht sich als ein «kleiner Jubildumsbeitrag». Doch
in dieser sympathischen Bescheidenheit liegt auch eine Stidrke des Buches. Denn die kurz
gehaltenen, informativen und gut lesbaren Beitrige werden auch ein breiteres, historisch
interessiertes Publikum erreichen. Der iiberaus ansprechend gestaltete, mit zahlreichen II-
lustrationen versehene und zudem preiswerte Band umfasst acht chronologisch gegliederte
Kapitel sowie ein abschliessendes Kapitel, das elf thematische Beitrige bietet. Neben dem
Haupttext, den Bildern, Karten und Abbildungen, die mit ausfiihrlichen Legenden verse-
hen sind, finden sich immer wieder kleinere, vertiefende thematische Informationseinhei-
ten. Diese gelungene mehrdimensionale Priasentation verleiht dem Band eine erfreuliche
Attraktivitdt und lddt so zum neugierigen Blittern und Schmdokern ein.

Da in der jiingeren Vergangenheit in der allgemeinen Historiographie ein auffallendes
Interesse an religiosen Themen zu konstatieren ist, stellt sich die Frage, inwiefern diese
Tendenz in dem vorliegenden Gemeinschaftswerk Niederschlag findet. Im ersten Kapitel
stellt Martin Steinmann die Friithgeschichte Basels bis zum Ende des 12. Jahrhunderts an-
schaulich dar und lidsst auch die Probleme sowie Desiderate der frithgeschichtlichen Erfor-
schung Basels erkennen. Er zeichnet die Christianisierung und die Entwicklung Basels als
Bischofsstadt nach. Daran anschliessend beschreibt Werner Meyer die Zeit vom 13. bis 15.
Jahrhundert. Da seit dem 13. Jahrhundert die schriftlichen Uberlieferungen sprunghaft an-
steigen, nimmt das historisch auswertbare Quellenkorpus deutlich zu. Diese Zeit Basels im
Spétmittelalter war geprigt von einem steten Wandel, von Glanzzeiten und Krisen, unter
denen das Erdbeben von 1356 herausragt. Die Stadt selber scheint ein riesiger Bauplatz ge-
wesen zu sein, das Stadtbild wurde von den sakralen Bauten dominiert. Neben der stidti-
schen Entwicklung, der sozialen, politischen und wirtschaftlichen Geschichte widmet sich
Meyer auch der Alltagsgeschichte, in der er recht knapp auf das mittelalterliche religiose
Leben in Basel eingeht und vor allem die kirchlichen und klosterlichen Verhiltnisse behan-
delt. Religion und Reformation stehen bei Kaspar von Greyerz hingegen deutlich im Vor-
dergrund, der seinem Beitrag iiber das 16. Jahrhundert ein Zitat aus der Basler Reformati-
onsordnung von 1529 voranstellt. Die Reformation bewirkte nicht nur in religioser, son-
dern auch in politischer und sozialer Hinsicht eine Neugestaltung der Stadt und prégte ihre
weitere Geschichte. Den aus den Folgen des Reformation resultierenden Konfessionskon-
flikt und die dadurch bedingte Mobilitét schildert Wolfgang Kaiser unter dem bezeichnen-



Rezensionen 375

den und schonen Titel «Der kleine Grenzverkehr», bevor Valentin Groebner sich ausge-
hend von einer Federzeichnung aus dem Jahr 1521 dem Thema «Finanzen, Geschenke und
Politik in Basel am Beginn der Neuzeit» zuwendet. Susanna Burghartz schildert Basel im
Zeitalter des «Ancien Régime». Uber die in diese Zeit fallende kirchliche Orthodoxie und
Konfessionalisierung wird der Lesende recht ausfiihrlich unterrichtet und auch tiber die
Zusammenhidnge von Religion, Ehe und Sexualitédt informiert. Die Zeit von der Aufkli-
rung bis zur Kantonstrennung behandelt Claudia Opitz und stellt dabei im Kontext der auf-
kldrerisch gepriagten Sozietdten die fiir die neuere protestantische Christentumsgeschichte
so bedeutende Deutsche Christentumsgesellschaft vor, die bekanntlich als international
agierende Vereinigung und als Kommunikationszentrale nicht nur in Basel erweckte Chri-
sten sammelte. Die Zusammenhinge von Aufklarung und Religion in Basel — immer noch
ein Desiderat der Forschung — bleiben indessen unberiicksichtigt. Allerdings wird ausfiihr-
licher auf die Juden in Basel eingegangen, die seit 1805 in der Stadt eine Gemeinde etablie-
ren konnten. Drei kiirzere Beitrdge vertiefen diese Epoche: Vanja Hug widmet sich der
Pflege von Geselligkeit und Freundschaft am Beispiel der Ermitage Arlesheim, Ester Bau-
er Sarasin stellt Anna Maria Preiswerk-Iselin, eine Tochter Isaaks Iselins, und ihre Stel-
lungnahmen zum 6ffentlichen Geschehen vor, ehe Matthias Manz mit einem Beitrag iiber
zwei Augenzeugen der sogenannten Dreissiger Wirren diesen Teil abschliesst.

Das 19. und den Beginn des 20. Jahrhunderts wird als «Entwicklung zur Grossstadt» von
Regina Wecker beschrieben. In der werdenden Grossstadt geht der Anteil der Reformier-
ten von 84,4 % (1837) auf 64,2 % (1920) zuriick und jener der katholischen Bevolkerung
verdoppelt sich in diesem Zeitraum von 14,8 % auf 29,1 %. Informationen tiber das gera-
dezu sprichwortlich gewordene «Fromme Basel» fehlen; Kirche und Religion werden im
Zusammenhang mit der Verfassungsrevision von 1875 kurz gestreift. An diese Epoche an-
kniipfend ist die erste Hélfte des 20. Jahrhunderts bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges
das Thema von Josef Mooser, der sich von der Trennung von Staat und Kirche im Jahr 1910
ausgehend ausfiihrlicher dem Zusammenhang von «Kirchen, Demokratie und Gesell-
schaft» zuwendet. Weitere religiose Themen treten merklich in den Hintergrund.

Bevor Georg Kreis die zweite Hiilfte des 20. Jahrhunderts schildert, bietet Peter Manz
einen Einblick in die italienische Immigration der Jahre 1882-1914. Am Beispiel der Stadt-
mission, die einen eigenen italienisch sprechenden Stadtmissionar anstellte, werden Hilfs-
massnahmen fiir die italienischen Arbeitnehmer exemplifiziert. In der neuesten Zeit wird
das Thema Religion in Basel im Zusammenhang mit den Auseinandersetzungen um das
Drama «Der Stellvertreter» von Rolf Hochhuth aus dem Jahr 1963 evident. Zum Ab-
schluss des 20. Jahrhundert beschreibt Madeleine Imhof Arbeiterquartiere und Pierre Fel-
der die Altersverteilung der Bevolkerung.

Unter den elf «Thematischen Beitrdgen» widmet sich Erika Hebeisen ausfiihrlich der
pietistischen Gemeinschaftsbildung am Ubergang in die Moderne und damit auch dem so-
genannten «Frommen Basel», verzichtet dabei aber auf die terminologische Differenzie-
rung von Pietismus und Erweckungsbewegung. Die weiteren verbleibenden zehn «Schlag-
lichter» behandeln Basel im ausgehenden 15. Jahrhundert (Claudius Sieber-Lehmann), un-
tersuchen die Représentation und das Staatsverstandnis Basels in der Frithneuzeit (Tho-
mas Maissen) sowie das Bankwesen vom spiten Mittelalter bis zum Ende des 18.
Jahrhunderts (Niklaus R6thlin), das biirgerliche <Patriziat> im 19. Jahrhundert (Philipp Sa-
rasin), die Landgemeinden Riehen, Bettingen und Kleinhiiningen (Michael Raith) und die
Arbeitslosigkeit (Bernard Degen). Ferner sind die Chemiestadt Basel (Christian Simon),
die Offnung des Bildungssystems (Charles Stirnimann), die 6ffentlichen Kunstférderung in
Basel vom 16. bis 20. Jahrhundert (Yvonne Boerlin-Brodbeck) sowie die Frage nach Basel
als Musikstadt (Peter Hagmann) Thema.

Die neue Geschichte Basels spannt also einen weiten thematischen Bogen und bietet vie-
le erhellende Einsichten in die differenten gesellschaftlichen Bereiche und historischen



376 Rezensionen

Kontexte. Der Religion, ihrer Entwicklung und ihren urbanen, sozialen sowie 6konomi-
schen Interdependenzen, denen das besondere Augenmerk des Rezensenten galt, wird in
den einzelnen Beitragen recht unterschiedliche, nicht immer befriedigende Aufmerksam-
keit geschenkt. Doch soll diese, aus einer bewusst eng perspektivierten Lektiire resultie-
rende kritische Anmerkung keineswegs den Wert dieses niitzlichen wie empfehlenswerten
Buches schmailern, sondern vielmehr auf ein interdisziplinir zu beackerndes Forschungs-
desiderat hinweisen, dessen Ergebnisse hoffentlich in absehbarer Zeit einmal in einer um-
fassenderen Kantonsgeschichte von Basel-Stadt priasentiert werden kénnen.

Thomas K. Kuhn, Basel

Albert Franz (Hg.), Glaube — Erkenntnis — Freiheit. Herausforderungen der Gnosis in Ge-
schichte und Gegenwart, Paderborn — Miinchen — Wien — Ziirich, Ferdinand Schoningh,
1999. 166 S., ISBN 350672603X.

Im Rahmen des Sonderfachbereiches «Institutionalitit und Geschichtlichkeit» an der
Technischen Universitét in Dresden «lduft» ein Forschungsprojekt «Die Institutionalisie-
rung christlicher Uberlieferung in Auseinandersetzung mit der Gnosis». Leiter dieses Pro-
jektes ist Prof. Dr. Albert Franz, Lehrstuhlinhaber fiir systematische Theologie. Zentral
steht die Frage, wie und warum es zur Institutionalisierung des Christentums kam und war-
um andrerseits heute das Christentum nicht nur ein Problem hat, sondern selbst mehr und
mehr zum Problem zu werden scheint. Die in diesem Band verdffentlichten Beitrdge sind
urspriinglich Vortrige, die im Rahmen dieses Projektes gehalten und besprochen wurden.
Ausgangspunkt der Beitrdge ist, dass das Christentum, sowohl als institutionell verfasste
Kirche wie als reflektiertes Glaubenssystem ohne die Auseinandersetzung mit der Gnosis
nie hitte entstehen konnen. Eine Bestatigung dafiir ist die Tatsache, dass in der heutigen
anti-institutionellen «neuen Religiositédt» die Faszination durch die Gnosis unverkennbar
ist. Das Stichwort «Gnosis» bezieht sich somit nicht nur auf ein Phanomen der Geschichte,
sondern steht fiir Grundfragen unserer Gegenwart. Dass diese Feststellung keineswegs
iibertrieben ist, wird durch die Beitréige eindriicklich dokumentiert.

Es geht, wie der Herausgeber mit Recht hervorhebt, im Kampf um und in der Diskussion
iiber die Gnosis um die Konfrontation zwischen einer welt-fliichtigen Religion der Gott-
Unmittelbarkeit und einem welt-bezogenen, durch Kanon und Amt institutionalisiertem
Glaubensverstidndnis. Nach einer sorgfiltigen Beleuchtung der Funktion von Insititutionen
in kulturellen und religiosen Traditionen von Siegfried Wiederkehr werden in den folgen-
den sechs Aufsitzen verschiedene Aspekte des Wesens der Gnosis und ihrer «Ausstrah-
lungseffekte» in der spiteren Theologie und Philosophie bis in die Gegenwart hinein dar-
gelegt. Die Lektiire bringt manche Uberraschung. Es liegt den Autoren fern zu versuchen,
in gekiinstelter Weise geschichtliche und kausale Zusammenhéange zu konstruieren.Viel-
mehr ist es ihnen gelungen iiberzeugend darzulegen, dass die Gnosis tatsdchlich eine starke
Wirkung ausiibt, auch wo man sich dessen nicht bewusst ist. Man kann das am besten und
am kiirzesten illustrieren durch eine einfache Andeutung der Thematik der Aufsitze.
Franz Gruber geht Spuren des gnostischen Problems in der Geschichtstheologie der Ge-
genwart (Bultmann, Metz) nach. Hans-Joachim Klimkeit beschreibt die Verfolgung und
Untergang des Manichdismus im Romischen Reich,. Wolfgang Baum schildert den Einfluss
des Manichdismus auf die Entwicklung des dgyptischen Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten. Der Herausgeber selbst, Albert Franz, erortert Schellings kritischen Riick-
griff auf die Gnosis, wihrend Michael Pauen den gnostischen Antiinstitutionalismus bei
Bloch, Klages und Heidegger analysiert.

Bei der Erwdgung von all diesen geschichtlichen und aktuellen Perspektiven ist es gut,
klar ins Auge zu fassen, was die Gnosis in ihrer urspriinglichen Gestalt sein wollte. Dariiber
gibt Christoph Markschies Auskunft, der die Frage thematisiert: Was ist Gnosis? Ist sie



Rezensionen 377

christliche Religionsphilosophie oder vorchristliche antike Religion? In der Forschung hat
man lange das zweite verteidigt. Durch das beriihmte Kollogium von Messina (1966) von
fast 100 Gnosisforschern wurde diese Ansicht zu einer handlichen Definition normiert.
Erst in jiingster Zeit haufen sich kritische Einspriiche gegen diesen Konsens. Markschies,
der sich eingehend mit Valentinus befasst hat, befiirwortet eine Reintegration der Gnosis
in die Kirchen- und Theologiegeschichte des 2. Jahrhunderts. Er charakterisiert dieses
Jahrhundert als das «Laboratorium der Theologiegeschichte», fiir das der experimentelle
Charakter bezeichnend ist. Die Theologie experimentierte mit dem Platonismus, um auf
diese Weise das Christentum der (Halb-)Bildungselite nahezubringen. Die Gnosis ist ein
Teil dieses Laboratoriums. Sie ging in der Platonisierung und Mythologisierung am weite-
sten und erginzte die christliche Botschaft um jene Teile, die ihr im Gespridch mit dem Pla-
tonismus fehlten, um Protologie und Eschatologie. Die Mehrheit der Kirche hat die Ent-
scheidung getroffen, die konsequente Platonisierung in der Gnosis zu verwerfen, hingegen
ihre modifizierte Form bei Origenes zu billigen. So ging der organische Zusammenhang mit
dem Christentum verloren, obgleich er urspriinglich eindeutig vorhanden war.

Man fragt sich unwillkiirlich, wie kiinftig die Ergebnisse dieser so viele Gebiete umspan-
nenden Beitrige im Gesamtkonzept des oben genannten Forschungsbereiches verarbeitet
werden. Jedenfalls ist zu begriissen, dass diese Aufsitze jetzt schon in einem Band verof-
fentlicht worden sind, weil ihre Bedeutung iiber den Rahmen des vorgegebenen For-
schungsbereiches hinausgeht.

Jan Veenhof, Thun

Albert Schweitzer — Fritz Buri, Existenzphilosophie und Christentum. Briefe 1935-1964,
Eingeleitet und kommentiert von Andreas Urs Somrper, C.H. Beck, Miinchen 2000. 181
S. mit 12 Abbildungen, Leinen, DM 48.—/sFr. 44.50/0S 350.—, ISBN 3-406-46730-X.

Fritz Buri war einer der originellsten Professoren an der Basler Theologischen Fakultét
des 20. Jahrhunderts. Als er 1948 in Basel zum Pfarrer der St.Alban Kirche gewihlt wurde,
regte sich gegeniiber dem «liberalen» Berner aus der Schule Professor Martin Werners
massiver Widerstand. Mit seiner unerschrockenen Art, die von einem eigenen Humor ge-
tragen wurde, vor allem aber mit seinem offenen Denken, das jedes Thema stets ohne dog-
matisch vorausgesetzte Scheuklappen anzugehen versuchte, verschaffte er sich Respekt;
sowohl in seiner Kirchgemeinde, wo er spédter Miinsterpfarrer wurde, als auch an der Uni-
versitit, die ihm schliesslich einen personlichen Lehrstuhl angeboten hat.

Zeitlebens ging es Buri um den Dialog. Im vorliegenden Briefwechsel kommt dies be-
deutungsvoll zum Ausdruck. Von Martin Werner geprigt setzte er sich mit dem Denken
Albert Schweitzers auseinander. Er tat dies zu einer Zeit, da man in der Offentlichkeit nur
vom «Urwalddoktor» sprach und vollig bei Seite liess, dass der Elsédsser tiefgehende den-
kerische Anstosse gegeben hatte, die der Diskussion harrten. Buri nahm das Gesprich auf.
Allerdings versuchte er nicht einfach Schweitzer zu verstehen, sondern brachte ihn seiner-
seits in Verbindung mit weiteren Denkern. Einer davon war der Philosoph Karl Jaspers,
der ebenfalls in Basel lehrte. Dessen existenzphilosphischen Erkenntnisse brachte Buri in
Zusammenhang mit Schweitzers «voraussetzungslosem Denken», das jede «Weltanschau-
ung» ablehnt und schliesslich in die Ethik der «Ehrfurcht vor dem Leben» miindet. Jaspers
attestiert Buri, dass er zu den raren Theologen gehore, mit denen er iiber die Differenzen
hinweg sprechen konne. Schweitzer seinerseits reagiert in der Antwort: «... da kommst Du
und zeigst die innere Verwandtschaft des Existentialismus und meines Denkens auf, klarer
als ich es vermochte, und in einer Weise, wie es niemand zu unternehmen wagte.» In der
Folge unterstreicht Schweitzer seine Skepsis gegeniiber Buris Versuch; das aber ist es ge-
rade, was uns Heutige zu fesseln vermag. Denn Buri zwingt ihn, sich aus einer anderen Per-
spektive heraus zu erklidren und sich auf diese Weise nochmals verstdndlich zu machen.



378 Rezensionen

Schweitzer war zweifellos sehr froh um Buris Bemiihungen. Er schrieb ihm das grosste
denkbare Lob, indem er ihn zum «authentischen Interpreten» erklirte.

Buris Absicht ist es, eine «Theologie der Existenz», bzw. eine «Theologie der Verant-
wortung» zu synthetisieren, die schliesslich das Kennwort fiir sein eigenes Denken gewor-
den ist. Er verstand dies als den Versuch, Schweitzers Gedanken zu aktualisieren und sie
zugleich in eigener Weise weiter auszuziehen.

Dabei ist Buri spiter noch konsequenter als sein élterer Briefpartner daran gegangen,
das fernostliche Denken, den Buddhismus insbesondere, zu verstehen und es fiir unsere eu-
ropdisch-theologische Denkweise fruchtbar zu machen; der Ansatz zu einem Dialog auch
hier und fiir seine Zeit pionierhaft.

Der Herausgeber dieses Briefbandes belasst es gliicklicherweise nicht beim kritischen
Abdruck der Briefe. Der Philosoph Andreas Urs Sommer hat als Einleitung eine prizise
und kompakte Darstellung der Theologie Schweitzers und Buris verfasst, die viel zum Ver-
stdndnis beitragt. Wer sich in kurzer pragnanter Form tiber diese beiden Denker orientie-
ren will, findet hier die geeignete Zusammenfassung. Ebenso dankbar ist man fiir die Idee,
erhellende und situierende Erginzungsbriefe einzuflechten, die von Karl Barth, Gertrud
Koch, Emma Hausknecht und Emmy Martin, sowie von Martin Werner stammen.

Die Herausgabe eines Briefwechsels steht immer in der Gefahr, Intimes blosszulegen
oder eigentlich Bekanntes zu wiederholen. Beides ist hier nicht der Fall. Zum einen tritt
uns Albert Schweitzer durch die in den Briefen geschilderten Alltdglichkeiten mit ihren
Problemen als Mensch niher; andererseits zeigt der Briefwechsel die fruchtbare Methode
des Dialogs — trotz der Differenzen — auf, die das gegenseitig Verstdndnis und das eigene
Denken fordert. So verbindet sich der scheinbar kleine Alltag mit grossen Fragen.

Clemens Frey, Basel

Michael Kappes (Hg.), Theologische Profile im 20. Jahrhundert. Karl Barth — Dietrich Bon-
hoeffer - Romano Guardini — Karl Rahner (Topos plus Taschenbiicher), Kevelaer 2001.
319 S., ISBN 3-7867-8370-5.

Gleich manchen anderen Institutionen nahm die Fachstelle Okumene im Bischoflichen
Generalvikariat Miinster im Jahr 1999 die bevorstehende Jahrtausendwende zum Anlass
eines Riickblicks auf herausragende Gestalten der Theologie des letzten Jahrhunderts.
Ausgewdhlt wurde je zwei Protestanten und Katholiken, jeder von einem ausgewiesenen
Kenner in Vortragsform dargestellt — erstaunlich bei einer Lange von 60 bis 80 Druckseiten
pro Portrait: Barth von Eberhard Busch, Bonhoeffer von Ilse Tédt, Guardini von Arno
Schilson, Rahner von Herbert Vorgrimler. Gemeinsam ist allen, dass sie mit einem Lebens-
und Charakterbild des Betreffenden einsetzen und anschliessend Hauptlinien von dessen
Denken fiir eine relativ anspruchsvolle Leserschaft skizzieren. In dem Teil iiber Bonhoef-
fer ist beides enger als bei den anderen verwoben, was bei ihm, dem Blutzeugen, besonders
nahelag und der lebensvollen Darstellung sehr zugute kommt. Der Barth-Teil beginnt mit
einer treffenden Chrakterisierung zweier verschiedener «Seiten» seines Wesens, einer
«minnlichen» und einer «sanften», und umreisst dann Hauptpunkte seiner Theologie ge-
schickt am Leitfaden der Barmer Theologischen Erkldrung von 1934.

Alle vier Dargestellten haben das «Dritte Reich» erlebt. Bonhoeffer hat es bekanntlich
nicht iiberlebt, in Barths theologischer Vita hat es (vgl. 24ff., 311f.) eine katalysatorische
Wirkung gehabt. In der Darstellung der beiden Katholiken spielt es nur ganz beildufig eine
Rolle: Guardini verlor 1939 seinen Berliner Lehrstuhl und wurde voriibergehend Privatge-
lehrter (159), Rahner fiel im selben Jahr unter ein «Gauverbot» fiir Jesuiten in Tirol und
fand eine Arbeit als «Ordinariatsrat» in Miinchen (220). Der konkrete Zeitbezug ist bei
Guardini stark kulturkritisch akzentuiert, positiv gewendet: als Suche nach einer zeitge-



Rezensionen 379

missen «christlichen Weltanschauung» (193 u.6.). Rahners Zeitbezug wird bei Vorgrimler
am deutlichsten greifbar in zahlreichen Konflikten mit der kirchlichen Hierarchie.
Auffallend an dieser unter 6kumenischem Vorzeichen unternommenen Zusammenstel-
lung der vier Portraits ist der Mangel einer Zusammenschau. Von gegenseitigen Beriithrun-
gen der Theologie beiderseits der Konfessionsgrenze, wie es sie immerhin gegeben hat,
wird kaum etwas sichtbar. Barths gegen Lebensende intensiv-irenisches Interesse an den
Wandlungen des Katholizismus wird kurz erwiihnt (28f.), ebenso Rahners punktuelle Nihe
zu Barth in einem Aspekt der Trinitiitslehre (261f.). Uberwiegend bleibt jedoch der Ein-
druck zweier gegeneinander isolierter Welten, exemplarisch etwa in der fundamentalen
Bedeutung, die bei Rahner nach gut ignatianisch-jesuitischer Tradition einer unmittelba-
ren «Gotteserfahrung» (233ff.) zukommt, mit Folgen auch fiir die Christologie, ahnlich der
«Christusmystik» bei Guardini (181), bei beiden in einem Ubergewicht der Pneumatologie
vor der Christologie. Rahners Lehre vom «anonymen Christentum» (248, 265f.) — auf dem
Hintergrund der Anschauung vom «namenlosen Gott» — tendiert in die gegengesetzte
Richtung von Barths Harren bei dem «Gott des ersten Gebots» (36). Die Frage nach even-
tuellen Konvergenzen zwischen Exponanten evangelischer und katholischer Theologie
und ihrer Tragweite bleibt ungestellt.
Hinrich Stoevesandt, Basel

David Pliiss, Das Messianische — Judentum und Philosophie im Werk Emmanuel Lévinas'
(Judentum und Christentum Band 8), W. Kohlhammer, Stuttgart 2001. 399 S., ISBN 3-
17-01695-0.

David Pliiss widmet sich in seiner Dissertation der Frage nach dem Verhiltnis der judi-
schen religiosen Tradition zum philosophischen Denken Emmanuel Lévinas'. Es gelingt
dem Verfasser, die Komplexitdt und Ambivalenz dieser Problematik aufzuzeigen, handelt
es sich doch um eine Fragestellung, die, so sehr sie sich aufdringt, unweigerlich auf eine
Vereinnahmung zielt. Dem Rechnung tragend kommt im ersten Teil des Buches dem Be-
griff der «differenten Relation» eine Schliisselfunktion zu, womit die Anerkennung der nur
sehr begrenzten Mdglichkeit, Philosophie und Religion bzw. Judentum miteinander zu ver-
mitteln, gemeint ist. Pliiss identifiziert das Judentum im Denken Lévinas' als das die Philo-
sophie «Storende», das «Andere des Denkens».

Die Metapher des Storenden, des iiberraschend Hereinbrechenden, des Provoziereden
—im Falle Lévinas' auch des Verwundenden — lasst den Verfasser im zweiten Teil das Wag-
nis unternehmen, «das Messianische» gleichsam als missing link zwischen Judentum und
philosophischem Denken Lévinas' zu beschreiben. Er nimmt eine vertiefende Darstellung
der Denkfigur des Messianischen vor, wobei sowohl die Talmudlektiiren als auch die phi-
losophischen Texte beriicksichtigt werden. Hervorzuheben ist dabei die sprachliche Sensi-
bilitédt dieser im Verlauf der Arbeit zentralen Ausfithrungen; es gelingt dem Verfasser tiber
weite Strecken eine Sprache zu finden, die religiose und philosophische Inhalte gleicher-
massen erfassen kann. Anhand von Textanalysen wird gezeigt, dass sich Aspekte des Mes-
sianischen wie Unverfiigbarkeit, Unabweisbarkeit und Zukiinftigkeit des Unvordenkli-
chen besonders in den Lévinasschen Uberlegungen zur Subjektivitit wieder auffinden las-
sen, wenngleich in iibersetzter Form. Der Topos des Messianischen erweist sich somit als
durchaus geeigneter Fluchtpunkt der Lévinaslektiire.

Der dritte Teil («Einsichten und Ausblicke») nimmt noch einmal auf die methodische
Reflexion des Anfangs Bezug. Zusammenfassend wird das Messianische als «hintergriindig
inspirierende und eindringende Figur und Szene» (353) verstanden — Lévinassche Philoso-
phie als Reinszenierung des Messianischen. Deutlich plddiert der Verfasser dafiir, das reli-
giose Moment in Lévinas' Denken hoher zu veranschlagen, religiose Bezugsrahmen eher
zuzulassen. So spricht er bei Lévinas von einem «Denken im Lichte der Erlosung» im Sinne



380 Rezensionen

Adornos (355f.) bzw. von einem «in einem qualifizierten und vorbildlichen Sinn theologi-
schen Denken» (363), indem es ein Denken sei, das die Storung nicht zu beruhigen suche.
Bei aller Anerkennung der Grundidee dieser Dissertation ergeben sich doch beziiglich die-
ser —nicht einmal zwingend erscheinenden — Konsequenz einige Fragen: Versucht der Ver-
fasser hier nicht, Lévinas auf eine Position festzuschreiben, die dieser bei aller Affinitédt zu
Bibel und Talmud erklédrtermassen nicht gewihlt hat? Ist es infolge einer solchen Veror-
tung nicht unausweichlich, dass christliche Systematische Theologie (erwidhnt werden u.a.
Paul Tillich und Oswald Bayer) bei Lévinas willkommene Bestitigung sucht und findet
bzw. zugesprochen bekommt, wo es keine Bestitigung geben kann? Eine weitere Frage er-
gibt sich aus der vom Verfasser vorgetragenen Option «gegen eine ethische Lektiire Lévi-
nas'» (358ff.): Beruht dieses Verstindnis nicht auf einer impliziten Vorordnung der Sote-
riologie vor der Ethik, die in der talmudischen Tradition keinerlei Analogien hétte? Neben
der These vom Messianischen als dem Verbindenden zwischen (jiidischer) Religion und
Lévinasscher Philosophie wird jedenfalls auch die Frage nach der Bedeutung dieser diffe-
renten Relation — und das heisst zuniichst die Bedeutung des jiidischen Anderen fiir die
christliche Systematische Theologie — diskutiert werden miissen.

Susanne Plietzsch, Basel

Anno Quadt, Evangelische Amter: giiltig — Eucharistiegemeinschaft: moglich, Matthias-
Griinewald-Verlag, Mainz 2001. 166 S., ISBN 3-7867-2316-8.

Der Verfasser, ehemals Pfarrer und Religionslehrer in Kdln, fasst ein heisses Eisen auf
klare und provokative Weise an. Der romisch-katholische, promovierte Theologe vertritt,
dass einer Anerkennung der Amter der evangelischen Kirchen durch seine Kirche nichts
entgegenstiinde und dies von ihr offiziell erkldrt werden konnte und sollte. Er mutet ihr da-
mit gleichzeitig zu, einzugestehen, dass ihr in bezug auf die fehlende Einheit ebenso ein de-
fectus wie anderen Kirchen eigne. Ohne Einheit sei die Kirche Jesu Christi — die der V{. als
glaubensmaissig, jedoch nicht juridisch gegeben voraussetzt — in ihrem Zeugnis nach aussen
jedoch bleibend beeintréchtigt.

Fiir die Anerkennung evangelischer Amter fiihrt er vier wesentliche Griinde an, die ich
hier kommentierend wiedergebe: Erstens spreche das I1. Vaticanum von den evangelischen
Kirchen als «Kirchen» bzw. als «kirchliche Gemeinschaften», was eine Anerkennung auch
ihrer Amter impliziere. Im kurz nach dem unseligen Dokument der 6kumenischen Glau-
benskongregation, Dominus Iesus, verfassten Vorwort hilt der Vf. zusitzlich und mit
Recht fest, dass das Konzil — entgegen Dominus lesus — offengelassen habe, wer als «Kir-
che» bzw. «kirchliche Gemeinschaft» zu bezeichnen sei und wer nicht. Daraus folgt, dass
evangelische Kirchen nicht von vornherein als weniger kirchlich einzustufen sind als etwa
die Ostkirchen, sondern je einzeln am Grad ihrer Bewahrung apostolischer Lehre zu mes-
sen sind. Zweitens sei heute auch romisch-katholischerseits anerkannt, dass die Kirche als
ganze dem einzelnen Amt qualitativ vorausliegt. Damit wird ein Hauptanliegen evangeli-
schen Amtsverstdndnisses aufgenommen, das das Amt als Auftrag der Gemeinde versteht.
Ein interessantes Beispiel untermauert diesen Gedanken: Die Wahl des Papstes werde
ohne Prisenz eines lebenden Amtsinhabers durchgefiihrt — was beweise, dass die Kirche
auch ohne Papst Rechtssubjekt sei. Die historische apostolische Sukzession sei drittens hi-
storisch nicht als ununterbrochene nachweisbar und damit als einziges Kriterium fiir die
Apostolizitidt des Amtes nicht ausreichend. Hier werden die Ergebnisse exegetisch-histori-
scher Forschung einbezogen, die die Konzilsviter noch nicht kannten, die aber heute einen
breiten Konsens darstellen. Zugleich wird der Notwendigkeit biblischer Fundiertheit der
Amtstheologie Rechnung getragen, wie sie evangelische Lehre stets hervorgehoben hat.
Und weiter ist auf die umfassende apostolische Tradition zu verweisen, wie sie auch im sog.
Lima-Dokument, Taufe, Eucharistic und Amt, hervorgehoben wird — die Sicherung der



Rezensionen 381

Kontinuitit von den Aposteln bis zu unserer Zeit kann dementsprechend nicht auf die Bi-
schofe reduziert werden. Viertens schliesslich hétten die evangelischen Kirchen die Ordina-
tion als solche, d.h. die Amtsiibertragung durch Amtstriger, beibehalten. Dieses Faktum
jedoch hitte gegeniiber der Frage (nicht-)bischoflicher Ordination Vorrang. Hier wird nun
freilich eine Problemstellung angesprochen, die nicht nur im evangelisch-romisch-katholi-
schen Dialog, sondern auch im Gesprich mit der anglikanischen Kirche wesentlich — und
ungelost — ist und gar nordische und kontinentale Lutheraner voneinander unterscheidet.
Der V{. freilich hélt sie ohne grosseren theologischen Aufwand fiir 16sbar. Daraus kénnte
sich neuer Schwung fiir die erwdhnten Dialoge ergeben.

Obwohl die faktische Giiltigkeit der evangelischen Amter dementsprechend bereits ge-
geben sei, wiirde eine offizielle Erkldrung die allgemeine Aneignung dieser Sicht durch die
romische Weltkirche verbindlich machen und die jahrhundertelange Bestreitung dieser
Giiltigkeit aufheben. Und wo die Amter anerkannt werden, steht auch eucharistischer Ge-
meinschaft nichts mehr im Wege.

Evangelischerseits scheint es einfach, dem Vf. in dem Gesagten zustimmen und zu hof-
fen, dass sein gut begriindetes Plidoyer von den leitenden Instanzen der romischen Kirche
gehort werden moge. Mir scheinen jedoch auch gewichtige Anfragen an die evangelischen
Kirchen impliziert zu sein, die gehort zu werden verdienen. So betont der V1., dass die Ein-
heit der Kirchen auch institutionell verwirklicht werden miisse, wie es das II. Vatikanische
Konzil formuliert hitte — ein Gedanke, der Evangelischen spontan Gansehaut zu verleihen
geeignet ist. Als Rahmen zur Bestimmung und Wiederherstellung der Einheit scheint ihm
ein «allokumenisches Konzil» sinnvoll, wozu aus «naheliegenden Griinden» die romisch-
katholische Kirche einladen sollte — als der urspriinglich einzigen, aus der die Trennungen
geschehen seien, als zahlenmissig grosster christlicher Gemeinschaft und als Kirche im
Vollsinn, die der Okumenische Rat der Kirchen (ORK) gemiss seinem Selbstverstéindnis
gerade nicht sei. Hier mochte ich fragen, ob nicht gerade letzteres doch den ORK als Ko-
ordinator eines solchen Konzils fiir geeigneter erscheinen ldsst, um gerade die — freilich
auch von ostlich-orthodoxer Seite bestrittene — Gleichberechtigung der verschiedenen Kir-
chen hervortreten zu lassen. Die Annahme, die anderen Kirchen hitten sich von der ro-
misch-katholischen Kirche getrennt, ist zudem hochst problematisch. Sie haben sich im Ge-
genteil gerade als Riickkehr zur wahren, katholischen — freilich nicht rémischen! — Kirche
verstanden.

Eine weitere Herausforderung liegt m.E. darin, sich evangelischerseits neu iiber das ei-
gene Amtsverstiandnis Gedanken zu machen, das mir zur Zeit in theologischer und prakti-
scher Hinsicht von Verknocherungen einerseits, Inkonsequenzen und -kohédrenzen ande-
rerseits geprigt zu sein scheint. Wichtiger, als dariiber zu lamentieren, dass die romische
Kirche dem kiithnen Vorschlag Quadts schwerlich folgen wird, scheint mir daher, den von
ihm gelegten Gesprichsfaden aufzunehmen und weiterzufiihren.

Rudolf von Sinner, Sao Marcos

Kaisamari Hintikka, The Romanian Orthodox Church and the World Council of Churches,
1961-1977, Schriften der Luther-Agricola-Gesellschaft, Bd. 48, Helsinki 2000. 208 S.,
ISBN 951-9047-56-5.

Die vorliegende Studie, die der Universitat Helsinki als Magisterarbeit vorlag, ist Teil ei-
nes grosseren Projekts unter Simo Heininen iiber religiose und nationale Identitdt in den
baltischen Staaten und Osteuropa, das zwischen 1995 und 1999 durchgefiihrt wurde. Die
Autorin stellt die Beziehungen zwischen der Ruménischen Orthodoxen Kirche (ROK) und
dem Okumenischen Rat der Kirchen (ORK) in den Jahren 1961 bis 1977 dar. Mit dem Ein-
tritt mehrerer orthodoxer Kirchen aus sozialistischen Léndern — im Gefolge des russischen
Patriarchats —in den ORK an dessen 3. Vollversammlung von Neu Delhi 1961 begann eine



382 Rezensionen

Phase intensiven Kontaktes, der freilich mit den jeweiligen politischen Verhiltnissen kaum
trennbar verbunden war. In der Tat erfolgte die Offnung der ROK gegeniiber der Okume-
nischen Bewegung im Zuge der aussenpolitischen Offnung unter Gheorghe Gheorghiu-
Dej, ab 1965 dann unter Nicolae Ceaugescu, als sich Ruménien innerhalb des Warschauer
Paktes zunehmend eigenstidndig profilierte und gegen Moskau abgrenzte. Von dieser neu-
en Offenheit profitierten auch die reformierten und lutherischen Kirchen der ungarischen
und deutschen Minderheiten, die zwar schon seit 1948 zu den Mitgliedern des ORK gehor-
ten, doch jetzt erstmals tatsidchlich Vertreter an die internationalen Konferenzen zu entsen-
den imstande waren. Damit erfolgte auch innerhalb Rumiéniens eine gewisse 6kumenische
Offnung, es gelang jedoch nicht, einen nationalen 6kumenischen Rat zu griinden. Im Un-
terschied etwa zur Russischen Orthodoxen Kirche nahm die ROK eine moderatere und
dem Westen gegeniiber weniger ablehnende Haltung ein und bot sich darum fiir den ORK
als besonders geeigneter Partner an. Belastet blieb der Kontakt freilich durch die zuneh-
mende Anniherung des ORK und der Rémisch-Katholischen Kirche im Nachgang zum II.
Vatikanischen Konzil, die von der ROK mit Argwohn beobachtet wurde. Die bis heute
hochst umstrittene Frage der mit Rom unierten, jedoch dem orthodoxen Ritus folgenden
Kirchen bildete den priméren Zankapfel.

Ruminien wurde zum Gastland fiir eine ganze Reihe wichtiger 6kumenischer Zusam-
menkiinfte, was durchaus im Interesse des Staates lag, im Westen ein positives Image auf-
zubauen. Der Eintritt des ruménischen Theologen Ion Bria in den Mitarbeiterstab des
ORK im Jahre 1973 verhalf Orthodoxen wie Nicht-Orthodoxen zu einem besseren gegen-
seitigen Verstdndnis. Allmihlich aufkommende und zunehmende Kritik an der Menschen-
rechtssituation vor allem der ungarischen Minderheit in Rumiinien blieb stets im Schatten
der Diskussionen um die Lage in der Sowjetunion. Generalsekretir Potter geriet zwischen
die Fronten der Kritik aus dem Westen und der staatsfreundlichen Linie vor allem der Rus-
sischen Orthodoxie, wobei die ROK zwischen beiden neutral zu bleiben suchte. Als der
ORK einen Bericht iiber die Lage der Menschenrechte und insbesondere der Religions-
freiheit in den Signatarstaaten der Helsinki-Akte der KSZE abzugeben hatte, priasentierte
die ROK die Beziehung zwischen Kirche und Staat in ihrem Land als erstaunlich unproble-
matisch. 1977, das den terminus ad quem der Studie bildet, starb Patriarch Justinian, der
fiir die erwihnte Offnung massgeblich verantwortlich gewesen war, fiir die er freilich im
Verhiltnis zur Staatsfithrung einen (zu?) hohen Preis zu bezahlen bereit war. Im selben
Jahr absorbierte ein starkes Erdbeben Staat wie Kirche in Ruménien; zugleich verstirkte
der Staat seine Kontrolle tiber das Leben seiner Biirger/-innen, und so auch der Kirche. De-
ren Aufmerksamkeit konzentrierte sich nun wieder verstérkt auf interne Angelegenheiten,
und der Kontakt nach aussen ebbte ab.

Hintikkas Studie macht eine Reihe von veroffentlichten und unveroffentlichten Quellen,
einschliesslich ruménischsprachiger aus den Archiven der ROK, erstmals einer breiteren
Offentlichkeit zugénglich und vermag den historischen Hintergrund, namentlich den poli-
tischen Kontext der vermittelnden Rolle der ROK zu erhellen — eine Rolle, die sie auch in
jlingerer Zeit wieder wahrgenommen hat. Fiir den westlichen Leser findet sich eine Fiille
von Details einer bisher kaum bekannten Geschichte, die einen wichtigen Beitrag zur — hier
wohltuend niichternen — Aufarbeitung des Umgangs des ORK mit seinen Mitgliedskirchen
in sozialistischen Lindern darstellt.

Trotz des grossen Gewichts, das die Autorin der Parallelitdt (und Fragilitit!) der staatli-
chen und kirchlichen Offnung zumisst, anerkennt sie auch genuine skumenische und theo-
logische Interessen. Entsprechend der historischen Ausrichtung ihrer Studie bleiben diese
freilich im Hintergrund.

Rudolf von Sinner, Sao Marcos



	Rezensionen

