
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 4

Artikel: Theologie der Sprache der Septuaginta

Autor: Dafni, Evangelia G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie der Sprache der Septuaginta1

Die Frage, inwiefern es möglich ist, von einer Theologie der Septuaginta
zu reden oder vielmehr noch ob es einen eigenständigen Grundriss einer
Theologie der Septuaginta geben kann, ist eine der umstrittensten der Sep-
tuagintawissenschaft, die im letzten Jahrzehnt junge Wissenschaftler besonders

angezogen hat.2

Der Vorbehalt gegen die Wissenschaftlichkeit und den Anspruch auf logische

Verbindlichkeit der Lehrsätze dieser Disziplin geht auf zweierlei Gründe

zurück: a) Die Unsicherheit hinsichtlich ihrer Wesensbestimmung sowie
ihres methodischen Vorgehens und b) die Behauptung, dass nur eine Darlegung

der Theologie des Alten Testaments allein auf der Basis der Septuaginta,

ohne jegliche Differenzierung zwischen hebräischer Vorlage und
griechischer Übersetzung und sogar mit einer grundsätzlichen Ablehnung des

Masoretischen Textes, von kirchlichem Interesse wäre. Es handelt sich dabei
um eine Behauptung, die sich m.W. auf keine geltende «kirchliche Lehre»
stützen kann. Derartige Verlautbarungen erinnern stark an die alte Diskussion

über das Wesen und die Stellung der Alttestamentlichen Theologie unter
den anderen theologischen Disziplinen, die im 17. Jh. geführt wurde.3 Damals
sollte sich die Theologie des Alten Testaments einer bestimmten «dogmatisti-
schen Metaphysik» unterordnen, die sich von der Herangehensweise der «kri-

1

Vortrag gehalten beim XI. IOSCS-Kongress, Universität Basel, am 3. August 2001.
Hierin werden Gedanken zusammengefasst, die ich während meines Forschungsaufenthaltes

im Septuaginta-Unternehmen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen,
gefördert von Mai 1998 bis März 2002 durch die Staatliche Stipendienanstalt Griechenlands

(IKY), die Stiftung «Alexandros S. Onassis» und die Alexander von Humboldt-Stiftung,

entwickeln konnte und mehrfach dort präsentiert habe. Dem Präsidenten des XI.
IOSCS-Kongresses, Herrn Professor Johan Lust, Leuven, der diesen Vortrag an die erste
Stelle der Tagesordnung gestellt hat, sowie den verehrten Lehrern und Kollegen, die
wohlwollend mir ihre Aufmerksamkeit geschenkt haben, sei hiermit mein herzlichster
Dank ausgesprochen.

2 Siehe die Doktorarbeiten von S. Olofsson, God is my Rock. A Study of Translation
Technique and Theological Exegesis in the Septuagint, CB.OT 31, Stockholm 1990; M.
Rösel, Übersetzung als Vollendung der Auslegung. Studien zur Genesis-Septuaginta
(BZAW 223), Berlin/New York 1994; J.L.W. Schaper, Eschatology in the Greek-Psalter
(WUNT 2.76), Tübingen 1995; E.G. Dafni, tön] - 0<MZ. Genesis 3 und Jesaja 27,1 auch im
Lichte von I Kön. 22,19-23. Hi. 1,6-12- 2,1-7 und Sach. 3,1-2: Ein Beitrag zur Erforschung
der Sprache und der Theologie des Alten Testaments aus der Sicht des Masoretischen
Textes und der Septuaginta, Athen 1997/Göttingen 2000; ferner Dies., Von Angesicht zu
Angesicht. Prolegomena zum Thema «Gottschauen» im hebräischen und griechischen
Exodusbuch. I. Exodus 33,11.12-23 übersetzungs- und wirkungskritisch, Athen 2001.

3 Dazu G. Ebeling, Was heißt «Biblische Theologie»? in: Ders.: Wort und Glaube,
Tübingen 31967, 69-89, insbesondere 77ff.



316 Evangelia G. Dafni

tischen Vernunft» deutlich unterscheidet.4 Ähnliches erwartet man nun auch

von der Theologie der Septuaginta, obwohl dieser Standpunkt längst überholt

zu sein schien.

I

Der prinzipielle Unterschied zwischen der Theologie des Alten Testaments

als wissenschaftlicher Disziplin und der Theologie der Septuaginta
liegt darin: Die Aufgabe der methodisch-reflektierten Darlegung der Theologie

des Alten Testaments haben mehrere namhafte Alttestamentier schon
seit dem Anfang des 17. Jh. auf sich genommen5, während eine Theologie der
Septuaginta in ihren Umrissen noch nicht schriftlich fixiert worden ist.

Schon in den jüdischen Schriften aus der hellenistisch-römischen Zeit ist
ein reges Bemühen um die Erhellung des theologischen Sinnes der Septuaginta

erkennbar. Als Ausgangspunkt und sichere Grundlage diente ihnen dabei

die Beschäftigung mit ihrer Sprache. Charakteristische Beispiele finden
wir bei Philo von Alexandrien,6 der hervorgehoben hat, dass die Septuaginta-
Übersetzer vor allem Ausleger und daher 7ipoq>f|iai und iepo^avxar gewesen
seien.7 Darauf stützen sich die späteren Annahmen, a) dass die Septuaginta
0£Ö0ev o'iKovopr|0£toas d.h. etwa von Gott gewollt, zur Erlösung seines
auserwählten Volkes und Berufung der Völker sei, und b) dass sie als göttlich-in-
spiriert angesehen werden sollte.9 Die Kirchenväter sowie die kirchlichen
Autoren haben zwar diese grossartige Leistung anerkannt, indem sie die Septua-

4 Zu den hier gebrauchten Begriffen «dogmatistische Metaphysik» im Unterschied zur
«kirchlichen Dogmatik» und «kritische Vernunft» als Stadien in der Entwicklung des

menschlichen Selbstbewusstseins siehe K.E. Papapetrou, llicrrn kcù Fvtocrri, Athen 1988;

Ders., Elvat f| ©eokoyta 'Ejtiaxfipri; Aoictpiov, Athen 1970, 5ff.; Ders., Zur Frage: Was ist
eigentlich Theologie? EvTh 26 (1966) 551-561.

5 Vgl. H.J. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments

von der Reformation bis zur Gegenwart, Neukirchen-Vluyn 1956; Ders., Die Biblische

Theologie. Ihre Geschichte und Problematik, Neukirchen-Vluyn 1970; zuletzt H.
Graf Reventlow, Epochen der Bibelauslegung, Bd. III-IV, München 1997-2001.

6 Vgl. etwa K. Otte, Das Sprachverständnis bei Philo von Alexandrien. Sprache als

Mittel der Hermeneutik (BGBE 6), Tübingen 1968; ferner I. Christiansen, Die Technik
der allegorischen Auslegungswissenschaft bei Philon von Alexandrien (BGBE 7), Tübingen

1969.
7 Vita Mose, II 40.
8 Eusebius, Praeparatio Evangelica, VIII 1,8.
9 Vgl. Philo von Alexandrien, Vita Mose, II 31 : O ù k aveu 0 e i a ç èïii<t>po0u-

v r| ç und Clemens von Alexandrien, Stromata 1,149,lf.: ©eoù yàp fjv ßotAripa pepekerrihé-
vov eiç 'EÀAîiviKàç ÙKoâç. où Sri Çévov értijtvoia 0 e o ù ton xfiv rcpo^riTeiav SeScokôtoç
kcù xf]v èppTiveiav oiovei 'EAVtiviktiv 7tpo<j>irœi.av èvepyEloSai. Dazu Konstantinos Oikono-
mos ex Oikonomon, ITepi, iràv O' 'Epgrivewcov Tfjç Ilakaiàç ©eiaç Fpœ|>fiç Bd. IV, Athen
1849, 46ff. 225ff.



Theologie der Sprache der Septuaginta 317

ginta zitierten und immer wieder, wenn sie ein theologisches Konzept neu
entwarfen, auf die Sprache und die damit verbundenen Gedanken der
Septuaginta zurückgriffen. Aber eine göttliche Inspiration wurde ihr dennoch
nicht entgültig zugebilligt.10

Tatsache ist, dass die Sprache und die Theologie der Alten Kirche, d.h. des

Neuen Testaments11 und der Apostolischen Kirchenväter,12 im Wesentlichen
auf der ihnen vorliegenden Form der Septuaginta beruhen. Auch Paulus, den

wichtigsten Theologen der frühen Kirche, kann man nur dann besser verstehen,

wenn man die Septuaginta kennt.13 In seinen Schriften finden sich nicht
nur wörtliche Zitate und Anspielungen. Er formt auch aus dem ihm dort zur
Verfügung stehendem Material neue sprachliche und gedankliche Gebilde.
Von einer Theologie der Septuaginta als wissenschaftlicher Disziplin kann
aber noch nicht die Rede sein.

Erste entscheidende Schritte in diese Richtung wurden m.E. im 19. Jh.
unternommen. Wichtige Impulse zur Entwicklung des Gedankens einer Theologie

der Septuaginta lieferten im Westen die Studien von Zacharia Frankel14
und im Osten das vierbändige Werk von Konstantinos Oikonomos ex Oiko-
nomon (1844-49), der dabei in Anlehnung an die Äusserungen von Philo
meinte, dass die Übersetzung der Septuaginta göttlich inspiriert sei.15 Während

die Studien von Zacharia Frankel grosse Beachtung fanden, geriet das

Werk von Konstantinos Oikonomos ex Oikonomon, trotz seiner bemerkenswerten

philologischen Leistungen, in Vergessenheit. Nicht wenig dazu
beigetragen hat sein Beharren auf der göttlichen Inspiration der Septuaginta,
welches seinem Werk den Klang des Abschätzigen gegeben hat.16

Da es mir nun um das Verständnis des tieferen Sinnes einer Theologie der
Septuaginta geht, kann im Folgenden auf einen ausführlichen Forschungsbericht

verzichtet werden, und nur besonders Bemerkenswertes soll hier
Erwähnung finden.

10 Vgl. die Diskussion über das Verständnis der «göttlichen Inspiration» zwischen E.
Antoniades, 'Eni xoü Ilpopkfipaxoç xfjç Öroitvenaxiac, Athen (1937) 1938, und P.N. Trem-
belas, 'Ejucruacna i) Kai ©eonvenaxia; Athen 1938. Ders., 'H ©eoitvenaxia Trjç 'Aytaç Tpapfjç,
Athen 1938, die als Nachklang einer diesbezüglichen Publikation von Alexandros Lykour-
gos in 'Iepopvfpcov des Jahres 1859 (301-346) gilt.

11 Bezeichnend dafür ist die Frage des Philippus an den äthiopischen Kämmerer am
Hof der Kandake (Apg 8,30), der LXX-Jes 53,7f. las: âpà ye yivakjKeiç à àvayivcôaKeiç.

12 E.G. Dafni, Alttestamentliche Studien I, Athen 2001,18f.
13 Vgl. O. Michel, Paulus und seine Bibel, Darmstadt 1929.1972.
14 Über den Einfluss der palästinischen Exegese auf die alexandrinische Hermeneutik,

Leipzig 1851.Vgl. Ders., Vorstudien zu der Septuaginta, Leipzig 1841.
15 nept xtöv O' 'EpnT|veuxö)v xrjç FlaÀaiàç ©eiaç rpa(|>fiç, IV, 47ff. 225ff.
16 C. Androutsos, AoygaxiKri xfjç 'OpBoSo^ou 'AvaxokiKrjç 'EKKA|aiaç, Athen 21956,

(Anm. 7), 6f. Vgl. E. Oikonomos, Bibel und Bibelwissenschaft in der Orthodoxen Kirche,
SBS 81, Stuttgart 1976,19.



318 Evangelia G. Dafni

II

Neben der Hervorhebung der Bedeutung der Septuaginta für die Theologie,17

bei der sie als Mittel für die Textkritik18 und als Quelle der ältesten
übersetzungstechnischen Methoden biblischer Texte angesehen wird,19 hat
man schon längst als Desiderat die Untersuchung der Theologie der Septuaginta

und die Abfassung eines eigenständigen Grundrisses geäussert.20 So
wurden verschiedene Annäherungsversuche21 unternommen.

Die Überlegungen von Isac Leo Seeligman22 und James Barr23 haben dazu
beigetragen, das Problem des philologischen Vorgehens aus der rein
theologischen Perspektive zunächst herauszulösen.

17 R. Hanhart, Die Bedeutung der Septuaginta-Forschung für die Theologie, in: Ders.,
Drei Studien zum Judentum (Theologische Existenz Heute 140), München 1967, 38-64;
und Ders., Die Septuaginta als Problem der Textgeschichte, der Forschungsgeschichte und
der Theologie (VTS XXIII), Leiden 1972,185-200.

18 Siehe E. Tov, The Text-Critical Use of the Septuagint in Biblical Research (JBS 3),
Jerusalem 1981,21997.

19 Grundsätzliches siehe bei I.L. Seeligmann, The Septuagint Version of Isaiah. A
Discussion of its Problems, Leiden 1948, 39-69 (=The technique emploed in the translation
and its Relation to the Hebrew Text); P. Katz, Zur Übersetzungstechnik der Septuaginta,
WdO II (1956) 267-273. Neuere Literatur: S. Olofsson, The LXX Version. A Guide to the
Translation Technique of the Septuagint, Stockholm 1990, 83-101. Vgl. zuletzt N. Fernandez

Marcos, The Septuagint in Context. Introduction to the Greek Versions of the Bible,
W.G.E. Watson (Übers.), Leiden/Boston/Köln 2001,18-31.

20 J. Ziegler, Die Septuaginta. Erbe und Auftrag, in: Ders., Sylloge. Gesammelte
Aufsätze zur Septuaginta (MSU X), Göttingen 1971,590-614, insbesondere 613 (=Würzburger
Universitätsreden 33, Würzburg 1962, 28). Vgl. Ders., Dulcedo Dei. Ein Beitrag zur Theologie

der griechischen und lateinischen Bibel (ATA 13,2), München 1937.
21 Siehe insbesondere G. Bertram, Hebräischer und griechischer Qohelet. Ein Beitrag

zur Theologie der hellenistischen Bibel, ZAW NF 23 (1952) 26-49; Ders., Praeparatio
Evangelica in der Septuaginta, VT VII (1957) 225-249; Ders., Theologische Aussagen im
Griechischen Alten Testament: Gottesnamen, ZNW 69 (1978) 239-246; Vgl. Ders., Der
anthropozentrische Charakter der Septuaginta-Frömmigkeit, Forschungen und Fortschritt
8 (1932) 219; Ders., Die religiöse Umdeutung altorientalischer Lebensweisheit in der
griechischen Übersetzung des ATs, ZAW NF 13 (1936) 153-167; Ders., Der Sprachschatz der
Septuaginta und der des hebräischen Alten Testaments, ZAW NF 16 (1939) 85-101; Ders.,
Vom Wesen der Septuaginta-Frömmigkeit, WdO II (1956) 274-284; Ders., Zur Prägung
der biblischen Gottesvorstellung in der griechischen Übersetzung des Alten Testaments.
Die Wiedergabe von schadad und schaddaj im Griechischen, WdO II (1954-59) 502-513;
Ders., Der religionsgeschichtliche Hintergrund des Begriffs der «Erhöhung» in der
Septuaginta, ZAW NF 27 (1957) 57-69; Ders., Septuaginta-Frömmigkeit, 3RGG V, 1707-1709;
Ders., Zur Bedeutung der Religion der Septuaginta in der hellenistischen Welt, ThLZ 92/4
(1967) 245-250 u.a.

22 The Septuagint Version of Isaiah. A Discussion of its Problems, Leiden 1948.
23 The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961 (=Bibelexegese und Moderne

Semantik. Theologische und linguistische Methode in der Bibelwissenschaft. Mit einem
Geleitwort von H. Conzelmann, E. Gerstenberger [Übers.], München 1965); Ders., The
Typologie of Literalism in Ancient Biblical Translations (MSU XV), Göttingen 1979.



Theologie der Sprache der Septuaginta 319

Man spricht heute von einer mehr oder weniger «theologischen Interpretation

d e r24 bzw. in der25 Septuaginta», wobei damit auch gemeint sein
könnte:

a) Dass der Forscher sich auf Themen von theologischem Interesse
konzentriert,26 die als solche bereits in der Systematischen Theologie anerkannt
werden, bzw. vorgegebene theologische Fragen stellt und erwartet, dass er
theologische Antworten aus den alttestamentlichen Texten erhält. Oftmals
wird aber wenig Rücksicht darauf genommen, ob die ausgewählten Texte sich
tatsächlich dafür eignen oder nicht. Das gilt nicht nur für diejenigen, die sich
mit diesen Fragen beschäftigen, sondern auch für jene, die Kritik daran üben
wollen. Dafür sollte aber eigentlich eine wissenschaftliche Betätigung auf
dem Feld der Theologie des Alten Testaments (wenn nicht unbedingt auch
der Sprachphilosophie) Voraussetzung sein.

b) Dass der Septuaginta-Übersetzer, indem er seine Vorlage ins Griechische

übersetzt, eine theologische Interpretation vornimmt.27 Was ist aber
bestimmend für diese theologische Erörterung? Darüber teilen sich die Ansichten

in folgende grosse Richtungen: Die Septuaginta-Übersetzung wird
betrachtet i) als Ausdruck grundsätzlich palästinischer Exegese,28 ii) als Dokument

hellenistisch-jüdischer29 bzw. jüdisch-alexandrinischen Theologie30 bei

24 So J. Cook, The Exegesis of the Greek Genesis, in: C.E. Cox (Hg.), VI Congress of
the International Organization for Septuagint and Cognate Studies, Jerusalem 1986

(SBL.SCS 23), Atlanta 1987, 91-125.
25 J. Lust, Exegesis and Theology in the Septuagint of Ezechiel. The Longer «Pluses»

and Ezechiel 43:1-9, in: C.E. Cox (Hg.), VI Congress of the International Organization for
Septuagint and Cognate Studies, 201ff.

26 Vgl. z.B. H.M. Orlinsky, On Anthropomorphisms in the Septuagint and Targum, in:
B.M. Zlotowitz, The Septuagint Translation of the Hebrew Terms in Relation to God in
the Book of Jeremiah, New York 1981, xv-xxiv (Lit.); J. Lust, Messianism and Septuagint,
in: J. Emerton (Hg.), Congress Volume Salamanca 1983 (VTS XXXVI), Leiden 1985,174-
191; Ders., Septuagint and Messianism, with a Special Emphasis on the Pentateuch, in:
Theologische Probleme der Septuaginta, 26-45 (weitere Beiträge zu diesem Thema von
ihm: Anm 39, 36); S. Olofsson, God is my Rock; J.L.W. Schaper, Eschatology; E.G. Dafni,
Von Angesicht zu Angesicht.

27 Vgl. z.B. S. Olofsson, a.a.O. M. Rösel, Übersetzung als Vollendung der Auslegung.
28 Dazu Z. Frankel, Über den Einfluß der palestinischen Exegese; I.L. Seeligmann,

The Septuagint Version of Isaiah. Vgl. L. Prijs, Jüdische Tradition in der Septuaginta, Leiden

1948; A. van der Kooij, Die Septuaginta Jesajas als Dokument Jüdischer Exegese. -
Einige Notizen zu LXX-Jes. 7,14 in: Übersetzung und Deutung. Studien zu dem Alten
Testament und seiner Umwelt, FS A.R. Hülst, Nijkerk 1977, 91-102.

29 Vgl. u.a. A. Schmitt, Interpretation der Genesis aus hellenistischem Geist, ZAW 86
(1974) 137-163; Ders., Übersetzung als Interpretation. Die Henochüberlieferung der
Septuaginta (Gen 5,21-24) im Licht der Hellenistischen Epoche, in: J. Krasovec, The Interpretation

of the Bible. The International Symposium in Slovenia, JSOT SS 289, Sheffield
1998, 181-200. Vgl. J. Cook, The Septuagint of Proverbs - Jewish and/or Hellenistic
Proverbs? Conserning the Hellenistic Colouring of LXX Proverbs (VTS LXIX), Leiden/New
York/Köln 1997 (Lit.).



320 Evangelia G. Dafni

der Auseinandersetzung mit den griechischen populärphilosophischen
Strömungen der hellenistischen Zeit31 und iii) als Ausdruck zum Teil griechischer
zum Teil ägyptischer Einflüsse auf das alexandrinische Judentum,32 was
letztendlich seine Entfremdung vom palästinischen Judentum verursacht habe, so
dass man nun zwei verschiedene historische sowie geistesgeschichtliche Grössen

annehmen dürfte.33 Es ist offensichtlich, dass bei den soeben genannten
Versuchen das grössere Gewicht auf das exegetische Vorgehen und die
äusseren Faktoren, die seinen Inhalt prägen, gelegt wird und nicht auf die Theologie

als solche.

III

Die verschiedenen Ansätze auf dem Gebiet der Theologie des Alten
Testaments ergeben sich aus den unterschiedlichen Herangehensweisen.34 d.h.
a) aus der kanonischen Ordnung der einzelnen Bücher,35 b) aus den literarischen

Einheiten des Alten Testaments,36 c) aus einzelnen theologischen Themen

bzw. Konzepten.37 In vergleichbarer Weise geht man an die Entdeckung

30 I.L. Seeligmann, The Septuagint Version of Isaiah, 95-121 (=The Translation as a

Document of Jewish-Alexandrian Theologie).
31 Zu diesem Problem siehe insbesondere A. Deissmann, Die Hellenisierung des

griechischen Monotheismus, Leipzig 1903.
32 M. Görg, Ptolemäische Theologie in der Septuaginta (mit Diskussionsbeiträge), in:

H. Maehler/V.M. Strocka, Das ptolemäische Ägypten. Akten des Internationalen Symposions

27.-29. September 1976 in Berlin, Mainz 1978; Ders., Die Septuaginta im Kontext
spätägyptischer Kultur. Beispiele lokaler Inspiration bei der Übersetzungsarbeit am
Pentateuch, in: H.-J. Fabry/U. Offerhaus (Hg.), Im Brennpunkt: Die Septuaginta. Studien zur
Entstehung und Bedeutung der Griechischen Bibel (BWANT 153), Stuttgart 2001, 115-
130 (Lit.).

33 Vgl. A. Geiger, Urschrift und Übersetzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit von
der inneren Entwicklung des Judentums. Frankfurt a.M. 21928; C.H. Dodd, The Bible and
the Greeks, London 1935.

34 Einen kritischen Überblick über die neuesten Ansätze bietet J. Barr, The Concept
of Biblical Theology. An Old Testament Perspective, London 1999. Eine Problemskizze
siehe etwa bei H.-J. Hermisson, Alttestamentliche Theologie und Religionsgeschichte
Israels (ThLZ.F 3), Leipzig 2000. Vgl. B. Janowski/N. Lohfink (Hg.), Religionsgeschichte
Israels oder Theologie des Alten Testaments? (JBTh 10), Neukirchen-Vluyn 1995.

35 B. Childs, Old Testament Theology in a Canonical Context, London 1985; Ders.,
Biblical Theology of the Old and New Testaments, London 1992; zuletzt R. Rendtorff,
Theologie des Alten Testaments. Ein kanonischer Entwurf, Bd. 1-2, Neukirchen-Vluyn
1999-2001.

36 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. I-II, München (1957-1960) 91987.
37 W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Göttingen (1935/1939) 41961; W.

Zimmerli, Grundriß der altestamentlichen Theologie, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1972.

Vgl. etwa H.D. Preuß, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1-2, Stuttgart/Berlin/Köln
1991-1992; O. Kaiser, Der Gott des Alten Testaments. Theologie des Alten Testaments 1-

2, Göttingen 1993,1998.



Theologie der Sprache der Septuaginta 321

der Theologie der Septuaginta heran.38 So spricht man von Theologie a) der
griechischen bzw. der alexandrinischen Bibel oder b) der einzelnen Büchern39

oder c) der Übersetzer der einzelnen Bücher,40 wobei man sich noch nicht
sicher ist, mit wie vielen man dabei zu rechnen hat, oder aber auch d) von Theologie,

die sich hinter einzelnen Wörtern oder Wortgruppen verbirgt.41 In Frage

kommen meistens Gottesnamen oder Vokabeln und Ausdrücke, die An-
thropomorphismen bilden, oder anthropologisch-theologisch wichtig sind,42

oder aber auch dem religiösen Sprachinstrumentarium43 im allgemeinen
angehören.

Es gibt in der Septuagintaforschung die Tendenz, wenn die Frage nach
ihrer Theologie aufkommt, dass entweder die Einheitlichkeit der Septuaginta
als geschlossenes Ganzes unterstrichen wird44 oder aber ihre Zusammengesetztheit

und Vielfalt als Ergebnis der Arbeit mehrerer Personen, die nicht
zur gleichen Zeit, sondern in einer Zeitspanne von ungefähr zwei Jahrhunderten

gewirkt haben. Im letzteren Fall taucht die Frage nach den sprachlichen

und gedanklichen Berührungspunkten zwischen den einzelnen
übersetzten Texten auf.45 Die Beantwortung dieser Frage hängt jedoch einerseits

38 Vgl. J. Lust, Septuagint and Messianism, with a Special Emphasis on the Pentateuch,

in: H. Graf Reventlow (Hg.), Theologische Probleme der Septuaginta und der
hellenistischen Hermeneutik (Veröffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft für
Theologie 11), Gütersloh 1997,26-45, insbesondere 31f.

39 Vgl. z.B. zu Jesajabuch: A. van der Kooij, Zur Theologie des Jesajabuches in der
Septuaginta, in: H. Graf Reventlow (Hg.), Theologische Probleme der Septuaginta, 9-25.

Vgl. Ders., The Oracle of Tyre. The Septuagint of Isaiah as Version and Vision (VTS
LXXI), Leiden 1998. Oder zu den Psalmen: Früher H.M. Ervin, Theological Aspects of
the Septuagint of the Book of Psalms, Princeton 1962. Zuletzt E. Zenger (Hg.), Der Sep-
tuaginta-Psalter. Sprachliche und Theologische Aspekte (HBS 32), Freiburg u.a. 2001

(Lit).
40 So z.B. H.S. Gehman, The Theological Approach of the Greek Translator of Job 1-

15, JBL 68 (1949) 231-240. Vgl. D.H. Gard, The Exegetical Method of the Greek Translator

of the Book of Job (JBL.MS 8), Philadelphia 1952.
41 Siehe z.B. das monumentale Werk von W.W. Graf Baudissin, Kyrios als Gottesname

im Judentum und seine Stelle in der Religionsgeschichte, hg. von O. Eissfeldt, Bd. I-IV,
Gießen 1929. G. Bertram, Theologische Aussagen im Griechischen Alten Testament.
Zuletzt M. Rösel, Theo-Logie der griechischen Bibel. Zur Wiedergabe der Gottesaussagen

im LXX-Pentateuch, VT XLVIII (1998) 49-62.
42 Vgl. E.G. Dafni, B'SD 'D nBK - yvvf| öti ék ton àvSpôç aÙTÎjç (Gen 2,23). Zur Anthropologie

von Genesis 1-11, in: A. Wénin (Hg.), Studies in the Book of Genesis. Literature,
Redaction and History (BEThL CLV), Leuven 2001, 569-584 (Lit.).

43 Siehe einzelne Vokabeln im ThWNT. Literatur in: J. Lust/E. Eynikel/K. Hauspie, A
Greek-English Lexikon of the Septuagint, Part I-II, Stuttgart (1992) 2001.

44 J. Schreiner, Hermeneutische Leitlinien in der Septuaginta, in: O. Loretz/W. Strolz
(Hg.), Die Hermeneutische Frage in der Theologie (Schriften zum Weltgespräch 3), Freiburg

1968, 356-394.
45 Darauf aufmerksam gemacht hat ja schon H.S.J. Thackerey, The Greek Translators

of Jeremia, JThS IV (1903) 245-266; Ders., The Greek Translators of Ezechiel, JThS IV



322 Evangelia G. Dafni

mit der Nachweisbarkeit der Abhängigkeitsrichtung zusammen und andererseits

mit der Stellung, die der Septuagintaforscher in Bezug auf das Wesen
und die Entstehung der Septuaginta einnimmt; ob sie nämlich aus dem Schoss
der Synagoge kommt und gottesdienstlichen Zwecken gedient hat oder ob sie

ursprünglich dem Interesse eines synkretistischen Hellenismus der Ptolemä-
erzeit entspringt.46

Dabei gibt es die Tendenz, die Bezeichnung «Theologie» zu vermeiden,
wenn es um die Interpretation der Septuaginta geht, und eher von «Philosophie

des Übersetzers»47 oder «Ideologie» der Übersetzung48 vor allem als

einer Art Begründung des religiösen Selbstverständnisses des Judentums in der
hellenistischen Zeit49 zu reden. Damit aber droht der Begriff der «Theologie»,

d.h. des Ausdrucks der Beziehung des ganzen Menschen zu Gott durch
die Sprache50 in Bezug auf die Septuaginta mit zunehmender philologischer
Aufwertung seiner scharfen und klaren Definition verlustig zu gehen. In dieser

Hinsicht zeigt der Theologiebegriff sichtbare Spuren einer Aufgabenverwechslung

mit den Begriffen «Ideologie» und «Philosophie» sowie «Philologie».

Emmanuel Tov51 bemüht sich in seiner Abwehr jeglichen bedenkenlosen
Gebrauchs des Begriffs Theologie, die positive Funktion einer Theologie der
Übersetzung52 hervorzuheben. Er betont, dass man sie nicht in den Gemein-

(1903) 398-411; Ders, The Greek Translator of the Prophetical Books, JThS IV (1903) 578-
585.

46 R. Hanhart, Studien zur Septuaginta und zum hellenistischen Judentum, hg. v. R.G.
Kratz, FAT 24, Tübingen 1999.

47 H.S.J., Thackeray, The Septuagint and Jewish Worship, London 1921. Vgl. H. Orlin-
ski, The Septuagint as Holy Writ and the Philosophy of the Translators, HUCA XLVI
(1975) 89-114; J. Cook, Greek Philosophy and the Septuagint, JNSL 24 (1998) 177-191

(Lit.).
48 W. Brown, Structure, Role, and Ideology in the Hebrew and Greek Texts of Genesis

1:1-2:3, SBL DS 132, Atlanda 1993; J. Cook, The Septuagint of Proverbs - Jewish and/or
Hellenistic Proverbs. Vgl. auch seinen Vortrag, Ideology and Translation Technique - Two
sides of the same coin? beim SBL International / IOSCS, Universität Helsinki, am 16. Juli
1999.

49 M. Friedländer, Geschichte der Jüdischen Apologetik als Vorgeschichte des
Christentums. Eine historisch-kritische Darstellung der Propaganda und Apologie im Alten
Testament und in der hellenistischen Diaspora, Zürich 1903/Amsterdam 1973, 27,
bemerkt: «In der Septuaginta sollte dem Judentum der Apologet kot' e^oxüv erstehen».

50 K.E. Papapetrou, 'H Oikria tfjç 0Eo7.oyiciç, Athen o.J., 43ff.
51 Die Septuaginta in ihrem Theologischen und Traditionsgeschichtlichen Verhältnis

zur Hebräischen Bibel, in: M. Klopfenstein u.a. (Hg.), Mitte der Schrift? Ein
jüdischchristliches Gespräch. Texte des Berner Symposions vom 6.-12. Januar 1985, Judaica et
Christiana 11, Bern/Frankfurt/New York/Paris 1987, 237-265.

52 Den Begriff ©eoXoyla rfjç Mera<j)pàaecoç (=Theologie der Übersetzung) hat auch G.
Galitis als Titel seines Beitrags in: EiOTiyfioeiç A' Xuvd^ecoç 'OpGoSôÇtov Biß7,iK(5v 0eo-
Tbytov, Thessaloniki 1986, 39-46, gebraucht.



Theologie der Sprache der Septuaginta 323

samkeiten suchen muss, sondern in den Unterschieden der Septuaginta vom
Masoretischen Text, der die einzig bekannte vollständige Textausgabe der
hebräischen Bibel ist. Dabei spricht er von theologisch-motivierten Übersetzungen.

Die Näherbestimmung «theologisch-motiviert»53 wird in sachlich-ar-
gumentativer Absicht der «Übersetzung» als Unterscheidungskriterium
hinzugefügt.

IV

Den Gedanken einer Theologie der Sprache der Septuaginta in seinen
Grundlinien versuche ich möglichst präzise festzulegen in meinen «Prolegomena

zur Theologie der Septuaginta», die, wie ich hoffe, bald erscheinen werden.

An dieser Stelle möchte ich nur noch die m.E. bedeutsamsten Punkte
herausheben.

Wenn wir von einer Theologie der Septuaginta reden, erwarten wir gewiss
nicht von Anfang an eine den heutigen wissenschaftlichen Anforderungen
angemessene Abhandlung. Zu erwarten ist zunächst die Erforschung der
einzelnen theologischen Parameter. Diese sind nicht im Voraus gegeben. Sie sollen

sich aus der gründlichen Behandlung einzelner Themenbereiche ergeben.
Hierfür sollen verschiedene Personen und Ansätze zusammenarbeiten, die
die traditionelle Herangehensweise ergänzend umgestalten und weiterentwickeln.

Auf die Notwendigkeit, die theologischen Parameter der Septuaginta-
Übersetzung mit der Erforschung ihrer gedanklichen Eigentümlichkeiten,
die sich in ihrer Sprache manifestieren, zu beginnen, habe ich schon anderweitig

aufmerksam gemacht54. Den Ausgangspunkt bilden zweierlei
Beobachtungen, die m.E. die Entwicklung des Gedankens einer Theologie der
Sprache der Septuaginta beherrschen sollten. Erstens die scheinbaren Missbzw.

Fehldeutungen der Vorlage und zweitens die Annahme einer anderen
Vorlage als den Masoretischen Text. Beide ergeben sich aus der Feststellung
einer Abweichung.

53 E. Tov, Theologically Motivated Exegesis embedded in the Septuagint, in: Proceedings

of a Conference at the Annenberg Research Institute May 15-16, 1989 (AJQR
Supplement), Philadelphia 1990, 215-233 (=The Greek and Hebrew Bible. Collected Essays
on the Septuagint [VTS LXXII], Leiden/Boston/Köln 1999, 257-269).

54 E.G. Dafni, tön] - OOIZ. Genesis 3 und Jesaja 27,1: Dies., rmrrETX - âvGpomoç ô

;tvevgaTO(|>ôpoç (Hosea 9,7). Zur Theologie der Sprache des Hoseabuches; vorgetragen
beim SBL International / IOSCS, Universität Helsinki, am 16. Juli 1999, Athen 1999;

Dies., ZdpÇ gov èÇ atmöv (LXX-Hosea ix 12). Zur Theologie der Sprache der Septuaginta,
VT LI (2001) 336-353; Dies., Natürliche Theologie im Lichte des hebräischen und griechischen

Alten Testaments, ThZ 57 (2001) 295-310 u.a.



324 Evangelia G. Dafni

Es gibt Abweichungen, die auf eine andere Vorlage verweisen, und solche,
die vom Übersetzer absichtlich herbeigeführt sind. D.h. der Übersetzer
korrigiert u.U. was sprachlich falsch ist oder was inhaltlich für ihn nicht nachvollziehbar

ist oder was er nicht glauben kann. Z.B. in Ps 21(22),30 heisst es

run xb 1tÖS3 (=seine Seele lebt nicht); die Septuaginta liest 1) trat) pou aùxrô

Çrj (=meine Seele lebt in ihm [l'? statt x'?] d.i. in Gott). In Gen 2,17 heisst es
im Masoretischen Text «du sollst vom Baum der Erkenntnis nicht essen»
('PDXn X1?), die Septuaginta liest «ihr sollt davon nicht essen» (où payeuse; also
"foxn X1?); sie setzt also die Erschaffung der Frau und die Lebensgemeinschaft

von Adam und seiner Frau voraus. Wichtig für uns ist, dass es diese
Unterschiede gibt und dass sie einen Sinn haben. In diesen Sinnunterschieden
liegt m.E. die Theologie der Sprache der Septuaginta.

Theologie der Sprache heisst, dass der Übersetzer, von dem wir nichts
anderes kennen als dieses Werk, immer eine bestimmte Wortwahl trifft, auch

wenn er einen vom Masoretischen abweichenden Text liest, der einen anderen

Sinngehalt hat.
Eine Theologie der Sprache der Septuaginta ist also vor allem und

grundsätzlich in der Wortwahl zu suchen. Was heisst aber Wortwahl? In unserem

Fall kann es zum einen die Auswahl jenes Äquivalents aus dem vorhandenen

griechischen Wortschatz, die der Übersetzer getroffen hat, um den
Sinn des hebräischen Textes möglichst genau wiederzugeben, sein, zum anderen

aber auch die Wortneuschöpfung, wenn der Übersetzer mit dem ihm zur
Verfügung stehenden Sprachinstrumentarium nicht auskommt.55 Letzteres
kann bedeuten, dass das Wort, welches eine bestimmte hebräische Denkform
ins Griechische überträgt, entweder im Griechischen nicht vorhanden oder
dem Übersetzer nicht bekannt ist. Als Beispiele seien hier erwähnt a) der
Gebrauch des Adjektivs 7tv£upaxo(|>6poç (Hos 9,7) und die Septuaginta-Variante
odp£ pou aùxcôv (Hos 9,12), die ich anderweitig ausführlich behandelt
habe.56

Die Auswahl aus dem vorhandenen griechischen Wortschatz kann entweder

auf eine individuelle Entscheidung des Übersetzers oder auf eine Abstimmung

unter den Übersetzern über den Gebrauch bestimmter Vokabeln in
bestimmten Kontexten zur Erfüllung bestimmter inhaltlicher Funktionen
hindeuten (vgl. z.B. die Wiedergabe von 1717 durch 7tveUpa). Daher kann Theologie

in einer besonderen Wortwahl gesehen werden.

55 Für die Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer sprachlichen Form im Griechischen
kann m.E. nicht ihr Vorkommen in älteren oder zeitgenössischen Texten der Septuaginta-
Übersetzung das letzte Wort haben, wie oft behauptet wird, da es sich doch um eine lebendige

Sprache handelt, deren grammatischer und syntaktischer Aufbau selbst bei demselben

Autor variieren kann. Dieses Phänomen ist schon seit Homer feststellbar und gilt
noch bis in unsere Zeit.

56 S.o. Anm. 54.



Theologie der Sprache der Septuaginta 325

Wichtig ist nun, dass wir annehmen können, dass die Wortwahl an theologisch

bedeutsamen Stellen nicht zufällig ist. Die Übersetzer benutzen Begriffe,

aus dem griechischen Umfeld oder schaffen neue auf Grund von geprägter
griechischer Begrifflichkeit. Sie kennen ihren Bedeutungsumfang und setzen
ihn richtig ein (vgl. z.B. die Wiedergaben von a) ÖS3 durch yu"/tj oder b)
DES-'?!) EPH durch èvawuoç évcoTtlro nur in Ex 33,12).

Mehrere Beispiele weisen darauf hin, dass die Übersetzungssprache der
prophetischen und poetischen Bücher keine mechanische Aufnahme von
Übersetzungsäquivalenten aus dem Pentateuch ist, sondern sie stellt einen
schöpferischen Umgang des jeweiligen Übersetzers mit seiner Vorlage sowie
mit der Vorlage und den Übersetzungen anderer alttestamentlicher Bücher
dar. D.h. der jeweilige Übersetzer, der eine theologisch wichtige Stelle ins
Griechische überträgt, ist sich dessen bewusst, dass das Äquivalent, das er
wählt, eine ausserbiblische Begriffsgeschichte sowie eine theologische
Anwendung im Pentateuch voraussetzt, seine Wortwahl selbst ist eine theologische

Interpretation und kann zu einer neuen Interpretation führen.57 Dies
zeigt sich m.E. klar und deutlich in der Aufnahme des Gottesnamens ô cov von
LXX-Ex 3,14, seine Anwendung in Jer 1,16; 4,10; 14,13 und 39(32),17 und
durch die Hinzufügung der Negation oük seine Umwandlung zu einer
Bezeichnung der Götter (d.i. or oùk ovxeç 0eoi).58 Der Bedeutungsumfang dieser
Bezeichnung sowie ihre theologische Wichtigkeit werden dann bis ins Detail
in der deuterokanonischen Epistel Jeremias erörtert.59

Bei der Auswertung der Quantität und der Qualität der Abweichungen
besteht die Gefahr, dass man sie zu isoliert betrachtet. In diesem Fall soll
geprüft werden, inwiefern mehrere gleichartige sprachliche und gedankliche

57 Vgl. etwa E. Tov, Tree Dimensions of Words in the Septuagint, RB 83 (1976) 529-
544 (=Ders., The Greek and Hebrew Bible, 85-94).

58 A. Rahlfs, Septuaginta. Id est Testamentum graece iuxta interprètes. Duo volumina
in uno, Stuttgart 1935. 1979, z.St., der eine besondere Vorliebe für den Codex Vaticanus
zeigte, hat in seiner Textausgabe die Lesarten des Vaticanus bevorzugt und daher diese
Lesart in den apparatus criticus verschoben. Er ist anscheinend von folgendem Prinzip
ausgegangen: Da diese Lesart in LXX-Jer 4,10 nicht vorhanden ist, müssen auch die anderen

Fälle (1,6; 14,13; 39,17) sekundärer Natur sein. J. Ziegler, Ieremias, Baruch, Threni,
Epistula Ieremiae, Septuaginta Gottingensis XV, Göttingen 1957. 1976, z.St., der dabei die
Mehrheit der vorhandenen Manuskripte vor Augen hatte, stellte aber fest, dass 4,10 nicht
gut belegt ist. Da er aber 1,6; 14,13 und 39,17 als primär betrachtete, hat er demnach auch
4,10 an die anderen Fälle angeglichen. - Herrn Udo Quast, Septuaginta-Unternehmen,
der mich in die unterschiedliche textkritische Arbeitsweise von Rahlfs und Ziegler eingeweiht

hat, gilt mein herzlicher Dank.
59 Dazu E.G. Dafni, Oi oùk ôvceç 0eoi in der Septuaginta des Jeremiabuches und in der

Epistel Jeremias. Ein Beitrag zur Frage nach dem Werdegang des sogenannten Alexandri-
nischen Kanons, vorgetragen beim Colloquium Biblicum Lovaniense, Jubilee Meeting:
The Biblical Canons, am 26. Juli 2001. Erscheint im Kongressband.



326 Evangelia G. Dafni

Phänomene zur Ausprägung eines theologischen Merkmals, einer theologischen

Tendenz oder eventuell eines theologischen Konzeptes, welches einen
Textkomplex oder ein ganzes Buch oder eine Gruppe von Büchern oder
sogar die ganze griechische Bibel charakterisiert, zusammenwirken.

Wenn man mehrere Abweichungen, die normativen Charakter aufweisen,
sammelt und klassifiziert, dann ist es möglich, dass man auf theologisch-relevante

bzw. theologisch-bedeutsame Gemeinsamkeiten stösst. So wundert
man sich «Wie ist es zu diesen bemerkenswerten Übereinstimmungen
gekommen?» An diesem Punkt ist auch die Frage nach der Inspiration und
deren jeweiligen Verständnis unvermeidlich.

V

Grundlegend für jede theologische Betrachtung der Septuaginta-Überset-
zung ist m.E. die Frage: Wie soll die Bibel der Septuaginta verstanden
werden? Handelt es sich um einen inspirierten oder nur um einen Übersetzungstext,

wenn auch den altehrwürdigsten? Im ersteren Fall muss der Begriff, die
Voraussetzungen und der Umfang der Inspiration definiert werden, im zweiten

Fall das Verhältnis der Übersetzung zum Urtext, der inspiriert gewesen
sei. Wenn wir aber konsequent sein wollen, dann müssen wir bemerken, daß
wir weder über den sogenannten hebräischen Urtext noch über die sogenannte

Urseptuaginta verfügen. Was wir kennen, sind Textformen. Gewiss, eine
Textform als solche darf nicht automatisch mit dem Original gleichgesetzt
werden, auch wenn sie liturgische Anerkennung geniesst. Wenn wir aber das

Original nicht kennen, dann entsteht die Frage, was haben wir eigentlich?
Diese Frage wird folgendermassen beantwortet: Texttradition in der
ursprünglichen Sprache und Tradition der Übersetzung aus der ursprünglichen
Sprache ins Griechische. Diese Übersetzungssprache fliesst durch die Sprache

der sogenannten deuterokanonischen und pseudoepigraphen jüdischen
Schriften und des Neuen Testaments bis in unsere heutige theologische Sprache

hinein. Die Übersetzungssprache der Septuaginta soll per definitionen
der absoluten Treue zum eigentlichen Sinn der ursprünglichen Sprache
dienen, sei es, dass sie den Weg der wortwörtlichen Übertragung oder der freien
Wiedergabe geht.

Es ist m.E. nötig, die einzelnen Fragestellungen neu zu formulieren sowie
neue methodische Prinzipien zu entwerfen u.zw. in Anlehnung an die schon

gebräuchlichen Methoden der Bibelexegese im allgemeinen und speziell der
Septuaginta-Wissenschaft.

Wenn man vom prinzipiellen Unterschied zwischen Ausdrucks- und
Inhaltsseite der Übersetzungssprache ausgeht, dann muss man bemerken, dass

die Übersetzungstechnik den Zweck verfolgen soll, möglichst exakt die
Ausdrucksseite der Sprache der Septuaginta zu beschreiben, wobei inhaltliches



Theologie der Sprache der Septuaginta 327

Wissen unvermeidlich vorausgesetzt und herangezogen werden muss. Zu
diesem Zweck wendet sie sich an die allgemeingültigen wiederholt vorkommenden

und statistisch messbaren sprachlichen Phänomene. Auf diesem Horizont

sind die Abweichungen nur Ausnahmen, die die syntaktischen und
semantischen Regeln bestätigen sollten. Dabei ist es möglich, daß die schöpferische

Freiheit des Übersetzers, die zur Hervorhebung eines bestimmten
Textsinnes beitragen will, vernachlässigt wird.

Die Theologie der Sprache will hingegen von der Ausdrucks- und der
Inhaltsseite ausgehen und über sie hinauszielen auf den eigentlichen Sinn jener
Übersetzungsäquivalente, die nachweisbar von theologischer Relevanz sind,

ganz abgesehen davon, ob sie religiöser oder profaner Herkunft sind.

VI

Was ist nun «Theologie der Sprache» überhaupt? Mit all den Gefahren
und Irrtumsmöglichkeiten könnte man aus dem Genitiv «der Sprache» eine
doppelte Auffassung ableiten. Man könnte z.B. sagen, dieser Begriff bedeutet
die Theologie, die in der Sprache der Septuaginta enthalten ist, oder aber
auch die Theologie, die der Sprache der Septuaginta zugeschrieben wird.
Beim ersten Fall wäre die Aufgabe der Exegese, durch methodisches Vorgehen,

dies aufzuzeigen, im zweiten Fall handelt es sich offensichtlich um eine
Art von Eisegese, zumal die Sprache der Septuaginta nicht um ihren eigenen
Aussagewillen befragt, sondern durch ihre Wirkungsgeschichte verstanden
und erklärt wird.

Theologie der Septuaginta ist m.E. die aus den Unterschieden zwischen
dem Masoretischen Text und der Septuaginta wirklich herausgenommene
Theologie und nicht die in den gemeinsamen Punkten beider Textformen
feststellbare Theologie, die gleichsam das theologische Erbe des ganzen
Alten Testaments ausmacht. Die Punkte, wo beide Textformen voneinander
abweichen sind zuweilen charakteristisch für ein anderes oder auch ein neues
Verständnis. Dies kann hinweisen zum einen auf das Stufenweise der göttlichen

Offenbarung zum anderen aber auch auf die Abstufung hinsichtlich der
Aufnahmefähigkeit des Menschen und der Art und Weise, wie er die göttliche

Wahrheit durch das schriftliche Wort wiedergibt.
Rechtverstandene Theologie der Sprache der Septuaginta umfasst auch

philologische Kritik, philologische Kritik aber ohne Rückbesinnung auf die

Theologie der Sprache der Septuaginta bleibt inhalt- und richtungslos.

Zusammenfassung

Der heftig umstrittene Gedanke von einer Theologie der Septuaginta ist in seinen
Umrissen noch nicht schriftlich fixiert. In meinem Beitrag wird der Versuch unternommen, die-



328 Evangelia G. Dafni

sen Gedanken a) in seiner Entwicklung seit der zweiten Hälfte des 19. Jh. möglichst
zusammenfassend darzustellen, b) ihn in die Auseinandersetzung der Philosophie mit der Theologie

der Sprache des Alten Testaments einzubringen und c) auf die Notwendigkeit
hinzuweisen, die hier aufgestellte Theorie an ausgewählten Beispielen zu erproben.

Evangelia G. Dafni, Athen


	Theologie der Sprache der Septuaginta

