Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Oscar Cullmann, artisan de I'cecuménisme : quelques remarques sur sa
réception dans le protestantisme francais

Autor: Péres, Jacques-Noél

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877951

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oscar Cullmann, artisan de ’cecuménisme

Quelques remarques sur sa réception dans
le protestantisme frangais.

Il y a deux manieres principales, de vérifier I'influence qu’Oscar Cullmann
continue — éventuellement — d’exercer sur le protestantisme francais dans les
questions touchant a I’cecuménisme, sujet qui I’a passionné pendant pres d’un
demi-siecle, dont il a abondamment parlé et sur lequel il a non moins abon-
damment écrit. Je dis bien continue d’exercer. Je n’envisage pas ici, en effet,
I'influence qu’il a naguére exercée. Pour se faire une idée de celle-ci, on peut
par exemple relire les recensions rédigées apres la publication de ses livres
touchant a ’cecuménisme au sens large, depuis son Saint Pierre jusqu’a son
traité sur la priere dans le Nouveau Testament, et voir alors la maniére dont
ils sont recus ou conseillés et partant discutés. Je m’en tiendrai, dans les pages
qui vont suivre, a la réception ces toutes derni¢res années et aujourd’hui en-
core, de la pensée d’O. Cullmann. Jean-Marc Prieur, professeur a la Faculté
de théologie protestante de Strasbourg, dans sa communication au colloque
organis€ au Liebfrauenberg en novembre 1999, consacré a «Oscar Cullmann
artisan de I’cecuménisme, exégete et théologien», en a suivi l'itinéraire et ex-
posé les idées-forces; je m’y réfere volontiers et j’y renvoie.!

La premi¢re des deux manieres que j’ai en téte, consiste a se reporter, en
les confrontant a ses propres écrits et aux avertissements ou exhortations qu’il
y donne expressément, aux livres ou articles d’auteurs divers qui citent O.
Cullmann, I'approuvent, discutent et critiquent ses opinions ou les repren-
nent, sachant qu’il a lui-méme, dans Les voies de l'unité chrétienne, évalué les
critiques qui lui ont été faites apres la publication de L’unité par la diversité.
La seconde consiste a interroger les membres de nos Eglises, pasteurs et fi-
deles, afin d’essayer d’observer si dans la conception qu’ils se font de I’cecu-
ménisme comme dans leurs propos, les idées d’O. Cullmann ont pu faire leur
chemin et quelle place elles y tiennent dorénavant. Il conviendrait pour bien
faire, dans I'un et I’autre cas, de ticher d’élargir le sondage a des auteurs ou
personnalités représentant autant que faire se peut les écoles et les nuances
théologiques multiples du monde protestant frangais, auquel seul j’ai décidé
de me tenir dans le présent exposé, mais il serait au demeurant utile, peut-ét-
re, de voir si les constatations que 1’on fait alors se vérifient ailleurs.

Je me suis donc appliqué a suivre ces deux voies et je voudrais ici rendre
compte de mon enquéte. On sera peut-&tre surpris du petit nombre de per-

I Cf. J.-M. Prieur, Oscar Cullmann, théologien de I'unité de l’Eglise, Positions luthéri-
ennes 48/2 (2000) 111-121.



292 Jacques-Noél Péreés

sonnes que je vais chemin faisant appeler a la barre. Je me défends d’avoir été
négligent dans ma recherche des témoins. Il faut simplement et avec lucidité
constater, qu’ils sont en effet peu nombreux; j’y reviendrai. J’ajoute que je ne
manquerai pas de noter mes réflexions personnelles a leur écoute, c’est-a-dire
comment il m’apparait, a moi, qu’O. Cullmann a été entendu ou oublié.

Rénovation et mutation

La mort d’Oscar Cullmann a été suivie de la publication d’un certain nom-
bre de chroniques in memoriam dans plusieurs revues. Toutes soulignent I’'im-
portance de la réflexion ceccuménique dans I’ceuvre, et je devrais méme écrire
dans la vie, d’O. Cullmann, et I'originalité souvent de ses vues a ce propos.
Matthieu Arnold, dans Positions luthériennes,” conclut sa notice avec perti-
nence, en relevant combien O. Cullmann, reprenant I'invitation de I'ap6tre
Paul aux Ephésiens, toujours a voulu unir «amour et recherche de la vérité»,
ce qui revenait pour lui a d’'une part s’en tenir avec fidélité au message bibli-
que et d’autre part tenter de clarifier tous les malentendus sans blesser ses
contradicteurs. Peut-étre est-ce pour cela, et aussi parce bien sir que dans
I’histoire de la pensée cecuménique d’O. Cullmann ¢’a été, chronologique-
ment parlant, I’étape premicre, que les rédacteurs de ces chroniques nécrolo-
giques mentionnent son livre Saint Pierre, disciple, apotre et martyr, paru en
1952, comme ce qui lui a «ouvert la porte des milieux romains», selon Marc
Philonenko dans la Revue d’histoire et de philosophie religieuses,> ou selon M.
Arnold «les portes du Vatican»,* deux expressions certes cousines, qui toute-
fois dans leur nuance ne recouvrent pas exactement la méme chose, les mi-
lieux romains étant plus larges que la curie pontificale, mais qui par leur so-
lennité soulignent a la fois I'importance de I’événement et I'inattendu de ses
répercussions pour les protestants qui, a I’époque, n’étaient assurément pas
encore, malgré les efforts louables de quelques-uns uns de telle ou telle Egli-
se, protestante ou catholique, habitués a tant de considération de la part de
Rome. L’un et I'autre d’ailleurs continuent en relevant que la conséquence en
a été I'invitation d’O. Cullmann au concile de Vatican II, en tant qu’observa-
teur, «hote» écrit J.-M. Prieur.

Or, il ne fait nul doute que cette expérience conciliaire et romaine a beau-
coup marqué O. Cullmann, qui en parlait volontiers et je me souviens, pour
moi, de longues conversations avec lui sur cette expérience dans un petit re-

2 Cf. M. Arnold, In memorian Oscar Cullmann (25 février 1902-16 janvier 1999).
L'exégese du Nouveau Testament au service de la théologie, Positions luthériennes 47/1
(1999) 1-6.

> M. Philonenko, In memoriam Oscar Cullmann, Revue d’histoire et de philosophie
religieuses 79/2 (1999) 147.

4 M. Arnold, op.cit., 5.



Oscar Cullmann, artisan de 'ecuménisme 293

staurant de la place du Tertre, dont il aimait bien la table! Elle lui a permis
certainement de mieux approcher la réalité catholique romaine, que non seu-
lement il a ensuite lui-méme mieux évaluée, mais encore sur laquelle il a attiré
I’attention des protestants, afin de les conduire 4 abandonner certains préju-
gés tenaces pour les engager, comme il s’engageait alors, dans un dialogue
constructif et néanmoins exigeant. Les pages qu’il a publiées dans le volume
collectif Rome nous interpelle, rédigés par les observateurs luthériens au con-
cile tout de suite apres la cloture de celui-ci, me paraissent tres significatives
a cet égard.’ Il y montre combien il serait faux d’imaginer qu’apres Vatican I1
le catholicisme n’aurait pas changé, aussi faux d’ailleurs que d’imaginer qu’il
se serait radicalement transformé. O. Cullmann avertit les protestants, que le
catholicisme plutot est parvenu a se rénover, comme jamais cela ne s’était au-
paravant produit dans son histoire. Surtout il les prévient de ce qu’ils n’ont
pas a regretter qu’a la tendance progressiste que ’on a vue a I’ceuvre dans le
concile et qui pouvait leur étre sympathique, se soit opposée une tendance
conservatrice, car ils n’ont pas a attendre de cette rénovation, qu’elle soit «la
méme chose que la Réforme protestante». Cette rénovation, comme il en a
été pour nous au XVI® siecle et comme il en va pour tout mouvement de ré-
forme, a induit ces effets secondaires que sont un extrémisme — obtus — et une
exaltation — agitée. Or, O. Cullmann a eu cette intuition, de nous demander,
a nous autres protestants, nécessairement amis de la réforme, de réagir face a
de tels mouvements qu’il appelle rétrogrades et adversaires d’un véritable re-
nouveau, et de ne pas laisser 1a le terrain libre aux forces conservatrices, iné-
vitablement hostiles a la réforme. Je ne suis pas tres siir que nous I’ayons tous
ni toujours écouté sur ce point et que par pusillanimité et modestie, ou par
manque de compassion et par désintérét, souvent nous avons laissé les catho-
liques se débrouiller seuls, alors que nous aurions pu agir, moins a vrai dire
sur eux, qu’avec eux. En d’autres termes, O. Cullmann revenant du concile et
en en ayant observé avec discernements les aléas, a mis en garde les prote-
stants, et je pense qu’ils I'ont entendu, mais pas forcément avec toute I’atten-
tion requise, contre le double danger pour eux, de croire que rien ne s’était
passé ou que tout était possible. Ce faisant, il nous a davantage aidés a com-
prendre la mutation du catholicisme et son évolution avec les promesses qui
y sont contenues, mais des promesses qui restent des promesses, c’est-a-dire
non déja des réalités.

L’une de ces promesses, a laquelle le théologien du Nouveau Testament
qu’était O. Cullmann ne pouvait rester insensible, se trouvait dans la volonté
affichée du catholicisme conciliaire, de retrouver le contact perdu avec la pen-
sée biblique. Quoiqu’il ait tenu a signaler que le renouveau par le concile n’est
pas le renouveau par la Bible,® O. Cullmann a vu cette volonté, dans le rejet

5 Cf. O. Cullmann, Eléments permanents et changeants du message chrétien d’aprés le
concile, dans: J. Aagaard et alii, Rome nous interpelle, Neuchatel et Paris 1967, 153-157.



294 Jacques-Noél Péreés

par I’Eglise catholique d’une trop grande conformité au monde, qui faisait
d’elle une Eglise «<mondanisée», comme il I'a vue dans sa démarche pour ent-
rer dans une perspective d’économie du salut. C’était 1a, selon lui, opérer un
changement d’orientation en partant du principe biblique du renouveau. Un
principe assurément valide pour I’Eglise catholique romaine, mais, O. Cull-
mann nous le dit, essentiel pour nous aussi protestants, ou mieux dit: pour
nous, catholiques et protestants, puisque, il I’affirme, «le probléme cecumé-
nique et le probleme biblique se conditionnent réciproquement».” C’est ce
qui le conduit a nous adjurer non sans une dynamique vigueur: «Nous devons
— €crit-il — étre préts, un jour, a nous renouveler nous aussi. Il ne suffit pas de
dire avec un sentiment pharisaique de supériorité: Dieu merci! Il y a enfin une
petite amélioration chez les catholiques! Comme si chez nous tout était pour
le mieux; comme si, sous prétexte que nous avons déja eu notre Réforme au
XVI® siecle, nous pouvions dire que nous nous sommes réformés une fois
pour toutes.»® Et O. Cullmann, qui regrettait que les Peres de Vatican II aient
eu tendance a utiliser la Bible pour justifier a posteriori des affirmations dog-
matiques sans réel respect du texte, de nous encourager alors a toujours
mieux connaitre et comprendre ce qui est notre fondement, la Bible précisé-
ment. Est-ce a lui que nous devons le regain d’intérét pour une bonne intelli-
gence du texte biblique, tel qu’on I’a vu dans nos Eglises avec les groupes de
recherches bibliques et jusque dans nos paroisses, a partir de la fin des années
60 du siecle dernier, dont je me demande parfois, hélas, s’il perdure encore?
Je ne le sais. Mais ce que je sais, c’est que, comme O. Cullmann nous y invitait,
dans cette étude de la Bible nos Eglises ont puisé de quoi soutenir leur propre
effort de renouveau.

L’unité, entre déja et pas encore

Sont-elles allées, nos Eglises, jusqu’a accomplir le veeu d’O. Cullmann, lor-
squ’il suggérait que, je le cite, «chez nous aussi, I’cecuménisme devrait étre
une émanation du renouvellement des Eglises»?9 Pour siir, ce serait la rendre
cet évangile que nous avons recu, accessible a tous, a nous et au monde, au
monde moderne. A condition toutefois, que parlant de la Bible, nous sachions
rester clairs et cohérents. Alain-Georges Martin, naguere professeur a la Fa-
culté de théologie réformée d’Aix-en-Provence, dans une recension du livre
d’0O. Cullmann sur La priére dans le Nouveau Testament (1995), regrettait la
trop grande technicité des ouvrages touchant a la Bible, non que ce soit un

6 Cf. O. Cullmann, Bible et Second Concile du Vatican, dans: Le Dialogue est ouvert,
Neuchétel et Paris 1965, 133-146.

7 Ibid. 146.

8 0. Cullmann, Eléments permanents, 156.

? Ibid.



Oscar Cullmann, artisan de 'ecuménisme 295

mal en soi, mais parce que le chercheur donne ainsi I'impression de ne pas
s'impliquer dans ce qu’il écrit et de rester a perpétuelle distance de sa recher-
che, ou si 'on préfere parce qu’il semblerait alors que la vie spirituelle et la
foi dussent surtout n’avoir nulle relation avec la recherche scientifique. Or,
soulignait-il, «O. Cullmann est un théologien, et tout vrai théologien sait que
faire de la théologie est une forme de priere».'" Ce qui revient a affirmer que
la priere, pour O. Cullmann dépassait ’ordre du privé, pour soutenir tant sa
recherche que son enseignement. Mais s’il est vrai, d’'une part, que prier im-
plique de se soumettre a la volonté de Dieu, qui exauce comme il ’entend et
qui, dans cette plausibilité de ’exaucement ou non, nous ins¢re pleinement
dans la période du déja et du pas encore, quand déja nous avons demandé,
déja nous attendons, mais pas encore Dieu ne nous a répondu, nous associant
plutdt a son combat contre le mal, tout obstacle qu’il nous faut surmonter, et
s’il est vrai, d’autre part, que prier réclame de nous persévérance et s’il est
vrai, enfin, que 'cecuménisme a été pour O. Cullmann, comme il doit ’étre
aussi pour nous, une indispensable tdche de recherche et d’enseignement, alo-
rs c’est dans la priere également qu’il convient pour nous de I’entreprendre,
voire de la mener patiemment a bien. Trop souvent peut-&tre, nous n’envisa-
geons le labeur cecuménique que comme la production de textes ou comme la
signature de déclarations seraient-elles communes, au risque d’évacuer toute
dimension réellement spirituelle, ou la piété, au meilleur sens du terme, tien-
drait sa place. Mon collegue Laurent Gagnebin, professeur de théologie pra-
tique a la Faculté de théologie protestante de Paris, un réformé libéral, m’a
fréquemment dit combien il a été touché par le livre d’O. Cullmann sur La
Nativité et 'arbre de Noél (1993), en particulier par I’ardeur qu’il a mise a dé-
fendre le caractere authentiquement chrétien, christocentrique et méme cru-
cicentrique du sapin de Noél, qui rapproche I’arbre de la vie de la Genése et
I’arbre de la croix,!' ce en raison de quoi, me rappelle L. Gagnebin, si j’inter-
préte ce qu’il me dit, tous les chrétiens, quelles que soient leurs dénominati-
ons particulieres, dans la foi et la priere, peuvent se retrouver dans une com-
mune louange adressée a Jésus de Bethléem qui est le Christ de Golgotha.
Certainement devrions-nous, en cela encore, davantage nous mettre a 1’école
d’O. Cullmann.

Cette persévérance et cette patience indissociables de la priere, singuli¢re-
ment dans le travail cecuménique, conduisent a une perpétuelle attente, c’est-
a-dire a une constante remise en cause de nos certitudes, ou au moins a un
réexamen de celles-ci. Nos affirmations demandent a étre toujours réévalu-
ées, y compris nos affirmations dogmatiques. O. Cullmann a quelques belles

10" A.-G. Martin, dans la recension de O. Cullmann, La pri¢re dans le Nouveau Testa-
ment, Paris 1995, dans: La Revue réformée n° 198, tome XLIX, 1998/2, 56.

1 Cf. O. Cullmann, La Nativité et I’arbre de No&l, Paris 1993 et L. Gagnebin, Pour un
christianisme en féte, Paris 1996, en particulier 57.



296 Jacques-Noél Péres

pages sur la question de la hiérarchie des vérités dans son livre L’Unité par la
diversité (1986)."> Cette idée n’est pas nouvelle, mais en en expliquant toute
la portée, O. Cullmann souligne qu’elle ne condamne pas nos affirmations
dogmatiques a la caducité et qu’elle les maintient plutot dans leur totalité en
tant que des vérités faisant foi. Cependant, elles ne sont plus regardées toutes
comme de valeur égale, simplement juxtaposées, mais elles sont échelonnées,
organisées différemment selon les Eglises et cette différence est une richesse,
avec toutefois un sommet commun qu’O. Cullmann reconnait dans les confes-
sions de foi du Nouveau Testament. Il y a ainsi les dogmes fondamentaux et
ceux, dérivés, qui les explicitent, les précisent ou les interpretent. Une telle
échelle de valeurs contribue a atténuer la violence de controverses qui ne
portent pas sur les dogmes fondamentaux. Michel Leplay, pasteur de I’Eglise
réformée de France (et membre du Groupe des Dombes, qui précisément a
appliqué ce principe de la hiérarchie des vérités dans sa réflexion sur la place
de Marie dans le dessein de Dieu et la communion des saints'), en se référant
a O. Cullmann, le développe dans une dimension ecclésiologique, demandant
que malgré nos divisions, en tant que chrétiens tous pourtant, séparés dans
nos institutions, nous prenions la peine de vérifier si nos différences sur ce
plan, celui de I'Eglise, sont fondamentales ou non.'* Il vise en cela catholiques
et protestants ensemble, mais je pense que les protestants entre eux doivent
prendre la méme peine.

Il ne me semble pas indifférent, que ce soit dans le livre ot il souligne quels
sont les charismes de chacune des confessions chrétiennes, qu’O. Cullmann
ait rouvert le débat sur la question de la hiérarchie des vérités,” car il nous
conduit ainsi — en une démarche toute irénéenne, quand la différence des pra-
tiques n’empéche pas I'unité de la foi — a évaluer les possibilités diverses qui
sont celles de nos différentes Eglises, afin que nous apprenions 2 les toujours
mieux mettre en ceuvre en vue de 'unité recherchée en faisant sonner nos nu-
ances dans I’harmonie. Le théologien réformé libéral André Gounelle, pro-
fesseur émérite a la Faculté de théologie protestante de Montpellier, dans une
conférence qu’il a intitulée «Catholiques et protestants: du bon usage de la
différence»,'® explique qu’il envisage moins les divergences entre ceux-ci en
termes de doctrines, de points précis de doctrine qu’il suffirait de résoudre un
a un, miette apres miette, pour parvenir a I’'unité, que par les manieres dif-

12 Cf. O. Cullmann, L’Unité par la diversité, Paris 1986, en particulier 30-40.

3y, Groupe des Dombes, Marie dans le dessein de Dieu et la communion des saints,
Paris 1999.

4 Cf. M. Leplay, dans: Le ralliement protestant 1998.........

15 11 aborde déja par exemple dans «Eléments permanents et changeants du message
chrétien d’apres le concile» (cf. supra n. 5), 155-156.

1 Cf. A. Gounelle, Catholiques et protestants: du bon usage de la différence, con-
férence dont le texte se trouve sur I'Internet, www.eglise-reformee-mulhouse.org/conf-
goun.htm.



Oscar Cullmann, artisan de I’cecuménisme 297

férentes qu’ils ont de structurer la foi et la vie chrétienne. A. Gounelle fait
porter c’est-a-dire son attention sur la fagon dont les doctrines précises, sin-
gulieres, sont reliées entre elles et leur role, qui pour lui a davantage d’im-
portance que leur contenu. Pour cela, il se réfere explicitement a O. Cullmann
—et, pour étre exact, a Yves Congar aussi — et a sa réflexion sur la hiérarchie
des vérités, notant que catholiques et protestants classent différemment les
vérités de la foi. Il me parait acquiescer la a la définition du vrai cecuménisme,
tel que I’a voulu O. Cullmann et que I’a résumée J.-M. Prieur: «un cecuménis-
me — écrit-il — qui n’ignore pas les questions théologiques ni les différences,
mais au contraire les intégre entierement et les valorise.»'’

De l'oubli a une nouvelle écoute?

Si je laisse la les auteurs et en viens aux personnes que j’ai interrogées,
comme je I'indiquais en commencant, je risque d’en décevoir plus d’un et de
rester succinct, quasi muet. Avec consternation en effet, j’ai bien di me rend-
re compte, que pour beaucoup de protestants francais aujourd’hui, réformés
et luthériens, mais aussi baptistes, en notant toutefois que les milieux évan-
géliques sont souvent moins disposés a I’cecuménisme, O. Cullmann au mieux
reste un nom, mais un nom que beaucoup seraient trés en peine de préciser.
Les pasteurs de ma génération 'ont eu encore comme professeur et I’ont
écouté, et j’espere qu’il leur en reste quelque chose. Les plus jeunes, quant a
eux, ne peuvent nommer qu’un ou deux titres de ces ouvrages et encore je ne
suis pas slr qu’ils les ont lus. J’ai eu la surprise néanmoins d’entendre plu-
sieurs fois citer petit opuscule Immortalité de I’dme ou résurrection des morts?,
tant par des protestants qui y voient une opposition radicale aux enseigne-
ments de la théologie catholique sur I’au-dela, que par d’autres qui contestent
ce petit ouvrage avec non moins de véhémence, comme étant un antidote a la
volonté de vivre des hommes de notre temps! Pour étre honnéte, je dois ce-
pendant reconnaitre que son livre L unité par la diversité semble avoir connu
un succes honorable, et que certains, je pense par exemple au pasteur Alain
Joly, directeur du Centre culturel luthérien de Paris, sont d’ardents défen-
seurs du modele d’unité qu’il promeut, mais encore ca reste relatif, car je n’ai
guere observé de concretes prises en compte des ouvertures qu’y propose O.
Cullmann, lesquelles apparaissent plutot comme des cas d’école.

Qu’il me soit permis de rapporter, avec son autorisation, la teneur d’un
entretient que j’ai eu récemment avec Jean-Daniel Dubois, directeur d’études
a P’Ecole pratique des hautes études, a Paris. Alors que je le questionnais,
comme je le faisais avec mes autres interlocuteurs, sur la maniere dont il en-
visage I’héritage cullmannien en matiere d’cecuménisme, il me répondit avoir

17 J.-M. Prieur, op. cit., 117.



298 Jacques-Noél Péres

une certaine rancceur a son égard. Pourquoi? Parce que I’opposition, m’expli-
qua-t-il, et méme la position trés fermée d’O. Cullmann envers Rudolf Bult-
mann, I’a conduit a oblitérer completement les recherches exégétiques de ce
dernier. En conséquence, tous ceux qui ont été les éleves d’O. Cullmann n’ont
rien su des travaux de Bultmann et ’exégese protestante en France a subi un
retard d’'une quarantaine d’années. Assez intéressamment, me dit J.-D. Du-
bois, c’est par le biais de I’cecuménisme et des recherches ou études bibliques
interconfessionnelles, c’est-a-dire grace aux catholiques qui, eux, le lisaient,
que les protestants frangais ont enfin connu R. Bultmann. Je vous livre cette
opinion, telle que je I’ai regue.

Il reste que certainement les enseignants de nos facultés de théologie ne se
réferent eux-mémes guere plus, ou en tout cas insuffisamment, a O. Cull-
mann. Nous ne sommes que quelques-uns uns, je dis cela en espérant me
tromper mais sans me faire trop d’illusions, a le nommer dans nos cours, a rap-
peler le contenu de ses livres, a présenter ses idées, a commenter ses theses.
Certainement la science a-t-elle continué de tracer son sillon depuis son Saint
Pierre et il n’est pas toujours bon de regarder vers I’arriere. Mais précisément,
comme aime a le rappeler L. Gagnebin et comme il le note d’ailleurs en
d’autres termes i la fin de son livre sur le culte'®, la Tradition sait étre ouver-
ture et méme doit I’étre. Or, une telle affirmation s’accorde avec la pensée
d’O. Cullmann, car il nous a appris et continue de nous apprendre, dans son
souci d’une toujours meilleure compréhension du texte biblique qui n’évacue
pas une respectueuse approche de la Tradition, a ne nous laisser aller ni a une
sclérose pétrifiante, ni a une improvisation déroutante. Cela en toutes choses,
oui, y compris dans la maniere dont chacun de nous appréhendera trés con-
cretement la question cecuménique, car, ainsi que I’écrit J.-M. Prieur, O. Cull-
mann «n’était pas un homme de la simple théorie»." Il fut aussi, en effet, un
homme de pratique, ayant un sens aigu de la réalité. Sila théorie certes vieillit,
étre pratique toutefois est toujours d’actualité, non? Oui!

Jacques-Noél Péres, Paris

18 Cf. L. Gagnebin, Le culte a cheeur ouvert, Paris et Genéve, Les bergers et les mages/
Labor et fides, 1992, chapitre X «De la Tradition», 111-121.
¥ J.-M. Prieur, op. cit., 121.



	Oscar Cullmann, artisan de l'œcuménisme : quelques remarques sur sa réception dans le protestantisme français

