Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Oscar Cullmann, théologien luthérien?
Autor: Arnold, Matthieu

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877947

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oscar Cullmann, théologien luthérien?

Dans ses entretiens, Oscar Cullmann aimait a se qualifier de bucérien, en
référence a I’engagement cecuménique de son illustre et lointain prédécesseur
strasbourgeois'; Bucer fut a la fois professeur d’exégese biblique et promo-
teur de I'unité non seulement entre les évangéliques, mais encore entre 1’en-
semble des chrétiens. Alors pourquoi, dans un colloque consacré a I’«engage-
ment cecuménique» de Cullmann, contrevenir a priori aux intentions du jubi-
laire, en I’enrdlant sous la banniére de Martin Luther? Quel rapport y a-t-il
entre I’«<ami de trois papes» selon Karl Barth et celui qui, a partir de 1520, fut
I’adversaire de quatre souverains pontifes?

La proximité, sur bien des points, de la pensée théologique de Cullmann
avec celle de Luther nous est apparue a la lecture de ses ouvrages, a com-
mencer, a rebours, par La priére dans le Nouveau Testament (1995). Aussi
avons-nous souhaité dépasser la maniére dont Cullmann aimait a se désigner
pour étudier, dans I’ensemble de son ceuvre, ses paralleles avec le Réforma-
teur.

Nous parlons, a dessein, de paralleles: il ne s’agit pas, avant tout, de colla-
tionner les références explicites de Cullmann a Luther. Ces derniéres ne sont
pas négligeables, mais elles marquent aussi, sur bien des questions de détail,
les distances que Cullmann prend par rapport a Luther: si, des 1928, dans son
article sur I'exégese de Karl Barth?, il reconnait (avec quelques réserves) les
mérites de Luther, c’est pour accompagner cette reconnaissance d’un éloge
appuyé de Calvin®. Ces différences peuvent s’expliquer en partie par I’évolu-
tion de I'’exégese entre le XVI°© et le XX siecle. Ainsi, des 1925, Oscar Cull-
mann consacrait sa premiere publication, a I’histoire des formes (Formge-
schichte), qui mettait en évidence le role de la communauté primitive dans la
genese et le développement des traditions pré-évangéliques; c’est pourquoi,
selon Cullmann, cette école exégétique rendait obsolete 1’opposition clas-
sique entre Ecriture et tradition®.

' M. Arnold, Un «docteur dans l’Eglise» a fété ses 90 ans. Entretien avec Oscar Cull-
mann, Almanach évangélique luthérien 1993, 68-80 (78).

2 O. Cullmann, Les problémes posés par la méthode exégétique de Karl Barth,
RHPhR 8 (1928) 70-83.

* Pour I'exégese, Cullmann vante les «principes appliqués avec tant de maitrise par
Calvin et que Luther avait partiellement entrevus. Il s’agit de connaitre <pneumatika
pneumatikos>.» (O. Cullmann [Anm. 2] 77.) Un peu plus loin, Cullmann souligne une
autre qualité de 'exégese calvinienne, le souci d’actualiser les textes bibliques: «Il faut
exprimer la vérité contenue dans le texte, comme l'auteur lui-méme ’exprimerait de nos
jours. C’est ainsi que Luther et surtout Calvin ont compris leur devoir d’exégete.» (O.
Cullmann [Anm. 2] 81.).

* «Tandis que le catholicisme n'a jamais compleétement oublié¢ que la tradition précede
I'Ecriture, les théologiens issus de la réforme ne tenaient plus du tout compte du fait



250 Matthieu Arnold

Mais ces différences n’occultent pas les parentés, sur bien des questions
exégétiques et théologiques fondamentales, entre Oscar Cullmann et Martin
Luther. Nous traiterons successivement, chez les deux interprétes de la Bible:
I’exégese; le souci de la vulgarisation; le Christ, contenu central de I’Ecriture;
I’eschatologie, horizon du croyant entre le «déja» et le «pas encore»; I’éthique
du croyant, avec I'importance de la priere.

1. La méthode de 'exégeése

Oscar Cullmann rejoint tout d’abord Martin Luther sur un principe exégé-
tique de fond: ils refuse fermement d’interpréter la Bible en recourant a des
catégories philosophiques qui lui seraient étrangeres.

Des avant la controverse relative aux indulgences (31 octobre 1517), Lu-
ther s’est livré a une critique sans concession de la théologie scolastique. Pour
le Réformateur, le recours de cette théologie a la philosophie d’Aristote
dénature le message biblique du salut gracieux accordé a I’homme en Christ:
«En bref, tout Aristote est a la théologie comme les ténebres sont a la lu-
miére.»’

Contre ses adversaires, qui s'appuyaient aussi sur 1'Ecriture, interprétée
par 1'Eglise, Luther pose un principe d'interprétation révolutionnaire, I'insi-
stance sur l'interprétation littérale, historique et philologique des Ecritures. Il
rejette la méthode allégorique de l'interprétation qui avait été pratiquée
jusqu'alors depuis les premiers siecles. L'interprétation allégorique, par la-
quelle on trouve parfois quatre sens a un verset, partait du principe que les
Ecritures sont obscures, et qu'il faut déchiffrer leurs mystéres; pour Luther,
au contraire, I'Ecriture est claire. L’interprétation allégorique favorise une

qu'entre I'époque ou a vécu Jésus et celle de la composition des évangiles, il se place une
période d'au moins 30 ans pendant laquelle il n'y avait pas encore de <vie de Jésus> écrite.
[...] Seule la tradition tout entiere contenue dans nos évangiles, y compris les créations
nouvelles et les emprunts faits a la communauté, peut nous faire deviner toute la puissance
de Jésus-Christ. [...] Un des adversaires de la nouvelle méthode a dit que celle-ci est un
retour au catholicisme, parce qu'elle prend pour norme non pas le Jésus historique, mais le
Christ tel que nous le rencontrons dans la communauté. La remarque est absolument
exacte. Nous nous rencontrons ici avec le catholicisme. Mais il y a pourtant une différence
fondamentale: 1'attitude de la Formgeschichte n'est pas dictée par un dogme quelconque,
mais par une sincérité scientifique absolue.» (O. Cullmann, Une méthode nouvelle de cri-
tique des évangiles, mémoire dactylographié, Faculté de Théologie Protestante de 1'Uni-
versité de Strasbourg 1925, 6, 69 et 71. Nous citons cette étude d’apres le mémoire original,
déposé a la bibliothéque de la Faculté de Théologie Protestante.) Voir M. Arnold, L’cecu-
ménisme d’Oscar Cullmann: conceptions et engagements», PosLuth 45 (1997) 3-27 (8).

5> These L de la Controverse sur la théologie scolastique (1517), in: Luther. (Euvres,
tome 1, éd. M. Lienhard et M. Arnold, Paris 1999, 125-131 (128).



Oscar Cullmann, théologien luthérien? 251

exégése arbitraire de I'Ecriture: ’allégorie soumet I’Ecriture aux visées de
I'Eglise, la privant de sa capacité de critiquer les traditions humaines.

Luther a complété ce principe par celui en vertu duquel I'Ecriture s'inter-
prete elle-méme; les passages peut-€tre un peu moins clairs se comprendront
a la lumiere de versets qui ne posent pas de probleme. Le souci du Réforma-
teur, contre les théologiens romains (ils controlaient l'interprétation de la Bi-
ble par l'enseignement de 1'Eglise) et les radicaux (ils lisaient 1'Ecriture 2 la
lumiére de leurs propres expériences spirituelles), était d’éviter que I’on utili-
se, pour déterminer le message de salut qu’elle communique, une norme qui
soit extérieure, étrangere a I’Ecriture. Pour autant, il ne s'agissait pas d'une
position fondamentaliste ou littéraliste, puisque Luther accordait une 1'im-
portance capitale au sens historique.

De méme, Oscar Cullmann, soucieux de commencer par interpréter les
textes dont le sens était clair®, a-t-il jugé, dans des propos restés célebres, que
I’existentialisme bultmannien, marqué par la philosophie de Heidegger, mé-
connaissait la conception du salut et I’eschatologie néotestamentaires: «]...]
dans la prédication chrétienne primitive, la conception du salut est rigoureu-
sement temporelle et correspond a la conception linéaire du temps, telle que
nous la trouvons dans la Bible. L'attente du royaume de Dieu ne doit pas se
réduire a «une décision qui serait constamment a prendre», auquel cas la ve-
nue du régne de Dieu ne serait plus un «événement dans le cours du temps».
L'accomplissement de ce royaume est réellement a venir [...]. Le Nouveau
Testament ne connait du temps que la notion linéaire: hier, aujourd'hui,
demain; et toute philosophie qui s'en écarte et se dissout en une métaphy-
sique lui est étrangere.»’ En effet, pour Cullmann, les catégories temporelles
employées par les auteurs de la Bible ne sont pas un simple cadre ou un lan-
gage que 'homme du XX° siecle pourrait remplacer par un autre plus adé-
quat, mais elles font partie de ’essence de la foi chrétienne.

Il n’est pas plus nécessaire de démythologiser les textes bibliques pour y
retrouver les vérités éternelles qu’ils renferment (Cullmann) qu’il ne faut
éclairer les obscurités de I’Ecriture au moyen de I’allégorie (Luther).

En insistant sur ’appropriation du salut par le croyant (le «pro me»), cer-
tains lecteurs de Luther, tels que Gerhard Ebeling, ont pu avoir tendance a

5 Voir par exemple O. Cullmann, Le retour du Christ, espérance de I'Eglise selon le
Nouveau Testament, Neuchatel-Paris 1945, 23: «C’est seulement en procédant ainsi, c’est-
a-dire en partant de textes dont le sens est clair, que nous n’attribuerons pas une
importance centrale et usurpée au probléme que posent ces trois passages controversés
[Mk 9,1; Mt 10,23; Mk 13,30].» Nous remercions M.M. Burki d’avoir attiré notre attention
sur ce passage.

" 0. Cullmann, Christ et le temps. Temps et histoire dans le christianisme primitif,
Neuchatel 21966, 37f.



252 Matthieu Arnold

faire du Réformateur un précurseur de I’existentialisme®. On leur donnera
raison, aussi longtemps qu’ils ne confondront pas, comme Bultmann, deux as-
pects qui sont distincts chez Luther et chez Cullmann: le message biblique
(ou: les messages bibliques, pour celui qui, plus que Cullmann et Luther, veut
étre attentif a la pluralité et a la diversité des écrits et des théologies de la Bi-
ble) n’est pas indifférent pour le croyant, car il veut provoquer sa foi et sa ré-
ponse; mais cette valeur «performative» ne recouvre pas la fonction «infor-
mative» de I’Ecriture: les injonctions éthiques de Jésus comme de Paul sont
indissociables du salut objectivement accompli.

S

Des critiques ont pu parler, pour Luther comme pour Cullmann, de «dé-
ficit herméneutique» voir de biblicisme’. A ces jugements de valeur, nous pré-
férons une évaluation qui respecte I'intention des deux exégétes: on trouve,
chez Cullmann comme chez Luther, d’une part I'idée que la Bible nous four-
nit la clé de sa propre interprétation, et, d’autre part, la conviction qu’entre le
Nouveau Testament et ’homme moderne ou contemporain, c’est la continui-
té qui domine par rapport a la rupture. En d’autres termes, au siecle de I'élec-
tricité comme a celui de I'imprimerie, il est possible de parler (et il faut parler)
de la Croix, de la Résurrection et du retour glorieux du Christ. A cet égard, le
sous-titre de I'ultime ouvrage d’Oscar Cullmann'” est caractéristique: «Essai
de répondre, a partir du Nouveau Testament, a des questions contemporai-
nes.»

Cela ne veut pas dire que nos théologiens se contentent de reprendre tels
quels les propos de la Bible. Ainsi Cullmann précise-t-il, a propos de I'attitude
de Jésus vis-a-vis des autorités civiles de son temps: «Tout essai de confronter
Jésus avec les problemes actuels présuppose nécessairement la solution
préalable du probleme historique. Si, au contraire, nous mélons les questions
et ne nous efforgcons méme pas de faire abstraction de nos problemes moder-
nes, nous risquons premierement de fausser l'histoire, deuxiémement de
rendre, par la méme, précisément un mauvais service a la discussion chrétien-
ne sur les questions d'aujourd'hui. [...] [De nos jours,] on fait naitre 1'opinion
néfaste selon laquelle chacun, sans le moindre effort historique, pourrait par-
ler de I'attitude de Jésus a 1'égard des questions sociales et politiques du jour
et se réclamer de lui pour telle ou telle solution qui lui tient a cceur.»'!

® G. Ebeling, Luther. Einfithrung in sein Denken, Tiibingen 1981 (Nachdruck *1990;
11964).

? Pour Cullmann, voir A. Gounelle, F. Vouga, Aprés la mort, qu’y a-t-il?, Paris 1990,
38.51f.

1°0. Cullmann, La priére dans le Nouveau Testament, Paris 1995.

0. Cullmann, Jésus et les révolutionnaires de son temps. Culte, Société, Politique,
Neuchatel 21973, 8f.



Oscar Cullmann, théologien luthérien? 253

Par ailleurs, pour I’'un et I'autre de nos théologiens, I'interprete de la Bible
ne doit pas étre simplement extérieur aux textes qu’il étudie:

«Le savant qui veut étudier I’histoire de la tradition doit, avant d’entreprendre son tra-
vail d’investigation, avoir rencontré le Christ Kyrios dans nos évangiles entiers. D’une
facon objective, il doit avoir été saisi, par 'intermédiaire de la tradition évangélique, par
’esprit du Christ, comme les premiers chrétiens en étaient saisis au moment ou ils ont for-
mé cette tradition.»'

I1. Les destinataires de I’exégése et de la théologie:
l'importance de la «vulgarisation»

Avant de traiter plus avant du contenu de I’Ecriture selon Luther et Cull-
mann, il nous importe de considérer les destinataires de leurs écrits. En effet,
ces derniers témoignent de leur conviction que ’exégese biblique peut ré-
pondre aux interrogations contemporaines.

Avec Martin Luther, la théologie a quitté les cénacles universitaires pour
entrer dans I’espace public, grace notamment a I’'usage de la langue vernacu-
laire. Ce fut le cas non seulement grace a la traduction des 95 theéses, ou, plus
tard, dans les années 1520, par la rédaction de catéchismes et la composition
de cantiques. Dans les années 1518-1519, Luther a traité, dans de petits écrits
tres largement diffusés, les Sermone, des questions de pastorale ou de société
intéressant le grand public: la préparation a la mort, les sacrements, le maria-
ge, le prét a intérét... Outre leur important tirage, I’examen des pamphlets
(Flugschriften) évangéliques montre que leur message (sola scriptura, sola
gratia, sola fide, solus Christus) a ét€ bien compris, méme chez les laics peu
instruits’. Comme les 95 theses, ces écrits ne traitent pas de politique ec-
clésiastique, mais de théologie pastorale.

De méme, Oscar Cullmann, qu’on a pu qualifier de «I'un des maitres a
penser du protestantisme francophone apres-guerre, ou son influence a
dépassé celle de Barth»'*, ne s’est pas limité a ses grands écrits: Le probleme
littéraire et historique du roman pseudo-clémentin, Paris 1930; Christ et le
Temps, Paris 1947; Saint Pierre, Neuchatel-Paris 1952; Christologie du Nou-
veau Testament, Neuchatel-Paris 1958; Le salut dans I'histoire, Neuchétel-Pa-
ris 1966. Dans des brochures destinées notamment aux pasteurs, il a abordé
des questions diverses, en rapport avec les débats théologiques et socio-poli-
tiques de son époque: Le baptéme des enfants et la doctrine biblique du bap-
téme, Neuchatel-Paris 1948; Immortalité de I’ame ou résurrection des morts,

12 Cullmann (Anm. 4) 62. Pour Luther, voir par exemple la lettre a Spalatin du 18 jan-
vier 1518 (WA. B 1, 133f.), traduite en francais in Luther, (Euvres, t. 1 (Anm. 5) 155-157.

3 Th. Hohenberger, Lutherische Rechtfertigungslehre in den reformatorischen Flug-
schriften der Jahre 1521-22, Tiibingen 1996.

" Gounelle (Anm. 9) 37.



254 Matthieu Arnold

Neuchatel-Paris 1966; Jésus et les révolutionnaires de son temps, Neuchétel
1970.

Ainsi, Cullmann partage avec Luther une haute opinion de la vulgarisati-
on théologique, vulgarisation que tous deux mettent en pratique.

I1I. Le noyau du Nouveau Testament voire des Ecritures:
le Christ, centre de [’histoire

Oscar Cullmann parvient a ce centre par la méthode historico-critique.
Dés sa premiere investigation sur la Formgeschichte, il écrit, a propos des fac-
teurs qui ont contribué a faconner la tradition pré-évangélique: «LLa premiére
place revient ici a I’expérience religieuse faite vis-a-vis du Christ. Elle est a la
racine de tous les facteurs, et elle a trouvé son écho dans les différentes parties
de la tradition. [...] On tachera de découvrir derriére nos évangiles I’adorati-
on joyeuse avec laquelle on rappelait les actes de Jésus, I’émotion profonde
que I'on éprouvait en citant ses paroles et 'effroi mystique avec lequel on
considérait sa croix.»'* («Une méthode nouvelle de critique des évangiles»,
49s.) Appliquant cette méthode aux premieres confessions de foi chrétienne,
Cullmann découvre qu’elles se condensent en I’affirmation: «Christ est Sei-
gneur»'®. Il développera ces investigations dans Christ et le Temps et dans la
Christologie du Nouveau Testament'’.

On signalera que dans cette dernie¢re étude, Cullmann abandonne le scep-
ticisme primitif qui I’avait fait renoncer 4 remonter du Christ des Evangiles au
Jésus de I’histoire'®. Dans un premier temps, en 1925, Cullmann avait pergu
de maniere positive le fait que 1'on ne puisse pas déméler, dans les évangiles,
ce qui releve du Jésus historique et ce qui releve de la premiere Eglise. Plus
de trente ans apres, dans la Christologie du Nouveau Testament, c'est a I'aide
de la Formgeschichte que Cullmann essaie de remonter a la conscience que

15°0. Cullmann (Anm. 4) 49f.

16°0. Cullmann, Les Premiéres Confessions de foi Chrétiennes, Paris 21948, 39-53.

7 Voir O. Cullmann, Christologie du Nouveau Testament, Neuchatel *1968, 286:
«Peut-on prouver logiquement que le centre de toute révélation divine réside dans la vie
terrestre et dans la mort de Jésus et que, a cette lumiere, toute révélation doit étre consi-
dérée comme une histoire du salut qui a commencé avant 'incarnation et qui continue
jusqu’a la fin?»

18 «Il faut prendre au sérieux le fait que nous avons sur la vie de Jésus uniquement des
documents dont le contenu a derriére lui une préhistoire d'au moins 30 ans et que ceux qui
ont constitué ces documents ne se sont pas intéressés a 'histoire d'un personnage histo-
rique, mais & l'apparition passagere du Fils de Dieu. Il convient vraiment d'appliquer a ces
chrétiens de la premiére génération déja le mot de St. Paul [2 Co 5, 16]: <Mé&me si nous
avons connu Christ selon la chair, maintenant nous ne le connaissons plus de cette
maniére.> Tirons-en les conséquences et renoncons a 1'illusion de pouvoir dégager de nos
textes «Jésus selon la chair>.» (O. Cullmann, «Les récentes études sur la formation de la
tradition évangélique», RHPhR 5 [1925], 459-477; 564-579 [4741.])



Oscar Cullmann, théologien luthérien? 255

Jésus a eue de son role dans 1'histoire du salut: «Savoir que les Evangiles sont
des témoignages de la foi, et que la foi en Christ de 1'Eglise primitive a été
créatrice de la tradition évangélique, ne doit pas nous faire verser dans un
scepticisme absolu et nous amener a ne plus les utiliser comme sources histo-
riques. Au contraire, nous aurons a utiliser cette foi primitive comme moyen
de mieux connaitre la réalité historique. Cependant, pour pénétrer jusqu'a la
conscience que Jésus avait de lui-méme, il nous faudra avoir recours a la mé-
thode de 1'«histoire formative» pour juger de la valeur de la tradition évan-
gélique. Nous devrons donc essayer de distinguer les passages ou les évangé-
listes expriment visiblement leur opinion personnelle, de ceux ou ils nous
transmettent des logia authentiques de Jésus.»"”

A certains égards, Luther avait procédé de maniére inverse a celle de Cull-
mann: il recherche dans I’Ecriture «ce qui promeut [ou: annonce] le Christ
(was Christum treibet)», présupposant ainsi que le Crucifié et le Ressuscité est
le centre de I'Ecriture®.

Le coeur de 1'Ecriture est la promesse de I'Evangile qui trouve son expres-
sion dans I'événement du Christ. Son autorité n'est pas de type juridique; ce
n'est pas un ouvrage doctrinal ou un livre de piété. Les Ecritures sont porteu-
ses de la Parole de salut en Christ qui donne vie a ceux qui lui accordent leur
confiance. L'Ecriture doit &tre crue du fait du Christ, son élément central.

«La vraie pierre de touche pour juger les différents livres, c’est de voir s’ils promeuvent
le Christ ou non [...]. Ce qui n’enseigne pas le Christ n’est pas apostolique, méme si ce sont
St Pierre ou St Paul qui ’enseignent. Inversement, ce qui préche le Christ est apostolique,
méme si c’est le fait de Judas, d’Anne, de Pilate et d’Hérode.» (WA DB 7, 384, 26-32).2!

«L’Ecriture tout entiére est orientée vers le Christ.» (WA 1011, 73, 15)

«Le Christ, le Fils du Dieu vivant, voila de vrai noyau> de I’Ecriture sainte.» (WA 52,
656, 5.)

En revanche, plus que Cullmann, Luther s’est intéressé aux contenus du
salut apporté par le Christ: triomphe sur les puissances mauvaises et méme
sur la Loi; réconciliation avec Dieu par son sacrifice substitutif; rédemption
de la création tout entiére?,

Mais ce qui unit les deux exégetes, c’est que la référence centrale au passé
de la croix, scandale pour les hommes de I’ Antiquité comme pour les croyants
de I’époque moderne ou contemporaine®, détermine ’avenir et le présent du
croyant.

¥ 0. Cullmann (Anm. 17) 14.

20 M. Lienhard, Au cceur de la foi de Luther: Jésus-Christ, Paris 1991, 30-41.

21 Traduction empruntée en partie & Marc Lienhard (Anm. 20) 39. Pour notre propos,
on recommandera la lecture de tout le chapitre I, «Connaitre Jésus-Christ», 19-51, auquel
nous empruntons nos traductions.

22 Voir Lienhard (Anm. 20) 190-207.

2 Voir O. Cullmann, Christologie du Nouveau Testament (Anm. 17) 287.



256 Matthieu Arnold

1V. L’ horizon du croyant: vivre entre le «déja» et le «<pas encore»

Oscar Cullmann a tenté de montrer que la pensée du Nouveau Testament,
expression des convictions de Jésus et des chrétiens des premiers siecles, per-
coit le salut, depuis la création et jusqu'a la fin, en passant par Jésus-Christ (le
centre du temps), comme indissociable d'une histoire; apres 1'événement de
la Croix et de la Résurrection, les chrétiens du XX°s. se trouvent, comme
leurs prédécesseurs il y a prés de 2000 ans, dans une période intermédiaire:
celle entre le «déja» de la victoire du Christ et le «pas encore» de son retour
4 la fin des temps™.

On trouve également cette tension entre le «déja» et le «pas encore» chez
Luther. Certes, Luther peut commenter Jean 3, 18 en écrivant que «par le
Christ, le croyant est déja en dehors du jugement qui s’exerce des a présent»
(WA 47,102). Mais il ne s’inscrit pas purement et simplement dans la perspec-
tive de I’eschatologie réalisée chére au IV Evangile. Son eschatologie est
bien une eschatologie du déja et du pas encore®: par la foi, le chrétien a d’une
certaine maniere anticipé le jugement; mais «le dernier jugement dévoilera
aussi aux vrais chrétiens leurs manquements et sera une €preuve pour la
conscience».

Les deux exégetes s’insurgent a la fois contre un «enthousiasme» eschato-
logique et contre un affadissement de I’attente eschatologique.

Dans le temps intermédiaire entre la premiére venue du Christ et la
Parousie (que Luther et Cullmann dépeignent comme un retour glorieux, en
se fondant sur Paul), ils insistent sur le combat contre le Diable, I’Adversaire
déja vaincu mais pas encore terrassé.

La conception de I’Antéchrist de Luther est nourrie par son antiromanis-
me et par la menace turque®’. Contre maints théologiens du Moyen Age, il re-
fuse d’identifier le mal ou le Malin a une absence d’étre.

Oscar Cullmann, qui a élaboré son image de la bataille décisive en ré-
férence aux événements tragiques de la Seconde Guerre mondiale®®, souligne

0. Cullmann, Etudes de Théologie biblique, Neuchatel 1968, 67: «Tous les signes
nous rappellent que le présent lui-méme est un temps eschatologique, quelle que soit sa
durée.»

% Cf. Thomas F. Torrance, Les Réformateurs et la fin des temps, Neuchatel-Paris,
1955, 14: «C'est cette relation entre avoir et ne pas avoir qui repose au cceur de I'eschatolo-
gie de Luther. Ainsi, son eschatologie n'est ni une eschatologie réalisée, car le fait d'avoir,
ici et maintenant, est compensé par le fait de ne pas avoir — ni une eschatologie future, car
ne pas avoir signifie ne pas avoir encore et est compensé par un avoir présent. Nous trou-
vons ici la dialectique eschatologique entre justus et peccator.»

26 Lienhard (Anm. 20) 297, qui se fonde sur WA 12, 289, 34 et 36, 570, 38ff.

27 M. Arnold, L'attente du dernier jour chez Luther, PosLuth 50 (2002) 81-96.

% 0. Cullmann, Christ et le temps (Anm. 7) 58: «Ainsi, pour prendre une image, dans
une guerre, la bataille décisive peut avoir été livrée au cours de l'une des premieres phases de
la campagne, et pourtant les hostilités se poursuivent encore longtemps. |[...] Telle est exac-



Oscar Cullmann, théologien luthérien? 257

aussi I'importance du Diable, puissance certes enchainée mais bénéficiant
d’une certaine liberté de manceuvre jusqu’a la Parousie. Son ouvrage La
priere dans le Nouveau Testament tente de répondre a la question du mal et
de la théodicée en insistant sur la limitation, dans le temps, de ce pouvoir mal-
faisant®. Au contraire des théologies contemporaines marquées par la psy-
chologie, qui insistent exclusivement sur le mal subi, Cullmann maintient la
personnification du mal™ tout en refusant d’exonérer 'étre humain de ses res-
ponsabilités dans le péché’!.

Luther et Cullmann pensent le retour du Christ et I’eschatologie de ma-
niére tout d’abord collective®. Toutefois, ils ne se désintéressent pas de
I’eschatologie individuelle.

En se fondant notamment sur I’ap6tre Paul, Luther et Cullmann con-
coivent la mort comme une puissance terrifiante, qui a méme effrayé Jésus a
Gethsémané. Cette puissance destructrice est aussi une puissance hostile,
I’adversaire de Dieu. (Chez Luther, apparait fréquemment la triade péché,
mort et Diable.) En effet, elle n’est pas naturelle, mais elle résulte d’un acci-
dent, le péché. Certes, le Christ en a triomphé, et les croyants seront au béné-
fice de sa victoire, mais la mort n’en reste pas, pour eux, quelque chose d’ex-
trémement pénible.

Entre la mort et la résurrection individuelle (Luther et Cullmann rejettent
I'idée de I'immortalité de ’ame), les croyants seront dans un état de sommeil.
Cette conception de Luther, particulierement contestée par ses contem-
porains, méme au sein du camp réformateur (notamment Calvin), est reprise
par Cullmann®: durant I’état intermédiaire entre leur déces et la résurrection
finale, les croyants dorment. Il ne faut pas prendre a la lettre, pour la carica-

tement la situation ot le Nouveau Testament, une fois reconnue la division nouvelle du
temps, a la conviction de se trouver: la révélation est précisément le fait de proclamer que
la mort sur la croix, suivie de la résurrection, est la bataille décisive déja gagnée.»

# Q. Cullmann, La priere dans le Nouveau Testament, Paris 1995, 235-242.

% Cullmann (Anm. 29) 124.

31 Cullmann (Anm. 29) 106-110.

32 Pour Luther, voir Arnold (Anm. 27) 96. Cullmann, Etudes (Anm. 24) 60: «Pour con-
naitre la véritable espérance du Nouveau Testament, il ne faut donc pas, comme il a été
malheureusement trop souvent le cas, partir d’un point de vue égoiste: quel sera mon sort?
mais il faut envisager le plan de salut que Dieu poursuit en vue du monde en son entier.
[...] Laligne de I'histoire du salut [...] est donc identique avec la ligue de I'ceuvre de Christ
lui-méme: Il accomplit son rbéle de médiateur pour les hommes et ainsi pour 'univers
entier. Espérer selon le Nouveau Testament ne peut donc étre qu’espérer en son retour.»

33 Ce parallele a été relevé par Gounelle et Vouga (Anm. 9) 102: «Selon Luther
(comme pour Cullmann), il y a un temps de sommeil, probablement sans conscience».
Voir O. Cullmann, Immortalité de I’dme ou résurrection des morts?, in: Des sources de
I'Evangile a la formation de la théologie chrétienne, Neuchatel 1969, 149-171 (165-170).



258 Matthieu Arnold

turer, cette conception de Luther et de Cullmann®: il s’agit, pour ’'un comme
pour I'autre, de la manicre la plus adaptée pour décrire un état forcément sans
analogie ici-bas. Il en va de méme pour les images relatives au jugement final
et a la résurrection:

«Tout cela, ce sont des verba allegorica. [Paul] représente volontiers les choses d’une
fagon imagée, comme on est obligé de les représenter aux enfants et aux gens simples» (Lu-
ther; WA 36, 267%.)

«Un corps incorruptible! Comment nous représenter cela? [...] Cette gloire (doxa), les
premiers chrétiens se la représentent comme une sorte de splendeur matérialisée, ce qui
n’est cependant qu’une image imparfaite. Notre langage n’a pas de mot pour I'exprimer.»**

V. L’éthique du croyant: 'importance de la priere

Au bénéfice du salut acquis par le Christ sur la Croix, et dans I’attente de
son retour glorieux, le croyant ne vit pas un temps présent qui serait stérile.

«La joie immense et la paix profonde des premiers chrétiens, dont témoi-
gne tout le Nouveau Testament, sont inspirés par la conscience, commune a
tous ses auteurs, d'étre engagés dans cette histoire particuliere, de se trouver
dans un méme courant avec tout le passé et tout I'avenir. Faisant partie de cet-
te histoire, le temps présent, intermédiaire entre la résurrection du Christ et
son retour, prend toute sa signification de temps du Saint-Esprit, de temps de
I'Eglise, de temps de la prédication et de 1'Evangile. Par la foi, I'homme du
Nouveau Testament intégre son existence individuelle dans cette histoire, au
moment et a I'endroit précis ou il a été placé. [...] «croire», dans le Nouveau
Testament, signifie s'intégrer, en vertu d'une décision de la foi, qui est une
«nouvelle naissance», a cette histoire particuliere du salut dont le Christ est le
sommet et le sens.»”’

Luther et Cullmann ne dévalorisent pas cette période — temps de I’Eglise —
par rapport aux périodes qui I’encadrent, bien au contraire. Au contraire des
théologies radicales du XVI® siécle ou des théologies de la libération du XX*
siecle, Luther®® et Cullmann®, qu’on a pu qualifier de conservateurs, font

3 Cest ce que fait a tort Gounelle (Anm. 3) 46-49, qui peut parler alors des

incohérences de la conception temporelle de I'apres-mort.

3 Traduction empruntée a Lienhard (Anm. 20) 290.

% Cullmann (Anm. 33) 164.

3 Le Nouveau Testament, Paris ©1991, 125.

3 Voir par exemple les sept sermons prononcés a partir du dimanche «Invocavit»
(1522), in: Luther. (Euvres (Anm. 5) 1087-1123, ainsi que la Sincére admonestation (Anm.
5)1131-1145.

¥ 0. Cullmann, Jésus et les révolutionnaires (Anm. 11) 44f.: «Jésus dénonce, dans la
prédication, l'injustice sociale de l'ordre établi. Il exige une conversion individuelle radi-



Oscar Cullmann, théologien luthérien? 259

précéder les transformations institutionnelles et sociales par la conversion de
I'individu.

Dans cette période intermédiaire, ou le croyant est appelé a s’engager
dans le monde (la famille, la société, la culture...*’), c’est par la priere qu’il de-
vient un véritable collaborateur ou assistant de Dieu. Nous pourrions montrer

que Cullmann partage avec Luther*! des réflexions sur ’exaucement en se

fondant sur la priere de Jésus 2 Gethsémané (Mt 26, 36ff.)**; nous pourrions

souligner également combien les deux hommes insistent sur le fait que, dans
ce dialogue authentique, ’homme ne saurait dicter a Dieu les conditions de
cet exaucement; on insistera davantage encore sur le fait que, pour nos deux
interpretes de la Bible, par la priere, I’étre humain devient un allié de Dieu
contre le Malin®:

«Nous avons vu que c'est la volonté de Dieu que nous priions toujours. Cela veut dire:
méme lorsque, dans des événements aussi horribles que ceux que nous avons vécus sous
Hitler, nous devons constater le triomphe temporaire du mal et I'absence temporaire de
Dieu, il nous faut trouver le courage de prier. Ce que nous savons de Bonhoeffer dans les
derniers instants qui ont précédé son exécution peut aussi nous servir de modele. C'est pré-
cisément dans de telles situations qu'il faut aussi prier. Face a elles, en effet, il revient a la
priere une fonction qui dépasse en importance toutes celles que nous avons mises en lu-

cale du cceur qui changera dés a présent les rapports avec Dieu et avec le prochain. Toute
la question de Dieu se trouve placée dans la lumiere du Royaume de Dieu dont les normes
sont différentes de celles du monde et des hommes. Les premiers chrétiens ont été fideles
a l'attitude de leur maitre. Ils ont pratiqué une communauté des biens qui, contrairement a
celle qui était imposée par une organisation aux membres de la secte de Qumran, n'était
pas obligatoire, mais inspirée par le Saint-Esprit, a I'ccuvre dans l'individu [...]. Nous vo-
yons ici comment la priorité accordée par Jésus a |'exigence d'un repentir radical a changé
I'ordre des relations humaines.»

4 Cullmann (Anm. 11) 77: «Les chrétiens qui aujourd'hui partagent la responsabilité
pour des réformes devront utiliser, en toute liberté, tous les moyens techniques que leur
offre le monde moderne, mais ils devront s'abstenir de vouloir manifester leur compé-
tence en empruntant leurs normes dernieres au monde moderne au lieu de les emprunter
a I'évangile.» Pour Luther, voir Ebeling (Anm. 8 ) 219-238.

# Voir M. Arnold, Prier 15 jours avec Luther, Montrouge 1998, 44-46.

# «La soumission [de Jésus] a la volonté divine dans la priere de Gethsémané
s'exprime par les deux adjonctions a la demande [que Dieu veuille éloigner de lui la coupe
des souffrances]: «i cela t'est possible> (Mc 14, 35) [...] et <non pas ce que je veux, mais ce
que tu veux> (Mc 14, 36) [...]. La force qu'il faut pour étre disposé a ajouter a chaque
demande la promesse d'accepter qu'elle ne sera pas exaucée, et méme pour prier que <a
volonté de Dieu soit faite>, est tout aussi difficile a acquérir que celle qu'il faut pour
atteindre la foi que Jésus exige des disciples. Il est infiniment difficile, lorsqu'on supplie
d'étre sauvé d'une détresse terrible, de dire: <Mais non pas ce que je veux.> On ne peut
parvenir a cette force qu'en cherchant et en trouvant dans la priere le dialogue, la rencon-
tre avec Dieu. I1 faut qu'elle soit conférée a celui qui prie dans la priere elle-méme. Alors,
le non-accomplissement de la demande n'est plus non-exaucement de la priere. La force
de s'unir a la volonté de Dieu est elle-méme exaucement.» (73).

* Pour Luther, voir Arnold (Anm. 41) 85-89.



260 Matthieu Arnold

miere jusqu'a présent. [...] Compte tenu des réserves qu'exige la souveraineté de Dieu,
nous pouvons oser affirmer que, par nos priéres, nous devenons des assistants de Dieu dans
le combat qu'il livre contre I'ceuvre du diable dans le monde. Il faut mentionner ici toutes
les pricres, individuelles et collectives, en faveur de la paix. Telle est la fonction la plus no-
ble de la pricre, par laquelle, avec I'aide du Saint-Esprit, nous dépassons tous les autres dis-
cours humains.»*

VI. Conclusion

Sans avoir recherché ’exhaustivité®’, nous nous sommes attardé sur les
parentés fondamentales entre Luther et Cullmann. Au terme de cette breve
investigation, il convient de poser a nouveau la question: Cullmann, théolo-
gien luthérien?

Oui, mais pas dans une acception restrictive de «luthérien», au sens ol
I’exégete du Nouveau Testament souscrirait servilement aux confessions de
foi luthériennes du XVI€ siecle.

De maniére bien plus profonde, Cullmann partage avec Luther une con-
ception précise de I’exégese, qui ne dénature pas le texte biblique; une con-
ception précise du contenu central du Nouveau Testament: le Christ crucifié,
ressuscité et qui reviendra glorieux; et surtout, une conception précise de la
vie du croyant, dont la situation, entre le déja et le pas encore — et toujours en
dialogue avec Dieu —, n’est pas fondamentalement différente de celle des pre-
miers chrétiens.

Ces paralleles ne s’expliquent pas seulement par la fréquentation des mé-
mes textes de référence, la Bible et notamment le Nouveau Testament: si tel
était le cas, on comprendrait mal pourquoi les débats exégétiques furent aussi
apres, tant entre les interpretes du XVI° siecle qu’entre leurs successeurs au
XX¢ siecle.

Il ne s’agit pas non plus de simples influences de Luther sur Cullmann.
Nous aurions pu, en effet, nous attarder aussi sur ce qui sépare Cullmann de
Luther, méme si ces différences nous paraissent de bien moindre importance.
Nous ne citerons que I'une d’entre elles; elle réside dans le genre des écrits de
Luther et de Cullmann: au goGt du premier pour la polémique répond, chez

“ Cullmann, La priere (Anm. 29) 241.

4 Nous aurions pu aborder d’autres themes, tels que Dieu et César et les réflexions sur
le rapport entre I’Eglise et les autorités temporelles, vis-a-vis desquelles une certaine
distance critique est nécessaire, ou encore la question du baptéme des petits enfants.
(C’est pour des raisons moins exégétiques — dans le Nouveau Testament, la pratique du
baptéme des enfants «est attestée tout au plus indirectement par quelques traces» — que
théologiques que Cullmann prone le pédobaptisme: «Le pédobaptisme est cependant par-
faitement compatible avec la doctrine du baptéme, enseignée par I'Ecriture: [...] La foi
n’est décisive qu’en tant que réponse humaine a cette grice de Dieu.» (O. Cullmann, Le
baptéme des enfants et la doctrine biblique du baptéme, in: Des sources [Anm. 33] 97-148
[141].)



Oscar Cullmann, théologien luthérien? 261

le second, le souci d’étre bien compris, méme par ses adversaires. Sous ce rap-
port, Cullmann, qui a consacré tout un ouvrage a défendre son projet cecumé-
nique contre ses contradicteurs*, est bel et bien bucérien.

Ces parentés et ces différences illustrent que le fait que, pas davantage que
Luther, Cullmann ne saurait se réduire a une influence unique. En ce sens-la
aussi, paradoxalement, Cullmann est donc luthérien. Ou plutdt, devrions-
nous dire, il porte la marque des grands esprits: ceux qui retrouvent les intui-
tions de leurs illustres prédécesseurs ou se nourrissent de leur pensée (mais
sans jamais s’inféoder a elle), et qui la prolongent.

Matthieu Arnold, Strasbourg

4 0. Cullmann, Les Voies de I'unité chrétienne, Paris 1992.



	Oscar Cullmann, théologien luthérien?

