Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte
Autor: May, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte

Wer mit dem Werk Oscar Cullmanns nur oberflachlich vertraut ist, wird
ihn als Neutestamentler und Okumeniker kennen, aber ihn kaum mit der Kir-
chengeschichte in Verbindung bringen. Es soll im Folgenden nicht um Cull-
manns Konzept der Heilsgeschichte gehen, sondern um seine Beziehungen
zur akademischen Disziplin der Kirchengeschichte und dariiber hinaus um
seine Gedanken zur geschichtlichen Bedingtheit von Kirche und Christen-
tum. Es wire zu hoch gegriffen, von Cullmanns Geschichtstheorie zu spre-
chen. Ein Theoretiker im eigentlichen Sinne war er nicht. Cullmann wollte
Geschichte verstehen und deuten, jedoch das konkrete Geschehen, nicht die
Bedingungen seiner Wahrnehmung. Man kdnnte auch fragen: Worin besteht
der Beitrag Cullmanns zur Kirchengeschichte iiber den engeren Raum des
Urchristentums hinaus?

1. Biographisches

Wir beginnen mit der Frage: Wie kam Cullmann zur Kirchengeschichte?
Cullmann gibt uns darauf selbst die Antwort in seiner «Autobiographischen
Skizze» von 1960. Er berichtet dort, dass er in seinem Strassburger Doppel-
studium der Theologie und der Klassischen Philologie zunehmend von den
philologischen und historischen Fichern der Theologie gefesselt worden sei.!
Das war der gar nicht so seltene Weg eines begabten Studenten, der vom hi-
storischen Interesse an Antike und Christentum zur Theologie als Lebensauf-
gabe findet. 1930 wurde Cullmann zum Professor fiir Neues Testament in
Strassburg ernannt. Neben seinen neutestamentlichen Lehraufgaben setzte
er seine patristischen Studien fort. Er fand es, wie er im Lebensbericht sagt,
«besonders reizvoll», sein «exegetisches Verstindnis des Neuen Testaments
fiir das Studium der Kirchen- und Dogmengeschichte fruchtbar zu machen».?
Hier gibt uns Cullmann selbst Auskunft dariiber, wie er sein Verhiltnis zur
Kirchengeschichte sah: die Forschungsarbeit am Neuen Testament bot ihm
einen besonderen Zugang zur Kirchengeschichte. Nach einer kurzen Periode,
in der Cullmann in Strassburg zusétzlich eine Dozentur fiir Alte Kirchenge-
schichte verwaltete, erreichte ihn 1938 der Ruf nach Basel, auf den Lehrstuhl,
den zuletzt Eberhard Vischer (Schiiler A. v. Harnacks!) und vor diesem Franz
Overbeck, der genialische, hyperkritische Neutestamentler und Patristiker,
erbitterter Gegner Harnacks, inne gehabt hatte. Soweit ich mich an Gespri-
che in meiner Basler Studienzeit (1960-1962) erinnere, bereitete es Cullmann

! Vgl. O. Cullmann, Autobiographische Skizze, in: Ders., Vortrige und Aufsitze 1925-
1962, Tiibingen/Ziirich 1966, 682-687.
2 Ebd., 685.



244 Gerhard May

durchaus Vergniigen, zweiter Nachfolger gerade des ihm so kontrdren
Overbeck zu sein. Vielleicht sah er darin eine Art von geschichtlichem Aus-
gleich. Unter den Griinden, die Cullmann bewogen, den Basler Ruf anzuneh-
men, nennt er ausdriicklich die Verbindung von Alter Kirchengeschichte und
Neuem Testament in seinem Lehrauftrag. Cullmann war also in seiner gesam-
ten Basler Zeit, von 1938 bis zu seiner Emeritierung 1962, Professor fiir Neues
Testament und Alte Kirchengeschichte und las regelmaéssig iiber beide Fa-
cher, wenn auch, wie mir scheint, mit einem Ubergewicht auf dem Neuen Te-
stament. In seinem Lebensabriss liefert Cullmann selbst die Erkldrung, war-
um er auf dem Gebiet der Kirchengeschichte, obwohl es ihm so sehr am Her-
zen lag, viel weniger geschrieben habe als auf dem des Neuen Testaments: da
wegen der schweizerischen Priifungsregelungen die Kirchengeschichte tiber-
wiegend von Anfidngern gehort werde, empfangen die Lehrenden viel weni-
ger Anregungen fiir eigene Forschungen als in den anderen Disziplinen.? Ich
selbst habe in Basel zwei kirchenhistorische Vorlesungen bei Cullmann ge-
hort: eine Einfithrung in die Patristik anhand der Apostolischen Viter und ei-
nen Uberblick iiber die Geschichte der Juden im Mittelalter. Beide Vorlesun-
gen zeichneten sich durch die fiir Cullmann so charakteristische niichterne
Klarheit und Sachlichkeit aus. Nach meinem personlichen Empfinden dhnelt
die Sprache Cullmanns in ihrer Luziditét derjenigen Albert Schweitzers. Ist
das nur ein zufélliger Eindruck, oder gibt es so etwas wie eine elsissische Ge-
lehrtenprosa? Nach der Mitteilung von Herrn Kollegen Frohlich enthiélt der
Cullmann-Nachlass eine Reihe von Vorlesungsmanuskripten, doch sind diese
vorerst nicht zugédnglich.

2. Die Pseudo-Klementinen

Wir wenden uns nun einigen ausgewidhlten Werken Cullmanns zu. Die
Zahl der Arbeiten Cullmanns, die primér altkirchlichen Fragen gewidmet
sind, ist nicht sonderlich gross. Chronologisch und inhaltlich an erster Stelle
ist das Jugendwerk iiber die Pseudo-Klementinen zu erwihnen.* Cullmann
will in diesem Buch «die literarischen und historischen Probleme» des pseu-
do-klementinischen Romans l9sen. Die literarische Untersuchung soll dem
Historiker eine sichere Quellengrundlage liefern, wenn er versucht, bis in die
dltesten Schichten des komplexen Werkes durchzudringen. Cullmann redet
hier ganz und gar als philologisch-historischer Forscher. Auffillig ist dabei,
dass Cullmann die literarische Untersuchung als Hilfsdienst fiir die historische
Bearbeitung der Pseudo-Klementinen versteht. Diesen Hilfsdienst iiber-

* Ebd., 686.
* O. Cullmann, Le probleme littéraire et historique du roman pseudo-clémentin, Paris
1930.



Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte 245

nimmt Cullmann selbst. Doch sein Ziel ist die historische Analyse, und hier
als zentrales Vorhaben die Aufdeckung der iltesten Traditionsschicht, die
auf ein gnostisierendes Judenchristentum zuriickgeht. Diese Rekonstruktion
dient ihrerseits der historischen Erhellung des frithesten Christentums. Wir
konnen sehen, wie Cullmann als Philologe und Historiker Stufe um Stufe in
die Tiefe dringt, bis er zu den Schichten gelangt, die er als Neutestamentler
sucht. Philologische, historische und historisch-theologische Forschung grei-
fen bei Cullmann ineinander.

3. Exegese, Historie, Kanon

Der Band der gesammelten «Vortrédge und Aufsédtze» Cullmanns von 1966
enthilt unter der Rubrik «Aus der Patristik» drei Titel: «Wann kommt das
Reich Gottes? (1938)», «Die Pluralitdt der Evangelien als theologisches Pro-
blem im Altertum» (1945) und «Das Thomasevangelium und die Frage nach
dem Alter der in ihm enthaltenen Tradition» (1960).° Das ist keine grosse
Zahl von Arbeiten, doch reichen sie aus, um Cullmanns Selbstaussagen iiber
sein Interesse an der Verbindung von neutestamentlicher und patristischer
Forschung zu exemplifizieren. Auch sind die patristischen Beziige in den neu-
testamentlichen Schriften Cullmanns nicht zu vergessen. In allen drei Aufsit-
zen geht es um Themen, die der Grenze des kanonischen Neuen Testaments
nahe sind. Cullmann markiert die Zisuren, indem er aufzeigt, wo Problemlo-
sungen noch im neutestamentlichen Denkhorizont bleiben und wo sie sich be-
reits in eine andere Richtung bewegen. So in der Parusiefrage und in der Be-
griindung des vierfachen Evangelienkanons. Sehr aufschlussreich kann Cull-
mann zeigen, dass Richtiges und Verkehrtes bei einem Theologen nebenein-
ander stehen kann, so im Fall der Begriindungen, die Irendus fiir den
vierfdltigen Evangelienkanon liefert. Etwas anders liegen die Dinge im Tho-
masevangelium: hier findet Cullmann in einem Text, der trotz der altertiimli-
chen Form (Spruchsammlung) jung ist, Spuren von Sidtzen moglicherweise él-
tester Herkunft. Wir sehen wieder den Quellenforscher, der riickwirts fragt,
am Werk.

Das Pseudo-Klementinen-Buch bildet den Auftakt von Cullmanns Kom-
bination exegetischer und historischer Frageweise. Die drei vorhin genannten
patristischen Studien werfen Licht auf die Behandlung weiterer wichtiger
Themen. Ein Wesenszug verdient besonders hervorgehoben zu werden: die
Kanongrenze bereitet Cullmann keine nennenswerten Schwierigkeiten. Er
redet von der Kirche und ihrem authentischen Schrifttum, von einzelnen bi-
blischen Schriften, von «wahr» und «falsch», von «apostolisch» und «nacha-
postolisch». Das Begriffspaar «kanonisch» und «nachkanonisch» erscheint

> Cullmann, Aufsitze, 535-547, 548-565, 566-588.



246 Gerhard May

vergleichsweise selten. Das heisst nicht, dass Cullmann den neutestamentli-
chen Kanon absolut gesetzt oder verharmlost hétte. Er stimmt W. Bauer dar-
in zu, dass es Ketzerei schon im Urchristentum gegeben hat. Ich werde auf
diese Problematik noch einmal zuriickkommen.

4. Das Petrus-Buch

Wir kommen endlich zum Hohepunkt von Cullmanns historischer Arbeit,
dem Werk, das man als klassische kirchenhistorische Monographie bezeich-
nen kann: dem «Petrus» von 1952 (umgearbeitet *1960). Cullmann besass ein
Gespiir fiir aktuelle Themen. In den frithen Fiinfzigerjahren musste das Werk
eines evangelischen Theologen, das ebenso unbefangen wie umfassend Pe-
trus als «Jiinger», «Apostel» und «Mirtyrer» darstellte, von vornherein Auf-
sehen erregen. Man kann Cullmanns Buch H. Lietzmanns meisterhafter Un-
tersuchung «Petrus und Paulus in Rom» (1915,21927) an die Seite stellen, nur
dass es in einer verdnderten 6kumenischen Situation erschien. Cullmann ver-
mochte alte protestantische Vorurteile wie die Annahme, dass aus der Echt-
heit von Mt 16,17-19 sich die Anerkennung des rémischen Primats ergeben
miisse, fallen zu lassen, ohne seine evangelischen Uberzeugungen preiszuge-
ben. Das Petrusbuch schuf eine neue Gespréchslage fiir die Primatdiskussion.
Cullmann gliedert sein Werk in einen historischen und einen exegetisch-theo-
logischen Teil. Die Untersuchung der historischen Frage bietet eine Biogra-
phie des Petrus, soweit man sie aus den zersplitterten Quellen zusammenset-
zen kann. Wie vor ihm Lietzmann, bezieht Cullmann mit erstaunlicher Sach-
kenntnis auch die liturgischen und archédologischen Zeugnisse ein. Aus der
Konvergenz des gesamten Quellenbestands erweist sich der Aufenthalt und
Mairtyrertod des Apostels in Rom als wahrscheinlich. Der zweite Hauptteil,
der die «exegetisch-theologische Frage» behandelt, untersucht Mt 16,17-19
und die Folgerungen, die aus dieser Stelle fiir die Primatsfrage bis heute ge-
zogen wurden und werden. Im Vorwort zur ersten Auflage hebt Cullmann
hervor, dass sein Buch «ein Beitrag zur Geschichtswissenschaft sein wolle,
und zwar zu dem Teil, «der von den Anfiangen des christlichen Glaubens und
der christlichen Kirche handelt». Dem Bibliothekar, der unsicher sei, wohin
das Buch gehore, riit er, es zur Geschichte des Urchristentums zu stellen.’
Hier wird mit grosser Entschiedenheit Cullmanns Selbstbewusstsein als Hi-
storiker ausgesprochen. Freilich entfaltet die Petrus-Uberlieferung eine theo-
logische Wirkungsgeschichte, doch diese weist wieder auf die Geschichte zu-
riick. Wir stehen erneut vor Cullmanns «Historismus», fiir den die Disziplinen
ineinander greifen.

® O. Cullmann, Petrus — Jiinger, Apostel, Mirtyrer, Ziirich/Stuttgart 21960, 8f.



Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte 247

Einige weitere Aspekte von Cullmanns Geschichtsverstéindnis bleiben
noch zu beachten. Die grossen Biicher «Christus und die Zeit», «Christologie
des Neuen Testaments» und «Heil als Geschichte» zielen vor allem auf die Sy-
stematische Theologie als Gespriachspartner. Anders steht es bei den kleine-
ren Monographien: «Weihnachten in der Alten Kirche» (1947, seit 1970 unter
dem Titel «Der Ursprung des Weihnachtsfestes»), «Der Staat im Neuen Te-
stament» (1955), «Jesus und die Revolutiondren seiner Zeit» (1970), «Der jo-
hanneische Kreis» (1975). Schon von den Titeln her ergibt es sich, dass hier
ausgesprochen historische Fragen gestellt werden. Es geht um das Grundpro-
blem, wie die Kirche sich zur politischen Sphire verhélt, um die Gruppe, die
hinter dem vierten Evangelium steht, und den Gottesdienst als eine Keimzel-
le christlicher Praxis. Im Sinne Cullmanns kann man sagen: Er will das Ur-
christentum verstehen und sucht biblische Antworten fiir die Kirche der Ge-
genwart. Die Exegese wird niemals zum Selbstzweck. Sie dient als Hilfsmittel
der Geschichtskenntnis.

5. Geschichte und Wahrheit

Cullmann lehnte bekanntlich jede Form einer Verbindung der christlichen
Lehre mit fremden Weltanschauungen oder Philosophien ab, mochte die Syn-
these bewusst oder unbewusst zustande gekommen sein. Er wusste natiirlich,
dass diese Forderung auch fiir ihn selbst galt, machte sich dariiber jedoch kei-
ne grundsitzlichen Gedanken. Cullmann war offenkundig davon liberzeugt,
dass seine eigene heilsgeschichtliche Theologie vom spétantiken Synkretis-
mus frei war. Diese Gewissheit erlaubte ihm, dezidiert iiber wahr und un-
wahr, Ketzerei oder Rechtgldubigkeit zu urteilen. Der Leser Cullmanns ist
iiberrascht, bei dem Theologen der Heilsgeschichte so wenig Grundsitzliches
zum Geschichtsbegriff zu finden. Im wesentlichen wird die Heilsgeschichte
durch die Auswahl bestimmter Ereignisse aus der Gesamtgeschichte durch
Gott konstituiert. Dieses Geschehen kann der Allgemeinhistoriker von sich
aus nicht erkennen. Es muss ihm, wie jedem anderen Menschen, offenbart
werden. Dann aber sind die beiden Geschehenszusammenhénge mit der glei-
chen Methode zu untersuchen. Zwischen den beiden Zeitlinien herrscht
kaum eine Spannung, soweit nicht Missverstiindnis, Uberfremdung und Syn-
kretismus die Heilsgeschichte in Frage stellen. Doch solche Fehlentwicklun-
gen sind korrigierbar. Cullmann vertraut auf die Wahrheit der Geschichte in
ihrer doppelten Form. Beide Linien sind erkennbar, wenn man sie mit den
giangigen Methoden historischer Forschung untersucht. Man darf angesichts
dieser Beziehung zur Geschichte von einem «Historismus» Cullmanns reden.

Cullmanns Uberzeugung von der Zuginglichkeit der geschichtlichen
Wahrheit birgt eine zweifache Gefahr: 1. Eine gewisse Immunisierung gegen
Kritik von aussen tritt ein, und 2. neigt Cullmann dazu, seinerseits Ketzerhiite



248 Gerhard May

zu verteilen. «Heil als Geschichte» enthilt ein einleitendes Kapitel «Heilsge-
schichte und Sinn der antignostischen Auseinandersetzung im 2. Jahrhun-
dert»’. Wir haben bereits festgestellt, dass nach Cullmanns Uberzeugung jede
Ubernahme fremden, ausserbiblischen Gedankengutes in die kirchliche
Theologie zur Entstellung und Verfélschung fiihren kann. Die Kritiker und
Todfeinde der Kirche im 2. Jahrhundert sind die Gnostiker und, besonders
genannt, Markion. Sie wollen Christentum und Judentum enthistorisieren
und mit dem philosophischen Synkretismus der Zeit vermischen. Das bedeu-
tet einen Kampf auf Leben und Tod. Eine Wiederholung dieses Konfliktes
sieht Cullmann in seiner eigenen Gegenwart stattfinden, nur heissen die
Kombattanten jetzt Bultmann und Cullmann. Wenn man auf die innere
Struktur der Auseinandersetzung sieht, wie Cullmann sie schildert, so wird
man als nichste Analogie Harnacks Hellenisierungsthese nennen diirfen.
Cullmann, der ein Bewunderer Harnacks war, tritt der Hellenisierung des
Evangeliums entgegen. Er iibersieht dabei freilich, dass fiir Harnack die Hel-
lenisierung auch eine positive Rolle spielte: sie trug zur Anpassung der Kirche
an die Umwelt bei und half ihr so, in der antiken Umwelt zu iiberleben.

Eine dhnliche aber noch weiterreichende geschichtliche Parallelisierung
unternimmt Cullmann in seiner Rektoratsrede von 1968: «Die 6kumenische
Aufgabe heute im Lichte der Kirchengeschichte»®. Cullmann will zeigen, dass
zwei grundlegende Aufgaben des Okumenismus, Universalismus und Kon-
zentration, bereits im zweiten Jahrhundert durch feindliche Tendenzen in
Gefahr geraten sind. Diese Gegenbewegungen treten mit besonderer Deut-
lichkeit hervor, weil die kirchlichen Abwehrkrifte noch nicht gefestigt waren.
Die vier drohenden Tendenzen sind: 1. das Judenchristentum als Kraft der
Verengung, 2. der Gnostizismus als Tendenz zum Synkretismus, 3. Markion
und 4. Montanus als Vertreter legitimer christlicher Gedanken, jedoch in so
extremer Einseitigkeit, dass sie nicht minder zur Gefahr fiir die Kirche wer-
den als Judenchristen und Gnostiker. Cullmann verfolgt die Motive von Uni-
versalismus und Konzentration von ihrer exemplarischen Gestalt im zweiten
Jahrhundert iiber die Reformation bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil.
Heute konnen die hiretischen Stromungen im friedlichen Miteinander der
Kirche ausgeglichen werden.

Gerhard May, Mainz

7 Q. Cullmann, Heil als Geschichte, Tiibingen *1967, 6-10.
8 Basler Rektoratsrede 1968.



	Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte

