
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte

Autor: May, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte

Wer mit dem Werk Oscar Cullmanns nur oberflächlich vertraut ist, wird
ihn als Neutestamentier und Ökumeniker kennen, aber ihn kaum mit der
Kirchengeschichte in Verbindung bringen. Es soll im Folgenden nicht um
Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte gehen, sondern um seine Beziehungen
zur akademischen Disziplin der Kirchengeschichte und darüber hinaus um
seine Gedanken zur geschichtlichen Bedingtheit von Kirche und Christentum.

Es wäre zu hoch gegriffen, von Cullmanns Geschichtstheorie zu
sprechen. Ein Theoretiker im eigentlichen Sinne war er nicht. Cullmann wollte
Geschichte verstehen und deuten, jedoch das konkrete Geschehen, nicht die
Bedingungen seiner Wahrnehmung. Man könnte auch fragen: Worin besteht
der Beitrag Cullmanns zur Kirchengeschichte über den engeren Raum des

Urchristentums hinaus?

7. Biographisches

Wir beginnen mit der Frage: Wie kam Cullmann zur Kirchengeschichte?
Cullmann gibt uns darauf selbst die Antwort in seiner «Autobiographischen
Skizze» von 1960. Er berichtet dort, dass er in seinem Strassburger Doppelstudium

der Theologie und der Klassischen Philologie zunehmend von den

philologischen und historischen Fächern der Theologie gefesselt worden sei.1

Das war der gar nicht so seltene Weg eines begabten Studenten, der vom
historischen Interesse an Antike und Christentum zur Theologie als Lebensaufgabe

findet. 1930 wurde Cullmann zum Professor für Neues Testament in

Strassburg ernannt. Neben seinen neutestamentlichen Lehraufgaben setzte
er seine patristischen Studien fort. Er fand es, wie er im Lebensbericht sagt,
«besonders reizvoll», sein «exegetisches Verständnis des Neuen Testaments
für das Studium der Kirchen- und Dogmengeschichte fruchtbar zu machen».2

Hier gibt uns Cullmann selbst Auskunft darüber, wie er sein Verhältnis zur
Kirchengeschichte sah: die Forschungsarbeit am Neuen Testament bot ihm
einen besonderen Zugang zur Kirchengeschichte. Nach einer kurzen Periode,
in der Cullmann in Strassburg zusätzlich eine Dozentur für Alte Kirchengeschichte

verwaltete, erreichte ihn 1938 der Ruf nach Basel, auf den Lehrstuhl,
den zuletzt Eberhard Vischer (Schüler A. v. Harnacks!) und vor diesem Franz
Overbeck, der genialische, hyperkritische Neutestamentier und Patristiker,
erbitterter Gegner Harnacks, inne gehabt hatte. Soweit ich mich an Gespräche

in meiner Basler Studienzeit (1960-1962) erinnere, bereitete es Cullmann

1 Vgl. O. Cullmann, Autobiographische Skizze, in: Ders., Vorträge und Aufsätze 1925-

1962, Tübingen/Zürich 1966, 682-687.
2 Ebd., 685.



244 Gerhard May

durchaus Vergnügen, zweiter Nachfolger gerade des ihm so konträren
Overbeck zu sein. Vielleicht sah er darin eine Art von geschichtlichem
Ausgleich. Unter den Gründen, die Cullmann bewogen, den Basler Ruf anzunehmen,

nennt er ausdrücklich die Verbindung von Alter Kirchengeschichte und
Neuem Testament in seinem Lehrauftrag. Cullmann war also in seiner gesamten

Basler Zeit, von 1938 bis zu seiner Emeritierung 1962, Professor für Neues
Testament und Alte Kirchengeschichte und las regelmässig über beide
Fächer, wenn auch, wie mir scheint, mit einem Übergewicht auf dem Neuen
Testament. In seinem Lebensabriss liefert Cullmann selbst die Erklärung, warum

er auf dem Gebiet der Kirchengeschichte, obwohl es ihm so sehr am Herzen

lag, viel weniger geschrieben habe als auf dem des Neuen Testaments: da

wegen der schweizerischen Prüfungsregelungen die Kirchengeschichte
überwiegend von Anfängern gehört werde, empfangen die Lehrenden viel weniger

Anregungen für eigene Forschungen als in den anderen Disziplinen.3 Ich
selbst habe in Basel zwei kirchenhistorische Vorlesungen bei Cullmann
gehört: eine Einführung in die Patristik anhand der Apostolischen Väter und
einen Überblick über die Geschichte der Juden im Mittelalter. Beide Vorlesungen

zeichneten sich durch die für Cullmann so charakteristische nüchterne
Klarheit und Sachlichkeit aus. Nach meinem persönlichen Empfinden ähnelt
die Sprache Cullmanns in ihrer Luzidität derjenigen Albert Schweitzers. Ist
das nur ein zufälliger Eindruck, oder gibt es so etwas wie eine elsässische

Gelehrtenprosa? Nach der Mitteilung von Herrn Kollegen Fröhlich enthält der
Cullmann-Nachlass eine Reihe von Vorlesungsmanuskripten, doch sind diese
vorerst nicht zugänglich.

2. Die Pseudo-Klementinen

Wir wenden uns nun einigen ausgewählten Werken Cullmanns zu. Die
Zahl der Arbeiten Cullmanns, die primär altkirchlichen Fragen gewidmet
sind, ist nicht sonderlich gross. Chronologisch und inhaltlich an erster Stelle
ist das Jugendwerk über die Pseudo-Klementinen zu erwähnen.4 Cullmann
will in diesem Buch «die literarischen und historischen Probleme» des pseu-
do-klementinischen Romans lösen. Die literarische Untersuchung soll dem
Historiker eine sichere Quellengrundlage liefern, wenn er versucht, bis in die
ältesten Schichten des komplexen Werkes durchzudringen. Cullmann redet
hier ganz und gar als philologisch-historischer Forscher. Auffällig ist dabei,
dass Cullmann die literarische Untersuchung als Hilfsdienst für die historische
Bearbeitung der Pseudo-Klementinen versteht. Diesen Hilfsdienst über-

3 Ebd., 686.
4 O. Cullmann, Le problème littéraire et historique du roman pseudo-clémentin, Paris

1930.



Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte 245

nimmt Cullmann selbst. Doch sein Ziel ist die historische Analyse, und hier
als zentrales Vorhaben die Aufdeckung der ältesten Traditionsschicht, die
auf ein gnostisierendes Judenchristentum zurückgeht. Diese Rekonstruktion
dient ihrerseits der historischen Erhellung des frühesten Christentums. Wir
können sehen, wie Cullmann als Philologe und Historiker Stufe um Stufe in
die Tiefe dringt, bis er zu den Schichten gelangt, die er als Neutestamentier
sucht. Philologische, historische und historisch-theologische Forschung greifen

bei Cullmann ineinander.

3. Exegese, Historie, Kanon

Der Band der gesammelten «Vorträge und Aufsätze» Cullmanns von 1966

enthält unter der Rubrik «Aus der Patristik» drei Titel: «Wann kommt das

Reich Gottes? (1938)», «Die Pluralität der Evangelien als theologisches
Problem im Altertum» (1945) und «Das Thomasevangelium und die Frage nach
dem Alter der in ihm enthaltenen Tradition» (I960).5 Das ist keine grosse
Zahl von Arbeiten, doch reichen sie aus, um Cullmanns Selbstaussagen über
sein Interesse an der Verbindung von neutestamentlicher und patristischer
Forschung zu exemplifizieren. Auch sind die patristischen Bezüge in den neu-
testamentlichen Schriften Cullmanns nicht zu vergessen. In allen drei Aufsätzen

geht es um Themen, die der Grenze des kanonischen Neuen Testaments
nahe sind. Cullmann markiert die Zäsuren, indem er aufzeigt, wo Problemlösungen

noch im neutestamentlichen Denkhorizont bleiben und wo sie sich
bereits in eine andere Richtung bewegen. So in der Parusiefrage und in der
Begründung des vierfachen Evangelienkanons. Sehr aufschlussreich kann
Cullmann zeigen, dass Richtiges und Verkehrtes bei einem Theologen nebeneinander

stehen kann, so im Fall der Begründungen, die Irenäus für den

vierfältigen Evangelienkanon liefert. Etwas anders liegen die Dinge im
Thomasevangelium: hier findet Cullmann in einem Text, der trotz der altertümlichen

Form (Spruchsammlung) jung ist, Spuren von Sätzen möglicherweise
ältester Herkunft. Wir sehen wieder den Quellenforscher, der rückwärts fragt,
am Werk.

Das Pseudo-Klementinen-Buch bildet den Auftakt von Cullmanns
Kombination exegetischer und historischer Frageweise. Die drei vorhin genannten
patristischen Studien werfen Licht auf die Behandlung weiterer wichtiger
Themen. Ein Wesenszug verdient besonders hervorgehoben zu werden: die
Kanongrenze bereitet Cullmann keine nennenswerten Schwierigkeiten. Er
redet von der Kirche und ihrem authentischen Schrifttum, von einzelnen
biblischen Schriften, von «wahr» und «falsch», von «apostolisch» und
«nachapostolisch». Das Begriffspaar «kanonisch» und «nachkanonisch» erscheint

5 Cullmann, Aufsätze, 535-547, 548-565, 566-588.



246 Gerhard May

vergleichsweise selten. Das heisst nicht, dass Cullmann den neutestamentli-
chen Kanon absolut gesetzt oder verharmlost hätte. Er stimmt W. Bauer darin

zu, dass es Ketzerei schon im Urchristentum gegeben hat. Ich werde auf
diese Problematik noch einmal zurückkommen.

4. Das Petrus-Buch

Wir kommen endlich zum Höhepunkt von Cullmanns historischer Arbeit,
dem Werk, das man als klassische kirchenhistorische Monographie bezeichnen

kann: dem «Petrus» von 1952 (umgearbeitet 21960). Cullmann besass ein
Gespür für aktuelle Themen. In den frühen Fünfzigerjahren musste das Werk
eines evangelischen Theologen, das ebenso unbefangen wie umfassend
Petrus als «Jünger», «Apostel» und «Märtyrer» darstellte, von vornherein
Aufsehen erregen. Man kann Cullmanns Buch H. Lietzmanns meisterhafter
Untersuchung «Petrus und Paulus in Rom» (1915,21927) an die Seite stellen, nur
dass es in einer veränderten ökumenischen Situation erschien. Cullmann
vermochte alte protestantische Vorurteile wie die Annahme, dass aus der Echtheit

von Mt 16,17-19 sich die Anerkennung des römischen Primats ergeben
müsse, fallen zu lassen, ohne seine evangelischen Überzeugungen preiszugeben.

Das Petrusbuch schuf eine neue Gesprächslage für die Primatdiskussion.
Cullmann gliedert sein Werk in einen historischen und einen exegetisch-theologischen

Teil. Die Untersuchung der historischen Frage bietet eine Biographie

des Petrus, soweit man sie aus den zersplitterten Quellen zusammensetzen

kann. Wie vor ihm Lietzmann, bezieht Cullmann mit erstaunlicher
Sachkenntnis auch die liturgischen und archäologischen Zeugnisse ein. Aus der
Konvergenz des gesamten Quellenbestands erweist sich der Aufenthalt und
Märtyrertod des Apostels in Rom als wahrscheinlich. Der zweite Hauptteil,
der die «exegetisch-theologische Frage» behandelt, untersucht Mt 16,17-19
und die Folgerungen, die aus dieser Stelle für die Primatsfrage bis heute
gezogen wurden und werden. Im Vorwort zur ersten Auflage hebt Cullmann
hervor, dass sein Buch «ein Beitrag zur Geschichtswissenschaft sein wolle,
und zwar zu dem Teil, «der von den Anfängen des christlichen Glaubens und
der christlichen Kirche handelt». Dem Bibliothekar, der unsicher sei, wohin
das Buch gehöre, rät er, es zur Geschichte des Urchristentums zu stellen.6

Hier wird mit grosser Entschiedenheit Cullmanns Selbstbewusstsein als
Historiker ausgesprochen. Freilich entfaltet die Petrus-Überlieferung eine
theologische Wirkungsgeschichte, doch diese weist wieder auf die Geschichte
zurück. Wir stehen erneut vor Cullmanns «Historismus», für den die Disziplinen
ineinander greifen.

6 O. Cullmann, Petrus - Jünger, Apostel, Märtyrer, Zürich/Stuttgart 21960, 8f.



Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte 247

Einige weitere Aspekte von Cullmanns Geschichtsverständnis bleiben
noch zu beachten. Die grossen Bücher «Christus und die Zeit», «Christologie
des Neuen Testaments» und «Heil als Geschichte» zielen vor allem auf die
Systematische Theologie als Gesprächspartner. Anders steht es bei den kleineren

Monographien: «Weihnachten in der Alten Kirche» (1947, seit 1970 unter
dem Titel «Der Ursprung des Weihnachtsfestes»), «Der Staat im Neuen
Testament» (1955), «Jesus und die Revolutionären seiner Zeit» (1970), «Der jo-
hanneische Kreis» (1975). Schon von den Titeln her ergibt es sich, dass hier
ausgesprochen historische Fragen gestellt werden. Es geht um das Grundproblem,

wie die Kirche sich zur politischen Sphäre verhält, um die Gruppe, die
hinter dem vierten Evangelium steht, und den Gottesdienst als eine Keimzelle

christlicher Praxis. Im Sinne Cullmanns kann man sagen: Er will das
Urchristentum verstehen und sucht biblische Antworten für die Kirche der
Gegenwart. Die Exegese wird niemals zum Selbstzweck. Sie dient als Hilfsmittel
der Geschichtskenntnis.

5. Geschichte und Wahrheit

Cullmann lehnte bekanntlich jede Form einer Verbindung der christlichen
Lehre mit fremden Weltanschauungen oder Philosophien ab, mochte die
Synthese bewusst oder unbewusst zustande gekommen sein. Er wusste natürlich,
dass diese Forderung auch für ihn selbst galt, machte sich darüber jedoch keine

grundsätzlichen Gedanken. Cullmann war offenkundig davon überzeugt,
dass seine eigene heilsgeschichtliche Theologie vom spätantiken Synkretismus

frei war. Diese Gewissheit erlaubte ihm, dezidiert über wahr und
unwahr, Ketzerei oder Rechtgläubigkeit zu urteilen. Der Leser Cullmanns ist
überrascht, bei dem Theologen der Heilsgeschichte so wenig Grundsätzliches
zum Geschichtsbegriff zu finden. Im wesentlichen wird die Heilsgeschichte
durch die Auswahl bestimmter Ereignisse aus der Gesamtgeschichte durch
Gott konstituiert. Dieses Geschehen kann der Allgemeinhistoriker von sich
aus nicht erkennen. Es muss ihm, wie jedem anderen Menschen, offenbart
werden. Dann aber sind die beiden Geschehenszusammenhänge mit der
gleichen Methode zu untersuchen. Zwischen den beiden Zeitlinien herrscht
kaum eine Spannung, soweit nicht Missverständnis, Überfremdung und
Synkretismus die Heilsgeschichte in Frage stellen. Doch solche Fehlentwicklungen

sind korrigierbar. Cullmann vertraut auf die Wahrheit der Geschichte in
ihrer doppelten Form. Beide Linien sind erkennbar, wenn man sie mit den
gängigen Methoden historischer Forschung untersucht. Man darf angesichts
dieser Beziehung zur Geschichte von einem «Historismus» Cullmanns reden.

Cullmanns Überzeugung von der Zugänglichkeit der geschichtlichen
Wahrheit birgt eine zweifache Gefahr: 1. Eine gewisse Immunisierung gegen
Kritik von aussen tritt ein, und 2. neigt Cullmann dazu, seinerseits Ketzerhüte



248 Gerhard May

zu verteilen. «Heil als Geschichte» enthält ein einleitendes Kapitel «Heilsgeschichte

und Sinn der antignostischen Auseinandersetzung im 2. Jahrhundert»7.

Wir haben bereits festgestellt, dass nach Cullmanns Überzeugung jede
Übernahme fremden, ausserbiblischen Gedankengutes in die kirchliche
Theologie zur Entstellung und Verfälschung führen kann. Die Kritiker und
Todfeinde der Kirche im 2. Jahrhundert sind die Gnostiker und, besonders

genannt, Markion. Sie wollen Christentum und Judentum enthistorisieren
und mit dem philosophischen Synkretismus der Zeit vermischen. Das bedeutet

einen Kampf auf Leben und Tod. Eine Wiederholung dieses Konfliktes
sieht Cullmann in seiner eigenen Gegenwart stattfinden, nur heissen die
Kombattanten jetzt Bultmann und Cullmann. Wenn man auf die innere
Struktur der Auseinandersetzung sieht, wie Cullmann sie schildert, so wird
man als nächste Analogie Harnacks Hellenisierungsthese nennen dürfen.
Cullmann, der ein Bewunderer Harnacks war, tritt der Hellenisierung des

Evangeliums entgegen. Er übersieht dabei freilich, dass für Harnack die
Hellenisierung auch eine positive Rolle spielte: sie trug zur Anpassung der Kirche
an die Umwelt bei und half ihr so, in der antiken Umwelt zu überleben.

Eine ähnliche aber noch weiterreichende geschichtliche Parallelisierung
unternimmt Cullmann in seiner Rektoratsrede von 1968: «Die ökumenische
Aufgabe heute im Lichte der Kirchengeschichte»8. Cullmann will zeigen, dass

zwei grundlegende Aufgaben des Ökumenismus, Universalismus und
Konzentration, bereits im zweiten Jahrhundert durch feindliche Tendenzen in
Gefahr geraten sind. Diese Gegenbewegungen treten mit besonderer
Deutlichkeit hervor, weil die kirchlichen Abwehrkräfte noch nicht gefestigt waren.
Die vier drohenden Tendenzen sind: 1. das Judenchristentum als Kraft der
Verengung, 2. der Gnostizismus als Tendenz zum Synkretismus, 3. Markion
und 4. Montanus als Vertreter legitimer christlicher Gedanken, jedoch in so

extremer Einseitigkeit, dass sie nicht minder zur Gefahr für die Kirche werden

als Judenchristen und Gnostiker. Cullmann verfolgt die Motive von
Universalismus und Konzentration von ihrer exemplarischen Gestalt im zweiten
Jahrhundert über die Reformation bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil.
Heute können die häretischen Strömungen im friedlichen Miteinander der
Kirche ausgeglichen werden.

Gerhard May, Mainz

7 O. Cullmann, Heil als Geschichte, Tübingen 21967, 6-10.
8 Basler Rektoratsrede 1968.


	Oscar Cullmann und die Kirchengeschichte

