
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit

i

Oscar Cullmanns Konzept von «Heilsgeschichte» ist der entschlossene
Versuch, das «Wesen des Christentums» und das heisst für ihn zugleich «das
Wesen der neutestamentlichen Botschaft», ihr «Zentrum», angemessen
darzustellen1. Er entwickelt2 es zuerst in seiner programmatischen Schrift «Christus

und die Zeit» von 1946 am linearen neutestamentlichen Zeitverständnis,
führt es weiter aus in seiner «Christologie des Neuen Testaments»3 von 1957

und summiert es schliesslich in der Monographie «Heil als Geschichte» von
1965. Hier verteidigt er sein Konzept gegen Kritik, aber auch gegen
Missverständnisse und Fehldeutungen, bezieht jetzt aber auch den gesamtbiblischen
Horizont ein und entfaltet schliesslich «Heil als Geschichte» als Zentrum der
«neutestamentlichen Haupttypen». Cullmanns Grundansatz ist, dass das
Verhältnis des christlichen Glaubens zur Geschichte immer durch die biblische
und insbesondere die neutestamentliche Glaubensüberzeugung normiert ist
und bei aller Historisierung und Modernisierung normiert bleiben muss. Es

geht ihm darum, in der eigenen Gegenwart das «nachzuvollziehen», was die
biblischen Zeugen in heilsgeschichtlicher oder «geschichtsprophetischer»
Deutung als Glaubensüberzeugung geäussert haben. Und diese, davon ist
Cullmann überzeugt, schliesst ein, dass jede Gegenwart nach ihnen selbst in
einem heilsgeschichtlichen Rahmen steht. Denn das Zentrum der
neutestamentlichen Botschaft ist, dass es ein Heilsgeschehen, ein Ereignis in Zeit und
Geschichte gibt, das Christusereignis, das als «Mitte der Zeit» alle Zeit
danach als «Zwischenzeit» bis zum Ende der Geschichte und alle Zeit davor
eben in diese Perspektive der Mitte stellt. Der Strom der Heilsgeschichte läuft
vor ihr auf diese Mitte zu und ist von ihr her bleibend bis zum Ende qualifiziert.

«Mitte der Zeit» meint, dass das Entscheidende zum Heil in der
Geschichte schon geschehen ist, auch wenn das Ende noch aussteht, und dass vor
ihr dieses Entscheidende noch nicht geschehen war, auch wenn eine Dynamik
da ist, die auf diese «Mitte» hinzielt.

Cullmann besteht auf einer doppelten Unterscheidung. Das
heilsgeschichtliche Konzept hebt sich ab von zyklischer Erfahrung eines Auf und Ab
in der Geschichte, wie sie ihm zumal das griechische Geschichtsdenken reprä-

1 O. Cullmann, Heil als Geschichte. Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen Testament,

Tübingen 21967 (11965).
2

Wichtige Arbeiten im Zusammenhang der Entfaltung des Programms sind auch: O
Cullmann, Königsherrschaft Christi und Kirche im Neuen Testament, Zürich, 31950

(11940); Ders., Der Staat im Neuen Testament, 21961.
3 O. Cullmann, Die Christologie des Neuen Testaments, Tübingen 51975 ('1957).



Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit 233

sentiert. Aber zugleich akzentuiert sie auch eine lineare Zeitdimensionierung
von Anfang und Ende um, wie sie ihm die messianische Idee im Judentum in
der Erwartung zukünftiger Befreiung oder Erlösung darstellt. Das Ende steht
christlich nicht mehr nur aus, es ist schon in der Mitte geschehen, auch wenn
Zeit und Geschichte noch weitergehen. Die entscheidende Schlacht ist schon
geschlagen, wie er sagt, auch wenn der Victory-Day noch nicht gefeiert werden

kann. Anders gesagt: die gewisse Unsicherheit, mit der die messianische
Idee gegenüber der Zukunft operieren muss, wird durch die Rückbindung
des Endes an die Mitte als des fundamentalen Ereignisses gestillt. Und das

Auf und Ab, die Wiederkehr des ewig alten Theaters auf der Bühne der
Weltgeschichte, wird im christlichen Glauben mit der Gewissheit konfrontiert,
dass das Neue als Überwindung des alten Welttheaters sein Fundament in der
Geschichte schon hat. Deswegen ist das Leben in der Zwischenzeit als Ausgriff

auf die Zukunft auch Erwartung, aber das Primäre ist das, was schon zum
Heil geschehen ist. Wie er in einer zugespitzten Formulierung in «Christus
und die Zeit» formuliert, gibt es ein «sicheres Faktum das von der Parusie-

verzögerung nicht berührt werden kann»4.

II

Cullmann war sich bewusst, dass «Heilsgeschichte» nicht nur kein neute-
stamentlicher Begriff ist, obwohl das Stichwort oikonomia ihm verwandt ist,
sondern überhaupt ein problematischer Begriff des 19. Jahrhunderts und ein
schon damals umstrittener. Aber er hat ihn «in Ermangelung eines besseren
Ausdrucks»5 beibehalten, weil er meinte, dass durch die Verbindung der
Substantive «Heil» und «Geschichte» durchaus angezeigt sei, «dass der zweite
Teil des Wortes stillschweigend in Anführungsstriche zu setzen ist»6. Er
betonte deshalb das Nichtzusammenpassende von Heil und Geschichte, ihren
«Widerspruch», mit anderen Worten: das Kontrafaktische der Behauptung
von Heil angesichts der realen Geschichte des Unheils und des Bösen. Insofern

hat er sich missverstanden gefühlt, wenn man ihm «Triumphalismus,
theologia gloriae»7 vorwarf. Er hat den Begriff «Heilsgeschichte» freilich
auch deshalb beibehalten, weil er das Kontrafaktische, das offensichtliche
Nichtzusammenpassen von «Heil» und «Geschichte» nicht in eine doketische
Trennung beider auseinanderfallen lassen wollte. «Heilsgeschichte ist nicht

4 O. Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung,

Zürich 31962 (T946), 90.
5 Cullmann, Heil, VIII.
6 Cullmann, Heil, 59.
7 Vgl. sein Vorwort zu: H. Schlaudraff, «Heil als Geschichte»? Die Frage nach dem

heilsgeschichtlichen Denken, dargestellt anhand der Konzeption Oscar Cullmanns (mit
einem Vorwort von Oscar Cullmann), Tübingen 1988, XIX.



234 Ekkehard W. Stegemann

an einem <Jenseits> der Geschichte, sondern an Heilsgeschehen orientiert»8,
schrieb er. Dass heisst, es geht zwar um die Interpretation von geschichtlichen
Ereignissen, die grundsätzlich vieldeutig sind, aber es geht um die Interpretation

von geschichtlichen Ereignissen.
Wenn es das Pathos des urchristlichen Glaubens ist, in der Geschichte ein

Heilsgeschehen ein für allemal zu proklamieren, dann wird nach Cullmann
eine christliche Deutung den Texten dann nicht gerecht, wenn sie sich von
ihnen als von einem mythischen Denken verabschiedet und so vermeintlich
konsequent historisierend das Heilsgeschehen de facto enthistorisiert. Und
sie wird ihm aber auch umgekehrt nicht gerecht, wenn sie geschichtstheolo-
gisch die Geschichte als Heil, also gleichsam beide Grössen wahllos identifiziert.

Zwischen der Skylla der Geschichtstheologie und der Charybdis einer
radikalen Trennung von Heil und Geschichte bestand Cullmann damit auf
der Unterscheidung beider, aber eben auch auf «Heil als Geschichte», also
darauf, dass der christliche Glaube sich mit einmaligem Geschehen in Raum
und Zeit als heilvollem Geschehen identifiziert. In diesen Glauben sich
einzureihen, das ist für Cullmann die Entscheidung, vor die jeder Glaubende neu
gestellt ist und vor die allein die «Sachexegese» der Texte stellt. Aber als solche

ist sie selbst glaubende Deutung von Geschichte, Glaubenszeugnis, «Ge-
schichtsprophetie».9 Cullmann war darum skeptisch gegenüber einer historischen

Methode, die sich «selbstherrlich» in ihrem eigenen Wahrheitsanspruch

von dem in den biblischen Texten entfalteten Deutungen durch
konsequente Historisierung und Modernisierung verabschiedete. Die
relativierende historische Rekonstruktion galt ihm als selbstverständlich und
zugleich als notwendig für die selbstkritische Überprüfung des Auslegers.
Aber ebenso notwendig wie selbstverständlich war für ihn auch das theologisch

nachvollziehende Verstehen, die «Sachexegese», die den Versuch
darstellt, das im Text Gemeinte am eigenen historischen Ort divinatorisch zum
Erklingen zu bringen. Auch wenn alles Biblische geschichtlich ist und deshalb
durch und durch von seinem jeweiligen kontextuellen Zusammenhang
geprägt, so enthüllt es doch in seinen Deutungen einen göttlichen Plan, eine
heilsgeschichtliche Perspektive auf das Chaos der Ereignisse, welche in der
Geschichte, so schmal die Linie auch ist und so unzusammenhängend sie
erscheint, den Plan Gottes auch für die Gegenwart und Zukunft enthüllt sieht.10

Und diese Deutungen gehören zur Heilsgeschichte, sind von den vieldeutigen
historischen Fakten nicht einfach abstrahierbar.

8 Cullmann, Heil, 147.
9 Zu Cullmanns Hermeneutik vgl. H. Schlaudraff, «Heil als Geschichte?», 9ff.
10 Cullmann, Heil, 151.



Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit 235

III

Es sind verschiedene Diskurse, in denen Cullmann mit seinem Konzept
von «Heil als Geschichte» Position bezieht. Vor allem setzt er sich mit Rudolf
Bultmanns Existenztheologie und mit der Debatte um die Bedeutung der
Eschatologie bzw. der Apokalyptik des Urchristentums auseinander.
Insbesondere spielt dabei das Konzept der realized eschatology von C.H. Dodd,
aber auch die «konsequente Eschatologie» seines Landsmanns Albert
Schweitzer und ihre systematisch-theologischen Fortführung in der Debatte
um das Ausfallen der Parusie durch dessen Schüler Martin Werner und Fritz
Buri eine Rolle. Wir können die einzelnen Fäden dieser Diskurstexturen hier
nicht aufnehmen. Doch kann man vielleicht vereinfachend sagen, dass es in
ihnen immer um zwei miteinander verbundene Grundfragen geht, nämlich
einer nach der angemessenen Deutung der neutestamentlichen Eschatologie,
also um das historische Verständnis der eigentümlichen urchristlichen
Endzeitvorstellung, und einer nach der angemessenen systematisch-theologischen

Konsequenz aus diesem Befund unter den Bedingungen der historisti-
schen Aufklärung. Es geht jedenfalls auch bei Cullmann letztlich um theologische

Hermeneutik, also um das, was seit Schleiermacher die protestantische
Theologie als das komplexe Feld von Verstehen vergangener Lebensäusserungen

und sich darauf beziehendem Selbstverstehen im Horizont von
Geschichte, Gesellschaft und Individuum bestimmt. Aber es geht darum im
Kontext der Krisen des theologischen Liberalismus in der Moderne, welche
sich im Bereich der neutestamentlichen Wissenschaft zumal als Scheitern der
liberalen Leben-Jesu-Theologie und der Entdeckung des so fremdartigen
religionsgeschichtlichen Phänomens der Apokalyptik in der Verkündigung
Jesu zeigte, aber im weiteren Zusammenhang dessen steht, was Herbert
Schnädelbach die «Historisierung der Geschichte» nennt.11 Damit meint er:
«die Ablösung unserer Geschichtsauffassung von apriorischen, insbesondere
teleologischen Verlaufsmodellen und von dem Glauben an die normative
Kraft geschichtlicher Fakten»12, also die Tatsache, dass auch die historische
Vernunft nicht einfach nur vernünftig ist, sondern auch selbst historisch
geworden ist.

Gerade Albert Schweitzer hat ja mit seiner Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung von Reimarus bis Wrede den Glauben an die historische Vernunft
in der Theologie erschüttert, indem er die vielfältigen Rekonstruktionen
eines angeblich echten historischen Jesus zugleich als sich abwechselnde
Projektionen der kontextuell bestimmten Autoren dieser Jesusbilder durchsichtig

gemacht hat. Diese Entdeckung der Geschichtlichkeit der historischen

11 H. Schnädelbach, Vernunft und Geschichte. Vorträge und Abhandlungen, Frankfurt

1987, 42.
12 Schnädelbach, Vernunft und Geschichte, 42.



236 Ekkehard W. Stegemann

Vernunft, der Historizität der Historiker, ist jedoch nur eine der Krisen. Eine
andere ist die Vernichtung des geschichtlichen und kulturellen oder
gesellschaftlichen Optimismus des Protestantismus durch die Weltkriege. Wenn
die Historisierung der historischen Vernunft die Modelle der Vorstellungen
vom Wandel in der Geschichte, also etwa die von «Entwicklung», von
«Fortschritt», aber auch von «Verfall» oder vom ewigen «Auf und Ab» als der
Geschichte selbst nicht entnehmbare, kontextuell bedingte Kategorien der
Beschreibung aufdeckte13, so haben die Schrecken der europäischen Barbarei
und nicht zuletzt der nationalsozialistische deutsche Albtraum der Geschichte

die herkömmlichen historischen Systematisierungen zutiefst erschüttert.
Wenn Cullmann die Analogie von der Entscheidungsschlacht und dem
Victory Day aus der unmittelbaren Anschauung des Zweiten Weltkriegs bezieht,
um sein Konzept von Heilsgeschichte zu erläutern, dann rekurriert er nicht
nur auf ein Paradigma der Erfahrung. Vielmehr gibt er auch zu verstehen,
dass er mit seinem heilsgeschichtlichen Konzept dem Skandal der
Weltgeschichte, der Erschütterung des Vertrauens nicht nur auf Sinn, sondern auf
einen Zustand, den man mit «Heil» bezeichnen kann, einen kontrafaktischen
Glauben an die Überwindung des radikal Bösen entgegensetzt. Dieser zielt
nicht auf eine letzte Sinnhaftigkeit im Chaos der Geschichte, nicht auf eine
Vernunft in der skandalösen Geschichte, sondern auf eine letzte Überwindung

dieses Schreckens in der Gewissheit des Besiegt-, wenn auch noch nicht
Vernichtetseins des Bösen.14

Nicht zufällig hat Cullmann darum dem Problem des Bösen und der
Allmacht Gottes ein Alterswerk widmen wollen, das freilich nicht zustande
gekommen ist.15 Aber nicht zufällig hat er seine Konzeption von Heilsgeschichte

entscheidend mit Interpretationen des Verhältnisses von Herrschaft Christi,

Kirche und Staat, das heisst auch des Verhältnisses zu den dämonischen
Mächten, vorbereitet und entwickelt. Und in seinem letzten Buch hat er dem
Gebet in der «Zwischenzeit zwischen der Besiegung des Bösen durch Christus

und der Vernichtung des Bösen am Ende», also in der Zeit, da das Böse
«noch am Werk ist», die Aufgabe zugeschrieben: «Auch wenn das Böse in
dieser Zwischenzeit siegt, müssen wir beten, um dadurch Gottes Helfer in
seinem Kampf gegen das Böse zu werden»16. Das Programm «Heil als Geschichte»

wäre insofern auch beschreibbar als «Heil trotz der Geschichte», die - wie
Hellmut Plessner einmal im Blick auf die Absolutsetzung der Geschichte im
Idealismus so treffend gesagt hat - «kein unverdächtiger Gott ist».

13 Vgl. Schnädelbach, Vernunft und Geschichte, 49.
14

vgl. Cullmann bei Schlaudraff, Vernunft und Geschichte, XX.
15 Vgl. seine Ausführungen im Vorwort zu Schlaudraff, «Heil als Geschichte?», XX.
16 O. Cullmann, Das Gebet im Neuen Testament, Tübingen 1994, 181.



Cullmanns Konzept der Heilsgeschickte in seiner Zeit 237

IV

Schon in seiner durchaus respektvollen Rezension von «Christus und die
Zeit» hat Rudolf Bultmann eine Reihe von wesentlichen Einwänden gegen
Cullmanns Konzept vorgetragen.17 Er stimmt zwar «dem Satze» zu, «dass das

Heilsgeschehen das eigentliche Thema der christlichen Theologie ist», doch
kann er dieses nicht «in dem Geschehen erblicken, das der Verf. (sc. Cull-
mann) Heilsgeschichte nennt»18. Er sieht keinen rechten Unterschied
zwischen Geschichte und Mythos gemacht. Und nach Bultmann hat Cullmann
zumal verkannt, dass Christus etwa bei Paulus «das eschatologische Ereignis
bedeutet, das dem alten Äon ein Ende setzt», weswegen «es keine Geschichte
mehr geben kann, auch keine Heilsgeschichte».19 Wenn zwischen der
irdischen Erscheinung Jesu und seiner Parusie noch eine «Zwischenzeit» liegt,
dann würde die Parusie freilich für die nächste Zeit erwartet, weswegen
Bultmann im Blick auf Cullmanns Vergleich zwischen Entscheidungsschlacht und
Victory Day einwendet, ob es denn «überzeugend (ist), wenn die von Paulus
zu seinen Lebzeiten erwartete Parusie sich nun schon um etwa 1900 Jahre
verzögert hat»20. Er wirft deshalb Cullmann die Bagatellisierung des Problems
des Ausbleibens der Parusie vor, während «dessen Gewicht Alb. Schweitzer
und M. Werner wie Fr. Buri mit Recht stark empfunden» hätten21. Bultmann
räumt zwar ein, «dass die Frage nach dem Wann der Parusie im Urchristentum

ihr Gewicht allmählich verliert». Doch gilt dies nur für die späten Schriften,

weswegen er zumal im Blick auf die Apostelgeschichte Cullmanns
heilsgeschichtliche Konstruktion durchaus für zutreffend hält.22 Aber gerade darin,

dass hier, wie er noch später des öfteren ausführt, «die <Zwischenzeit> ihre
eschatologische Bestimmtheit verliert, kommt sie wieder in das Licht der
Weltgeschichte und das heisst zunächst der Geschichte des Christentums,
weil das Christentum jetzt als Weltphänomen angesehen wird, nämlich als

christliche Religion»23.
Hier klingt ohne Frage die Radikalkritik des Christentums durch

Overbeck an, einer der Vorgänger Cullmanns in Basel, der ja gerade die
Vermittlung des weit- und geschichtsflüchtigen Urchristentums und seines Glau-

17 Rudolf Bultmann, Heilsgeschichte und Geschichte. Zu Oscar Cullmann, Christus
und die Zeit, ThLZ 73 (1948) 659-666; jetzt in: Ders., Exegetica. Aufsätze zur Erforschung
des Neuen Testaments (ausgewählt, eingeleitet und hg. v. E. Dinkier), Tübingen 1967,356-
368; zitiert wird nach «Exegetica».

18 Ebd., 361.
19 Ebd., 366.
20 Ebd., 366f.
21 Ebd., 366.
22 Ebd., 367.
23 R. Bultmann, Geschichte und Eschatologie im Neuen Testament, in: Ders., Glauben

und Verstehen. Gesammelte Aufsätze. Bd. III, Tübingen 31965, 91-106 (105).



238 Ekkehard W. Stegemann

bens an das nahe Ende mit Welt und Geschichte in Heilsgeschichte oder
Kirchengeschichte als das proton pseudos ansah. Heilsgeschichte - das ist für
Bultmann und seine Schüler also doch ein Phänomen neutestamentlicher
Theologie, aber es ist eines der späten Schriften, des «Frühkatholizismus»,
und es ist verbunden mit einer «Dehnung» der Zeit, in der die eschatologische
Dialektik «neutralisiert» und «die Kirche aus einer eschatologischen
Gemeinde zu einer Heilsanstalt geworden (ist)»24. Dementsprechend hat H.
Conzelmann seiner Interpretation der lukanischen Theologie den Cullmann-
schen Begriff «Mitte der Zeit» als Titel gegeben, so anzeigend, dass sie eine
Kontinuität der Heilsgeschichte im Ausgriff auf das in weite Distanz gerückte
Weltende entwirft, vor dem nach der Mitte der Zeit nun die Zeit der Kirche
kommt. Der eschatologische Geist der ersten Zeugen endet für die
Bultmannschule nach dem Ausbleiben der Parusie im Fleisch der Heilsgeschichte.
Hier liegt die Kritik an Cullmann in ihren wesentlichen Teilen zutage. Auf
einen Nenner gebracht lautet sie in etwa so: Cullmann hat zum Zentrum des

Neuen Testaments erklärt, was eigentlich nur der Rand ist und sich erst noch
der Kompensation eines Defizits verdankt, den ein apokalyptischer Mythos
vom nahen Ende der Zeit heraufbeschworen hat. Dieser rufe aber recht
eigentlich nach Entmythologisierung und existentialer Interpretation. Und er
hat diese im Ansatz bereits gefunden im Neuen Testament selbst, nämlich bei
Paulus und Johannes.

V

Es ist jetzt nicht möglich, den existentialtheologischen Gegenentwurf
Bultmanns näher darzulegen und kritisch zu würdigen.25 Immerhin muss doch
so viel gesagt werden, dass auch er sich der Krise der liberalen Theologie und
den traumatischen Erfahrungen mit einer abscheulichen Geschichte schuldet,
nur dass Bultmanns Entwurf eben jegliches heilsgeschichtliche Konzept als

mythisch-illusionäre Überforderung der Wirklichkeit und ihres unaufhebba-
ren Immanentismus ansieht. Bultmann sucht das Dennoch des Glaubens
deshalb im individuellen Daseinsdank als innergeschichtlichen Augenblick der
Befreiung, als Ermöglichung neuen Selbstverständnisses, als «Entweltli-
chung». Er sucht ihn also letztlich an einem Ort aufzurichten, der von der realen

Geschichte nicht mehr betroffen werden kann. Die ihm als authentisch
christlich geltende Eschatologie von Paulus und insbesondere von Johannes

24 R. Bultmann, Geschichte und Eschatologie, Tübingen 21964, 62.
25 Vgl. dazu H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale

Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt 1978

und E.W. Stegemann, Zwischen religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer

Interpretation. Rudolf Bultmanns «Theologie des neuen Testaments» in ihrem
forschungsgeschichtlichen Kontext, ThZ 55 (1999) 137-155.



Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit 239

stellt für ihn gerade die Umkehrung zum Konzept der Heilsgeschichte dar.
Historisiert dieses Eschatologie, so eschatologisieren jene Hauptzeugen gerade

umgekehrt Historie. Ein historisches Ereignis, das Christusereignis, wird
als eschatologisches von Paulus und Johannes verkündigt und geglaubt.
Anders als bei Cullmann, der mit «Heil als Geschichte», wenn auch nur in einer
schmalen Linie repräsentiert, dem Glaubenden einen universalgeschichtlichen

Horizont von Befreiungshoffnung verheissen sieht, eine Befreiung von
den abscheulichen Mächten, die in der Geschichte walten, befreit der Glaube
bei Bultmann zur Einsicht des Geschenkcharakters der Existenz, zum
individuellen Freisein für die Zukunft trotz des unvermeidbaren Zulaufens auf den
Tod. Er befreit nicht vom Sterbenmüssen, aber er wird der Unverfügbarkeit
des Lebens inne und so für die Zukunft frei. «Alles prüfe der Mensch, sagen
die Himmlischen, dass er, kräftig genährt, danken für alles lern', und verstehe
die Freiheit, aufzubrechen, wohin er will», heisst es bei Hölderlin. Das ist
auch Bultmanns Perspektive: Glaube als Dankbarkeit für ein individuelles
Leben mit möglichst weiter Reise und Umwegen, wie Odysseus nach Ithaka,
als der Augenblick eschatologischer Gegenwart im Leben, das trotz seiner
Zukunft im Sterbenmüssen, in der Heimkehr aller Lebenden in das letzte
Haus, seiner Frist sich öffnet und ihrer erfreut.

Nicht dass Cullmann hier nicht beigepflichtet hätte. Im Gegenteil: er hat
manches von Bultmanns Existenztheologie durchaus aufgenommen. Aber
was er darüber hinaus zur Geltung bringen wollte mit seinem Konzept von
Heilsgeschichte, ist gerade der die individuelle Geschichtlichkeit überschreitende

Bezug zur realen Geschichte selbst. Es ist das, was meines Erachtens in
der Tat der Apokalyptik des Urchristentums inhärent ist, nämlich der Widerspruch

gegen eine erfahrene Geschichte empörender Gewalt, Ungerechtigkeit
und tödlicher Negativität. Weil Christus im Regiment sitzt und Gott

einen Plan hat, in dem das Böse schliesslich überwunden wird, nachdem es
schon besiegt wurde, kommt es Cullmann einem Rückzug gleich, wenn die
urchristliche Eschatologie auf Existenzdialektik reduziert wird. Wenn
Bultmann dem heilsgeschichtlichen Konzept ein Zuviel an Vermittlung von Heil
und Geschichte vorwirft, so wirft Cullmann der Existenztheologie ein Zuwenig

vor.

VI

Cullmann hat, wie ich meine, der religionsgeschichtlichen Kategorie
«Apokalyptik» und ihrer Bedeutung für das Neue Testament eine angemessenere

historische Einschätzung zukommen lassen können als Bultmann.
Aber auch er hat ihren mythisch-geschichtsspekulativen Charakter als «theo-



240 Ekkehard W. Stegemann

logisch irrelevant»26 erklärt. Er wollte den Begriff entgegen seiner Abwertung

in der Bultmann-Schule «im neutralen Sinn für <Offenbarung letzter Ge-
heimnisse> verwenden, die zwar von der heilsgeschichtlichen Gesamtschau
der Bibel losgelöst und blosse, theologisch irrelevante Spekulation sein kann,
aber durchaus nicht sein muss»21. Nur fragt sich, ob man einfach diesen my-
thisch-geschichtsspekulativen Aspekt für irrelevant erklären und die Loslösung

von der biblischen Heilsgeschichte ausblenden darf. Die neuere
Forschung jedenfalls hat die Bedeutung dieser Ideen in der Apokalyptik
unterstrichen. Die Idee vom Abbruch der Geschichte der Menschheit, ihrer
selbstverursachten Katastrophe, und vom Neuanfang mit einem heilvollen Äon
erhält in der Tat auch den Charakter eines «Abschieds von der <Heilsge-
schichte>»28. Für die dem Urchristentum zeitgenössische jüdische Apokalyptik

ist dies hinreichend deutlich gemacht worden, sofern sich eben das
Vertrauen der Apokalyptik nicht mehr auf Gottes Handeln in der Geschichte seines

Volkes, sondern in Furcht und Zittern auf Gottes Handeln zu deren
Abbruch und der Heraufführung eines neuen Äon bezieht. Und hinsichtlich der
messianischen Idee im Judentum überhaupt hat Scholem dasselbe deutlich
gemacht, wenn er sie als eine «Katastrophentheorie» nach ihrem «Ursprung
und Wesen»29 bezeichnet.

Demgegenüber hat die urchristliche Apokalyptik allerdings einen anderen

Akzent gesetzt, indem sie mit dem Gottessohn Jesus Christus den
Anbruch des neuen Äon im alten, also die Wende zur Neuschöpfung verkündigt
hat, aber eben als Anbruch des Abbruchs in Zeit und Raum der Geschichte.
Alles ist für sie nun in der Tat schon Endzeit, alles deutet auf das bevorstehende

Ende hin bzw. wird daraufhin gedeutet, alles spielt sich zwischen dem
Anbruch des neuen Äon im alten und dessen endgültigem Abbruch als

«Schon» und «Noch nicht» ab. Gewiss, nicht alles im Neuen Testament ist nur
über diesen Leisten zu schlagen. Aber dass das Ende aller Dinge gekommen,
dass mit Jesu Auferstehung von den Toten die entscheidende Zäsur gesetzt
ist, die Antizipation der endzeitlichen Totenauferweckung stattgefunden hat,
dass er im Himmel als Bevollmächtigter Gottes für das bevorstehende
Gericht wie für die endgültige Aufrichtung der Gottesherrschaft bereitsteht, ist
doch weithin Konsens. Und zu dieser Dramatisierung der Gegenwart als
Endzeit30 gehört konstitutiv das Sichausstrecken in Glaube und Hoffnung
und die Interpretation von erlittenen Negativerfahrungen als Ausdruck der

26 Cullmann, Heil, 65.
27 Ebd.. 65.
28 Vgl. K. Müller, Studien zur frühjüdischen Apokalyptik, Stuttgart 1991,175ff.
29 G. Scholem, Über einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt 21976,130.
30 Vgl. E.W. Stegemann, Mythische Dramatisierung der Gegenwart als Endzeit im

Neuen Testament, in: A. Grözinger u. E.W. Stegemann (Hg.), Das Christentum an der
Schwelle des 3. Jahrtausends, Stuttgart 2002, 91-104.



Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit 241

Wehen der Endzeit. Das gilt für Paulus wie für Markus und Lukas und andere

sogenannte «Spätschriften». Auch das Konzept des Lukas ist, anders als
Bultmann meinte, bestimmt durch die eschatologische Spannung. Insoweit gebe
ich Cullmann recht, dass der Unterschied hinsichtlich der eschatologischen
Auffassungen der neutestamentlichen Hauptzeugen keinesfalls ein substantieller

ist. Naherwartung und Verzögerung der Parusie oder Dehnung der Zeit
stehen nicht im Widerspruch zueinander. Naherwartung ist dieser Vorstellung

vielmehr ebenso konstitutiv wie die Wehen, die die Endzeit begleiten
und das «Noch nicht» der Parusie offensichtlich machen. Aber noch einmal:
Das Ende aller Dinge ist gekommen. Anders gesagt: Was Cullmann zur Mitte
der Zeit erklärt, ist eigentlich im Neuen Testament der Anfang des Endes.
Die Kategorie «Zwischenzeit» angewandt auf die neutestamentliche
Eschatologie meint immer Endzeit, «zusammengedrängte Zeit». «Wir sind unserer
Erlösung näher als damals, als wir zum Glauben gekommen sind», sagt Paulus
der Gemeinde in Rom (13,8).

VII

Nur: wie lange kann die Endzeit dauern, wie lange kann die Naherwartung
aufrechterhalten werden? Oder anders gefragt: Unter welchen Umständen
gewinnt oder verliert eine Beschreibungskategorie «Endzeit» für die eigene
Gegenwart Plausibilität? Grundsätzlich ist das, meine ich, jedoch nicht eine
Frage des Zeitquantums an sich, wie Bultmann anzunehmen scheint, sondern
eine der sozialen Erfahrung, der Konflikterfahrungen mit der Umwelt und
der Spannung zwischen Charisma und Institutionen. Anders gesagt: es ist die
Frage des Ausbleibens des Endes eine Frage des Andauerns der Gründe, es

herbeizusehnen und einzuklagen. Wenn ich es richtig sehe, hat deshalb
Cullmanns Konzept diese Dramatisierung der Gegenwart als Endzeit mit der
Kategorie der «Mitte der Zeit» unterlaufen und die neutestamentliche Erfahrung

von «Zwischenzeit» posteschatologisch interpretiert. Es ist aber nicht
die «Mitte» der Bezugspunkt von allem, sondern das Ende, dessen Anfang
allerdings schon gemacht ist. Auch die Umakzentuierung jüdisch-apokalyptischer

Endzeiterwartung in der neutestamentlichen Eschatologie mit dem
Schon des Gekommenseins ist noch keine substantielle, jedenfalls was den
entscheidenden Bezugspunkt aller Ereignisse, eben das Ende der Geschichte,
angeht. Macht man das Ende jedoch zur Mitte der Zeit, dann bezieht man sich
auf den geschichtlichen Wandel kategorial eher posteschatologisch, eben

heilsgeschichtlich und nicht apokalyptisch. Alles führt zur Mitte hin, alles
bleibt durch sie irreversibel, endgültig geprägt, was auch immer geschehen
mag. Man zählt nach Christus vorwärts, vor ihm rückwärts. Aber gerade das

prospektive Zählen, dem Cullmann viel Gewicht einräumt, verdankt sich



242 Ekkehard W. Stegemann

dem römischen-posteschatologischen Zählen nach Ären und das retrospektive
zunächst ganz pragmatischen Zwecken.31

In gewisser Weise hat Cullmann, wenn ich einen ziemlich kühnen
Vergleich wagen darf, auf die Krise des Zweiten Weltkrieges ähnlich reagiert wie
Augustin auf die Erschütterung des Falls Roms.32 Innerkirchlich wehrte
Augustin chiliastische, also re-apokalyptisierende Tendenzen, ab, die das nahe
Weltende ausriefen, ebenso aber auch die reichstheologische Bindung des
Schicksals des Christentums an das Roms. Zugleich entwarf er ein
heilsgeschichtliches Konzept, in dem Linearität ebenso wie die Einmaligkeit und
Endgültigkeit des Heilsgeschehens in Christus als der entscheidende Bezugspunkt

eine Rolle spielen. Die Irreversibilität des Christusereignisses in Zeit
und Geschichte garantiert auch die Gerichtetheit der civitas dei auf ein Ende
hin, die andauernde Zeit der civitas terrena erklärt jedoch sowohl den
Zwischenzustand der Christen in der Geschichte wie die Wunden, die sie schlägt.

Es soll hier nicht gesagt werden, dass Cullmann die Widerspruchsauflösung

von Heil und Geschichte anders als im Glauben daran behauptete. Er
hat keine christliche Geschichtsphilosophie vertreten. Was in Zeit und
Geschichte im Christusereignis fundiert, aber nicht beendet ist, will die Spannung

von Heil und Geschichte nicht nur existentiell, sondern auch in Ansehung

der Realgeschichte wahren, aber zugleich eben gewissermassen im
Ereignis der «Mitte der Zeit» mit einer begründeten, irreversiblen Hoffnung
versehen. Auch Karl Löwith, der wenige Jahre nach Cullmanns «Christus und
die Zeit» und in ausdrücklichem positivem Bezug auf dessen Darstellung seine

einflussreiche Monographie «Weltgeschichte und Heilsgeschehen» in
deutscher Sprache veröffentlichte, hat sich gegen die Geschichtsphilosophie
gewandt. Er hat von der Geschichte keine Heilung für die Wunden gesehen,
die sie schlägt33. Und in der Tat stellt sich die Frage, ob die Ohnmacht des Guten

auf die Dauer die Niederlage gegen die irrationale Macht des Bösen
geschichtlich wettzumachen in der Lage ist. Die Erschlagenen bleiben erschlagen.

Nur kann man doch hoffen, dass das nicht das letzte Wort ist. Dass es es

nicht sein darf, ist ethisch gewiss, dass es es nicht sein wird, jedoch ungewisser
denn je. Es fragt sich darum, ob nicht zumindest, wenn an einem christlichen
Konzept von Heilsgeschichte festgehalten werden soll, dieses wie bei Heinrich

Ott mit dem «Vorbehalt der negativen Theologie»34 zu versehen ist.

Ekkehard W. Stegemann, Basel

31 Vgl. dazu E.W. Stegemann, Mythische Dramatisierung, 91f.
32 Vgl. dazu E. Angehrn, Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1991,45ff.
33 Vgl. K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen

der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 51967 (11953).
34 H. Ott, Apologetik des Glaubens. Grundprobleme einer dialogischen Fundamentaltheologie,

Darmstadt 1994, 82.


	Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit

