
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: "Mon premier livre auquel je tiens toujours" : les recherches d'Oscar
Cullmann sur le Judaïsme hétérodoxe

Autor: Philonenko, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Mon premier livre auquel je tiens toujours»

Les recherches d'Oscar Cullmann sur le Judaïsme hétérodoxe.

Le 6 octobre 1984, à Bâle, Oscar Cullmann écrivait cette dédicace sur un
exemplaire de son ouvrage, Le Problème littéraire et historique du roman
Pseudo-Clémentin, au sous-titre «Étude sur les rapports entre le gnosticisme
et le judéo-christianisme». Le livre était paru à Paris, à la librairie Félix Alcan,
en 1930, soit cinquante-quatre ans plus tôt.

Cet ouvrage, qui n'a été traduit ni en anglais ni en allemand, est, sans doute,

le moins connu de ceux publiés par Cullmann, mais c'est, à n'en pas douter,
l'un des meilleurs. Oscar Cullmann a souvent présenté son œuvre en trois
volets: ses travaux sur le judaïsme hétérodoxe; l'histoire du salut; l'œcuménisme.
C'est le premier volet qui nous concerne ici. Ouvrons cet ouvrage de jeunesse,
dont l'auteur a vingt-huit ans à sa parution, et tentons de le situer dans l'œuvre
entière.

La tâche est d'autant plus délicate que j'ai lu, pour la première fois, ce livre
en 1950, quand j'avais moi-même vingt ans. Sans oublier l'éblouissement qui
fut celui d'un jeune homme, je ne puis, aujourd'hui, renoncer à tout regard
critique. Oscar Cullmann n'aurait pas souhaité une autre attitude, j'en ai la
certitude.

En exergue du Problème littéraire et historique du roman Pseudo-Clémentin,

deux citations. La première est tirée des Homélies Clémentines 1,19: «Cet
homme qui vient au secours, je l'appelle le Vrai Prophète. Lui seul peut
illuminer les âmes des hommes.» La deuxième est une citation de l'évangile de
Jean 14,6: «Je suis le chemin, la vérité et la vie. Nul ne vient au Père que par
moi.» Ces deux textes sont les deux bornes qui limitent l'ouvrage.

Dans ses avant-propos et préfaces, Oscar Cullmann a eu le souci constant
de mettre en évidence les principes de sa recherche, d'en dénuder les
articulations et d'en faire apparaître l'unité.

La méthode d'abord. Dans son avant-propos à la Christologie du Nouveau
Testament, il écrit: «Nous nous contentons de souligner ici que nous ne
connaissons pas d'autre méthode que la méthode historique et philologique
éprouvée par l'expérience.»1 La formule est d'autant plus importante que
Cullmann a pu souvent sembler attiré par la dogmatique. Dans son dernier
livre, La Prière dans le Nouveau Testament, il déclare: «Dans la plupart de mes
travaux sur la théologie du Nouveau Testament, je me suis approché de la

dogmatique, sans toutefois franchir la frontière entre les deux disciplines.
C'est à nouveau le cas pour le présent ouvrage. Cependant...»2.

1

Christologie du Nouveau Testament, Neuchâtel 1958, 8.



«Mon premier livre auquel je tiens toujours» 217

Dans la préface à son livre sur Le Milieu johannique, il précise, en 1975, la
place qu'occupe alors dans son œuvre Le Problème littéraire et historique du

roman Pseudo-Clémentin: «Il y a 45 ans que j'ai écrit mon premier livre,
consacré aux Pseudo-Cémentines et aux relations entre le gnosticisme et le
judéo-christianisme; il peut déjà être considéré comme un travail préliminaire
concernant l'origine de ce milieu johannique»3. Formule qui développe, en
quelques mots, les deux textes cités en exergue de l'ouvrage de 1930.

Il n'est pas possible d'aller plus avant sans rappeler au moins ce qu'il est

convenu de nommer «le roman Pseudo-Clémentin». C'est, en fait, un corpus
composé de deux ensembles distincts, les Homélies, conservées en grec, et les

Reconnaissances, conservées en latin. On y lit un récit de la vie de Clément,
qui, au cours de ses pérégrinations, retrouve d'abord sa mère, puis ses frères,
enfin son père.

Les Pseudo-Clémentines ont été à l'honneur dans la théologie protestante
allemande du XIXe siècle, puis ont été délaissées par les historiens du christianisme

antique. C'est que l'énigme littéraire qu'elles posaient n'avait pas été
résolue. Cullmann estime que ce désintérêt est injustifié, qu'il faut remettre
l'ouvrage sur le métier, mais bien comprendre qu'il y a un problème littéraire
et un problème historique, le premier aurait du être résolu d'abord4.

Dans son analyse du problème littéraire, Cullmann bénéficie des travaux
de ses prédécesseurs, mais l'auteur fait preuve, selon W. Baldensperger, l'un
de ses maîtres, «d'un jugement critique sûr et pondéré». Les Homélies et les
Reconnaissances dépendent, les unes et les autres, d'un même «écrit
fondamental». Le jeune critique met particulièrement en valeur une source judéo-
chrétienne de cet écrit fondamental, les «Prédications de Pierre». D'autres
documents entrent également en ligne de compte dont il est inutile, ici, de faire

l'inventaire. Indiquons cependant que ces résultats ne font pas tous
actuellement l'objet d'un consensus. Il était, sans doute, impossible d'aller plus loin
alors. On pouvait, certes, regretter, avec Baldensperger, l'absence d'une syn-
opse des Pseudo-Clémentines, mais disposait-on, à cette époque, des
documents sûrs qui auraient permis de l'établir? On ne possédait alors aucune
édition critique des Homélies ou des Reconnaissances, pas de concordance des

unes ou des autres, pas d'édition du texte syriaque, et l'existence de fragments
arméniens était inconnue. Aujourd'hui encore, la Synopse est à l'état de
projet...

Ayant tracé, aussi clairement qu'on pouvait le faire en 1930, les grandes
lignes du problème littéraire du roman Pseudo-Clémentin, Cullmann était en
droit de passer à l'étude du problème historique.

2 La Prière dans le Nouveau Testament, Paris 1995,10.
3 Le Milieu johannique, Neuchâtel 1976, 8.
4 Le Problème littéraire, 41; 262.



218 Marc Philonenko

Pour Cullmann l'étude historique consiste à faire apparaître dans toute
leur netteté les doctrines particulières exposées dans les «Prédications de
Pierre», «la source la plus importante du roman»5. La progression des idées
est ici magistrale, nouvelle, hardie même. Le jeune auteur s'avance maintenant

à découvert et n'est plus à l'abri de toute critique.
Cette grande étude comprend deux longs chapitres. Le premier a pour

titre «Les Prédications de Pierre et le gnosticisme juif»; le deuxième s'intitule
«Les prédications de Pierre et le christianisme primitif». Chacun de ces deux
chapitres est divisé en petites sections où sont abordés les questions spéciales.
Dans le premier chapitre, il est traité des tendances gnostiques au sein du
judaïsme, de l'attitude à l'égard de l'Écriture, de la gnose et de l'explication
dualiste du monde, du révélateur de la gnose, fils de l'homme et prophète, de
l'initiation à la gnose. Dans le second chapitre, il est traité du gnosticisme juif
des Prédications de Pierre et de la Communauté primitive de Jérusalem, de
Jésus le Vrai Prophète, de Jean-Baptiste le faux Prophète, de Paul, l'homme
ennemi, de Jacques évêque de la sainte Église, des Prédications de Pierre et
de la littérature johannique.

Il y a entre la partie littéraire et la partie historique un équilibre formel qui
donne sa force à l'ouvrage.

L'étude historique s'achève sur une évocation de ce judéo-christianisme
dont les meilleurs idées sont entrées dans le Canon du Nouveau Testament où
elles complètent la tradition synoptique et le paulinisme par la prédication de
la gnose: «Je suis le chemin, la vérité et la vie.» Le livre finit ainsi comme il
avait commencé, par la citation de Jean 14, 6.

Cette seconde partie où Cullmann se révèle, pour un temps, historien des
idées et même historien des religions, soulève des interrogations, qui sont,
pour une part, de nature terminologique.

Peut-on parler, avec Cullmann, d'un gnosticisme juif pré-chrétien?
Certains le contestent, peut-être à bon droit. Mais qu'est-ce que la gnose et le
gnosticisme? La question reste l'une des plus difficiles de l'histoire des

religions.

En revanche, l'idée d'un judaïsme hétérodoxe qui serait aux origines du
christianisme appelle de fortes objections. Cullmann l'a perçu, tardivement. Il
écrit en 1975: «Faute d'une expression meilleure, et conscient de la difficulté
de trouver une qualification vraiment appropriée, je désignerai dans les

développements suivants ce judaïsme comme «non conformiste», ou aussi comme

«judaïsme hétérodoxe» ou «marginal». Dans mes travaux antérieurs, je
l'ai appelé «ésotérique» et également «gnostique», ce qui pourrait convenir si

l'on envisage une sorte de prégnosticisme, bien que cette désignation ne rende

pas compte de l'ensemble du phénomène.»6

5 Le Problème littéraire, 169; 267.
6 Le Milieu johannique, 52.



«Mon premier livre auquel je tiens toujours» 219

Cullmann est, semble-t-il, dans l'idée qu'il aurait existé un judaïsme
«officiel» - entendons le judaïsme pharisien -, dont se distinguerait un judaïsme
sectaire, représenté, entre autres, par les Esséniens. Cette configuration ne se

vérifie qu'après la prise du Temple de Jérusalem en 70 de notre ère. Les
Pharisiens, et c'est là leur grandeur, sortent seuls de la tourmente pour constituer
de facto et bientôt de jure le judaïsme orthodoxe. Antérieurement à la
catastrophe nationale, il n'y a pas une orthodoxie, mais trois partis religieux qui
prétendent chacun détenir l'orthodoxie et la légitimité: les Sadducéens, les
Pharisiens et les Esséniens. C'est ce que nous apprend l'historien Flavius
Josèphe et c'est ce que confirment les manuscrits de la mer Morte.

Cullmann, dans son livre, fait d'ailleurs les rapprochements qui s'imposent
avec l'essénisme. «Nous aurons, à plusieurs reprises, - écrit-il -, à relever des

parallèles assez frappants entre les idées et les pratiques esséniennes et celles
des Prédications de Pierre.»7 La découverte des manuscrits de la mer Morte
lui apportera une confirmation dont il tirera une légitime satisfaction8.

Une place de choix a aussi été réservée au mandéisme par Cullmann dans

son étude de la théologie des «Prédications de Pierre». 11 s'en est expliqué
dans son avant-propos d'abord9, dans le corps de l'ouvrage ensuite10.

Les textes mandéens proviennent d'une secte gnostique et baptiste qui
s'était maintenue jusqu'à aujourd'hui entre le Tigre et l'Euphrate et qui se
réclamait de Jean Baptiste. Les Mandéens ont fait l'objet autour des années
trente d'un grand engouement pour retomber plus tard dans un grand discrédit.

«Nous ne croyons certes pas, soutient Cullmann, que la littérature man-
déenne puisse nous fournir la clef pour la compréhension de tous les textes
chrétiens du premier siècle. Mais si la vogue extraordinaire dont la littérature
mandéenne jouit, chez les critiques du Nouveau Testament, depuis quelques
années n'est peut être pas justifiée, nous ne pouvons pas approuver non plus
l'attitude d'autres critiques qui, en raison de la date tardive à laquelle ces
écrits ont reçu leur forme actuelle, voudraient les placer en bloc à l'époque
chrétienne.»11 Il maintient également cette appréciation en 1976: «La date très
tardive des dernières couches des textes mandéens ne légitime pas a priori les

critiques soulevées par leur utilisation.»12 Il est permis de penser que les textes
mandéens, rapprochés des textes samaritains et des textes qoumrâniens,
reviendront à l'ordre du jour.

7 Le Problème littéraire, 176.
8 «Die neuentdeckten Qumran-Texte und das Judenchristentum der Pseudoklementi-

nen», in: Neutestamentliche Studien für Rudolf Bultmann, Berlin 1954, 35-51 (36).
9 Le Problème littéraire, VIII.
10 Le Problème littéraire, 178f.
11 Le Problème littéraire, 178.
12 Le Milieu johannique, 55.



220 Marc Philonenko

Enfin, le Problème littéraire et historique du roman Pseudo-Clémentin est
l'annonce de l'œuvre de Cullmann à venir. La thèse de 1930 est, en fait, une
praeparatio evangelica des ouvrages qui suivront. Qu'il suffise de citer ici Le
Baptême des enfants (1948), Les Sacrements dans l'Évangile johannique
(1951), la Christologie du Nouveau Testament (1958), Le Milieu johannique
(1976). Il y a dans la production exégétique de Cullmann un effet d'emboîtement

très discret. Chaque ouvrage s'appuie légèrement sur le précédent. Le
seul à échapper à cette architecture est le Problème littéraire et historique du
roman Pseudo-Clémentin, première pierre de l'édifice.

Ce qui frappe chez Oscar Cullmann, c'est son extrême précocité et son
extrême longévité. L'œuvre tout entière est construite jusqu'à son achèvement.
Cette totale constance a fait d'Oscar Cullmann l'un des grands exégètes de

son siècle.

Marc Philonenko, Strasbourg


	"Mon premier livre auquel je tiens toujours" : les recherches d'Oscar Cullmann sur le Judaïsme hétérodoxe

