
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 : Erinnerungen
und Reflexionen

Autor: Stendahl, Krister

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930

Erinnerungen und Reflexionen1

/

1930! Zu der Zeit war ich 9 Jahre alt. Ich wusste nicht, was Exegese war.
Wie kann ich etwas zu dem Thema sagen, was für unser Symposium nützlich
sein könnte?

Dann habe ich mich daran erinnert, dass mein Doktorvater, dessen famulus

ich einige Jahre lang war, auch wie Oscar Cullmann in Strassburg doktoriert

hatte, und zwar ebenfalls bei Professor Wilhelm Baldensperger.
So muss ich es versuchen, gewissermassen durch die Brille Anton Fridrich-

sens - eigentlich war es ja ein Zwicker - die exegetische Situation der 30er
Jahre zu betrachten. Ich könnte kaum eine bessere Quelle haben, denn für
ihn war die Korrespondenz mit den älteren europäischen Kollegen, sowie mit
denen seiner eigenen Generation ein unentbehrlicher Teil sowohl seiner
wissenschaftlichen Arbeit als seiner betont geselligen Natur. Oft hat er uns
Doktoranden Anekdoten und Erinnerungen von allen diesen Kontakten erzählt.
Da hörten wir von Adolf Deissmann und Ernst von Dobschütz und Rudolf
Otto, von Karl Ludwig Schmidt und Ernst Lohmeyer, auch von Rudolf
Bultmann. Etwas Besonderes war Fridrichsens hohe Achtung vor Walter Bauer,
und seine Freundschaft mit ihm. Aber es war mehr Bauer der Lexikograph als
der Verfasser von «Rechtsgläubigkeit und Ketzerei.»

Auch an einige - allerdings nur wenige - nicht-deutsche Namen kann ich
mich erinnern. Gewiss zählen dazu Maurice Goguel von der Sorbonne und
Arthur Darby Nock bei Harvard, ebenso C.H. Dodd im alten Cambridge.
Wenn ich diese Namen überblicke, wird es klar, wie die deutschsprachigen
Neutestamentier damals in Schweden dominierten - und zwar nur die
Protestanten. Der einzige katholische Name, an den ich mich erinnere, ist der von
Erik Peterson, den Fridrichsen sehr hoch schätzte. Und selbst dieser war ein
Konvertit.

Erst nach dem Zweiten Weltkrieg wurde die Szene internationaler. Die
Studiorum Novi Testamenti Societas, ursprünglich eine englische Bruderschaft

- Schwestern waren natürlich keine dabei - ist erst in den 50er Jahren
die weltweite Societas für die Neutestamentier geworden.

Die exegetische Situation, die wir Studenten Anton Fridrichsens als den

Hintergrund seines Denkens erlebten, war, wie ich glaube, durchaus typisch

1 Meinen Dank an Dr. Bodo Reichenbach, Harvard Divinity School, der mein Deutsch
deutscher machte.



208 Krister Stendahl

für das theologische Klima zwischen den beiden Weltkriegen. Es war geprägt
von dem, wogegen man protestieren musste. Die bête noire überall und vor
allem anderen war die Liberaltheologie. Für die Neutestamentier war sie
vielleicht am klarsten kristallisiert in Flarnacks «Das Wesen des Christentums».

II. Der religionsgeschichtliche Akzent

Oscar Cullmann hat uns erzählt, dass es für ihn die formgeschichtliche
Methode war, die ihm die exegetische Tür zu einem tieferen Verständnis der
Evangelien geöffnet hatte, als es der liberaltheologischen Exegese möglich
war. Die fast gleichzeitigen formgeschichtlichen Schriften von Martin Dibeli-
us (1919), Karl Ludwig Schmidt (ebenfalls 1919) und Rudolf Bultmann
(1921), letztere in einer etwas anderen Tonart, waren bedeutend auch für uns
in Uppsala. Aber für Fridrichsen und seine Exegese war es mehr die
religionsgeschichtliche Methode, die theologisch fruchtbar wurde, um aus dem
liberaltheologischen Verständnis der Welt des Neuen Testaments einen Ausweg zu
finden. Der dänische Religionshistoriker Wilhelm Grpnbeck war wichtig für
Fridrichsen, wie auch für Johannes Petersen und Sigmund Mowinckel. Fast
alles, was früher gering geschätzt, oder geradezu verachtet war, wurde jetzt
interessant und zentral, um das Leben der Urkirche zu verstehen: Kultus und
Volksfrömmigkeit, Mirakel und Mythus. Fridrichsens Doktorarbeit war ja
«Le problème du miracle dans le Christianisme primitif» und die sogenannte
Uppsala Schule war von der britischen «Myth and Ritual» Schule stark beein-
flusst - am meisten die Alttestamentier, aber auch die Neutestamentier.

Wenn man nach dem Sitz im Leben der Kirche fragte, dann war die
religionsgeschichtliche Methode geeignet, das Bild mit starken Farben auszufüllen.

«Christentum» war ja doch eine Abstraktion, Kirche und Kultus waren
der Sitz im Leben des Glaubens. Das «Christentum» war ja nur die äussere
Flaut, welche die Schlange dann und wann abstreift, und die Wissenschaftler
danach studieren können. Die Kirche ist die Schlange, die sich fröhlich
weiterringelt. Die alte Exegese erschien so überklug und dürr. Auch anachronistisch.

Jetzt wurde es fast zu einem Wahrheitskriterium, wenn uns etwas
fremdartig, ja fast grotesk erschien. Die mythische Sprache, die für die Bult-
mannianer eine Entmythologisierung erforderte, war für uns ein Zeichen
religiöser Intensität.

Man erlebte diesen religionsgeschichtlichen Akzent als eine neue
wissenschaftliche Ehrlichkeit und eine ausgereifte Konsequenz der historisch-kritischen

Forschung. Der grundsätzliche Fehler der liberalen Exegese war - so

sagte man - dass sie die religiöse Wirklichkeit in, unter und hinter den Texten
verkannte. Die alte Regel, die lectio difficilior vorzuziehen, wurde jetzt auf
die Geistesgeschichte übertragen. Was dem modernen Menschen seltsam und
fremdartig erschien, hatte die beste Chance, authentisch wahr zu sein, wenn



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 209

man versuchte, dem Glauben, dem Leben Jesu und der Urgemeinde Gestalt
zu geben. So hatten ja schon Johannes Weiss und Richard Kabisch die nah-
eschatologische Perspektive Jesu und der Urkirche wiedergefunden, und
Albert Schweitzer sah die Kluft zwischen solch einer Weltanschauung und jener
der Jetztzeit als zu tief, um sie mit irgendeiner Interpretation zu überbrücken.
So verlässt er denn die Bergpredigt als Grund seiner Ethik und geht statt dessen

von der Ehrfurcht vor dem Leben aus. Aber unsere Erfahrung war von
anderer Art.

Der Ansatz blieb derselbe. Es war die Aufgabe der Exegese, die Lebensund

die Glaubenswelt des Neuen Testaments so zu schildern, wie Jesus und
seine Apostel sie zu ihrer Zeit und in ihrem Raum einst erlebt hatten. Es galt,
eine radikale, erbarmungslos historische Aufgabe zu erfüllen, ohne einen
einzigen Augenblick apologetisch auf die Jetztzeit zu schielen. Die philosophischen

oder profanwissenschaftlichen Wahrheitsfragen waren dabei oft
ausgeklammert. Vielleicht könnte man genauer sagen, dass die questio facti nicht
ganz ausgeklammert war; sie war nur in der Schwebe gehalten. So wechselte
man bequem zwischen der historischen Beschreibung der biblischen Lebenswelt

und einer für die Jetztzeit normativen Theologie. Diese Zweideutigkeit
war oft unbewusst; ja, sie musste es fast sein, um auf der Kanzel nützlich zu
werden.

Bewusst war dagegen diese epoché, diese Aufhebung des Urteils, in der
Religionsphänomenologie. Im Jahre 1933 erschien bei Paul Siebeck, in der
Reihe «Neue Theologische Grundrisse», Gerardus van der Leeuws (1890-
1950) «Phänomenologie der Religion». Es zeigt sich ganz klar, wo ich selbst
theologisch aufgewachsen bin, wenn ich bekenne, dass ich fast immer, falls ich
eine Reihe von Vorlesungen über neutestamentliche Themen zu geben hatte

- sei es über Kirche oder Glaube, Heiligkeit oder Gebet, Opfer oder
Auferstehung - zuallererst meinen van der Leeuw aufschlug, um den besten Ansatz
zu finden.

III. Die Ökumene und das «Biblische»

Oscar Cullmanns Werk als Neutestamentier und Patristiker war in besonderer

Weise mit der ökumenischen Bewegung verbunden, und zwar im
Zusammenhang mit dem zweiten Vatikanum. Seine reiche Produktion passte
sehr gut in den Rahmen des Konzils. Von Anfang an hatte er das Neue Testament

in seiner Kontinuität mit der Patristik verstanden. So war auch
Overbecks Lehrstuhl in Basel sehr richtig für ihn. Diese Kombination, die ein
Gefühl für die Tradition förderte, fand sich übrigens nicht unter den
Protestanten der ökumenischen Bewegung, wie sie im Weltrat der Kirchen
verwirklicht wurde. Hier suchte man sich aus, was biblisch war. Die nachbiblische

Entwicklung war ja die der Aufspaltung. Die Bibel besassen wir alle zu-



210 Krister Stendahl

sammen. Sie verhiess, dass die Spaltungen überwunden werden könnten. In
der Wechselwirkung zwischen Akademie und Kirche war jetzt die grosse Zeit
für das Biblische. Was sagt die Bibel vom Menschen - von der Gemeinde -
dem Staat - der Kirche - von Tod und Leben usw., usw. Man fragte nach Exe-
geten wie selten zuvor. Sie, so meinte man, könnten den Kirchen klar machen

- und das mit biblischer Autorität - was echtes Christentum war. Und wenn
es heutzutage so wichtig erscheint, die mannigfaltigen Verschiedenheiten
schon in der Bibel hervorzuheben, so suchte man zu jener Zeit die vermeintlich

einheitliche biblische Auffassung. Am Anfang der ökumenischen Bewegung

war solch ein Programm fast selbstverständlich. Später kam die Zeit, da
ein pluralistisches Verständnis nötig erschien, um die wahre Einheit der
Ökumene zu erreichen. Die alte Formel: «Wie viel Gleichheit ist notwendig und
wie viel Verschiedenheit kann erlaubt werden?» wird heute oft umgekehrt:
«Wie viel Verschiedenheit ist notwendig und wie viel Gleichheit kann erlaubt
werden?», um das reiche pleroma zu fördern.

Mit dem Drang zum Biblischen kam auch eine Annäherung der beiden
Testamente. Die Kluft zwischen alt- und neutestamentlicher Forschung - der
akademische Marcionismus - war schon in der Struktur der Fakultäten gegeben,

welche die Lehrstühle für Altes und Neues Testament trennten. So war
es nicht immer gewesen. (Die Fakultäten in Lund und in Uppsala, zum
Beispiel, hatten noch 1960 je zwei Lehrstühle für «Exegetische Theologie», die
nur aus praktischen Gründen in Altes und Neues Testament geteilt waren.)
Die philologische Methode des 19. Jahrhunderts hatte zur Folge, dass die Alt-
testamentler eine neue Arbeitsgemeinschaft mit Semitisten, Orientalisten
und Archäologen fruchtbarer fanden als die mit ihren neutestamentlichen
Kollegen. Für diese war die hellenistische Welt die Heimat und deren
Forscher war ihre Gilde. Aber der ökumenische Hunger nach dem Biblischen
brachte die Testamente und ihre Exegeten einander wieder näher.

IV. Kittels Wörterbuch und das «Jüdische»

In mancher Hinsicht muss man Kittels «Theologisches Wörterbuch zum
Neuen Testament» als ein bleibendes Denkmal der neutestamentlichen
Wissenschaft der 30er Jahre betrachten. Das Unternehmen wurde 1928 begonnen
und der Plan Kittels fast unverändert erst 1979 zu Ende geführt, seit 1948
durch Gerhard Friedrich. Der erste Faszikel erschien am 1. April 1932. Der
ehrwürdige Vorgänger des Werks, von Hermann Cremer (1867, 10. Aufl.
1915), hatte den Titel: «Biblisch-theologisches Wörterbuch der
neutestamentlichen Gräzität». Das Wort «Gräzität» deutet die Absicht des Verfassers

an, der im Vorwort schreibt, dass er den Exegeten und den Predigern helfen
will, die grossartigen Fortschritte der hellenistischen Philologie besser in ihrer
Arbeit zu verwerten.



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 211

Mit Kittels Wörterbuch ist es anders. Hier kommt man an den alttesta-
mentlichen Hintergrund nicht nur durch die Septuaginta, sondern er wird
separat behandelt. Hier erörtert man nicht nur die Texte des griechisch
sprechenden Judentums. Es finden sich auch Paragraphen über früh-rabbinische
Zitate aus Talmud und Midrasch. Dadurch wird das Neue Testament viel
intensiver in seinem jüdischen Kontext studiert, und darin war Kittels Wörterbuch

ein Beispiel für die exegetische Situation der 30er Jahre, sowie ein
Anregungsfaktor für die Exegese nach dem Weltkrieg.

Man bemerkt hier natürlich die Hand Gerhard Kittels (er war der Sohn
von Rudolf Kittel, dessen Name mit der Stuttgarter Biblia Hebraica fast identisch

ist). Gerhard Kittels «Probleme des palästinischen Spätjudentums und
das Urchristentum» (1926) war das erste Buch, das mir die früh-rabbinische
Welt zugänglich machte. Die Liberaltheologie konnte zwar schön und romantisch

von den Propheten sprechen, hatte aber für ein in Tora und Mitzwot
verankertes Judentum keinerlei Verständnis. Mit Kittel und den Kommentaren
von Strack-Billerbeck und Joachim Jeremias war das Urchristentum wieder
in seinen jüdischen Mutterboden zurückversetzt.

Doch zeigte das Wort «Spätjudentum» ein verhängnisvolles Problem an.
Nur vom Gesichtspunkt einer christlichen Ersetzungstheologie aus (worin die
Kirche in der Heilsgeschichte das Volk Israel ersetzt) war in diesem Judentum

etwas «Spätes» zu erkennen. Die Zeit des zweiten Tempels wäre dann
seine Dämmerung. Die 2000 Jahre bis heute gehörten dann nicht zur Heilsgeschichte

- sie wären eine Anomalie. Aber wenn man das heutige Judentum
wieder als eine lebendige Religion erfuhr, konnte man nicht länger von
«Spätjudentum» sprechen.

Die theologische Erweckungsbewegung für die Entlarvung des Antijuda-
ismus/Antisemitismus, sowohl der Kirche, als ihrer neutestamentlichen
Exegese, kam erst nach dem Krieg. (Die Distinktion zwischen Antijudaismus und
Antisemitismus bleibt für die Opfer von nur geringem Interesse.) Die Schande

der Shoah führte zur Umwertung, und die neugefundenen Texte von
Qumran gaben uns eine messianisch eschatologische Analogie, welche die
Jüdischkeit des Neuen Testaments verstärkte. Das Qumranstudium brachte
auch christliche und jüdische Forscher so nahe zusammen wie selten zuvor.

Es bleibt ein schmerzliches Rätsel, wie Gerhard Kittel, der grosse Kenner
von Talmud und Midrasch unter den Neutestamentlern, mit Überzeugung
den Antisemitismus der Hitlerzeit verteidigte. (In Schweden galt dasselbe
auch von Hugo Odeberg, der unser bester Kenner des Judentums war.)

Wie steht es denn mit Kittels Wörterbuch? Man findet hier nur wenige
Spuren eines offensichtlichen Antijudaismus. (In den Fussnoten erscheinen
einige Hinweise auf Alfred Rosenbergs «Mythus des 20. Jahrhunderts».) Die
negative Auswertung des Judentums ist vielmehr subtil und dadurch
eindringlicher. Sie wurzelt in dem lutherisch theologischen Paradigma von «Gesetz

und Evangelium», von dem aus es fast unmöglich ist zu vermeiden, au-



212 Krister Stendahl

thentisches Judentum als das primäre Beweisstück der falschen Haltung vor
Gott zu verstehen. Für die Calvinisten ist es etwas anders - oder es könnte
anders sein. Bereits im Jahre 1921 hatte George Foot More in einem berühmten
Artikel in der Harvard Theological Review gezeigt, wie dieses Paradigma oft
die neutestamentliche Exegese verzerrte.

Vielleicht finden Sie es unberechtigt und ungerecht von mir, das Wörterbuch

fast nur unter diesem Gesichtspunkt zu besprechen. Bin ich doch selbst
ein fleissiger und unendlich dankbarer Benutzer dieser unentbehrlichen Bände.

Aber wenn ich die Situation unserer Wissenschaft bewerten soll, waren
doch die Veränderungen im Verständnis des Jüdischen eine wichtige Frage.
Das Klima der 30er Jahre war nicht gut. Auch ganz abgesehen vom bewussten
Antisemitismus. Mein lieber Doktorvater, Anton Fridrichsen - ein Norweger
und glühender Anti-Nazi - konnte in seiner Exegese schreiben, dass Judas Is-
chariot typische jüdische Charakterzüge zeigte. So war es zu dieser Zeit. Und
immer noch findet man Bilder von Jesus und seinen Jüngern, auf denen Judas

jüdischer aussieht als Jesus. Warum wohl? Wir kennen die grundlosen Gründe.

V. Wo waren die Katholiken?

Ich habe fast nichts von katholischen Neutestamentlern gesagt. Es ist mein
Eindruck, dass es vor dem zweiten Vatikanum nur wenige protestantisch-katholische

Kontakte gab. Das gleiche gilt auch von den Universitäten mit
Fakultäten beider Konfessionen. Oft schien es den Protestanten, als ob in der
katholischen Exegese nichts Neues geschähe.

Dem war nicht so. Am Biblicum in der Piazza Pilotta legte man den Grund
für das zweite Vatikanum. Der Alttestamentier Augustinus (Kardinal) Bea

war dort von 1930-49 Rektor. Er hatte auch Zugang zu Papst Pius XII., dessen
Beichtvater er war. Als Exeget war er durchaus konservativ. Nach seinen
Schriften zu schliessen konnte man nicht erwarten, dass er einer der Architekten

des Konzils werden sollte. Aber heute ist es klar, dass er seine unbestrittene

Autorität einsetzte, um für das Biblicum Pontificale ein Klima zu schaffen,

in dem die Doktoren und Doktoranden sich sicher fühlten, wenn sie
versuchten, neue Wege zu gehen. So war auch die Enzyklika Divino afflante Spi-
ritu von 1943 ein Meilenstein und ein Vorbote. Raymond Brown hat diese

Enzyklika als schlechthin entscheidend bezeichnet.
Erlauben Sie mir, seine Worte im englischen Original des «Jerome Biblical

Commentary» zu zitieren: «The emphasis on recognizing different types
of literature or different literary forms in the Bible was probably the greatest
single contribution of Divino afflante Spiritw, for it offered the Catholic scholar

an intelligent and honest way of facing up to the obvious historical pro-



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 213

blems present in the Bible.» (The New Jerome Biblical Commentary, 1990; p.
1170).

Ich finde es interessant und auch für die Exegesengeschichte typisch, dass,
ebenso wie für Cullmann, so auch für die Forscher am Biblicum in Rom, es

gerade die form- und genre-geschichtlichen Erkenntnisse waren, die neue
Wege öffneten.

In der heutigen exegetischen Lage sind die Verschiedenheiten in Methoden

und Resultaten zahlreich und die Spannungen stark, vielleicht mehr als

zuvor. Das Spektrum ist viel weiter geworden, zum Teil durch die Demokratisierung

und Globalisierung unserer Gilde. Aber die Scheidelinien verlaufen
jetzt nicht mehr zwischen protestantischen und katholischen Exegeten.

VI. Von Geschichte zur Literatur

Als Schüler und Leser der Neutestamentier auf der Bühne der 30er Jahre
habe ich hier gesprochen. Es war eine glänzende Zeit. Die Texte der Urge-
meinde schimmerten. Alles stand in farbigem Kontrast zu der früheren
liberaltheologischen Exegese, die uns viel zu blutlos erschien. Fridrichsen nannte
diese neue Exegese die «realistische Bibelauslegung», entsprechend der
religiösen Wirklichkeit, die in der Urkirche pulsierte! Wir fühlten, dass wir so
dachten, wie die ersten Christen gedacht hatten. Die Vorlesungen waren oft
ein Emmaus-Erlebnis. Wir erfuhren eine unmittelbare Nähe zur Bibel. Gerade

die Erfahrung dieser Unmittelbarkeit hat dazu beigetragen, dass weder
Barth noch Bultmann für uns grosse Anziehung hatte. Den systematischen
Überbau Barths und den existentialen Unterbau Bultmanns empfanden wir
als unterschiedliche, aber geistesverwandte Kunstgriffe, die von der Welt der
Bibel wegführten - trotz ihrer Absicht sie uns näher zu bringen.

Wenn ich jetzt an die Zeit zurückdenke, finde ich, dass wir hermeneutisch
von himmlischer Unschuld waren. Heute bin ich mir völlig bewusst, dass der
Anspruch, die historische Wirklichkeit ohne jegliche Trübung darzustellen,
ebenfalls seine philosophischen Voraussetzungen und seine theologische
Agenda hatte.

Das bringt mich zum Thema Heilsgeschichte, welches la pièce de résistance
meiner Arbeitsfreude wurde. Cullmanns «Christus und die Zeit» von 1946

war für mich wie für viele eine Offenbarung. Zusammen mit Johannes
Muncks «Paulus und die Heilsgeschichte» (1954) hat es mein Verständnis des

Urchristentums grundsätzlich geprägt. So ist es für mich eine Ehre und eine
liebe Pflicht, ihm bei diesem Symposium meinen - wenn auch verspäteten -
aufrichtigen Dank zu sagen.

Mein Artikel von 1962 über «Biblical Theology» im Interpreter's Dictionary

of the Bible war im Grunde eine Verteidigung der historisch beschreibenden

Methode gegen verschiedene existentiale und systematisch-theologische



214 Krister Stendahl

Kritiker. Es war mir darum zu tun, die historische Reinheit der historischen
Beschreibung zu wahren, wenn ich scharfe Linien ziehen wollte zwischen
beispielsweise dem, was Paulus einmal gemeint hatte, was es später in der
Geschichte der Kirche zu meinen begann, und was es für den heutigen Leser
meinen könnte.

Erst viel später fiel mir auf, dass die intensive Beschäftigung mit dem
Geschichtsverständnis zu einer bestimmten Periode der europäischen Kulturgeschichte

gehörte. Es war gewiss kein Zufall, dass der Entwicklungsoptimismus
des 19. Jahrhunderts mit der Gipfelzeit der europäischen Imperien

zusammenfiel. Es war die Zeit, da man es als die Aufgabe der christlichen Welt
betrachtete, durch Mission und Kolonien die Barbaren «in die Geschichte
einzubringen.» Und in Amerika gab es ab 1900 eine Wochenzeitschrift The
Christian Century. Der Titel setzt voraus, dass die Welt um das Jahr 2000 eine
christliche Welt sein würde. Aber so kam es nicht. Ist es nicht vielmehr so,
dass Geschichtsphilosophie und Geschichtstheologie zu den Zeiten gehörten,
in denen der Sinn des Geschehens noch ziemlich klar und endgültig positiv
erschien?

Erlauben Sie mir, eine Analogie aus unserem Fachgebiet anzuführen.
Man kann vielleicht mit Jacob Neusner das rabbinische Judentum am besten
als eine Antwort auf den Fall des zweiten Tempels und die katastrophale
Revolte Bar Kochbas verstehen. Die Bundesgeschichte Israels wurde undurchsichtig

und niederdrückend. Aber eines war völlig klar: Gott wollte ein heiliges

Volk. So geschah es, dass Israel, welches dem Westen - wie wir oft sagen

- sein Geschichtsgefühl gegeben hatte, jetzt sein theologisches Zentrum in
Tora und Mitzwot fand. Bücher wie 2. Baruch und 4. Esra wurden uns durch
die Kirche vermittelt, nicht durch die Synagoge. Eschatologie und Apokalyp-
tik war nur Haggadah und es gibt keinen Messias in der Mischna, dem Kern
des Talmuds. Aber die junge Kirche nahm die Heilsgeschichte auf. In ihr
blühte die Eschatologie, insbesondere die Apokalyptik. Mit fröhlicher Zuversicht

liess man sich auf der Welle der Heilsgeschichte Gottes treiben.
Vielleicht kann eine solche Analogie die heutige Situation in vielen

exegetischen Arbeitsstuben erklären. Denn auch im postmodernen Kulturklima ist
es sehr schwer, eine klare Richtung und einen einleuchtenden Sinn der
Geschichte zu finden. Weder Hegel noch Marx kann überzeugen. Barth sprach
zur Krisis des Entwicklungsoptimismus seiner Generation, wenn er die
Offenbarung gegen alle Ideologien und Religionen setzte. Damit wuchs der
Abstand zwischen Bibel und Kultur, Heiliger Schrift und Literatur. Die postmoderne

hermeneutische Erweckung der letzten Jahrzehnte hat die Forschung
in die umgekehrte Richtung geführt. Im Englischen sagen wir: From History
to Story - von Geschichte zur Erzählung. Der Text verkündet nicht das

Mysterium, der Text ist das Mysterium.
So liest man jetzt die Bibel als Literatur mit ihren vielen Formen, Stilen

und Gattungen. Man studiert die Texte in ihrer vielfältigen Valenz. Man liest



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 215

die Bibel unbefangen, ohne die ängstliche Apologetik der Liberalen, aber
auch ohne die Gleichschaltung einer biblischen Theologie, die so schön war;
ja, die ich noch immer als schön empfinde.

Viele heutige Forscher finden ihre Arbeitsfreude und ihre theologische
Befreiung in einer literaturgemässen Exegese, so wie ich einmal meine
Inspiration in der Heilsgeschichte gefunden habe.

Doch erinnere ich mich, dass Professor Oscar Cullmann seine exegetische
Befreiung in der Formgeschichte gefunden hatte, das heisst, in einem neuen
Verständnis der literarischen Formen. Seine imposante Bibliographie
beginnt 1925 mit seinem Artikel über die formgeschichtliche Methode: «Les
récentes études sur la formation de la tradition évangélique».

Johannes Munck hat mir einmal erzählt, dass in der Zeit, da er als Doktorand

ein Thema für seine Dissertation suchte, sein Doktorvater gesagt habe,
im Neuen Testament sei nicht mehr viel zu tun. So schrieb er ein schönes
Buch über Klemens von Alexandria. Das war im Jahre 1933. Sein «Paulus und
die Heilsgeschichte» von 1954 steht als ein deutliches Zeichen für den Wandel
des exegetischen Klimas, dessen Veränderung bereits in den 20er und 30er
Jahren seinen Ursprung hatte.

Krister Stendahl, Harvard Divinity School, Cambridge, MA


	Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 : Erinnerungen und Reflexionen

