Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 : Erinnerungen
und Reflexionen

Autor: Stendahl, Krister

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930

Erinnerungen und Reflexionen!

I

1930! Zu der Zeit war ich 9 Jahre alt. Ich wusste nicht, was Exegese war.
Wie kann ich etwas zu dem Thema sagen, was fiir unser Symposium niitzlich
sein konnte?

Dann habe ich mich daran erinnert, dass mein Doktorvater, dessen famu-
[us ich einige Jahre lang war, auch wie Oscar Cullmann in Strassburg dokto-
riert hatte, und zwar ebenfalls bei Professor Wilhelm Baldensperger.

So muss ich es versuchen, gewissermassen durch die Brille Anton Fridrich-
sens — eigentlich war es ja ein Zwicker — die exegetische Situation der 30er
Jahre zu betrachten. Ich konnte kaum eine bessere Quelle haben, denn fiir
ihn war die Korrespondenz mit den dlteren européischen Kollegen, sowie mit
denen seiner eigenen Generation ein unentbehrlicher Teil sowohl seiner wis-
senschaftlichen Arbeit als seiner betont geselligen Natur. Oft hat er uns Dok-
toranden Anekdoten und Erinnerungen von allen diesen Kontakten erzéhlt.
Da horten wir von Adolf Deissmann und Ernst von Dobschiitz und Rudolf
Otto, von Karl Ludwig Schmidt und Ernst Lohmeyer, auch von Rudolf Bult-
mann. Etwas Besonderes war Fridrichsens hohe Achtung vor Walter Bauer,
und seine Freundschaft mit ihm. Aber es war mehr Bauer der Lexikograph als
der Verfasser von «Rechtsgldubigkeit und Ketzerei.»

Auch an einige — allerdings nur wenige — nicht-deutsche Namen kann ich
mich erinnern. Gewiss zidhlen dazu Maurice Goguel von der Sorbonne und
Arthur Darby Nock bei Harvard, ebenso C.H. Dodd im alten Cambridge.
Wenn ich diese Namen tiberblicke, wird es klar, wie die deutschsprachigen
Neutestamentler damals in Schweden dominierten — und zwar nur die Prote-
stanten. Der einzige katholische Name, an den ich mich erinnere, ist der von
Erik Peterson, den Fridrichsen sehr hoch schitzte. Und selbst dieser war ein
Konvertit.

Erst nach dem Zweiten Weltkrieg wurde die Szene internationaler. Die
Studiorum Novi Testamenti Societas, urspriinglich eine englische Bruder-
schaft — Schwestern waren natiirlich keine dabei — ist erst in den 50er Jahren
die weltweite Societas fiir die Neutestamentler geworden.

Die exegetische Situation, die wir Studenten Anton Fridrichsens als den
Hintergrund seines Denkens erlebten, war, wie ich glaube, durchaus typisch

' Meinen Dank an Dr. Bodo Reichenbach, Harvard Divinity School, der mein Deutsch
deutscher machte.



208 Krister Stendahl

fiir das theologische Klima zwischen den beiden Weltkriegen. Es war geprigt
von dem, wogegen man protestieren musste. Die béte noire iiberall und vor al-
lem anderen war die Liberaltheologie. Fiir die Neutestamentler war sie viel-
leicht am klarsten kristallisiert in Harnacks «Das Wesen des Christentums».

I1. Der religionsgeschichtliche Akzent

Oscar Cullmann hat uns erzihlt, dass es fiir ihn die formgeschichtliche Me-
thode war, die ihm die exegetische Tiir zu einem tieferen Verstindnis der
Evangelien geoffnet hatte, als es der liberaltheologischen Exegese moglich
war. Die fast gleichzeitigen formgeschichtlichen Schriften von Martin Dibeli-
us (1919), Karl Ludwig Schmidt (ebenfalls 1919) und Rudolf Bultmann
(1921), letztere in einer etwas anderen Tonart, waren bedeutend auch fiir uns
in Uppsala. Aber fiir Fridrichsen und seine Exegese war es mehr die religions-
geschichtliche Methode, die theologisch fruchtbar wurde, um aus dem liberal-
theologischen Verstdndnis der Welt des Neuen Testaments einen Ausweg zu
finden. Der dinische Religionshistoriker Wilhelm Grgnbeck war wichtig fiir
Fridrichsen, wie auch fiir Johannes Petersen und Sigmund Mowinckel. Fast
alles, was friither gering geschitzt, oder geradezu verachtet war, wurde jetzt
interessant und zentral, um das Leben der Urkirche zu verstehen: Kultus und
Volksfrommigkeit, Mirakel und Mythus. Fridrichsens Doktorarbeit war ja
«Le probleme du miracle dans le Christianisme primitif» und die sogenannte
Uppsala Schule war von der britischen «Myth and Ritual» Schule stark beein-
flusst — am meisten die Alttestamentler, aber auch die Neutestamentler.

Wenn man nach dem Sitz im Leben der Kirche fragte, dann war die reli-
gionsgeschichtliche Methode geeignet, das Bild mit starken Farben auszufiil-
len. «Christentum» war ja doch eine Abstraktion, Kirche und Kultus waren
der Sitz im Leben des Glaubens. Das «Christentum» war ja nur die dussere
Haut, welche die Schlange dann und wann abstreift, und die Wissenschaftler
danach studieren konnen. Die Kirche ist die Schlange, die sich fréhlich wei-
terringelt. Die alte Exegese erschien so iiberklug und diirr. Auch anachroni-
stisch. Jetzt wurde es fast zu einem Wahrheitskriterium, wenn uns etwas
fremdartig, ja fast grotesk erschien. Die mythische Sprache, die fiir die Bult-
mannianer eine Entmythologisierung erforderte, war fiir uns ein Zeichen re-
ligioser Intensitét.

Man erlebte diesen religionsgeschichtlichen Akzent als eine neue wissen-
schaftliche Ehrlichkeit und eine ausgereifte Konsequenz der historisch-kriti-
schen Forschung. Der grundsitzliche Fehler der liberalen Exegese war — so
sagte man — dass sie die religiose Wirklichkeit in, unter und hinter den Texten
verkannte. Die alte Regel, die lectio difficilior vorzuziehen, wurde jetzt auf
die Geistesgeschichte iibertragen. Was dem modernen Menschen seltsam und
fremdartig erschien, hatte die beste Chance, authentisch wahr zu sein, wenn



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 209

man versuchte, dem Glauben, dem Leben Jesu und der Urgemeinde Gestalt
zu geben. So hatten ja schon Johannes Weiss und Richard Kabisch die nah-
eschatologische Perspektive Jesu und der Urkirche wiedergefunden, und Al-
bert Schweitzer sah die Kluft zwischen solch einer Weltanschauung und jener
der Jetztzeit als zu tief, um sie mit irgendeiner Interpretation zu iiberbriicken.
So verlidsst er denn die Bergpredigt als Grund seiner Ethik und geht statt des-
sen von der Ehrfurcht vor dem Leben aus. Aber unsere Erfahrung war von an-
derer Art.

Der Ansatz blieb derselbe. Es war die Aufgabe der Exegese, die Lebens-
und die Glaubenswelt des Neuen Testaments so zu schildern, wie Jesus und
seine Apostel sie zu threr Zeit und in threm Raum einst erlebt hatten. Es galt,
eine radikale, erbarmungslos historische Aufgabe zu erfiillen, ohne einen ein-
zigen Augenblick apologetisch auf die Jetztzeit zu schielen. Die philosophi-
schen oder profanwissenschaftlichen Wahrheitsfragen waren dabei oft ausge-
klammert. Vielleicht konnte man genauer sagen, dass die questio facti nicht
ganz ausgeklammert war; sie war nur in der Schwebe gehalten. So wechselte
man bequem zwischen der historischen Beschreibung der biblischen Lebens-
welt und einer fiir die Jetztzeit normativen Theologie. Diese Zweideutigkeit
war oft unbewusst; ja, sie musste es fast sein, um auf der Kanzel niitzlich zu
werden.

Bewusst war dagegen diese epoché, diese Authebung des Urteils, in der
Religionsphdnomenologie. Im Jahre 1933 erschien bei Paul Siebeck, in der
Reihe «Neue Theologische Grundrisse», Gerardus van der Leeuws (1890-
1950) «Phdnomenologie der Religion». Es zeigt sich ganz klar, wo ich selbst
theologisch aufgewachsen bin, wenn ich bekenne, dass ich fast immer, falls ich
eine Reihe von Vorlesungen iiber neutestamentliche Themen zu geben hatte
—sei es iiber Kirche oder Glaube, Heiligkeit oder Gebet, Opfer oder Aufer-
stehung — zuallererst meinen van der Leeuw aufschlug, um den besten Ansatz
zu finden.

I11. Die Okumene und das «Biblische»

Oscar Cullmanns Werk als Neutestamentler und Patristiker war in beson-
derer Weise mit der 6kumenischen Bewegung verbunden, und zwar im Zu-
sammenhang mit dem zweiten Vatikanum. Seine reiche Produktion passte
sehr gut in den Rahmen des Konzils. Von Anfang an hatte er das Neue Testa-
ment in seiner Kontinuitdt mit der Patristik verstanden. So war auch
Overbecks Lehrstuhl in Basel sehr richtig fiir ihn. Diese Kombination, die ein
Gefiihl fiir die Tradition forderte, fand sich tibrigens nicht unter den Prote-
stanten der okumenischen Bewegung, wie sie im Weltrat der Kirchen ver-
wirklicht wurde. Hier suchte man sich aus, was biblisch war. Die nachbibli-
sche Entwicklung war ja die der Aufspaltung. Die Bibel besassen wir alle zu-



210 Krister Stendahl

sammen. Sie verhiess, dass die Spaltungen tiberwunden werden kénnten. In
der Wechselwirkung zwischen Akademie und Kirche war jetzt die grosse Zeit
fiir das Biblische. Was sagt die Bibel vom Menschen — von der Gemeinde —
dem Staat — der Kirche — von Tod und Leben usw., usw. Man fragte nach Exe-
geten wie selten zuvor. Sie, so meinte man, konnten den Kirchen klar machen
—und das mit biblischer Autoritdt — was echtes Christentum war. Und wenn
es heutzutage so wichtig erscheint, die mannigfaltigen Verschiedenheiten
schon in der Bibel hervorzuheben, so suchte man zu jener Zeit die vermeint-
lich einheitliche biblische Auffassung. Am Anfang der 6kumenischen Bewe-
gung war solch ein Programm fast selbstverstdndlich. Spater kam die Zeit, da
ein pluralistisches Verstindnis notig erschien, um die wahre Einheit der Oku-
mene zu erreichen. Die alte Formel: «Wie viel Gleichheit ist notwendig und
wie viel Verschiedenheit kann erlaubt werden?» wird heute oft umgekehrt:
«Wie viel Verschiedenheit ist notwendig und wie viel Gleichheit kann erlaubt
werden?», um das reiche pleroma zu férdern.

Mit dem Drang zum Biblischen kam auch eine Annéherung der beiden
Testamente. Die Kluft zwischen alt- und neutestamentlicher Forschung — der
akademische Marcionismus — war schon in der Struktur der Fakultiten gege-
ben, welche die Lehrstiihle fiir Altes und Neues Testament trennten. So war
es nicht immer gewesen. (Die Fakultidten in Lund und in Uppsala, zum Bei-
spiel, hatten noch 1960 je zwei Lehrstiihle fiir «kExegetische Theologie», die
nur aus praktischen Griinden in Altes und Neues Testament geteilt waren.)
Die philologische Methode des 19. Jahrhunderts hatte zur Folge, dass die Alt-
testamentler eine neue Arbeitsgemeinschaft mit Semitisten, Orientalisten
und Archidologen fruchtbarer fanden als die mit ihren neutestamentlichen
Kollegen. Fiir diese war die hellenistische Welt die Heimat und deren For-
scher war ihre Gilde. Aber der 6kumenische Hunger nach dem Biblischen
brachte die Testamente und ihre Exegeten einander wieder niher.

1V. Kittels Worterbuch und das «Jiidische»

In mancher Hinsicht muss man Kittels «Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament» als ein bleibendes Denkmal der neutestamentlichen Wis-
senschaft der 30er Jahre betrachten. Das Unternehmen wurde 1928 begonnen
und der Plan Kittels fast unveridndert erst 1979 zu Ende gefiihrt, seit 1948
durch Gerhard Friedrich. Der erste Faszikel erschien am 1. April 1932. Der
ehrwiirdige Vorginger des Werks, von Hermann Cremer (1867, 10. Aufl.
1915), hatte den Titel: «Biblisch-theologisches Worterbuch der neutesta-
mentlichen Grizitit». Das Wort «Grizitat» deutet die Absicht des Verfassers
an, der im Vorwort schreibt, dass er den Exegeten und den Predigern helfen
will, die grossartigen Fortschritte der hellenistischen Philologie besser in ihrer
Arbeit zu verwerten.



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 211

Mit Kittels Worterbuch ist es anders. Hier kommt man an den alttesta-
mentlichen Hintergrund nicht nur durch die Septuaginta, sondern er wird se-
parat behandelt. Hier erdrtert man nicht nur die Texte des griechisch spre-
chenden Judentums. Es finden sich auch Paragraphen tiber frith-rabbinische
Zitate aus Talmud und Midrasch. Dadurch wird das Neue Testament viel in-
tensiver in seinem jiidischen Kontext studiert, und darin war Kittels Worter-
buch ein Beispiel fiir die exegetische Situation der 30er Jahre, sowie ein An-
regungsfaktor fiir die Exegese nach dem Weltkrieg.

Man bemerkt hier natiirlich die Hand Gerhard Kittels (er war der Sohn
von Rudolf Kittel, dessen Name mit der Stuttgarter Biblia Hebraica fast iden-
tisch ist). Gerhard Kittels «Probleme des paléstinischen Spitjudentums und
das Urchristentum» (1926) war das erste Buch, das mir die friith-rabbinische
Welt zugéanglich machte. Die Liberaltheologie konnte zwar schon und roman-
tisch von den Propheten sprechen, hatte aber fiir ein in Tora und Mitzwot ver-
ankertes Judentum keinerlei Verstédndnis. Mit Kittel und den Kommentaren
von Strack-Billerbeck und Joachim Jeremias war das Urchristentum wieder
in seinen jiidischen Mutterboden zuriickversetzt.

Doch zeigte das Wort «Spitjudentum» ein verhéngnisvolles Problem an.
Nur vom Gesichtspunkt einer christlichen Ersetzungstheologie aus (worin die
Kirche in der Heilsgeschichte das Volk Israel ersetzt) war in diesem Juden-
tum etwas «Spites» zu erkennen. Die Zeit des zweiten Tempels wire dann
seine Dammerung. Die 2000 Jahre bis heute gehdrten dann nicht zur Heilsge-
schichte — sie wédren eine Anomalie. Aber wenn man das heutige Judentum
wieder als eine lebendige Religion erfuhr, konnte man nicht linger von «Spét-
judentum» sprechen.

Die theologische Erweckungsbewegung fiir die Entlarvung des Antijuda-
ismus/Antisemitismus, sowohl der Kirche, als ihrer neutestamentlichen Exe-
gese, kam erst nach dem Krieg. (Die Distinktion zwischen Antijudaismus und
Antisemitismus bleibt fiir die Opfer von nur geringem Interesse.) Die Schan-
de der Shoah fiihrte zur Umwertung, und die neugefundenen Texte von
Qumran gaben uns eine messianisch eschatologische Analogie, welche die Jii-
dischkeit des Neuen Testaments verstiarkte. Das Qumranstudium brachte
auch christliche und jiidische Forscher so nahe zusammen wie selten zuvor.

Es bleibt ein schmerzliches Rétsel, wie Gerhard Kittel, der grosse Kenner
von Talmud und Midrasch unter den Neutestamentlern, mit Uberzeugung
den Antisemitismus der Hitlerzeit verteidigte. (In Schweden galt dasselbe
auch von Hugo Odeberg, der unser bester Kenner des Judentums war.)

Wie steht es denn mit Kittels Worterbuch? Man findet hier nur wenige
Spuren eines offensichtlichen Antijudaismus. (In den Fussnoten erscheinen
einige Hinweise auf Alfred Rosenbergs «Mythus des 20. Jahrhunderts».) Die
negative Auswertung des Judentums ist vielmehr subtil und dadurch ein-
dringlicher. Sie wurzelt in dem lutherisch theologischen Paradigma von «Ge-
setz und Evangelium», von dem aus es fast unmoglich ist zu vermeiden, au-



212 Krister Stendahl

thentisches Judentum als das primédre Beweisstiick der falschen Haltung vor
Gott zu verstehen. Fiir die Calvinisten ist es etwas anders — oder es kénnte an-
ders sein. Bereits im Jahre 1921 hatte George Foot More in einem beriihmten
Artikel in der Harvard Theological Review gezeigt, wie dieses Paradigma oft
die neutestamentliche Exegese verzerrte.

Vielleicht finden Sie es unberechtigt und ungerecht von mir, das Worter-
buch fast nur unter diesem Gesichtspunkt zu besprechen. Bin ich doch selbst
ein fleissiger und unendlich dankbarer Benutzer dieser unentbehrlichen Bén-
de. Aber wenn ich die Situation unserer Wissenschaft bewerten soll, waren
doch die Verdnderungen im Verstindnis des Jiidischen eine wichtige Frage.
Das Klima der 30er Jahre war nicht gut. Auch ganz abgesehen vom bewussten
Antisemitismus. Mein lieber Doktorvater, Anton Fridrichsen — ein Norweger
und glithender Anti-Nazi — konnte in seiner Exegese schreiben, dass Judas Is-
chariot typische jiidische Charakterziige zeigte. So war es zu dieser Zeit. Und
immer noch findet man Bilder von Jesus und seinen Jiingern, auf denen Judas
judischer aussieht als Jesus. Warum wohl? Wir kennen die grundlosen Griin-
de.

V. Wo waren die Katholiken?

Ich habe fast nichts von katholischen Neutestamentlern gesagt. Es ist mein
Eindruck, dass es vor dem zweiten Vatikanum nur wenige protestantisch-ka-
tholische Kontakte gab. Das gleiche gilt auch von den Universitdten mit Fa-
kultdten beider Konfessionen. Oft schien es den Protestanten, als ob in der
katholischen Exegese nichts Neues geschihe.

Dem war nicht so. Am Biblicum in der Piazza Pilotta legte man den Grund
fiir das zweite Vatikanum. Der Alttestamentler Augustinus (Kardinal) Bea
war dort von 1930-49 Rektor. Er hatte auch Zugang zu Papst Pius XII., dessen
Beichtvater er war. Als Exeget war er durchaus konservativ. Nach seinen
Schriften zu schliessen konnte man nicht erwarten, dass er einer der Architek-
ten des Konzils werden sollte. Aber heute ist es klar, dass er seine unbestrit-
tene Autoritit einsetzte, um fiir das Biblicum Pontificale ein Klima zu schaf-
fen, in dem die Doktoren und Doktoranden sich sicher fiihlten, wenn sie ver-
suchten, neue Wege zu gehen. So war auch die Enzyklika Divino afflante Spi-
ritu von 1943 ein Meilenstein und ein Vorbote. Raymond Brown hat diese
Enzyklika als schlechthin entscheidend bezeichnet.

Erlauben Sie mir, seine Worte im englischen Original des «Jerome Bibli-
cal Commentary» zu zitieren: «The emphasis on recognizing different types
of literature or different literary forms in the Bible was probably the greatest
single contribution of Divino afflante Spiritu; for it offered the Catholic scho-
lar an intelligent and honest way of facing up to the obvious historical pro-



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 213

blems present in the Bible.» (The New Jerome Biblical Commentary, 1990; p.
1170).

Ich finde es interessant und auch fiir die Exegesengeschichte typisch, dass,
ebenso wie fiir Cullmann, so auch fiir die Forscher am Biblicum in Rom, es
gerade die form- und genre-geschichtlichen Erkenntnisse waren, die neue
Wege offneten.

In der heutigen exegetischen Lage sind die Verschiedenheiten in Metho-
den und Resultaten zahlreich und die Spannungen stark, vielleicht mehr als
zuvor. Das Spektrum ist viel weiter geworden, zum Teil durch die Demokra-
tisierung und Globalisierung unserer Gilde. Aber die Scheidelinien verlaufen
jetzt nicht mehr zwischen protestantischen und katholischen Exegeten.

VI. Von Geschichte zur Literatur

Als Schiiler und Leser der Neutestamentler auf der Biihne der 30er Jahre
habe ich hier gesprochen. Es war eine glinzende Zeit. Die Texte der Urge-
meinde schimmerten. Alles stand in farbigem Kontrast zu der fritheren libe-
raltheologischen Exegese, die uns viel zu blutlos erschien. Fridrichsen nannte
diese neue Exegese die «realistische Bibelauslegung», entsprechend der reli-
giosen Wirklichkeit, die in der Urkirche pulsierte! Wir fiihlten, dass wir so
dachten, wie die ersten Christen gedacht hatten. Die Vorlesungen waren oft
ein Emmaus-Erlebnis. Wir erfuhren eine unmittelbare Nihe zur Bibel. Gera-
de die Erfahrung dieser Unmittelbarkeit hat dazu beigetragen, dass weder
Barth noch Bultmann fiir uns grosse Anziehung hatte. Den systematischen
Uberbau Barths und den existentialen Unterbau Bultmanns empfanden wir
als unterschiedliche, aber geistesverwandte Kunstgriffe, die von der Welt der
Bibel wegfiihrten — trotz ihrer Absicht sie uns nidher zu bringen.

Wenn ich jetzt an die Zeit zuriickdenke, finde ich, dass wir hermeneutisch
von himmlischer Unschuld waren. Heute bin ich mir vollig bewusst, dass der
Anspruch, die historische Wirklichkeit ohne jegliche Triibung darzustellen,
ebenfalls seine philosophischen Voraussetzungen und seine theologische
Agenda hatte.

Das bringt mich zum Thema Heilsgeschichte, welches la piéce de résistance
meiner Arbeitsfreude wurde. Cullmanns «Christus und die Zeit» von 1946
war fiir mich wie fiir viele eine Offenbarung. Zusammen mit Johannes
Muncks «Paulus und die Heilsgeschichte» (1954) hat es mein Verstindnis des
Urchristentums grundsétzlich geprégt. So ist es fiir mich eine Ehre und eine
liebe Pflicht, ihm bei diesem Symposium meinen — wenn auch verspéteten —
aufrichtigen Dank zu sagen.

Mein Artikel von 1962 iiber «Biblical Theology» im Interpreter's Dictiona-
ry of the Bible war im Grunde eine Verteidigung der historisch beschreiben-
den Methode gegen verschiedene existentiale und systematisch-theologische



214 Krister Stendahl

Kritiker. Es war mir darum zu tun, die historische Reinheit der historischen
Beschreibung zu wahren, wenn ich scharfe Linien ziehen wollte zwischen bei-
spielsweise dem, was Paulus einmal gemeint hatte, was es spéter in der Ge-
schichte der Kirche zu meinen begann, und was es fiir den heutigen Leser
meinen konnte.

Erst viel spiter fiel mir auf, dass die intensive Beschiftigung mit dem Ge-
schichtsverstdndnis zu einer bestimmten Periode der europiischen Kulturge-
schichte gehorte. Es war gewiss kein Zufall, dass der Entwicklungsoptimis-
mus des 19. Jahrhunderts mit der Gipfelzeit der europiischen Imperien zu-
sammenfiel. Es war die Zeit, da man es als die Aufgabe der christlichen Welt
betrachtete, durch Mission und Kolonien die Barbaren «in die Geschichte
einzubringen.» Und in Amerika gab es ab 1900 eine Wochenzeitschrift The
Christian Century. Der Titel setzt voraus, dass die Welt um das Jahr 2000 eine
christliche Welt sein wiirde. Aber so kam es nicht. Ist es nicht vielmehr so,
dass Geschichtsphilosophie und Geschichtstheologie zu den Zeiten gehorten,
in denen der Sinn des Geschehens noch ziemlich klar und endgiiltig positiv er-
schien?

Erlauben Sie mir, eine Analogie aus unserem Fachgebiet anzufiihren.
Man kann vielleicht mit Jacob Neusner das rabbinische Judentum am besten
als eine Antwort auf den Fall des zweiten Tempels und die katastrophale Re-
volte Bar Kochbas verstehen. Die Bundesgeschichte Israels wurde undurch-
sichtig und niederdriickend. Aber eines war vollig klar: Gott wollte ein heili-
ges Volk. So geschah es, dass Israel, welches dem Westen — wie wir oft sagen
— sein Geschichtsgefiihl gegeben hatte, jetzt sein theologisches Zentrum in
Tora und Mitzwot fand. Biicher wie 2. Baruch und 4. Esra wurden uns durch
die Kirche vermittelt, nicht durch die Synagoge. Eschatologie und Apokalyp-
tik war nur Haggadah und es gibt keinen Messias in der Mischna, dem Kern
des Talmuds. Aber die junge Kirche nahm die Heilsgeschichte auf. In ihr
bliihte die Eschatologie, insbesondere die Apokalyptik. Mit frohlicher Zuver-
sicht liess man sich auf der Welle der Heilsgeschichte Gottes treiben.

Vielleicht kann eine solche Analogie die heutige Situation in vielen exege-
tischen Arbeitsstuben erkldren. Denn auch im postmodernen Kulturklima ist
es sehr schwer, eine klare Richtung und einen einleuchtenden Sinn der Ge-
schichte zu finden. Weder Hegel noch Marx kann iiberzeugen. Barth sprach
zur Krisis des Entwicklungsoptimismus seiner Generation, wenn er die Of-
fenbarung gegen alle Ideologien und Religionen setzte. Damit wuchs der Ab-
stand zwischen Bibel und Kultur, Heiliger Schrift und Literatur. Die postmo-
derne hermeneutische Erweckung der letzten Jahrzehnte hat die Forschung
in die umgekehrte Richtung gefiihrt. Im Englischen sagen wir: From History
to Story — von Geschichte zur Erzdahlung. Der Text verkiindet nicht das My-
sterium, der Text ist das Mysterium.

So liest man jetzt die Bibel als Literatur mit ihren vielen Formen, Stilen
und Gattungen. Man studiert die Texte in ihrer vielféltigen Valenz. Man liest



Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 215

die Bibel unbefangen, ohne die dngstliche Apologetik der Liberalen, aber
auch ohne die Gleichschaltung einer biblischen Theologie, die so schon war;
ja, die ich noch immer als schén empfinde.

Viele heutige Forscher finden ihre Arbeitsfreude und ihre theologische
Befreiung in einer literaturgeméssen Exegese, so wie ich einmal meine Inspi-
ration in der Heilsgeschichte gefunden habe.

Doch erinnere ich mich, dass Professor Oscar Cullmann seine exegetische
Befreiung in der Formgeschichte gefunden hatte, das heisst, in einem neuen
Verstdndnis der literarischen Formen. Seine imposante Bibliographie be-
ginnt 1925 mit seinem Artikel iiber die formgeschichtliche Methode: «Les ré-
centes études sur la formation de la tradition évangélique».

Johannes Munck hat mir einmal erzihlt, dass in der Zeit, da er als Dokto-
rand ein Thema fiir seine Dissertation suchte, sein Doktorvater gesagt habe,
im Neuen Testament sei nicht mehr viel zu tun. So schrieb er ein schones
Buch iiber Klemens von Alexandria. Das war im Jahre 1933. Sein «Paulus und
die Heilsgeschichte» von 1954 steht als ein deutliches Zeichen fiir den Wandel
des exegetischen Klimas, dessen Verdnderung bereits in den 20er und 30er
Jahren seinen Ursprung hatte.

Krister Stendahl, Harvard Divinity School, Cambridge, MA



	Zur Situation der neutestamentlichen Exegese um 1930 : Erinnerungen und Reflexionen

