Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 3

Artikel: Ouverture du Colloque

Autor: Messmer, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ouverture du Colloque

Monsieur le Recteur,
Messieurs les Professeurs,
Mesdames, Messieurs,

La tache d’ouvrir ce colloque m’échoit aujourd’hui, bien que je ne sois en
aucune facon théologien et que je ne puisse pas me prévaloir d’avoir été un
proche d’Oscar Cullmann, ni méme de I’avoir jamais rencontré. Quand je fus
¢élu aI’Académie des Sciences morales et politiques, en 1988, son état de santé
ne lui permettait déja plus de se déplacer pour assister a nos réunions hebdo-
madaires. Il m’écrivit néanmoins un mot tres aimable lors de mes visites
académiques.

Quelle légitimité peut donc avoir ma parole dans cet aréopage de savants
théologiens et de personnes qui ont partagé avec lui le cheminement de sa
pensée?

L’Institut de France, tout d’abord, ou il fut élu en 1972, créateur d’une con-
fraternité ou se retrouvent tant d’hommes d’horizons différents, mais qu’unit
une communauté de valeurs, fondées sur la certitude du caractere salvateur
de l'intelligence et de la Raison. Je tiens a saluer tout particulierement notre
Secrétaire Perpétuel Monsieur Jean Cluzel et mon confrere Jacques Leprette,
successeur d’Oscar Cullmann et qui a prononcé de lui un éloge d’'une grande
pénétration d’esprit. La force de cette rencontre posthume I’a convaincu d’ét-
re des notres aujourd’hui.

La lecture des ceuvres d’Oscar Cullmann vient ensuite. Je me souviens
comme d’un moment de pure intelligence d’avoir suivi, pas a pas au cours de
vacances d’été en Bretagne, les démonstrations et les explications de La
priere dans le Nouveau Testament, paru en 1995, ouvrage dans lequel toute
I’ceuvre de ce grand théologien trouvait son aboutissement.

L’origine enfin, puisque je suis originaire des marges de cette Europe
rhénane, qui concentre en elle les déchirures et les ferments de I'unité. Sur le
plan linguistique, nous sommes a la fronti¢re entre zone romane et zone ger-
manique. Oscar Cullmann, né a Strasbourg le 25 février 1902 — dans cette Al-
sace terre d’Empire mal résignée a la domination prussienne — €tait a I’aise
dans I'une et 'autre langue. En matiére religieuse, 'Europe rhénane fut deés
le Moyen Age le foyer d’une forte ébullition. A partir du XVIeme siécle,
I’avenement de la Réforme en fit un des fronts de la lutte entre monde catho-
lique et monde protestant. Sur le plan politique, I'unification allemande en
1871 éleva une frontiere autour de laquelle coula, par deux fois, le sang de
milliers d’hommes.

Région de divisions, elle porte aussi I’espoir de 'unité. Des les années
1540, le réformateur de Strasbourg, Bucer, entreprit, mais en vain, d’explorer



204 Pierre Messmer

toutes les voies de la réconciliation entre protestants et méme, de maniere
éphémere, avec les catholiques a la conférence de Ratisbonne. C’est dans cet
esprit de concorde que doivent s’enraciner les démarches des hommes qui, de
Strasbourg a Béle, firent tant pour I’cecuménisme au cours du XX*™ siecle, au
rang desquels Oscar Cullmann a occupé une place éminente. Politiquement,
la région guerriere est devenue, avec la construction européenne, le centre
duquel a pu rayonner le désir de paix.

C’est dans cette zone si particuliere et si attachante de notre Europe qu’a
évolué Oscar Cullmann. Dernier d’une famille de neuf enfants, il a fait ses
études au gymnase Jean Sturm de Strasbourg, ou son professeur d’histoire,
d’allemand et de religion ’orienta vers la théologie, mais non vers le pastorat.
A la Faculté de Théologie protestante de cette méme ville, il étudie le grec,
I’araméen et I’hébreu pour se préparer a I’étude des textes néo-testamentai-
res, qui fut le travail de toute sa vie. Son €rudition et sa grande intuition lui
valurent tres vite la reconnaissance, dés la publication de son premier article,
a I’age de 23 ans: «Les récentes études sur la formation de la tradition évan-
gélique», paru dans la Revue d’histoire et de philosophie religieuses.

Oscar Cullmann poursuivit ses études a la Sorbonne, puis, de retour a
Strasbourg, il y dirigea le Stift, ce qui le maintint en contact avec le milieu étu-
diant. Lecteur de grec a partir de 1927, il fut nommé professeur d’exégese et
d’histoire a la Faculté de Strasbourg. Il y resta jusqu’en 1938. A cette date,
votre Université, Messieurs les professeurs, fit appel a lui. Aprés avoir long-
temps hésité, il accepta de rejoindre votre prestigieuse institution ou ens-
eignait déja le grand Karl Barth. Détaché pour cinq ans, il y demeura profes-
seur jusqu’a sa retraite en 1972, apres avoir été recteur de I’'Université. Animé
d’une vraie passion pédagogique, il assuma également, a partir de 1941 et
jusqu’a son départ, la fonction de directeur de la Maison des étudiants.

C’est a Béle que se produisit dans son esprit ce qu’il qualifia plus tard de
«révélation libératrice» et d’ou naquirent deux de ses principaux ouvrages
Christ et le temps, publié en France en 1947 et qui lui valut une célébrité mon-
diale, puis Le salut dans I’histoire en 1966. Il revient en 1992 sur cette illumi-
nation qui marqua ses réflexions sur la place de I’eschatologie dans le christia-
nisme, inaugurant une voie nouvelle entre la these d’Albert Schweitzer, selon
laquelle I’Eglise primitive avait vécu dans I'imminence de la parousie, et celle
de Charles Harold Dodd, pour qui le Royaume est réalisé avec la venue du
Christ.

«Selon ma these, les deux avaient a la fois raison et tort. Pour le Nouveau Testament,
le moment décisif de I’histoire du Salut a eu lieu en Jésus-Christ, et, cependant, comme les
juifs, nous attendons encore un royaume a venir. La ligne du temps qui, pour les juifs, se
déploie d’une fagon ininterrompue vers la fin, est, selon le Nouveau Testament, coupée: il
y a un milieu temporel (accomplissement) et une fin temporelle (achévement). J’ai résumé
cette tension par la formule: «déja» et «pas encore»; et je I'ai illustrée par une image bien
comprise au moment ol j’ai fixé mon idée par écrit (1944). La bataille décisive avait eu lieu,



Ouverture du Colloque 205

mais les combats continuaient et on attendait encore I’armistice. Le temps compris entre le
milieu et la fin est celui du Nouveau Testament et se prolonge dans celui qui est le nétre: il
s’agit d’'un temps intermédiaire... Cette conception engendre celle de I’histoire du salut que
j’ai développée par la suite».

Dans ce temps intermédiaire, se situent les divisions des chrétiens, mais
aussi leurs efforts de réconciliation.

Oscar Cullmann privilégia, des que possible, le dialogue avec les théologi-
ens catholiques. A Strasbourg, il se lie avec le dominicain Yves Congar, arti-
san d’unité au sein du catholicisme. A Bale, il resta tout le temps en contact
avec Otto Karrer et Hans Urs von Balthasar, qui fut élu deux ans aprés lui as-
socié étranger de I’ Académie des Sciences morales et politiques. Il faut noter
qu’il siégea dans cette Académie aux c6tés du cardinal Henri de Lubac, qui y
avait élu en 1958. Enfin, le jésuite Jean Daniélou fut I'un de ses lecteurs les
plus attentifs, dans les colonnes des Etudes ou de Dieu vivant — pas toujours
en accord, car la volonté cecuménique d’Oscar Cullmann n’entrainait de sa
part aucune concession a sa foi.

Le prouve son Saint Pierre, paru en 1952. Enseignant a I’'Université Vau-
doise de Rome, il attirait a ses conférences les enseignants de 1'Institut bibli-
que et de I’'Université grégorienne. Il fut invité a visiter les fouilles archéolo-
giques de la confession de Saint-Pierre. Il sortit de ces rencontres un livre éru-
dit retracant I’histoire de I’apdtre. Une premiere partie, historique, fait auto-
rit€. La seconde, dogmatique, ne fait aucune concession sur la tradition
apostolique ou I'infaillibilité pontificale. Toutefois, son travail reconnaissait
I'intérét de I’attention portée par les catholiques a la tradition, trop oubliée
parfois en milieu protestant.

Cette contestation renouvelée du statut des évéques de Rome ne lui ferma
pas les portes du dialogue avec les catholiques, qu’il poursuivit, par exemple,
dans un ouvrage au titre significatif, paru en 1956, Catholiques et protestants.

En 1962, alors qu’il avait déja mis sur pied, ici-méme, le premier grand cen-
tre académique européen cecuménique, il fut appelé comme observateur au
Concile Vatican II, dont il suivit les travaux avec une particuliére attention,
comme le prouve la conférence de presse trés remarquée qu’il donna apres
I’achévement de la premiere session.

En 1965, il se vit attribuer le Prix international de I'Institut Paul VI de
Brescia, pour son engagement «en faveur de 1'ceccuménisme et de la fraternité
entre les Eglises».

Les années prometteuses qui suivirent le Concile furent occupées pour
Oscar Cullmann par la mise en place de I'Institut cecuménique et théologique
de Tantur, a Bethléem, souhaité par le pape Paul VI. L’idée était d’encoura-
ger une communauté de vie et de travail théologique dans toutes les confessi-
ons chrétiennes sur le lieu-méme ol naquit le christianisme. Il était présent
lors de I'inauguration de I'Institut en 1972 et passa ’année 1972-1973 a donner
des conférences a Jérusalem.



206 Pierre Messmer

Il participa, par la suite, a la Traduction (Ecuménique de la Bible, qui fait
encore aujourd’hui référence, et publia deux ouvrages — L’Unité par la diver-
sité, en 1986, et Les voies de 'unité chrétienne en 1992 — ot il rassemblait 1’es-
sentiel de sa vision de ’avenir et mettait en garde contre les élans parfois trop
impétueux qui marquerent les années 1970.

Arrivé au soir de sa vie, il avait concrétisé, a la mesure de ses moyens et de
ceux que les temps lui offraient, cet engagement pris en 1950 au cours d’une
conférence devant des étudiants catholiques: «Sachez, messieurs, que je suis
de ceux qui ne se sont jamais résignés a la séparation».

Mort le 21 janvier 1999, a I'dge de 97 ans a Chamonix, au cours de la
semaine de priere pour l'unité des chrétiens, Oscar Cullmann nous laisse I’es-
poir d’'un rapprochement, fondé€ sur un retour a I’esprit de I’Eglise primitive,
sur le respect des charismes des différentes confessions, sur le dialogue, mais
surtout, me semble-t-il, sur une pratique commune, celle de la priere, theme
de son dernier ouvrage, repris avec intelligence récemment par mon confrere,
Marc Philonenko.

Aussi faut-il laisser, pour conclure cette rapide présentation de la vie d’Os-
car Cullmann, qui sera développée tout au long des communications, la paro-
le a I’épanouissement de nos communes espérances.

Pierre Messmer, Paris



	Ouverture du Colloque

