Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 2

Artikel: Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie
Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877939

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie

Die Soziobiologie ist ein interdisziplindrer Forschungszweig, der das Sozi-
alverhalten vergesellschafteter Lebewesen evolutionstheoretisch erklirt. Sie
leitet die grundlegenden und immer wiederkehrenden Verhaltensprogramme
von sozial lebenden Tieren und Menschen aus Anpassungserfordernissen ab,
die in der Entwicklungsgeschichte der Arten bewiltigt werden mussten.!

In immer weiterer Ausdehnung seiner Reichweite wird dieses Paradigma
zunehmend auch auf ethische und religiose Verhaltensweisen angewendet.
Um genau diesen Ausschnitt aus dem interdisziplindren Forschungspro-
gramm der Soziobiologie, der mir fiir die Theologie eine enorme Herausfor-
derung darzustellen scheint, soll es im folgenden gehen. Er artikuliert sich in
der doppelten Hypothese, dass Religion — wie jede andere Kulturleistung des
Menschengeschlechts — ein Produkt des Evolutionsprozesses sei und dass sie
umgekehrt diesen Prozess durch eine ihr eigene Steuerungsleistung beein-
flusst habe. Pointiert formuliert kann man diese beiden Aspekte so zusam-
menfassen, dass Religion als selektionspramiertes und selektionsprimieren-
des Verhalten zu deuten sei.

Diese religionsfunktionale These lésst sich nicht einfach damit abweisen,
dass man sie als Repristination der naturalistischen Religionskritik von
Spencer und Haeckel etikettiert — das wird deutlich, wenn man sie einer ge-
naueren Betrachtung unterzieht und sie in das Spektum jener Wissenschafts-
zweige einordnet, die das Evolutionsparadigma auf die Deutung von mensch-
lichen Verhaltensweisen, emotionalen und kognitive Fihigkeiten sowie so-
zialen und kulturellen Phinomenen anwenden wollen. Dazu gehért vor allem
die evolutionire Erkenntnistheorie?, aber auch die in den letzten Jahren vor-
gelegten Ansitze zu einer evolutiondren Erkldrung ethischer Einstellungen
und Verhaltensweisen.” Die Anwendung des evolutionsgenetischen Ansatzes

! Zur Einfiihrung in die Forschungsperspektiven der Soziobiologie siche: Voland,
Eckart: Grundriss der Soziobiologie, Stuttgart 1993, 22000; ders.: Fortpflanzung. Natur und
Kultur im Wechselspiel. Versuch eines Dialogs zwischen Biologen und Sozialwissenschaft-
lern, Frankfurt 1992; Axel, Heinrich: Soziobiologie als kulturrevolutiondres Programm
(ratio fidei 6), Regensburg 2001. — Weitere Literaturangaben finden sich in den folgenden
Anmerkungen.

2 Etwa: Riedl, Rupert (Hg.): Die Evolutionire Erkenntnistheorie. Bedingungen,
Losungen, Kontroversen, Berlin 1987.

* Siehe dazu: Bayertz, Kurt (Hg.): Evolution und Ethik, Stuttgart 1993; Nitecki,
Matthew H. / Nitecki, Doris V. (Hgg.): Evolutionary Ethics (Suny Series in Philosophy and
Biology), New York 1993; Grifrath, Bernd: Evolutionédre Ethik? Philosophische Pro-
gramme, Probleme und Perspektiven der Soziobiologie (Philosophie und Wissenschaft
14), Berlin / New York 1997; Waltl, Manfred: Eigennutz und Eigenwohl. Ein Beitrag zur
Diskussion zwischen Soziobiologie und theologischer Ethik (Forum interdisziplinire
Ethik 18), Frankfurt 1997; Junker, Christiane: Zur immer tieferen Erschliessung des Men-



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 173

auf die Interpretation religioser Phanomene bildet den folgerichtig ndchsten
Schritt in der Dynamik dieser Disziplin. Darin zeigt sich die Tendenz, das
Evolutionsmodell zum Paradigma der gesamten Wirklichkeitsdeutung und
zur Grundlage der Zusammenfiihrung von Natur- und Geisteswissenschaften
zu erheben.*

Als Grundlegung der modernen, von der ilteren Verhaltensforschung
und dem sog. Sozialdarwinismus zu unterscheidenden Soziobiologie kann
man die seit Mitte der 70er Jahre von Edward O. Wilson (Biologe und Evo-
lutionsforscher an der Harvard University) vorgelegten Arbeiten® ansehen.
Dieser Ansatz wurde von Walter Burkert, der selbst kein Soziobiologe ist,
sondern bis zu seiner Emeritierung im Jahre 1996 Klassische Philologie an der
Universitit Ziirich lehrte, aufgenommen und auf die Deutung der klassischen
Kulte des Altertums angewendet. Vor allem in seinen 1989 gehaltenen, 1996
auf englisch und 1998 auf deutsch erschienenen Gifford-Lectures ist dieser
Versuch einer evolutionsbiologischen Religionsdeutung dokumentiert.®

Nach einer knappen Skizzierung des von Wilson vertretenen soziobiologi-
schen Programms soll im folgenden die darauf rekurrierende Religionsdeu-
tung Burkerts vorgestellt werden, um dann im zweiten Teil die theologische
Auseinandersetzung mit diesem Ansatz aufzunehmen.

1. Die Soziobiologie Wilsons und die darauf gegriindete
Religionsdeutung Burkerts

Im Vergleich mit der édlteren Verhaltensforschung, wie sie etwa Konrad
Lorenz’ betrieben hatte, lassen sich die Konturen der von Edward Wilson
propagierten modernen Soziobiologie in zwei Punkten zusammenfassen.

(a) Wilsons Forschungsinteresse richtet sich nicht auf die biologischen
Grundlagen des Verhaltens im allgemeinen, sondern konzentriert sich auf das

schenmoglichen — Ethik und Soziobiologie im Dialog, Miinster 1998, sowie die Artikel von
Ernst Tugendhat und Ulrich Schnabel in: DIE ZEIT 39/99 und 43/99.

* Diese Ausrichtung kommt im Titel des Hauptwerks von Edward O. Wilson «The
Unity of Knowledge (dt: Die Einheit des Wissens) zum Ausdruck (siche Anm. 5).

>Wilson, Edward O.: Sociobiology. The New Synthesis, Cambridge, Mass. 1975; ders.:
On Human Nature, Cambridge, Mass 1978; dt.: Biologie als Schicksal. Die soziobiologi-
schen Grundlagen menschlichen Verhaltens, Frankfurt, Berlin, Wien 1980; ders.: Consili-
ence. The Unity of Knowledge, New York 1998, dt: Die Einheit des Wissens, Berlin 21998,

¢ Burkert, Walter: Kulte des Altertums. Biologische Grundlagen der Religion, Miin-
chen 1998; ders.: Exploring Religion in a Biological Landscape, in: Method and Theory in
the Study of Religion 10, 1998, 129-132. — Eine Wiirdigung seines Werkes bietet der von
Fritz Graf hg. Band: Ansichten griechischer Rituale. Geburtstagssymposium fiir Walter
Burkert, Stuttgart / Leipzig 1998.

" Lorenz, Konrad: Das sogenannte Bose. Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien
1963, Miinchen '1998.



174 Reinhold Bernhardt

Sozialverhalten gesellschaftlich organisierter Lebewesen. Dazu gehoren so-
ziale Insekten (Termiten- und Ameisenstimme, Bienenvolker), in Rudeln le-
bende Sdugetiere (Lowen, Affen) ebenso wie der Mensch als zoon politikon.
Hier stosst er auf elementare Verhaltensprogramme (wie die Inzestvermei-
dung oder die Hierarchiebildung), deren Entstehung und Weiterentwicklung
sich evolutionsgenetisch erklidren lassen. Dieses Konzept einer «Verhaltens-
genetik» geht von der Verbindung von Vererbungs- und der Evolutionslehre
aus, wie sie von Ernst Mayr u.a. in der sog. New Synthesis vollzogen worden
ist, und wendet sie auf die grundlegenden tiberindividuellen Programme des
Sozialverhaltens an: Nicht nur physiologische Eigenschaften und Steuerungs-
mechanismen in Reiz-Reaktions-Zusammenhéngen unterliegen der natiirli-
chen Selektion und der Vererbung im Evolutionsprozess, sondern auch diese
festgelegten «patterns of behaviour».

(b) Wihrend die éltere Verhaltensforschung den leitenden Impuls der
biologisch konditionierten Verhaltensprogramme in der Selbst- und Arter-
haltung und davon abgeleitet im Streben nach Fortpflanzung, in Nahrungsbe-
schaffung und -verteilung und im Schutz vor Bedrohungen sah, erfasst die
moderne Soziobiologie dariiber hinaus auch solche Verhaltensprogramme,
die nicht unmittelbar den genannten biologischen Erfordernissen dienen,
sondern Kulturleistungen oder Anséitze dazu darstellen. Dazu gehoren Ver-
haltensweisen zur Selbstdarstellung, Kommunikationsprozesse und die Kon-
stitution von Sinnsystemen. Sie dienen dem Aufbau tragfihiger und verléssli-
cher sozialer Beziehungsmuster sowie geistiger Ordnungs- und Orientie-
rungsrahmen, die vor allem fiir die menschliche Lebensbewiltigung und
Weltdeutung unerlisslich sind, fiir den Kampf ums Dasein und fiir die Befrie-
digung biologischer Primirbediirfnisse aber nur eine mittelbare Bedeutung
haben. Dazu ist auch die Religion zu rechnen.

Mit dieser Ausdehnung ihres Erklarungshorizonts auch auf (prae-)kultu-
relle Phinomene anerkennt die Soziobiologie die Tatsache, dass menschli-
ches Verhalten nicht nur durch den egoistischen Impuls zur Selbstdurchset-
zung im Konkurrenzkampf um Lebenschancen gesteuert ist, sondern auch
durch soziale Kompetenz sowie kulturelle und religiose Sinnwelten. Auch sie
gehoren zur Fitnessmaximierung.

Die im Evolutionsprozess hervorgebrachten kulturellen und religidsen
Symbolsysteme begriinden eine neue Art von Anpassung («fitness»), die im
Selektionsprozess pramiert wird, weil sie zu einen Gewinn an Lebensvortei-
len fiihrt. Dabei kommt es nach Wilson zu einer Wechselwirkung zwischen
der genetischen Ausstattung des Menschen und den von ihm als Reaktion auf
bestimmte Anpassungserfordernisse gestalteten soziokulturellen Umwelten.
Es kommt — und damit wird das Leitwort der modernen Soziobiologie ge-
nannt — zu einer «Ko-Evolution von Genen und Kultur» (wobei allerdings
nicht an eine unabhiingige Parallelentwicklung gedacht ist, sondern an «einen
gewundenen Weg von den Genen durch Gehirn und Sinne bis zum Lern- und



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 175

Sozialverhalten»®, dem umgekehrt ein Einfluss der Kultur auf die Gene ge-
geniibersteht®). In édhnlicher Weise beschreibt Christian Vogel eine enge
Wechselwirkung zwischen der biogenetischen und der von ihm sog. tradige-
netischen Evolution.!” Ein wesentlicher Unterschied zwischen diesen beiden
Entwicklungsdynamiken besteht in der Art der Informationsweitergabe:
Wihrend sie bei der biogenetischen Evolution einlinig von den Vorfahren auf
die Nachkommen vererbt wird, ereignet sie sich bei der tradigenetischen Evo-
lution als Lernprozess, bei dem Informationen im Zentralnervensystem ge-
speichert und verarbeitet und dann (vermittelt vor allem durch sprachliche
und visuelle Medien) kommuniziert und auf diese Weise iiber vielfiltige
Riickkopplungsprozesse kulturell akkumuliert werden konnen.

Auf religiose Verhaltensweisen angewendet heisst das: Als Anpassung an
biologische Daseinsbedingungen und -notwendigkeiten sind diese zugleich
Produkt und eine Triebfeder der biologisch-kulturellen Ko-Evolution. In
«Biologie als Schicksal» postuliert Wilson, die Religionen entwickelten sich in
dem Masse, «wie sie das Weiterleben und den Einfluss ihrer Anhédngern {or-
dern».!! Sie beschreiben einen Komplex von selektionsprimierten und -pri-
mierenden Geisteshaltungen und Handlungsorientierungen, die eine biokul-
turelle Fitnesssteigerung berwirken.

Die Ausweitung des biologischen Evolutionsparadigmas auf die Erkla-
rung der Entstehung und Entwicklung der Kultur (einschliesslich der Religi-
on) geht einher mit einer nicht-deterministischen Deutung der genetischen
Verhaltenssteuerung.'” Die genetische Ausstattung bestimmt nicht aus-

8 Wilson, Edward O.: Die Einheit des Wissens (siche Anm. 5), 201.

® Wilson, Edward O.: Die Einheit des Wissens (siche Anm. 5), 222. Walter Burkert
spricht von einer «andauernde(n) gegenseitige(n) Wechselwirkung» zwischen dem Natur-
und dem Kulturprozess (Kulte des Altertums [siche Anm. 6], 24). Diese Wechselwirkung
ist allerdings nicht als eine symmetrische zu denken, denn die Kulturentwicklung stellt
(nach Wilson und Burkert) letztlich eine Funktion der biologischen Ausgangs- und Rah-
menbedingungen, sowie der fitnessfordernden Reaktion darauf dar. Die Kultur hat ledig-
lich einen Einfluss auf die Selektion der Gene, auf die Entscheidung also, welche Gene
weitergegeben werden. — Siehe dazu auch die Arbeiten von Lumsden, Charles J., etwa in:
Sociobiology. God and Understanding, Zygon 24 (1989) 83-108.

" Vogel, Christian: Zur Wechselwirkung von biologischer und kultureller Evolution,
in: May, Hans / Striegnitz, Meinfried / Hefner, Philip (Hgg.): Kooperation und Wettbe-
werb. Zu Ethik und Biologie menschlichen Sozialverhaltens, LoPr 75 (1988) 68-110. —
Ganz dhnlich bei Richard Dawkins in der von ihm beschriebenen Interaktion von Genen
und Memen (Das egoistische Gen, Berlin u.a. 1978; amerikan. 1976).

""Wilson, Edward O.: Biologie als Schicksal (siche Anm. 5), 11. A.a.0. 174 schreibt er:
«Wenn den Gottern gedient wird, ist letzten Endes, obwohl unerkannt, die biologische
Tauglichkeit der Stammesangehorigen der Nutzniesser».

"2 Dies wird zu wenig in Rechnung gestellt von: Hemminger, Hansjiirg: Der Mensch —
eine Marionette der Evolution? Eine Kritik an der Soziobiologie, Frankfurt 1983. Hem-
minger hat sich (wie Meisinger zu recht vermutet [Meisinger, Hubert: Liebesgebot und
Altruismusforschung, siche Anm. 29, 223]) in seiner Interpretation und Kritik leiten las-



176 Reinhold Bernhardt

schliesslich und unmittelbar das Verhalten, sondern schafft lediglich Disposi-
tionen, die sich in kulturspezifischer Unterschiedenheit ausprdgen kénnen
und damit den Fortgang des Kulturprozesses (und damit auch der Religions-
geschichte) mitbestimmen. Wilson nennt sie «epigenetische Regeln» und ver-
steht darunter ererbte Regelmaéssigkeiten in der Interaktion von biologischen
Bedingungen und Umweltanpassung, welche die geistige und kulturelle Ent-
wicklung beeinflussen und umgekehrt selbst davon beeinflusst werden."

Diesen Ansatz wendet Walter Burkert auf die Kulte des Altertums, d.h.
Mesopotamiens, Agyptens, Altisraels, sowie Griechenlands und Roms an.
Der Untertitel seines Buches «Kulte des Altertums» verrit sein eigentliches
Erkenntnisinteresse: Er will in der Untersuchung dieser Kulte die «Biologi-
sche(n) Grundlagen der Religion» aufzeigen. Letzlich geht es ihm also nicht
nur um eine Deutung der Altertumskulte, sondern um die evolutionsbiologi-
sche Erklarung der Urspriinge des Phinomenkomplexes «Religion» insge-
samt. Damit nimmt er die im ausgehenden 19. Jh. unternommenen Versuche
wieder auf, die Frage nach dem Wesen der Religion durch eine Rekonstruk-
tion der religionsgeschichtlichen Anfiange zu bestimmen.

Methodisch geht er bei seiner Analyse von solchen Erscheinungen aus, die
von religions- und kulturiibergreifender Universalitét sind, die sich also unab-
hingig voneinander in unterschiedlichen Zivilisationen entdecken lassen. Er
fiihrt sie zuriick auf elementare Anpassungen an biologische Daseinsbedin-
gungen und -erfordernisse, die ihm zufolge — wenn auch in unterschiedlicher
kultureller Einfirbung — als allgemeinmenschheitliche anthropologische
Konstanten gelten konnen. Religion ist demnach nicht primér ein von der je-
weiligen Kultur (und schon gar nicht von iibernatiirlichen Offenbarungen)
hervorgebrachter geistiger Uberlieferungsstrom, sondern ein auf genetische
Dispositionen und die von ihnen gesteuerten Umweltanpassungen zuriick-
filhrbarer Phanomenkomplex, der aufgrund dieser biologischen Grundle-
gung in allen Kulturen auftritt und selbst kulturgenerativ wirkt. Pointiert for-
muliert: Religion stellt die Auskristallisierung jahrtausendealter und in vor-
menschliche Entwicklungsstufen hineinreichender Reaktionsmuster dar.

Aus den tief in der Menschheitsgeschichte verwurzelten biologisch-kultu-
rellen-religiosen Verhaltensprogrammen haben sich nach Burkert vier Funk-
tionen von Religion entwickelt, die sich in allen der von ihm untersuchten
Kulte beobachten lassen, so dass sich von hier aus darauf schliessen lasst, dass
es sich um universalreligiose Charakteristika handelt:

sen vom Umschlagbild der deutschen Ausgabe von Dawkins «Das egoistische Gen» (siche
Anm. 10), das eine Marionette zeigt, die am Wort «Gen» aufgehingt ist.

1 Eine Zusammenfassung solcher Regeln gibt Wilson in: Die Einheit des Wissens
(siche Anm. 5), 221f. Siehe auch die Unterscheidung zwischen priméren und sekundéren
epigenetischen Regeln: a.a.0. 202. Vgl. 258f.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 177

¢ Die Legitimation von Herrschaftsordnungen durch den Bezug auf das
Gottliche. Diese Ordnungen spiegeln sich in politischen und sozialen
Hierarchien, an deren Spitze in allen der von Burkert untersuchten Kulte
ein Gott als absolute Autoritit, als «<Konig der Kdnige» steht.

¢ Die Garantie der Verléasslichkeit von Biindnissen, Vertrdgen, Eiden, Zeu-
genaussagen, Versprechen usw., indem Liige und Betrug durch die Religi-
on unter gottliche Strafandrohung gestellt wird.

e Die Sinnkonstitution angesichts von Unheilserfahrungen durch deren In-
tegration in einen grosseren Heilszusammenhang. Die Religionen kon-
struieren nach Burkert einen globalen iiberempirischen Kausalzusam-
menhang und fithren das Unheilsgeschehen auf eine Storung dieses Zu-
sammenhangs durch menschliches Fehlverhalten zuriick. Um ihn wieder-
herzustellen bedarf es ggf. einer Ursachenfeststellung durch ein Orakel
oder eine Offenbarung und dann einer rituellen Wiedergutmachungs-
handlung, die in der Regel durch ein Opfer vollzogen wird. Diese Funkti-
on der Religion entspricht der von Luhmann und Liibbe sog. Kontingenz-
bewiltigungspraxis.

e Die Bestimmung der Beziehung zwischen dem Menschen und dem Gott-
lichen als ein Geben und Nehmen, als Gabentausch (do ut des). Die Spen-
de, das Opfer, der Dienst oder auch die Herzenshingabe ist mit der Hoff-
nung auf eine gottliche Gegengabe verbunden, die in innerweltlichem Se-
gen (der sich in Nahrung, Gesundheit oder Erfolg manifestieren mag)
oder iiberweltlichem Heil bestehen kann.

Diesen vier Punkten zufolge garantiert und stabilisiert Gott also die hier-
archischen Herrschafts- und Machtstrukturen in der Welt und die Verlass-
lichkeit zwischenmenschlicher Vereinbarungen. Er erscheint als Garant eines
tiberempirischen, Gerechtigkeit und Heil schaffenden Kausalzusammen-
hangs und als Geber aller guten Gaben.

Alle diese Punkte setzt Burkert in Beziehung zu menschheitlichen Urer-
fahrungen, die sich in der Konstitution von soziobiologisch erkldrbaren Ver-
haltensprogrammen niedergeschlagen haben: So fiithrt er z.B. das System des
Gabentauschs mit der Gottheit auf eine allgemeinmenschliche Angstreaktion
zuriick: Der Bedrohte wirft auf der Flucht etwas Wertvolles von sich, gewis-
sermassen als Losegeld, um damit den Bedroher zu besinftigen und abzu-
wehren. Durch einen begrenzten Verlust wird ein grosserer Gewinn erzielt.
Aus diesem Verhaltensprogramm lésst sich nach Burkert die Vorstellung und
Praxis der religiosen Losegeldzahlung ableiten, die in den klassischen Kulten
(einschliesslich des alt-israelischen) begegnet. Damit legt sich die Deutung
nahe, dass die religiose Opferpraxis auf eine archaische, biologisch konditio-
nierte Tiefenschicht verweist, deren Durchbriiche auch in allen hdherentwik-
kelten Religionen noch erkennbar sind — etwa bei der Kollekte im christli-
chen Sonntagsgottesdienst.'



178 Reinhold Bernhardt

Festzuhalten ist, dass Burkerts evolutionsgenetisch-funktionale Religions-
deutung nicht davon ausgeht, Religion sei eine abhiingige Funktion rein na-
turhafter (biologisch-genetischer und durch Umweltanpassung konditionier-
ter) Vorgegebenheiten. Sie kann und darf aber ihmzufolge auch nicht als eine
von den biologischen Grundlagen weitgehend abgeloste kulturelle Grosse ei-
gener Provenienz gedeutet werden, die dem Naturgeschehen vielleicht sogar
entgegensteht — so wie Gerd TheiBBen die Weltreligionen im allgemeinen und
das Christentum im besonderen als «Aufstand gegen das Selektionsprinzip»'
verstanden hatte. Nach Burkert handelt es sich bei religiosen Verhaltensmu-
stern vielmehr um die Weiterentwicklung von jahrtausendealten Reaktions-
weisen, die sich im Prozess der biologisch-kulturellen Evolution aus elemen-
taren Lebens- und Uberlebensnotwendigkeiten herausgebildet haben.

Letztlich unklar bleibt, ob diese biologisch-genetisch und durch das akku-
mulierte Erfahrungswissen der Umweltanpassung konditionierten Reakti-
onsweisen die nur notwendige oder die hinreichende Bedingung fiir die Aus-
bildung religioser Phiinomene darstellen. Im letzteren Fall wére die Kultur-
geschichte lediglich die «Biihne» fiir die Entfaltung der aus biologischen Vor-
gegebenheiten und Erfordernissen zu erkldrenden Religionsgeschichte.
Burkert gebraucht das Bild einer biologisch vorgegebenen Landschaft, an die
sich der Strom des Religiosen anpasst und favorisiert damit eine evolutions-
biologische Deutung der Religion im Kontext kultureller Milieus.'® Der Kul-
tur kommt nicht mehr eine konstitutive, sondern nur noch eine formative Rol-
le bei der Genese religioser Vollziige zu. Die Kulturgeschichte konstituiert
nicht die sich darin entwickelnden religiosen Vollziige, sie gibt ihnen lediglich
eine spezifische Ausdrucksgestalt. Das fiihrt zur Forderung, Ethik und Religi-

4 Schon 1971 hatte der Verhaltensforscher Wolfgang Wickler den Versuch unternom-
men, religios legitimierte moralische Setzungen auf biologische Notwendigkeiten der
Selbst- und Arterhaltung zuriickzufiihren. In: Die Biologie der zehn Gebote. Warum die
Natur fiir uns kein Vorbild ist (Miinchen 1971, *1981) stellte er Analogien zwischen sol-
chen Notwendigkeiten und den Dekaloggeboten her: Das Tétungsverbot dimmt innerart-
liche Aggressionen ein. Das Verbot zu liigen sichert die Verldsslichkeit der Kommuni-
kation. Das Diebstahlsverbot schiitzt das «Revier» als Lebensraum. Das Verbot des Ehe-
bruchs schiitzt die Partnerschaft, verhindert Auseinandersetzungen zwischen Rivalen und
schafft ein sozial vorteilhaftes Klima fiir die Aufzucht der Nachkommen. Das Gebot der
Elternehrung sichert die Weitergabe ererbter Eigenschaften und erzeugt auf diese Weise
historische Kontinuitét. Siehe auch: Pugh, George E.: The Biological Origins of Human
Values, London / Hanley 1977. — Dass es sich hier um reduktionistische Deutungen im
Rahmen einer naturalistischen Anthropologie handelt, liegt auf der Hand. Die moderne
soziobiologische Moraldeutung geht dariiber hinaus, indem sie das moralische Verhalten
nicht nur auf die «Moral der Gene» (Ruse, Michael: The Morality of the Gene, The
Monist 67 [1984] 167-199), sondern auf die Interaktion genetischer Dispositionen und kul-
tureller Traditionsbildungen zurtickfiihrt.

5 TheiBen, Gerd: Biblischer Glaube in evolutionirer Sicht, Miinchen 1984, 71f.

16 Burkert, Walter: Kulte des Altertums (siche Anm. 6), 36.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 179

on aus dem Referenzrahmen der Philosophie zu 16sen und sie von biologi-
schen Deuteansitzen her zu erschliessen.

2. Theologische Auseinandersetzung

Vor der kritischen Befragung der soziobiologischen Religionsdeutung soll
im folgenden zunichst in umgekehrter Blickrichtung die zentrale Anfrage
herausgearbeitet werden, die m.E. von diesem Ansatz aus an die Adresse der
Theologie zu richten ist.

2.1. Eine Biblische Theologie, die sich (wie Gerhard von Rad es gefordert
hatte) programmatisch auf die Nacherzdhlung der kerygmatischen Ge-
schichtsdeutung Israels konzentriert oder die (wie von Oskar Cullmann kon-
zeptualisiert) in Christus die Mitte der heilsgeschichtlichen Zeit sah, wird sich
von Burkerts Ansatz her daraufthin befragen lassen miissen, ob sie die kosmi-
sche Universalitdt des gottlichen Handeln in ausreichendem Masse zur Gel-
tung bringt. Denn wenn Gott der Schopfer, Erhalter, Versohner und Vollen-
der des gesamten Kosmos ist und wenn er allen Zeiten der Entwicklung des
Kosmos (abgesehen von den kairoi seiner besonders verdichteten Gegen-
wart) gleich nahe ist, dann muss seine Wirksamkeit iiber die sog. Heilsge-
schichte hinaus auch die gesamte Religions-, Kultur- und Naturgeschichte un-
seres Planeten umfassen und auch in den frithen Phasen der Hominisation ih-
ren Niederschlag gefunden haben.!” Und wenn Gottes Wirken nach bibli-
scher Uberlieferung inhaltlich vor allem dadurch qualifiziert ist, dass es
Leben schafft, erhilt und zur Vollendung fiihrt'®, warum sollte es dann nicht
in Beziehung stehen zu jenen archaischen Verhaltensweisen, die der Selbst-
und Arterhaltung dienen oder Grenzsituationen des Lebens existentiell und
kultisch bewiltigen helfen. Legt sich von daher nicht der Gedanke nahe, dass
Gott seine lebensfordernde Aktivitédt im Prozess der creatio continua durch
das Medium genau jener Verhaltensprogramme entfaltet, welche die Sozio-
biologie beschreibt? Warum sollte er sich nicht den von der Evolutionstheo-
rie beschriebenen Mutations- und Selektionsmechanismen in Natur und Ge-

7Von Bedeutung waren und sind in diesem Zusammenhang neben dem Gesamtwerk
Pierre Teilhard de Jardins die Arbeiten von Karl Rahner zur Frage der «Hominisation»;
etwa: Rahner, Karl: Die Hominisation als theologische Frage, in: Overhage, Paul / Rahner,
Karl (Hgg.): Das Problem der Hominisation. Uber den biologischen Ursprung des Men-
schen (QD 12/13), Freiburg u.a. 1961, 57-61. Vgl auch: Hardy, Alister: The Biology of God
— A Scientist’s Study of Man the Religious Animal, London 1975; dt. Der Mensch — das
betende Tier. Religiositit als Faktor der Evolution, Stuttgart 1979.

18 Dieses Kennzeichen des Geist-Wirkens Gottes ist in den pneumatologischen Ent-
wiirfen der 90er Jahren des 20. Jhs mit Nachdruck herausgearbeitet worden, von allem
von: Moltmann, Jiirgen: Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, Miin-
chen 1991; Welker, Michael: Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen
1992; Pannenberg, Wolfhart: Systematische Theologie I11, Géttingen 1993.



180 Reinhold Bernhardt

schichte, in Kultur und Religion bedient haben, um jene Formen des biologi-
schen und geistigen Lebens hervorzubringen und zu befordern, die zur Er-
kenntnis, Verehrung und Verherrlichung seiner selbst fihig sind und gerade
mit dieser Fihigkeit die Grausamkeiten von Mutation und Selektion bekla-
gen und ethisch einddimmen?

Wo Fragen wie diese bejaht werden — wie es in jlingster Zeit vor allem Eu-
gen Drewermann mit Nachdruck getan hat'® —, da muss die christlich-theolo-
gische Bestimmung der Gott-Mensch-Beziehung mit ihrer Fokussierung auf
die in Christus kulminierende Geschichte des Volkes Gottes in den grosseren
Horizont der Religions- und Kulturgeschichte(n) der Menschheit, der Gat-
tungsgeschichte des menschlichen Lebens und der Entwicklungsgeschichte
des Lebens iiberhaupt gestellt werden. Dies darf nicht im Sinne einer «natiir-
lichen Theologie» missverstanden werden, als ob dieser weite Horizont zum
Entdeckungszusammenhang der Selbstmitteilung Gottes erhoben wiirde, so
dass aus Ordnungsmustern in den Strukturen und Prozessen des Naturge-
schehens auf die Existenz, das Wesen oder das Handeln Gottes geschlossen
werden konnte. Vielmehr gilt es, die Natur-, Kultur- und Religionsgeschichte
als Deutezusammenhang dieser Offenbarung in den Blick zu nehmen und d.h.
den gesamten Geschichtsprozess von der Selbsterschliessung Gottes in Chri-
stus her einer kritischen Betrachtung zu unterziehen. Umgekehrt ertffnet
sich von hier aus aber auch die Moglichkeit und Notwendigkeit, schopfungs-
theologische Aussagen unter Bezugnahme auf naturwissenschaftliche Kon-
zepte zu (re-)formulieren. Eine solche Interaktion zwischen der Theologie
mit ihren eigenen Erkenntnisquellen und der naturwissenschaftlichen Theo-
riebildung fiithrt zu Entwiirfen einer «Theologie der Natur»”’. Die Fokussie-
rung auf die heilsgeschichtliche, auf das Volk Israel und Christus zentrierte
Uberlieferung der beiden biblischen Testamente wird dabei nicht ausser
Kraft gesetzt.”! Sie bildet den unhintergehbaren Erschliessungszusammen-
hang der Natur als auf Vollendung ausgerichtete Schopfung Gottes, ohne
dass damit das Naturgeschehen insgesamt sakralisiert wiirde.

Fiir eine solche Betrachtungsweise gibt es wohl auch Ankniipfungspunkte
in der biblischen Uberlieferung — etwa in den Schépfungserzihlungen der Ge-

¥ Drewermann, Eugen: «... und es geschah so». Die moderne Biologie und die Frage
nach Gott, Ziirich, Diisseldorf 1999. Siehe auch: Russell, Robert John, Stoeger / William
S.J., / Ayala, Francisco (Hgg.): Evolution and Molecular Biology: Scientific Perspectives
on Divine Action, Vatican City State and Berkeley: Vatican Observatory and CTNS 1998;
Fuchs, Gotthard / Kessler, Hans (Hgg.): Gott, der Kosmos und die Freiheit. Biologie, Phi-
losophie und Theologie im Gespriach, Wiirzburg 1996.

# Siehe dazu: Hummel Gert (Hg.): Natural Theology versus Theology of Nature? /
Natiirliche Theologie versus Theologie der Natur? Berlin / New York 1994.

2l Collin Gunton u.a. bezeichnen die sog. «theology of nature» (im Gegeniiber zur
«natural theology») ausdriicklich als Offenbarungstheologie (A Brief Theology of Revela-
tion, Edinburgh 1995, 40ff.).



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 181

nesis, in den Schopfungspsalmen, in Hiob 37f. (wie tiberhaupt in der Weis-
heitsliteratur) oder in den kosmischen Ausgriffen des Kolosserbriefes. Doch
bieten all diese und andere Stellen nicht mehr als die Offnung des Blicks in
die Weite des Naturgeschehens. Sie verweisen auf die Unermesslichkeit, die
Ordnung und Schonheit der Schopfung und preisen den Schopfer dafiir. Der
Gedanke einer naturgeschichtlichen Entwicklung als Matrix des Wirklich-
keitsverstandnisses liegt ihnen naturgemaiss fern. Doch wie schon in die Kom-
position des priesterschriftlichen Schopfungsberichts die besten der damals
zur Verfiigung stehenden naturkundlichen Einsichten eingearbeitet wurden,
so gilt es auch heute, das naturwissenschaftliche Weltverstindnis als Bezugs-
rahmen fiir die Explikation der Schopfungstheologie heranzuziehen. So wie
es sich der naturwissenschaftlichen Erforschung darstellt, wird es schopfungs-
theologisch auf seinen sakramentalen Gehalt hin befragt, d.h. auf die sich der
naturwissenschaftlichen Erklarbarkeit notwendigerweise entzichende Wahr-
nehmung des Geheimnisvollen und Wunderbaren, des Sinnhaften und Ge-
ordneten, aber auch des Kontingenten und des Nichtlinearen. Solche Wahr-
nehmungen werden in christlicher Deuteperspektive als Manifestation der
Schopfungsweisheit Gottes erschlossen. Aus diesem Ansatz einer «Theologie
der Natur» ergibt sich einerseits «ein Mitspracherecht des Naturwissenschaft-
lers bei der Gottesfrage» und «eine Konsultationspflicht der Theologen bei
den Naturwissenschaftlern» (Ulrich Liike), andererseits aber auch die Frei-
heit der Theologie, die Begrenzungen des naturwissenschaftlichen Wirklich-
keitsbezugs (wie sie sich aus theologischer Perspektive darstellen) namhaft zu
machen und in einer erkenntnistheoretisch reflektierten Weise zu iiberschrei-
ten.

Doch so sehr die soziobiologische Religionsdeutung Impulse fiir eine
Blickfelderweiterung der Schépfungstheologie zu geben vermag und damit
die Beschrinkung auf einen offenbarungstheologischen «Verbalismus>, Exi-
stentialismus, Historismus und <Kulturismus> aufbricht, so wenig kann das die
Kritik entkréften, die von seiten der Theologie an diesem Ansatz zu iiben ist.

2.2. Zunichst gilt es aus philosophischer?” wie theologischer® Perspektive
festzuhalten, dass es sich beim soziobiologischen Religionsverstindnis um

2Von philosophischer Seite haben sich mit der Soziobiologie vor allem auseinander-
gesetzt: Ruse, Michael: Sociobiology: Sense or Nonsense? (Episteme 8), Dordrecht u.a.
1979; Koslowski, Peter: Evolution und Gesellschaft. Eine Auseinandersetzung mit der
Soziobiologie (Walter Eucken Institut, Vortrige und Aufsitze 98), Tiibingen 1984, 1989%
Wuketits, Franz M.: Gene, Kultur und Moral. Soziobiologie — Pro und Contra (WB-
Forum 51), Darmstadt 1990; ders.: Verdammt zur Unmoral? Zur Naturgeschichte von Gut
und Bése, Miinchen / Ziirich 1993; ders.: Soziobiologie. Die Macht der Gene und die Evo-
lution sozialen Verhaltens (Spektrum Evolution), Heidelberg 1997.

2 Von den theologischen Stellungnahmen zur Soziobiologie sind zu nennen: Altner,
Giinter: Der Mensch als Produkt seiner Gene. Kritische Erwégungen zur Soziobiologie,



182 Reinhold Bernhardt

eine genetische und entwicklungsgeschichtliche und um eine funktionale Be-
trachtungsweise handelt. D.h. es geht ihr um eine Bestimmung von Religion
durch Aufhellung ihrer evolutionsbiologischen Urspriinge und ihrer Funktio-
nalitét. Das ist ein legitimer, wenn auch in vielen Ableitungen eher naturphi-
losophischer als naturwissenschaftlicher Interpretationsansatz. Aber er kann
nicht beanspruchen, das Wesen der Religion adédquat und vollstindig zu er-
fassen, denn er ignoriert deren jeweiliges Selbstverstdndnis. Dass es ein natur-
haftes Fundament der Religion gibt, ist unbestreitbar. Die Religionsgeschich-
te ist nicht nur Teil der Kultur- und Geistesgeschichte, sondern auch Teil der
biologischen Entwicklungsgeschichte der Menschheit. Das rechtfertigt aber
nicht den Umkehrschluss, der mit dem abstrakten Sammelbegriff «Religion»
bezeichnete Phinomenkomplex lasse sich durch eine genetisch-funktionale
Rekonstruktion vollumfinglich erschliessen. Es konnen bestenfalls die evolu-
tionsbiologischen Moglichkeitsbedingungen fiir die Konstitution der religio-
ser Geisteswelt namhaft gemacht werden, diese selbst aber entzieht sich no-
torisch dem soziobiologischen Deuteraster.

Einer Kompetenzbeschrinkung, die religioser Sinnkonstitution ein Ei-
genrecht belassen wiirde, aber tritt die Soziobiologie Wilson’scher Priigung®*
mit dem hochfahrenden Selbstbewusstsein eines jungen und erfolgreichen
Wissenschaftszweiges entgegen. Sie dehnt die Grundprinzipien der Genetik
und der Artenentwicklung auf andere Wirklichkeitsbereiche aus — einschlies-
slich des gesamten Geisteslebens und der Religionsgeschichte. Damit erhebt
sie das Evolutionsparadigma zur Matrix der gesamten Wirklichkeitsdeutung
und versieht es mit einem Universalitédts- und Monopolanspruch — darin ver-
gleichbar dem expansiven evolutionistischen Positivismus des ausgehenden

(EK 14) 1981, 190-192; Peacocke, Arthur: Sociobiology and its Theological Implications,
Zygon 19 (1984) 171-184; ders.: God and the New Biology, San Fransisco 1986; Knapp,
Andreas: Soziobiologie und Moraltheologie. Kritik der ethischen Folgerungen moderner
Biologie (Acta humaniora), Weinheim 1989; Schmied, Gerhard: Religion — eine List der
Gene. Soziobiologie contra Schépfung (Texte und Thesen 219), Ziirich 1989; Liike, Ulrich:
Religiositiat — ein Produkt der Evolution? in: StZ 1992/2, 125-133; Schwarz, Hans: The
Interplay between Science and Theology in Uncovering the Matrix of Human Morality,
Zygon 28 (1993) 61-75; Hefner, Philip: The Human Factor. Evolution, Culture and Reli-
gion. Theology and the Sciences, Minneapolis 1993; Pope, Stephen J.: The Evolution of
Altruism and the Ordering of Love. Moral Traditions and Moral Arguments, Washington
D.C. 1994; Mortensen, Viggo: Theologie und Naturwissenschaft, Giitersloh 1995 (danisch:
1988); Liike, Ulrich: «Als Anfang schuf Gott». Bio-Theologie. Zeit — Evolution — Homini-
sation, Paderborn 1997.

2 Neben diesem (von Wilson vertretenen) sich zur Weltanschauung aufschwingenden
Ansatz der Soziobiologie ldsst sich mit Koslwoski ein stirker pragmatisch-hypothetisch
gepigter Forschungszweig erkennen (Koslowski, Peter: Evolution und Gesellschaft [siehe
Anm. 22], 17f.). So auch Wuketits, Franz M.: Gene, Kultur und Moral (siche Anm. 22),
156ff.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 183

19. Jhs, auch wenn sie dessen naturalistischen Materialismus und Determinis-
mus durch das Prinzip der biologisch-kulturellen Koevolution iiberwindet.

Dem ist zunichst das geltungstheoretische Problem entgegenzuhalten,
dass die von der soziobiologischen Religionsdeutung gegebene Antwort auf
die Frage nach der Genese der Religion die Frage der Geltung religiéser
Grundiiberzeugungen prinzipiell nicht beantworten kann. Wo sie das ver-
sucht (und das scheint die unausgesprochene Tendenz bei Wilson und Bur-
kert zu sein), begeht sie einen genetischen Fehlschluss®. Eine entwicklungs-
geschichtliche Deutung vom angenommenen Ursprung her steht immer in
der Gefahr, den Blick dafiir zu verstellen, dass sich der Sinn religioser Inhalte
und Vollziige in der Religionsgeschichte von solchen Priagungen weitgehend
ablosen — und sich auch gegen sie stellen kann. Die Geschichte der Opfervor-
stellung ist ein Beispiel dafiir. — Selbst wenn also die soziobiologische Theorie
die Entstehung der Religionen im allgemeinen und des Christentums im be-
sonderen zutreffend erkldren wiirde, so wire damit noch nichts ausgesagt
tiber den Geltungswert und -grund christlicher Wahrheitsbehauptungen. Die
Wilson’sche Soziobiologie beschreibt die biologischen Moglichkeitsbedin-
gungen fiir die Ausbildung von religiésen Verhaltensprogrammen in neo-dar-
winistischer, reduktionistischer Weise und verschliesst sich dabei prinzipiell
der Riickfrage nach einem gottlichen Grund als Moglichkeitsbedingung fiir
den Evolutionsprozess im ganzen. Durch die prinzipielle Ausblendung dieser
Realitéit setzt sie sich in einen Widerspruch zu dem von ihr selbst erhobenen
Universalitidtsanspruch.

Gegeniiber der Monopolisierung und Universalisierung des biologischen
Evolutionskonzepts zum Paradigma der gesamten Wirklichkeitsdeutung ist
es geboten, genau zu unterscheiden zwischen: (a) der Evolution (als Sachver-
halt), (b) der Evolutionstheorie (als modellhafter Rekonstruktion dieses
Sachverhalts) und (c) einem weltanschaulichen Evolutionismus. Wo das Evo-
lutionsparadigma in dieser zuletzt genannten Weise zum Grundprinzip allen
Weltgeschehens und damit zum normativen Horizont der gesamten Weltdeu-
tung erhoben wird, fiihrt das zu einer héchst problematischen, weil redukti-
ven und kausalen Erkldrung menschlicher Lebensidusserungen — einschlies-
slich kultureller und religioser Manifestationen.”® Wenn Wilson behauptet,
«dass jedem geistigen Prozess eine physikalische Basis zugrunde liegt, die na-

2 Auch Arthur Peacocke gebraucht diesen Begriff, allerdings im anderes ausgerichte-
ten Zusammenhang der Aussage, dass ethische Normen nicht auf biologische Konditionen
zuriickfiihrbar seien. Dies belegt er an der Erzidhlung vom Barmherzigen Samariter, die zur
Darstellung bringe, dass Nichsteliebe nicht auf die genetischen Verwandten beschriankt
werden diirfe (Peacocke, Arthur: God and the New Biology [siche Anm. 23], 114.

2 Hermann Hiring formuliert die sich hier stellende Frage folgendermassen: «Wie
konnen wir die Evolutionslehre als wissenschaftliche Theorie ernst nehmen und deren
ideologische Grenziiberschreitungen zugleich entlarven?» (Haring, Hermann: Evolutions-
theorie als Megatheorie des westlichen Denkens, in: Conc 1/2000, 15-25, Zitat: 23).



184 Reinhold Bernhardt

turwissenschaftlich erklédrbar ist»*’, dann liegt hier ein weltanschaulicher Phy-
sikalismus und Biologismus vor, gegen den ein ideologiekritischer Einspruch
zu erheben ist.

Gegeniiber solchen (die Grenzen wissenschaftlicher Geltungsanspriiche
sprengenden) Selbstverabsolutierungen ist zunédchst daran zu erinnern, dass
es sich bei der soziobiologischen Evolutionsdeutung im allgemeinen und bei
der soziobiologischen Religionsdeutung im besonderen selbst um kulturelle
Konzepte handelt. Darin liegt keineswegs eine Bestreitung der auch von sei-
ten der Theologie anzuerkennenden disziplineniibergreifenden Leistungsfi-
higkeit dieses Modells, sondern die Erinnerung an seine Interpretationsbe-
diirftigkeit und an die Grenzen seiner wissenschaftstheoretischen Geltungs-
reichweite.

Wie sehr grundlegende Voraussetzungen der Soziobiologie selbst inner-
halb der Naturwissenschaften umstritten sind, ldsst sich am Beispiel der Dar-
win-Interpretation zeigen. Der Gottinger Neurobiologie Gerald Hiither wirft
den tonangebenden Soziobiologen und Evolutionsforschern eine einseitige
Ausdeutung der Darwinischen Lehre vor. Er kniipft an das Spitwerk «The
Descent of Man» (1871) an und erkennt darin eine bedeutsame Erweitung
der in «The Origin of Species» (1859) entfalteten Theorie. Wihrend Darwin
dort das Selektions- im Sinne eines Konkurrenzprinzip dargestellt hatte, ar-
beite er hier fiir die Partnerwahl, d.h. fiir die sexuelle Selektion, eine zweite
Art von Zuchtwahl heraus, die nicht durch egoistische Selbstdurchsetzung,
sondern durch die Anziehung der beiden Partner bestimmt sei. In der Part-
nerwahl seien aufwindige Selbstdarstellungen selektionsrelevant, die fiir den
Kampf ums Dasein keinerlei Bedeutung haben (im Tierreich sind sie sogar
kontraproduktiv, weil sie die Tarnung auftheben und damit den Selbstschutz
gefihrden): anziehende Farben, anregende Diifte, verschwenderischer
Schmuck usw. Dies diene dazu, Partner fiir die Fortpflanzung anzuwerben.
Doch die Fortpflanzung allein sichert nach Hiithers Deutung noch nicht eine
erfolgreiche Aufzucht der Nachkommenschaft. Dazu bedarf es — besonders
unter den Menschen der vorgeschichtlichen Zeit, die unter schwierigen Um-
weltbedingungen lebten — einer stabilen Beziehung zwischen den Partnern
sowie die Einbindung in ein soziales Gefiige. Die Befidhigung zum Aufbau
und zur Pflege solcher Beziehungen griinde in der Anlage zu solidarisch-lie-
bendem Verhalten. Von Natur aus eigne dem Menschen daher sowohl der
egoistische Impuls zur Selbstdurchsetzung im Konkurrenzkampf um Lebens-
chancen als auch die soziale Kompetenz, dauerhafte Bindungen einzugehen
und aufrechtzuerhalten. Dem zentrifugalen Prinzip des Wettbewerbs stehe
das zentripetale Prinzip der Liebe gegeniiber.?®

*"Wilson, Edward O.: Die Einheit des Wissens (siche Anm. 5), 131.
2 Gerald Hiither, Die Evolution der Liebe. Was Darwin bereits ahnte und die Darwi-
nisten nicht wahrhaben wollen, Gottingen 1999.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 185

Mit seinem bisher nur wenig rezipierten Gesprichsbeitrag eroffnet
Hiither die Moglichkeit, altruistisches Verhalten (dessen Deutung der Evolu-
tionstheorie stets grosste Schwierigkeit bereitete) zu erkldren, ohne es doch
wieder auf einen Egoismus hoherer Ordnung zuriickfiihren zu miissen, wie es
in den evolutions- und soziobiologischen Theorien von ihren Voraussetzun-
gen her unvermeidlich war (vor allem durch die Gruppenselektionstheorie,
die Verwandtschaftsselektionstheorie von W. D. Hamilton und J. Maynard
Smith und das Prinzip des reziproken Altruismus von R. L. Trivers). %
Hiithers Konzept sprengt diese Voraussetzungen. Weiterfiihrend ist in die-
sem Zusammenhang die von M. Ruse vorgenommene Unterscheidung zwi-
schen «evolutiondrem Altuismus» (der rein biologisch erkldrbar ist und der
dem sich uneigenniitzig verhaltenden Individuum oder seinem Sozialverband
doch einen Vorteil bringt) und dem von Ruse sog. «wortlichen Altruismus»
(der auf eine Intention des Menschen zuriickgeht und somit als Selbstbestim-
mung des Subjekts zu deuten ist).*

Die Schwierigkeit, nicht-eigenniitziges, fiir den Gentréger nachteiliges
Verhalten gegeniiber genetisch nicht verwandten Artgenossen soziobiolo-
gisch zu deuten, fiihrt dariiber hinaus zu einer weiteren und sehr grundsatzli-
chen Anfrage an diesen Ansatz. Denn ein solches Verhalten hingt — wie
Koslowski zu recht festgestellt hat — eng mit der Ausbildung eines Differenz-
bewusstseins zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung (und damit mit der
Geistesfiahigkeit des Menschen insgesamt — im Gegeniiber zum Tier) zusam-
men, die ebenfalls durch den soziobiologischen Erkldrungsansatz nicht hin-
reichend zu erfassen ist. Begriffe wie Intention oder Motivation und damit
auch die Vorstellung des «<Handelns» (im Unterschied zum blossen Verhal-
ten) spielen in ihren Erklarungsmodellen keine theorietragende Rolle. Durch
die Dominanz des Kausalitdtsprinzips (im Sinne der Wirkkausalitit) bleibt
kein Raum mehr fiir teleologische Interpretationsmuster. Nicht das Evoluti-
onsparadigma als solches steht in Spannung zur theologischen Weltdeutung,
sondern seine Abblendung der von biologischen Vorgaben relativ unabhéin-
gigen teleologischen Intentionalitit des menschlichen Freiheitsbewusst-

# Siehe dazu: Meisinger, Hubert: Liebesgebot und Altruismusforschung. Ein exegeti-
scher Beitrag zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft (NTOA 33), Frei-
burg/Ue / Gottingen 1996, 229-250. — Gegeniiber der von Richard Dawkins 6ffentlich-
keitswirksam vorgetragenen Behauptung, den Genen und <Memen> eigne eine <egoisti-
sche> Tendenz zur Selbst-Replikation, (Das egoistische Gen, siche Anm. 10), postuliert
Franz M. Wuketits, dass neben dem Egoismus auch der Altruismus als «fundamentales
Evolutionsprinzip» gelten miisse. Doch interpretiert er den Altruismus im Blick auf seine
biologische Funktion: Auch er diene den Fortpflanzungsinteressen des Indiviuums und/
oder seiner Gruppe (Wuketits, Franz M.: Verdammt zur Unmoral? [siehe Anm. 22], 77).
Damit wird auch die Uneigenniitzigkeit zum Eigennutz erkldrt.

3 Sjehe: Ruse, Michael: The New Evolutionary Ethics, in: Nitecki, Matthew H. /
Nitecki, Doris V. (Hgg.): Evolutionary Ethics (siche Anm. 3), 133-162.



186 Reinhold Bernhardt

seins.’! Diese Kritik reicht aber iiber die Soziobiologie weit hinaus und be-
trifft ebenso viele Ansidtze der Neurophysiologie, welche Freiheit zu einer
menschlichen Illusion erklédren.

Wenn sich die von der Wilson’schen Soziobiologie und der daran ankniip-
fenden Burkert’schen Religionsdeutung beschriebenen Verhaltensprogram-
me schon bei sozial lebenden Tieren beobachten und sich die am animali-
schen Sozialverhalten gewonnenen Einsichten auf das des Menschen iibertra-
gen lassen, wenn also zwischen tierischen und menschlichen Verhaltenssteue-
rungen eine grundlegende Kontinuitét besteht, dann ist nur schwer erklarbar,
warum es erst beim Menschen zur Ausbildung religioser Sinnwelten und da-
mit zur Sublimierung der biologisch konditionierten Verhaltensprogramme
kommt. Von daher legt es sich nahe, die Fundierung der Religion in der Kul-
tur starker in Anschlag zu bringen als es Wilson und Burkert tun.

Auch aus religionsgeschichtlicher Perspektive muss man die Haltbarkeit
der von Burkert vorgetragenen Ursprungserklidrung der Religion bezweifeln:
Sind die von ihm ausgewihlten Phinomene wirklich zentral fiir die antiken
Religionen oder gar fiir Religionen insgesamt? Und fiihrt die dazu gegebene
soziobiologische Erkldrung wirklich auf die prihistorischen Urspriinge der
Religion? Nicht nur elementare und universale Daseinsbewéltigungsmuster
konnen religionsgenerativ sein, sondern auch erschiitternde singulire Ereig-
nisse wie Gewitter, Briande, Erdbeben, Vulkanausbriiche, Himmelserschei-
nungen, aber auch die immer gleichen und daher ewig anmutenden Zyklen
des Naturgeschehens: Der regelmissige Wechsel von Tag und Nacht, der Jah-
resrthythmus, die Bahnen der Gestirne, die Phasen des Mondes, die Gezeiten
der Meere, die Zyklen des menschlichen Lebens.” Alle solche grundlegen-
den Naturerfahrungen haben in der Religionsgeschichte religiose Empfin-
dungen sowie symbolisierende und rituelle Verarbeitungen ausgelost.

Das zentrale methodische Erkldrungsprinzip der soziobiologischen Reli-
gionsdeutung von Wilson, Burkert und anderen besteht in der Zuriickfiih-
rung der elementaren (wenn nicht sogar aller) religiosen Verhaltensweisen

3 Interessant sind in dieser Hinsicht die Versuche, das Evolutionsmodell im Sinne
eines geistig-spirituellen Entwicklungsprozesses auszulegen, wie sie christlicherseits von
Teilhard de Jardin und in seinem Gefolge von Karl Schmitz-Moormann (Materie — Leben
— Geist. Evolution als Schopfung Gottes, Mainz 1997) und im Hinduismus von Aurobindo
vorgenommen wurden. Zu Aurobindo siehe: Aykara, Thomas: Sri Aurobindo: eine ost-
westliche Begegnung, in: Conc 1/2000, 110-118.

*In dieser Aufzihlung bin ich weitgehend Ulrich Liike gefolgt (Liike, Ulrich: «Als
Anfang schuf Gott». Bio-Theologie. Zeit — Evolution — Hominisation, Paderborn 1997,
237). Auch Ulrich Kull stellt in der von ihm rekonstruierten religionsphinomenologischen
Entwicklungsreihe eine numinos-magische Stufe an den Anfang, auf der faszinierende
und/oder erschreckende Naturereignisse religiose Reaktionen hervorgerufen haben (Kull,
Ulrich: Evolution des Menschen. Biologische, soziale und kulturelle Evolution, Stuttgart
1979, 222ff.).



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 187

auf Reaktionen, welche die biologischen Uberlebens- und Reproduktions-
chancen und die kulturellen Lebensentfaltungen steiger(te)n. Dabei ist vor-
ausgesetzt, dass es sich bei den religiosen Vorstellungswelten und Handlungs-
orientierungen um illusionédre Ausfliisse von Imaginationen handelt, denen
keine adaequatio rei eignet. Zugespitzt formuliert der Soziobiologe Volker
Sommer (ehemaliger Student der evangelischen Theologie), Religion sei ein
«archaischer Irrtum», der nur deshalb Bestand haben konnte, weil er einer
populationsdynamisch vorteilhaften Arterhaltungsstrategie folgte.* Zu fra-
gen ist demgegeniiber, wie der Irrtiimlichkeitscharakter der Religion erwie-
sen werden kann, ohne den bestrittenen Wahrheitsgrund zu kennen. Wo dies
nicht gelingt, bleibt die Behauptung, Religion sei ein Irrtum, eine blosse ideo-
logische Setzung. Zwischen dem vorausgesetzten Vorverstidndnis von Religi-
on und der Deutung der Religion(en) (durch die von Burkert ausgewiesenen
vier Grundfunktionen der Religion) besteht ganz offensichtlich ein Zirkel-
schluss. Zum anderen muss bezweifelt werden, dass eine pure Fiktion sich als
so aufklidrungsresistent erweisen und eine solche, die gesamte Menschheits-
geschichte tibergreifende Wirkung entfalten kann. Allein mit ihrem biolo-
gisch bestimmbarem Nutzen scheint das nur schwer erklidrbar zu sein, da
(nach dem Modell der biologisch-kulturellen Ko-Evolution) die Einsicht in
die Fiktionalitit nicht ohne Auswirkungen auf die Niitzlichkeit bleiben kann.

Aber auch inhaltlich steht die soziobiologische Deutung, die religiose Er-
scheinungen zu funktionalen Aquivalenten fiir Lebens- und Uberlebensvor-
teile erklart, in Spannung zu Zentralaussagen und Lebensidealen der Religio-
nen, welche die Fitnessmaximierung des Individuums und seiner Art (etwa
den Fortpflanzungserfolg) oftmals konterkarieren. Mindestens die drei gros-
sen Religionsfamilien der Welt (semitischen, indischen und chinesischen Ur-
sprungs) propagieren oft den radikalen Verzicht auf Egozentrik, Selbstdurch-
setzung, Sicherheitsstreben, Giiterakkumulation usw. Zu ihren Vollkommen-
heitsvorstellungen gehort nicht selten die Ehelosigkeit bzw. sexuelle Enthalt-
samkeit (und damit der Verzicht auf Fortpflanzung) und die Hochschiétzung
der Selbstaufopferung (vor allem im Maértyrertum). Man kann geradezu von
einem Ausstieg aus dem Kampf ums Dasein sprechen.

Auch die ethischen Zentralinhalte der christlichen Religion stehen in
deutlicher Spannung zur soziobiologischen Religionsdeutung: die Uberzeu-
gung etwa, dass Gottes besondere Zuwendung gerade der leidenden Kreatur
gilt und nicht dem an die Bedingungen der Umwelt anpassungsfihigsten Sie-
ger im Uberlebenskampf. Die darauf gegriindete Forderung nach Barmher-
zigkeit gegeniiber den Schwachen steht in einem Gegensatz zum Prinzip des
«survival of the fittest», der es nicht erlaubt, das Gebot der Néichstenliebe

3 Sommer, Volker: Die Vergangenheit einer Illusion. Religion aus evolutionsbiologi-
scher Sicht, in: Voland, Eckart (Hg.): Evolution und Anpassung — Warum die Vergangen-
heit die Gegenwart erklart, FS Christian Vogel, Stuttgart 1993.



188 Reinhold Bernhardt

kausal auf biologische Funktionszusammenhénge zuriickzufiihren. Unver-
traglich mit der evolutionsbiologischen Religionsdeutung ist auch die theolo-
gische Bestimmung der Gottesbeziehung, die nach christlicher und besonders
lutherischen Uberzeugungen nicht eine Relation des konditionalen do ut des
darstellt, sondern eine der freien, geschenkten Gerechtigkeit von seiten Got-
tes und der davon geweckten Dankbarkeit auf seiten des Beschenkten. Es
handelt sich dabei also nicht um eine von Gott geforderte Entsprechung —
etwa im Sinne eines tertius usus legis —, sondern um den Ausdruck der von der
Gabe ausgel6sten inneren Verwandlung.

Ein weiterer Einwand betrifft den Positivismus der soziobiologischen Re-
ligionsdeutung. Sie muss die gegenwirtig existierenden Religionskulturen als
die z.Zt. besten Anpassungsleistungen an die bestehenden Lebensbedingun-
gen wiirdigen. Damit wird eine theologische Religionskritik sinnlos, welche
die faktischen Religionskulturen (einschliesslich der christlichen) von der
gottlichen Selbstmitteilung aus einer kritischen Priifung auf der Grundlage
der Unterscheidung zwischen faktischer Religion und Offenbarung unter-
zieht. Auch gibt sie keinen Impuls zu einer freien, intentionalen Weiterent-
wicklung bestehender Religionskulturen. Und schliesslich ldsst sie keinen
Raum fiir die Erwartung eines gottlichen Vollendungshandelns, das dem Se-
lektionsprinzip zuwiderlauft.

So wird man nicht umhin kénnen, eine gegenwirtig kaum iiberbriickbare
Kluft zwischen der theologischen und der soziobiologischen Religionsdeu-
tung zu konstatieren. Sie ist deshalb so tief, weil sie schon in den Vorausset-
zungen der beiden Ansitze wurzelt. Wihrend die soziobiologische Religions-
deutung unterstellt, dass nicht Gott der Schopfer der Evolution, sondern die
Evolution die Schopferin des Gottesglaubens ist, geht die theologische Inter-
pretation davon aus, dass Gott nicht das illusionére Objekt, sondern das reale
Subjekt des Evolutionsprozesses ist, d.h. dass er sein schopferisches Wirken
durch, aber auch gegen den Evolutionsprozess vollzieht. Von dieser Vorent-
scheidung aus kann man den wissenschaftlichen Erkenntnissen der Soziobio-
logie von seiten der Theologie bestenfalls ein begrenztes Recht zusprechen;
ihr Universalanspruch aber ist mit Nachdruck zuriickzuweisen. Und fiir ihre
Religionsdeutung gilt, was Robert Spaemann einmal fiir funktionale Religi-
onsdeutungen insgesamt formuliert hat: «Eine funktionale Interpretation der
Gottesidee ist mit dem Festhalten an ihr unvertriiglich».* Dieses Argument
gilt ebenso umgekehrt: Ein Festhalten an der Gottesidee schliesst eine rein
genetisch-funktionale Erkldarung dieser <Idee> aus.

Reinhold Bernhardt, Basel

3* In: Riedl, Rupert / Wuketits, Franz: Die Evolutionire Erkenntnistheorie. Bedingun-
gen, Losungen, Kontroversen, Berlin 1987, 180, vgl. 233.



	Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie

