
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 2

Artikel: Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie

Die Soziobiologie ist ein interdisziplinärer Forschungszweig, der das
Sozialverhalten vergesellschafteter Lebewesen evolutionstheoretisch erklärt. Sie

leitet die grundlegenden und immer wiederkehrenden Verhaltensprogramme
von sozial lebenden Tieren und Menschen aus Anpassungserfordernissen ab,
die in der Entwicklungsgeschichte der Arten bewältigt werden mussten.1

In immer weiterer Ausdehnung seiner Reichweite wird dieses Paradigma
zunehmend auch auf ethische und religiöse Verhaltensweisen angewendet.
Um genau diesen Ausschnitt aus dem interdisziplinären Forschungsprogramm

der Soziobiologie, der mir für die Theologie eine enorme Herausforderung

darzustellen scheint, soll es im folgenden gehen. Er artikuliert sich in
der doppelten Hypothese, dass Religion - wie jede andere Kulturleistung des

Menschengeschlechts - ein Produkt des Evolutionsprozesses sei und dass sie

umgekehrt diesen Prozess durch eine ihr eigene Steuerungsleistung beein-
flusst habe. Pointiert formuliert kann man diese beiden Aspekte so
zusammenfassen, dass Religion als selektionsprämiertes und selektionsprämieren-
des Verhalten zu deuten sei.

Diese religionsfunktionale These lässt sich nicht einfach damit abweisen,
dass man sie als Repristination der naturalistischen Religionskritik von
Spencer und Haeckel etikettiert - das wird deutlich, wenn man sie einer
genaueren Betrachtung unterzieht und sie in das Spektum jener Wissenschaftszweige

einordnet, die das Evolutionsparadigma auf die Deutung von menschlichen

Verhaltensweisen, emotionalen und kognitive Fähigkeiten sowie
sozialen und kulturellen Phänomenen anwenden wollen. Dazu gehört vor allem
die evolutionäre Erkenntnistheorie2, aber auch die in den letzten Jahren
vorgelegten Ansätze zu einer evolutionären Erklärung ethischer Einstellungen
und Verhaltensweisen.3 Die Anwendung des evolutionsgenetischen Ansatzes

1 Zur Einführung in die Forschungsperspektiven der Soziobiologie siehe: Voland,
Eckart: Grundriss der Soziobiologie, Stuttgart 1993,22000; ders.: Fortpflanzung. Natur und
Kultur im Wechselspiel. Versuch eines Dialogs zwischen Biologen und Sozialwissenschaftlern,

Frankfurt 1992; Axel, Heinrich: Soziobiologie als kulturrevolutionäres Programm
(ratio fidei 6), Regensburg 2001. - Weitere Literaturangaben finden sich in den folgenden
Anmerkungen.

2 Etwa: Riedl, Rupert (Hg.): Die Evolutionäre Erkenntnistheorie. Bedingungen,
Lösungen, Kontroversen, Berlin 1987.

3 Siehe dazu: Bayertz, Kurt (Hg.): Evolution und Ethik, Stuttgart 1993; Nitecki,
Matthew H. / Nitecki, Doris V. (Hgg.): Evolutionary Ethics (Suny Series in Philosophy and
Biology), New York 1993; Gräfrath, Bernd: Evolutionäre Ethik? Philosophische
Programme, Probleme und Perspektiven der Soziobiologie (Philosophie und Wissenschaft
14), Berlin / New York 1997; Wahl, Manfred: Eigennutz und Eigenwohl. Ein Beitrag zur
Diskussion zwischen Soziobiologie und theologischer Ethik (Forum interdisziplinäre
Ethik 18), Frankfurt 1997; Junker, Christiane: Zur immer tieferen Erschliessung des Men-



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 173

auf die Interpretation religiöser Phänomene bildet den folgerichtig nächsten
Schritt in der Dynamik dieser Disziplin. Darin zeigt sich die Tendenz, das

Evolutionsmodell zum Paradigma der gesamten Wirklichkeitsdeutung und
zur Grundlage der Zusammenführung von Natur- und Geisteswissenschaften
zu erheben.4

Als Grundlegung der modernen, von der älteren Verhaltensforschung
und dem sog. Sozialdarwinismus zu unterscheidenden Soziobiologie kann
man die seit Mitte der 70er Jahre von Edward O. Wilson (Biologe und
Evolutionsforscher an der Harvard University) vorgelegten Arbeiten5 ansehen.
Dieser Ansatz wurde von Walter Burkert, der selbst kein Soziobiologe ist,
sondern bis zu seiner Emeritierung im Jahre 1996 Klassische Philologie an der
Universität Zürich lehrte, aufgenommen und auf die Deutung der klassischen
Kulte des Altertums angewendet. Vor allem in seinen 1989 gehaltenen, 1996
auf englisch und 1998 auf deutsch erschienenen Gifford-Lectures ist dieser
Versuch einer evolutionsbiologischen Religionsdeutung dokumentiert.6

Nach einer knappen Skizzierung des von Wilson vertretenen soziobiologi-
schen Programms soll im folgenden die darauf rekurrierende Religionsdeutung

Burkerts vorgestellt werden, um dann im zweiten Teil die theologische
Auseinandersetzung mit diesem Ansatz aufzunehmen.

1. Die Soziobiologie Wilsons und die darauf gegründete
Religionsdeutung Burkerts

Im Vergleich mit der älteren Verhaltensforschung, wie sie etwa Konrad
Lorenz7 betrieben hatte, lassen sich die Konturen der von Edward Wilson
propagierten modernen Soziobiologie in zwei Punkten zusammenfassen.

(a) Wilsons Forschungsinteresse richtet sich nicht auf die biologischen
Grundlagen des Verhaltens im allgemeinen, sondern konzentriert sich auf das

schenmöglichen - Ethik und Soziobiologie im Dialog, Münster 1998, sowie die Artikel von
Ernst Tugendhat und Ulrich Schnabel in: DIE ZEIT 39/99 und 43/99.

4 Diese Ausrichtung kommt im Titel des Hauptwerks von Edward O. Wilson «The
Unity of Knowledge (dt: Die Einheit des Wissens) zum Ausdruck (siehe Anm. 5).

5 Wilson, Edward O.: Sociobiology. The New Synthesis, Cambridge, Mass. 1975; ders.:
On Human Nature, Cambridge, Mass 1978; dt.: Biologie als Schicksal. Die soziobiologi-
schen Grundlagen menschlichen Verhaltens, Frankfurt, Berlin, Wien 1980; ders.: Consilience.

The Unity of Knowledge, New York 1998, dt: Die Einheit des Wissens, Berlin 21998.
b Burkert, Walter: Kulte des Altertums. Biologische Grundlagen der Religion, München

1998; ders.: Exploring Religion in a Biological Landscape, in: Method and Theory in
the Study of Religion 10, 1998, 129-132. - Eine Würdigung seines Werkes bietet der von
Fritz Graf hg. Band: Ansichten griechischer Rituale. Geburtstagssymposium für Walter
Burkert, Stuttgart / Leipzig 1998.

7 Lorenz, Konrad: Das sogenannte Böse. Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien
1963, München 211998.



174 Reinhold Bernhardt

Sozialverhalten gesellschaftlich organisierter Lebewesen. Dazu gehören
soziale Insekten (Termiten- und Ameisenstämme, Bienenvölker), in Rudeln
lebende Säugetiere (Löwen, Affen) ebenso wie der Mensch als zoon politikon.
Hier stösst er auf elementare Verhaltensprogramme (wie die Inzestvermeidung

oder die Hierarchiebildung), deren Entstehung und Weiterentwicklung
sich evolutionsgenetisch erklären lassen. Dieses Konzept einer «Verhaltensgenetik»

geht von der Verbindung von Vererbungs- und der Evolutionslehre
aus, wie sie von Ernst Mayr u.a. in der sog. New Synthesis vollzogen worden
ist, und wendet sie auf die grundlegenden überindividuellen Programme des
Sozialverhaltens an: Nicht nur physiologische Eigenschaften und
Steuerungsmechanismen in Reiz-Reaktions-Zusammenhängen unterliegen der natürlichen

Selektion und der Vererbung im Evolutionsprozess, sondern auch diese

festgelegten «patterns of behaviour».
(b) Während die ältere Verhaltensforschung den leitenden Impuls der

biologisch konditionierten Verhaltensprogramme in der Selbst- und
Arterhaltung und davon abgeleitet im Streben nach Fortpflanzung, in Nahrungsbeschaffung

und -Verteilung und im Schutz vor Bedrohungen sah, erfasst die
moderne Soziobiologie darüber hinaus auch solche Verhaltensprogramme,
die nicht unmittelbar den genannten biologischen Erfordernissen dienen,
sondern Kulturleistungen oder Ansätze dazu darstellen. Dazu gehören
Verhaltensweisen zur Selbstdarstellung, Kommunikationsprozesse und die
Konstitution von Sinnsystemen. Sie dienen dem Aufbau tragfähiger und verlässlicher

sozialer Beziehungsmuster sowie geistiger Ordnungs- und
Orientierungsrahmen, die vor allem für die menschliche Lebensbewältigung und
Weltdeutung unerlässlich sind, für den Kampf ums Dasein und für die Befriedigung

biologischer Primärbedürfnisse aber nur eine mittelbare Bedeutung
haben. Dazu ist auch die Religion zu rechnen.

Mit dieser Ausdehnung ihres Erklärungshorizonts auch auf (prae-)kultu-
relle Phänomene anerkennt die Soziobiologie die Tatsache, dass menschliches

Verhalten nicht nur durch den egoistischen Impuls zur Selbstdurchsetzung

im Konkurrenzkampf um Lebenschancen gesteuert ist, sondern auch
durch soziale Kompetenz sowie kulturelle und religiöse Sinnwelten. Auch sie

gehören zur Fitnessmaximierung.
Die im Evolutionsprozess hervorgebrachten kulturellen und religiösen

Symbolsysteme begründen eine neue Art von Anpassung («fitness»), die im
Selektionsprozess prämiert wird, weil sie zu einen Gewinn an Lebensvorteilen

führt. Dabei kommt es nach Wilson zu einer Wechselwirkung zwischen
der genetischen Ausstattung des Menschen und den von ihm als Reaktion auf
bestimmte Anpassungserfordernisse gestalteten soziokulturellen Umwelten.
Es kommt - und damit wird das Leitwort der modernen Soziobiologie
genannt - zu einer «Ko-Evolution von Genen und Kultur» (wobei allerdings
nicht an eine unabhängige Parallelentwicklung gedacht ist, sondern an «einen
gewundenen Weg von den Genen durch Gehirn und Sinne bis zum Lern- und



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 175

Sozialverhalten»8, dem umgekehrt ein Einfluss der Kultur auf die Gene
gegenübersteht9). In ähnlicher Weise beschreibt Christian Vogel eine enge
Wechselwirkung zwischen der biogenetischen und der von ihm sog. tradige-
netischen Evolution.10 Ein wesentlicher Unterschied zwischen diesen beiden
Entwicklungsdynamiken besteht in der Art der Informationsweitergabe:
Während sie bei der biogenetischen Evolution einlinig von den Vorfahren auf
die Nachkommen vererbt wird, ereignet sie sich bei der tradigenetischen
Evolution als Lernprozess, bei dem Informationen im Zentralnervensystem
gespeichert und verarbeitet und dann (vermittelt vor allem durch sprachliche
und visuelle Medien) kommuniziert und auf diese Weise über vielfältige
Rückkopplungsprozesse kulturell akkumuliert werden können.

Auf religiöse Verhaltensweisen angewendet heisst das: Als Anpassung an
biologische Daseinsbedingungen und -notwendigkeiten sind diese zugleich
Produkt und eine Triebfeder der biologisch-kulturellen Ko-Evolution. In
«Biologie als Schicksal» postuliert Wilson, die Religionen entwickelten sich in
dem Masse, «wie sie das Weiterleben und den Einfluss ihrer Anhängern
fördern».11 Sie beschreiben einen Komplex von selektionsprämierten und
-prämierenden Geisteshaltungen und Handlungsorientierungen, die eine biokulturelle

Fitnesssteigerung berwirken.
Die Ausweitung des biologischen Evolutionsparadigmas auf die Erklärung

der Entstehung und Entwicklung der Kultur (einschliesslich der Religion)

geht einher mit einer nicht-deterministischen Deutung der genetischen
Verhaltenssteuerung.12 Die genetische Ausstattung bestimmt nicht aus-

8 Wilson, Edward O.: Die Einheit des Wissens (siehe Anm. 5), 201.
9 Wilson, Edward O.: Die Einheit des Wissens (siehe Anm. 5), 222. Walter Burkert

spricht von einer «andauernde(n) gegenseitige(n) Wechselwirkung» zwischen dem Natur-
und dem Kulturprozess (Kulte des Altertums [siehe Anm. 6], 24). Diese Wechselwirkung
ist allerdings nicht als eine symmetrische zu denken, denn die Kulturentwicklung stellt
(nach Wilson und Burkert) letztlich eine Funktion der biologischen Ausgangs- und
Rahmenbedingungen, sowie der fitnessfördernden Reaktion darauf dar. Die Kultur hat lediglich

einen Einfluss auf die Selektion der Gene, auf die Entscheidung also, welche Gene
weitergegeben werden. - Siehe dazu auch die Arbeiten von Lumsden, Charles J., etwa in:
Sociobiology. God and Understanding, Zygon 24 (1989) 83-108.

10 Vogel, Christian: Zur Wechselwirkung von biologischer und kultureller Evolution,
in: May, Hans / Striegnitz, Meinfried / Hefner, Philip (Hgg.): Kooperation und Wettbewerb.

Zu Ethik und Biologie menschlichen Sozialverhaltens, LoPr 75 (1988) 68-110. -
Ganz ähnlich bei Richard Dawkins in der von ihm beschriebenen Interaktion von Genen
und Memen (Das egoistische Gen, Berlin u.a. 1978; amerikan. 1976).

11 Wilson, Edward O.: Biologie als Schicksal (siehe Anm. 5), 11. A.a.O. 174 schreibt er:
«Wenn den Göttern gedient wird, ist letzten Endes, obwohl unerkannt, die biologische
Tauglichkeit der Stammesangehörigen der Nutzniesser».

12 Dies wird zu wenig in Rechnung gestellt von: Hemminger, Hansjürg: Der Mensch -
eine Marionette der Evolution? Eine Kritik an der Soziobiologie, Frankfurt 1983.
Hemminger hat sich (wie Meisinger zu recht vermutet [Meisinger, Hubert: Liebesgebot und
Altruismusforschung, siehe Anm. 29, 223]) in seiner Interpretation und Kritik leiten las-



176 Reinhold Bernhardt

schliesslich und unmittelbar das Verhalten, sondern schafft lediglich Dispositionen,

die sich in kulturspezifischer Unterschiedenheit ausprägen können
und damit den Fortgang des Kulturprozesses (und damit auch der
Religionsgeschichte) mitbestimmen. Wilson nennt sie «epigenetische Regeln» und
versteht darunter ererbte Regelmässigkeiten in der Interaktion von biologischen
Bedingungen und Umweltanpassung, welche die geistige und kulturelle
Entwicklung beeinflussen und umgekehrt selbst davon beeinflusst werden.13

Diesen Ansatz wendet Walter Burkert auf die Kulte des Altertums, d.h.

Mesopotamiens, Ägyptens, Altisraels, sowie Griechenlands und Roms an.
Der Untertitel seines Buches «Kulte des Altertums» verrät sein eigentliches
Erkenntnisinteresse: Er will in der Untersuchung dieser Kulte die «Biologische^)

Grundlagen der Religion» aufzeigen. Letzlich geht es ihm also nicht
nur um eine Deutung der Altertumskulte, sondern um die evolutionsbiologische

Erklärung der Ursprünge des Phänomenkomplexes «Religion» insgesamt.

Damit nimmt er die im ausgehenden 19. Jh. unternommenen Versuche
wieder auf, die Frage nach dem Wesen der Religion durch eine Rekonstruktion

der religionsgeschichtlichen Anfänge zu bestimmen.
Methodisch geht er bei seiner Analyse von solchen Erscheinungen aus, die

von religions- und kulturübergreifender Universalität sind, die sich also
unabhängig voneinander in unterschiedlichen Zivilisationen entdecken lassen. Er
führt sie zurück auf elementare Anpassungen an biologische Daseinsbedingungen

und -erfordernisse, die ihm zufolge - wenn auch in unterschiedlicher
kultureller Einfärbung - als allgemeinmenschheitliche anthropologische
Konstanten gelten können. Religion ist demnach nicht primär ein von der
jeweiligen Kultur (und schon gar nicht von übernatürlichen Offenbarungen)
hervorgebrachter geistiger Überlieferungsstrom, sondern ein auf genetische
Dispositionen und die von ihnen gesteuerten Umweltanpassungen
zurückführbarer Phänomenkomplex, der aufgrund dieser biologischen Grundlegung

in allen Kulturen auftritt und selbst kulturgenerativ wirkt. Pointiert
formuliert: Religion stellt die Auskristallisierung jahrtausendealter und in
vormenschliche Entwicklungsstufen hineinreichender Reaktionsmuster dar.

Aus den tief in der Menschheitsgeschichte verwurzelten biologisch-kultu-
rellen-religiösen Verhaltensprogrammen haben sich nach Burkert vier
Funktionen von Religion entwickelt, die sich in allen der von ihm untersuchten
Kulte beobachten lassen, so dass sich von hier aus darauf schliessen lässt, dass

es sich um universalreligiöse Charakteristika handelt:

sen vom Umschlagbild der deutschen Ausgabe von Dawkins «Das egoistische Gen» (siehe
Anm. 10), das eine Marionette zeigt, die am Wort «Gen» aufgehängt ist.

13 Eine Zusammenfassung solcher Regeln gibt Wilson in: Die Einheit des Wissens
(siehe Anm. 5), 221f. Siehe auch die Unterscheidung zwischen primären und sekundären
epigenetischen Regeln: a.a.O. 202. Vgl. 258f.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 177

• Die Legitimation von Herrschaftsordnungen durch den Bezug auf das

Göttliche. Diese Ordnungen spiegeln sich in politischen und sozialen
Hierarchien, an deren Spitze in allen der von Burkert untersuchten Kulte
ein Gott als absolute Autorität, als «König der Könige» steht.

• Die Garantie der Verlässlichkeit von Bündnissen, Verträgen, Eiden,
Zeugenaussagen, Versprechen usw., indem Lüge und Betrug durch die Religion

unter göttliche Strafandrohung gestellt wird.
• Die Sinnkonstitution angesichts von Unheilserfahrungen durch deren In¬

tegration in einen grösseren Heilszusammenhang. Die Religionen
konstruieren nach Burkert einen globalen überempirischen Kausalzusammenhang

und führen das Unheilsgeschehen auf eine Störung dieses

Zusammenhangs durch menschliches Fehlverhalten zurück. Um ihn
wiederherzustellen bedarf es ggf. einer Ursachenfeststellung durch ein Orakel
oder eine Offenbarung und dann einer rituellen Wiedergutmachungshandlung,

die in der Regel durch ein Opfer vollzogen wird. Diese Funktion

der Religion entspricht der von Luhmann und Lübbe sog. Kontingenz-
bewältigungspraxis.

• Die Bestimmung der Beziehung zwischen dem Menschen und dem Gött¬
lichen als ein Geben und Nehmen, als Gabentausch (do ut des). Die Spende,

das Opfer, der Dienst oder auch die Herzenshingabe ist mit der Hoffnung

auf eine göttliche Gegengabe verbunden, die in innerweltlichem
Segen (der sich in Nahrung, Gesundheit oder Erfolg manifestieren mag)
oder überweltlichem Heil bestehen kann.
Diesen vier Punkten zufolge garantiert und stabilisiert Gott also die

hierarchischen Herrschafts- und Machtstrukturen in der Welt und die Verlässlichkeit

zwischenmenschlicher Vereinbarungen. Er erscheint als Garant eines

überempirischen, Gerechtigkeit und Heil schaffenden Kausalzusammenhangs

und als Geber aller guten Gaben.
Alle diese Punkte setzt Burkert in Beziehung zu menschheitlichen Urer-

fahrungen, die sich in der Konstitution von soziobiologisch erklärbaren
Verhaltensprogrammen niedergeschlagen haben: So führt er z.B. das System des
Gabentauschs mit der Gottheit auf eine allgemeinmenschliche Angstreaktion
zurück: Der Bedrohte wirft auf der Flucht etwas Wertvolles von sich, gewis-
sermassen als Lösegeld, um damit den Bedroher zu besänftigen und
abzuwehren. Durch einen begrenzten Verlust wird ein grösserer Gewinn erzielt.
Aus diesem Verhaltensprogramm lässt sich nach Burkert die Vorstellung und
Praxis der religiösen Lösegeldzahlung ableiten, die in den klassischen Kulten
(einschliesslich des alt-israelischen) begegnet. Damit legt sich die Deutung
nahe, dass die religiöse Opferpraxis auf eine archaische, biologisch konditionierte

Tiefenschicht verweist, deren Durchbrüche auch in allen höherentwik-
kelten Religionen noch erkennbar sind - etwa bei der Kollekte im christlichen

Sonntagsgottesdienst.14



178 Reinhold Bernhardt

Festzuhalten ist, dass Burkerts evolutionsgenetisch-funktionale Religionsdeutung

nicht davon ausgeht, Religion sei eine abhängige Funktion rein
naturhafter (biologisch-genetischer und durch Umweltanpassung konditionierter)

Vorgegebenheiten. Sie kann und darf aber ihmzufolge auch nicht als eine

von den biologischen Grundlagen weitgehend abgelöste kulturelle Grösse

eigener Provenienz gedeutet werden, die dem Naturgeschehen vielleicht sogar
entgegensteht - so wie Gerd Theißen die Weltreligionen im allgemeinen und
das Christentum im besonderen als «Aufstand gegen das Selektionsprinzip»15
verstanden hatte. Nach Burkert handelt es sich bei religiösen Verhaltensmustern

vielmehr um die Weiterentwicklung von jahrtausendealten Reaktionsweisen,

die sich im Prozess der biologisch-kulturellen Evolution aus elementaren

Lebens- und Überlebensnotwendigkeiten herausgebildet haben.
Letztlich unklar bleibt, ob diese biologisch-genetisch und durch das

akkumulierte Erfahrungswissen der Umweltanpassung konditionierten
Reaktionsweisen die nur notwendige oder die hinreichende Bedingung für die
Ausbildung religiöser Phänomene darstellen. Im letzteren Fall wäre die
Kulturgeschichte lediglich die «Bühne» für die Entfaltung der aus biologischen
Vorgegebenheiten und Erfordernissen zu erklärenden Religionsgeschichte.
Burkert gebraucht das Bild einer biologisch vorgegebenen Landschaft, an die
sich der Strom des Religiösen anpasst und favorisiert damit eine
evolutionsbiologische Deutung der Religion im Kontext kultureller Milieus.16 Der Kultur

kommt nicht mehr eine konstitutive, sondern nur noch eine formative Rolle

bei der Genese religiöser Vollzüge zu. Die Kulturgeschichte konstituiert
nicht die sich darin entwickelnden religiösen Vollzüge, sie gibt ihnen lediglich
eine spezifische Ausdrucksgestalt. Das führt zur Forderung, Ethik und Religi-

14 Schon 1971 hatte der Verhaltensforscher Wolfgang Wickler den Versuch unternommen,

religiös legitimierte moralische Setzungen auf biologische Notwendigkeiten der
Selbst- und Arterhaltung zurückzuführen. In: Die Biologie der zehn Gebote. Warum die
Natur für uns kein Vorbild ist (München 1971, 51981) stellte er Analogien zwischen
solchen Notwendigkeiten und den Dekaloggeboten her: Das Tötungsverbot dämmt innerart-
liche Aggressionen ein. Das Verbot zu lügen sichert die Verlässlichkeit der Kommunikation.

Das Diebstahlsverbot schützt das «Revier» als Lebensraum. Das Verbot des
Ehebruchs schützt die Partnerschaft, verhindert Auseinandersetzungen zwischen Rivalen und
schafft ein sozial vorteilhaftes Klima für die Aufzucht der Nachkommen. Das Gebot der
Elternehrung sichert die Weitergabe ererbter Eigenschaften und erzeugt auf diese Weise
historische Kontinuität. Siehe auch: Pugh, George E.: The Biological Origins of Human
Values, London / Hanley 1977. - Dass es sich hier um reduktionistische Deutungen im
Rahmen einer naturalistischen Anthropologie handelt, liegt auf der Hand. Die moderne
soziobiologische Moraldeutung geht darüber hinaus, indem sie das moralische Verhalten
nicht nur auf die «Moral der Gene» (Ruse, Michael: The Morality of the Gene, The
Monist 67 [1984] 167-199), sondern auf die Interaktion genetischer Dispositionen und
kultureller Traditionsbildungen zurückführt.

15 Theißen, Gerd: Biblischer Glaube in evolutionärer Sicht, München 1984, 71f.
16Burkert, Walter: Kulte des Altertums (siehe Anm. 6), 36.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 179

on aus dem Referenzrahmen der Philosophie zu lösen und sie von biologischen

Deuteansätzen her zu erschliessen.

2. Theologische Auseinandersetzung

Vor der kritischen Befragung der soziobiologischen Religionsdeutung soll
im folgenden zunächst in umgekehrter Blickrichtung die zentrale Anfrage
herausgearbeitet werden, die m.E. von diesem Ansatz aus an die Adresse der

Theologie zu richten ist.
2.1. Eine Biblische Theologie, die sich (wie Gerhard von Rad es gefordert

hatte) programmatisch auf die Nacherzählung der kerygmatischen
Geschichtsdeutung Israels konzentriert oder die (wie von Oskar Cullmann kon-
zeptualisiert) in Christus die Mitte der heilsgeschichtlichen Zeit sah, wird sich

von Burkerts Ansatz her daraufhin befragen lassen müssen, ob sie die kosmische

Universalität des göttlichen Handeln in ausreichendem Masse zur
Geltung bringt. Denn wenn Gott der Schöpfer, Erhalter, Versöhner und Vollender

des gesamten Kosmos ist und wenn er allen Zeiten der Entwicklung des

Kosmos (abgesehen von den kairoi seiner besonders verdichteten Gegenwart)

gleich nahe ist, dann muss seine Wirksamkeit über die sog. Heilsgeschichte

hinaus auch die gesamte Religions-, Kultur- und Naturgeschichte
unseres Planeten umfassen und auch in den frühen Phasen der Hominisation
ihren Niederschlag gefunden haben.17 Und wenn Gottes Wirken nach
biblischer Überlieferung inhaltlich vor allem dadurch qualifiziert ist, dass es

Leben schafft, erhält und zur Vollendung führt18, warum sollte es dann nicht
in Beziehung stehen zu jenen archaischen Verhaltensweisen, die der Selbst-
und Arterhaltung dienen oder Grenzsituationen des Lebens existentiell und
kultisch bewältigen helfen. Legt sich von daher nicht der Gedanke nahe, dass

Gott seine lebensfördernde Aktivität im Prozess der creatio continua durch
das Medium genau jener Verhaltensprogramme entfaltet, welche die
Soziobiologie beschreibt? Warum sollte er sich nicht den von der Evolutionstheorie

beschriebenen Mutations- und Selektionsmechanismen in Natur und Ge-

17 Von Bedeutung waren und sind in diesem Zusammenhang neben dem Gesamtwerk
Pierre Teilhard de Jardins die Arbeiten von Karl Rahner zur Frage der «Hominisation»;
etwa: Rahner, Karl: Die Hominisation als theologische Frage, in: Overhage, Paul / Rahner,
Karl (Hgg.): Das Problem der Hominisation. Über den biologischen Ursprung des
Menschen (QD 12/13), Freiburg u.a. 1961, 57-61. Vgl auch: Hardy, Alister: The Biology of God

- A Scientist's Study of Man the Religious Animal, London 1975; dt. Der Mensch - das
betende Tier. Religiosität als Faktor der Evolution, Stuttgart 1979.

18 Dieses Kennzeichen des Geist-Wirkens Gottes ist in den pneumatologischen
Entwürfen der 90er Jahren des 20. Jhs mit Nachdruck herausgearbeitet worden, von allem
von: Moltmann, Jürgen: Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, München

1991; Welker, Michael: Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen
1992; Pannenberg, Wolfhart: Systematische Theologie III, Göttingen 1993.



180 Reinhold Bernhardt

schichte, in Kultur und Religion bedient haben, um jene Formen des biologischen

und geistigen Lebens hervorzubringen und zu befördern, die zur
Erkenntnis, Verehrung und Verherrlichung seiner selbst fähig sind und gerade
mit dieser Fähigkeit die Grausamkeiten von Mutation und Selektion beklagen

und ethisch eindämmen?
Wo Fragen wie diese bejaht werden - wie es in jüngster Zeit vor allem Eugen

Drewermann mit Nachdruck getan hat19 -, da muss die christlich-theologische

Bestimmung der Gott-Mensch-Beziehung mit ihrer Fokussierung auf
die in Christus kulminierende Geschichte des Volkes Gottes in den grösseren
Horizont der Religions- und Kulturgeschichte(n) der Menschheit, der
Gattungsgeschichte des menschlichen Lebens und der Entwicklungsgeschichte
des Lebens überhaupt gestellt werden. Dies darf nicht im Sinne einer «natürlichen

Theologie» missverstanden werden, als ob dieser weite Horizont zum
Entdeckungszusammenhang der Selbstmitteilung Gottes erhoben würde, so
dass aus Ordnungsmustern in den Strukturen und Prozessen des
Naturgeschehens auf die Existenz, das Wesen oder das Handeln Gottes geschlossen
werden könnte. Vielmehr gilt es, die Natur-, Kultur- und Religionsgeschichte
als Dcwtezusammenhang dieser Offenbarung in den Blick zu nehmen und d.h.
den gesamten Geschichtsprozess von der Selbsterschliessung Gottes in Christus

her einer kritischen Betrachtung zu unterziehen. Umgekehrt eröffnet
sich von hier aus aber auch die Möglichkeit und Notwendigkeit,
schöpfungstheologische Aussagen unter Bezugnahme auf naturwissenschaftliche
Konzepte zu (re-)formulieren. Eine solche Interaktion zwischen der Theologie
mit ihren eigenen Erkenntnisquellen und der naturwissenschaftlichen
Theoriebildung führt zu Entwürfen einer «Theologie der Natur»20. Die Fokussierung

auf die heilsgeschichtliche, auf das Volk fsrael und Christus zentrierte
Überlieferung der beiden biblischen Testamente wird dabei nicht ausser
Kraft gesetzt.21 Sie bildet den unhintergehbaren Erschliessungszusammen-
hang der Natur als auf Vollendung ausgerichtete Schöpfung Gottes, ohne
dass damit das Naturgeschehen insgesamt sakralisiert würde.

Für eine solche Betrachtungsweise gibt es wohl auch Anknüpfungspunkte
in der biblischen Überlieferung - etwa in den Schöpfungserzählungen der Ge-

19 Drewermann, Eugen: «... und es geschah so». Die moderne Biologie und die Frage
nach Gott, Zürich, Düsseldorf 1999. Siehe auch: Russell, Robert John, Stoeger / William
S.J., / Ayala, Francisco (Hgg.): Evolution and Molecular Biology: Scientific Perspectives
on Divine Action, Vatican City State and Berkeley: Vatican Observatory and CTNS 1998;
Fuchs, Gotthard / Kessler, Flans (Hgg.): Gott, der Kosmos und die Freiheit. Biologie,
Philosophie und Theologie im Gespräch, Würzburg 1996.

20 Siehe dazu: Hummel Gert (Hg.): Natural Theology versus Theology of Nature? /
Natürliche Theologie versus Theologie der Natur? Berlin / New York 1994.

21 Collin Gunton u.a. bezeichnen die sog. «theology of nature» (im Gegenüber zur
«natural theology») ausdrücklich als Offenbarungstheologie (A Brief Theology of Revelation,

Edinburgh 1995, 40ff.).



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 181

nesis, in den Schöpfungspsalmen, in Hiob 37f. (wie überhaupt in der
Weisheitsliteratur) oder in den kosmischen Ausgriffen des Kolosserbriefes. Doch
bieten all diese und andere Stellen nicht mehr als die Öffnung des Blicks in
die Weite des Naturgeschehens. Sie verweisen auf die Unermesslichkeit, die
Ordnung und Schönheit der Schöpfung und preisen den Schöpfer dafür. Der
Gedanke einer naturgeschichtlichen Entwicklung als Matrix des
Wirklichkeitsverständnisses liegt ihnen naturgemäss fern. Doch wie schon in die
Komposition des priesterschriftlichen Schöpfungsberichts die besten der damals

zur Verfügung stehenden naturkundlichen Einsichten eingearbeitet wurden,
so gilt es auch heute, das naturwissenschaftliche Weltverständnis als Bezugsrahmen

für die Explikation der Schöpfungstheologie heranzuziehen. So wie
es sich der naturwissenschaftlichen Erforschung darstellt, wird es schöpfungstheologisch

auf seinen sakramentalen Gehalt hin befragt, d.h. auf die sich der
naturwissenschaftlichen Erklärbarkeit notwendigerweise entziehende
Wahrnehmung des Geheimnisvollen und Wunderbaren, des Sinnhaften und
Geordneten, aber auch des Kontingenten und des Nichtlinearen. Solche
Wahrnehmungen werden in christlicher Deuteperspektive als Manifestation der

Schöpfungsweisheit Gottes erschlossen. Aus diesem Ansatz einer «Theologie
der Natur» ergibt sich einerseits «ein Mitspracherecht des Naturwissenschaftlers

bei der Gottesfrage» und «eine Konsultationspflicht der Theologen bei
den Naturwissenschaftlern» (Ulrich Lüke), andererseits aber auch die Freiheit

der Theologie, die Begrenzungen des naturwissenschaftlichen
Wirklichkeitsbezugs (wie sie sich aus theologischer Perspektive darstellen) namhaft zu
machen und in einer erkenntnistheoretisch reflektierten Weise zu überschreiten.

Doch so sehr die soziobiologische Religionsdeutung Impulse für eine

Blickfelderweiterung der Schöpfungstheologie zu geben vermag und damit
die Beschränkung auf einen offenbarungstheologischen <Verbalismus>,
Existentialismus, Flistorismus und <Kulturismus> aufbricht, so wenig kann das die

Kritik entkräften, die von sehen der Theologie an diesem Ansatz zu üben ist.

2.2. Zunächst gilt es aus philosophischer22 wie theologischer23 Perspektive
festzuhalten, dass es sich beim soziobiologischen Religionsverständnis um

22 Von philosophischer Seite haben sich mit der Soziobiologie vor allem auseinandergesetzt:

Ruse, Michael: Sociobiology: Sense or Nonsense? (Episteme 8), Dordrecht u.a.
1979; Koslowski, Peter: Evolution und Gesellschaft. Eine Auseinandersetzung mit der
Soziobiologie (Walter Eucken Institut, Vorträge und Aufsätze 98), Tübingen 1984, 19892;

Wuketits, Franz M.: Gene, Kultur und Moral. Soziobiologie - Pro und Contra (WB-
Forum 51), Darmstadt 1990; ders.: Verdammt zur Unmoral? Zur Naturgeschichte von Gut
und Böse, München / Zürich 1993; ders.: Soziobiologie. Die Macht der Gene und die
Evolution sozialen Verhaltens (Spektrum Evolution), ffeidelberg 1997.

23 Von den theologischen Stellungnahmen zur Soziobiologie sind zu nennen: Altner,
Günter: Der Mensch als Produkt seiner Gene. Kritische Erwägungen zur Soziobiologie,



182 Reinhold Bernhardt

eine genetische und entwicklungsgeschichtliche und um eine funktionale
Betrachtungsweise handelt. D.h. es geht ihr um eine Bestimmung von Religion
durch Aufhellung ihrer evolutionsbiologischen Ursprünge und ihrer Funktionalität.

Das ist ein legitimer, wenn auch in vielen Ableitungen eher
naturphilosophischer als naturwissenschaftlicher Interpretationsansatz. Aber er kann
nicht beanspruchen, das Wesen der Religion adäquat und vollständig zu
erfassen, denn er ignoriert deren jeweiliges Selbstverständnis. Dass es ein naturhaftes

Fundament der Religion gibt, ist unbestreitbar. Die Religionsgeschichte
ist nicht nur Teil der Kultur- und Geistesgeschichte, sondern auch Teil der

biologischen Entwicklungsgeschichte der Menschheit. Das rechtfertigt aber
nicht den Umkehrschluss, der mit dem abstrakten Sammelbegriff «Religion»
bezeichnete Phänomenkomplex lasse sich durch eine genetisch-funktionale
Rekonstruktion vollumfänglich erschliessen. Es können bestenfalls die
evolutionsbiologischen Möglichkeitsbedingungen für die Konstitution der religiöser

Geisteswelt namhaft gemacht werden, diese selbst aber entzieht sich
notorisch dem soziobiologischen Deuteraster.

Einer Kompetenzbeschränkung, die religiöser Sinnkonstitution ein
Eigenrecht belassen würde, aber tritt die Soziobiologie Wilson'scher Prägung24
mit dem hochfahrenden Selbstbewusstsein eines jungen und erfolgreichen
Wissenschaftszweiges entgegen. Sie dehnt die Grundprinzipien der Genetik
und der Artenentwicklung auf andere Wirklichkeitsbereiche aus - einschliesslich

des gesamten Geisteslebens und der Religionsgeschichte. Damit erhebt
sie das Evolutionsparadigma zur Matrix der gesamten Wirklichkeitsdeutung
und versieht es mit einem Universalitäts- und Monopolanspruch - darin
vergleichbar dem expansiven evolutionistischen Positivismus des ausgehenden

(EK 14) 1981, 190-192; Peacocke, Arthur: Sociobiology and its Theological Implications,
Zygon 19 (1984) 171-184; ders.: God and the New Biology, San Fransisco 1986; Knapp,
Andreas: Soziobiologie und Moraltheologie. Kritik der ethischen Folgerungen moderner
Biologie (Acta humaniora), Weinheim 1989; Schmied, Gerhard: Religion - eine List der
Gene. Soziobiologie contra Schöpfung (Texte und Thesen 219), Zürich 1989; Lüke, Ulrich:
Religiosität - ein Produkt der Evolution? in: StZ 1992/2, 125-133; Schwarz, Hans: The
Interplay between Science and Theology in Uncovering the Matrix of Human Morality,
Zygon 28 (1993) 61-75; Hefner, Philip: The Human Factor. Evolution, Culture and Religion.

Theology and the Sciences, Minneapolis 1993; Pope, Stephen J.: The Evolution of
Altruism and the Ordering of Love. Moral Traditions and Moral Arguments, Washington
D.C. 1994; Mortensen, Viggo: Theologie und Naturwissenschaft, Gütersloh 1995 (dänisch:
1988); Lüke, Ulrich: «Als Anfang schuf Gott». Bio-Theologie. Zeit - Evolution - Homini-
sation, Paderborn 1997.

24 Neben diesem (von Wilson vertretenen) sich zur Weltanschauung aufschwingenden
Ansatz der Soziobiologie lässt sich mit Koslwoski ein stärker pragmatisch-hypothetisch
gepägter Forschungszweig erkennen (Koslowski, Peter: Evolution und Gesellschaft [siehe
Anm. 22], 17f.). So auch Wuketits, Franz M.: Gene, Kultur und Moral (siehe Anm. 22),
156ff.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 183

19. Jhs, auch wenn sie dessen naturalistischen Materialismus und Determinismus

durch das Prinzip der biologisch-kulturellen Koevolution überwindet.
Dem ist zunächst das geltungstheoretische Problem entgegenzuhalten,

dass die von der soziobiologischen Religionsdeutung gegebene Antwort auf
die Frage nach der Genese der Religion die Frage der Geltung religiöser
Grundüberzeugungen prinzipiell nicht beantworten kann. Wo sie das
versucht (und das scheint die unausgesprochene Tendenz bei Wilson und Bur-
kert zu sein), begeht sie einen genetischen Fehlschluss25. Eine
entwicklungsgeschichtliche Deutung vom angenommenen Ursprung her steht immer in
der Gefahr, den Blick dafür zu verstellen, dass sich der Sinn religiöser Inhalte
und Vollzüge in der Religionsgeschichte von solchen Prägungen weitgehend
ablösen - und sich auch gegen sie stellen kann. Die Geschichte der Opfervorstellung

ist ein Beispiel dafür. - Selbst wenn also die soziobiologische Theorie
die Entstehung der Religionen im allgemeinen und des Christentums im
besonderen zutreffend erklären würde, so wäre damit noch nichts ausgesagt
über den Geltungswert und -grund christlicher Wahrheitsbehauptungen. Die
Wilson'sche Soziobiologie beschreibt die biologischen Möglichkeitsbedingungen

für die Ausbildung von religiösen Verhaltensprogrammen in neo-dar-
winistischer, reduktionistischer Weise und verschliesst sich dabei prinzipiell
der Rückfrage nach einem göttlichen Grund als Möglichkeitsbedingung für
den Evolutionsprozess im ganzen. Durch die prinzipielle Ausblendung dieser
Realität setzt sie sich in einen Widerspruch zu dem von ihr selbst erhobenen
Universalitätsanspruch.

Gegenüber der Monopolisierung und Universalisierung des biologischen
Evolutionskonzepts zum Paradigma der gesamten Wirklichkeitsdeutung ist
es geboten, genau zu unterscheiden zwischen: (a) der Evolution (als Sachverhalt),

(b) der Evolutionstheorie (als modellhafter Rekonstruktion dieses

Sachverhalts) und (c) einem weltanschaulichen Evolutionismus. Wo das

Evolutionsparadigma in dieser zuletzt genannten Weise zum Grundprinzip allen
Weltgeschehens und damit zum normativen Horizont der gesamten Weltdeutung

erhoben wird, führt das zu einer höchst problematischen, weil redukti-
ven und kausalen Erklärung menschlicher Lebensäusserungen - einschliesslich

kultureller und religiöser Manifestationen.26 Wenn Wilson behauptet,
«dass jedem geistigen Prozess eine physikalische Basis zugrunde liegt, die na-

25 Auch Arthur Peacocke gebraucht diesen Begriff, allerdings im anderes ausgerichteten

Zusammenhang der Aussage, dass ethische Normen nicht auf biologische Konditionen
zurückführbar seien. Dies belegt er an der Erzählung vom Barmherzigen Samariter, die zur
Darstellung bringe, dass Nächsteliebe nicht auf die genetischen Verwandten beschränkt
werden dürfe (Peacocke, Arthur: God and the New Biology [siehe Anm. 23], 114.

26 Hermann Häring formuliert die sich hier stellende Frage folgendermassen: «Wie
können wir die Evolutionslehre als wissenschaftliche Theorie ernst nehmen und deren
ideologische Grenzüberschreitungen zugleich entlarven?» (Häring, Hermann: Evolutionstheorie

als Megatheorie des westlichen Denkens, in: Conc 1/2000,15-25, Zitat: 23).



184 Reinhold Bernhardt

turwissenschaftlich erklärbar ist»27, dann liegt hier ein weltanschaulicher
Physikalismus und Biologismus vor, gegen den ein ideologiekritischer Einspruch
zu erheben ist.

Gegenüber solchen (die Grenzen wissenschaftlicher Geltungsansprüche
sprengenden) Selbstverabsolutierungen ist zunächst daran zu erinnern, dass

es sich bei der soziobiologischen Evolutionsdeutung im allgemeinen und bei
der soziobiologischen Religionsdeutung im besonderen selbst um kulturelle
Konzepte handelt. Darin liegt keineswegs eine Bestreitung der auch von Seiten

der Theologie anzuerkennenden disziplinenübergreifenden Leistungsfähigkeit

dieses Modells, sondern die Erinnerung an seine Interpretationsbedürftigkeit

und an die Grenzen seiner wissenschaftstheoretischen
Geltungsreichweite.

Wie sehr grundlegende Voraussetzungen der Soziobiologie selbst innerhalb

der Naturwissenschaften umstritten sind, lässt sich am Beispiel der
Darwin-Interpretation zeigen. Der Göttinger Neurobiologie Gerald Hüther wirft
den tonangebenden Soziobiologen und Evolutionsforschern eine einseitige
Ausdeutung der Darwinischen Lehre vor. Er knüpft an das Spätwerk «The
Descent of Man» (1871) an und erkennt darin eine bedeutsame Erweitung
der in «The Origin of Species» (1859) entfalteten Theorie. Während Darwin
dort das Selektions- im Sinne eines Konkurrenzprinzip dargestellt hatte,
arbeite er hier für die Partnerwahl, d.h. für die sexuelle Selektion, eine zweite
Art von Zuchtwahl heraus, die nicht durch egoistische Selbstdurchsetzung,
sondern durch die Anziehung der beiden Partner bestimmt sei. In der
Partnerwahl seien aufwändige Selbstdarstellungen selektionsrelevant, die für den

Kampf ums Dasein keinerlei Bedeutung haben (im Tierreich sind sie sogar
kontraproduktiv, weil sie die Tarnung aufheben und damit den Selbstschutz
gefährden): anziehende Farben, anregende Düfte, verschwenderischer
Schmuck usw. Dies diene dazu, Partner für die Fortpflanzung anzuwerben.
Doch die Fortpflanzung allein sichert nach Hüthers Deutung noch nicht eine
erfolgreiche Aufzucht der Nachkommenschaft. Dazu bedarf es - besonders
unter den Menschen der vorgeschichtlichen Zeit, die unter schwierigen
Umweltbedingungen lebten - einer stabilen Beziehung zwischen den Partnern
sowie die Einbindung in ein soziales Gefüge. Die Befähigung zum Aufbau
und zur Pflege solcher Beziehungen gründe in der Anlage zu solidarisch-lie-
bendem Verhalten. Von Natur aus eigne dem Menschen daher sowohl der
egoistische Impuls zur Selbstdurchsetzung im Konkurrenzkampf um
Lebenschancen als auch die soziale Kompetenz, dauerhafte Bindungen einzugehen
und aufrechtzuerhalten. Dem zentrifugalen Prinzip des Wettbewerbs stehe
das zentripetale Prinzip der Liebe gegenüber.28

27 Wilson, Edward O.: Die Einheit des Wissens (siehe Anm. 5), 131.
28 Gerald Hüther, Die Evolution der Liebe. Was Darwin bereits ahnte und die Darwinisten

nicht wahrhaben wollen, Göttingen 1999.



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 185

Mit seinem bisher nur wenig rezipierten Gesprächsbeitrag eröffnet
Hüther die Möglichkeit, altruistisches Verhalten (dessen Deutung der
Evolutionstheorie stets grösste Schwierigkeit bereitete) zu erklären, ohne es doch
wieder auf einen Egoismus höherer Ordnung zurückführen zu müssen, wie es

in den evolutions- und soziobiologischen Theorien von ihren Voraussetzungen

her unvermeidlich war (vor allem durch die Gruppenselektionstheorie,
die Verwandtschaftsselektionstheorie von W. D. Hamilton und J. Maynard
Smith und das Prinzip des reziproken Altruismus von R. L. Trivers). 29

Hüthers Konzept sprengt diese Voraussetzungen. Weiterführend ist in
diesem Zusammenhang die von M. Ruse vorgenommene Unterscheidung
zwischen «evolutionärem Altuismus» (der rein biologisch erklärbar ist und der
dem sich uneigennützig verhaltenden Individuum oder seinem Sozialverband
doch einen Vorteil bringt) und dem von Ruse sog. «wörtlichen Altruismus»
(der auf eine Intention des Menschen zurückgeht und somit als Selbstbestimmung

des Subjekts zu deuten ist).30

Die Schwierigkeit, nicht-eigennütziges, für den Genträger nachteiliges
Verhalten gegenüber genetisch nicht verwandten Artgenossen soziobiolo-
gisch zu deuten, führt darüber hinaus zu einer weiteren und sehr grundsätzlichen

Anfrage an diesen Ansatz. Denn ein solches Verhalten hängt - wie
Koslowski zu recht festgestellt hat - eng mit der Ausbildung eines Differenz-
bewusstseins zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung (und damit mit der
Geistesfähigkeit des Menschen insgesamt - im Gegenüber zum Tier) zusammen,

die ebenfalls durch den soziobiologischen Erklärungsansatz nicht
hinreichend zu erfassen ist. Begriffe wie Intention oder Motivation und damit
auch die Vorstellung des «Handelns» (im Unterschied zum blossen Verhalten)

spielen in ihren Erklärungsmodellen keine theorietragende Rolle. Durch
die Dominanz des Kausalitätsprinzips (im Sinne der Wirkkausalität) bleibt
kein Raum mehr für teleologische Interpretationsmuster. Nicht das

Evolutionsparadigma als solches steht in Spannung zur theologischen Weltdeutung,
sondern seine Abbiendung der von biologischen Vorgaben relativ unabhängigen

teleologischen Intentionalität des menschlichen Freiheitsbewusst-

29 Siehe dazu: Meisinger, Hubert: Liebesgebot und Altruismusforschung. Ein exegetischer

Beitrag zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft (NTOA 33), Frei-
burg/Ue / Göttingen 1996, 229-250. - Gegenüber der von Richard Dawkins
öffentlichkeitswirksam vorgetragenen Behauptung, den Genen und <Memen> eigne eine egoistische)

Tendenz zur Selbst-Replikation, (Das egoistische Gen, siehe Anm. 10), postuliert
Franz M. Wuketits, dass neben dem Egoismus auch der Altruismus als «fundamentales
Evolutionsprinzip» gelten müsse. Doch interpretiert er den Altruismus im Blick auf seine

biologische Funktion: Auch er diene den Fortpflanzungsinteressen des Indiviuums und/
oder seiner Gruppe (Wuketits, Franz M.: Verdammt zur Unmoral? [siehe Anm. 22], 77).
Damit wird auch die Uneigennützigkeit zum Eigennutz erklärt.

30 Siehe: Ruse, Michael: The New Evolutionary Ethics, in: Nitecki, Matthew H. /

Nitecki, Doris V. (Hgg.): Evolutionary Ethics (siehe Anm. 3), 133-162.



186 Reinhold Bernhardt

seins.31 Diese Kritik reicht aber über die Soziobiologie weit hinaus und
betrifft ebenso viele Ansätze der Neurophysiologie, welche Freiheit zu einer
menschlichen Illusion erklären.

Wenn sich die von der Wilson'schen Soziobiologie und der daran anknüpfenden

Burkert'schen Religionsdeutung beschriebenen Verhaltensprogramme
schon bei sozial lebenden Tieren beobachten und sich die am animalischen

Sozialverhalten gewonnenen Einsichten auf das des Menschen übertragen

lassen, wenn also zwischen tierischen und menschlichen Verhaltenssteuerungen

eine grundlegende Kontinuität besteht, dann ist nur schwer erklärbar,
warum es erst beim Menschen zur Ausbildung religiöser Sinnwelten und
damit zur Sublimierung der biologisch konditionierten Verhaltensprogramme
kommt. Von daher legt es sich nahe, die Fundierung der Religion in der Kultur

stärker in Anschlag zu bringen als es Wilson und Burkert tun.
Auch aus religionsgeschichtlicher Perspektive muss man die Flaltbarkeit

der von Burkert vorgetragenen Ursprungserklärung der Religion bezweifeln:
Sind die von ihm ausgewählten Phänomene wirklich zentral für die antiken
Religionen oder gar für Religionen insgesamt? Und führt die dazu gegebene
soziobiologische Erklärung wirklich auf die prähistorischen Ursprünge der
Religion? Nicht nur elementare und universale Daseinsbewältigungsmuster
können religionsgenerativ sein, sondern auch erschütternde singulare Ereignisse

wie Gewitter, Brände, Erdbeben, Vulkanausbrüche, Flimmelserschei-

nungen, aber auch die immer gleichen und daher ewig anmutenden Zyklen
des Naturgeschehens: Der regelmässige Wechsel von Tag und Nacht, der
Jahresrhythmus, die Bahnen der Gestirne, die Phasen des Mondes, die Gezeiten
der Meere, die Zyklen des menschlichen Lebens.32 Alle solche grundlegenden

Naturerfahrungen haben in der Religionsgeschichte religiöse Empfindungen

sowie symbolisierende und rituelle Verarbeitungen ausgelöst.
Das zentrale methodische Erklärungsprinzip der soziobiologischen

Religionsdeutung von Wilson, Burkert und anderen besteht in der Zurückfüh-
rung der elementaren (wenn nicht sogar aller) religiösen Verhaltensweisen

31 Interessant sind in dieser Hinsicht die Versuche, das Evolutionsmodell im Sinne
eines geistig-spirituellen Entwicklungsprozesses auszulegen, wie sie christlicherseits von
Teilhard de Jardin und in seinem Gefolge von Karl Schmitz-Moormann (Materie - Leben

- Geist. Evolution als Schöpfung Gottes, Mainz 1997) und im Hinduismus von Aurobindo
vorgenommen wurden. Zu Aurobindo siehe: Aykara, Thomas: Sri Aurobindo: eine
ostwestliche Begegnung, in: Conc 1/2000,110-118.

32 In dieser Aufzählung bin ich weitgehend Ulrich Lüke gefolgt (Lüke, Ulrich: «Als
Anfang schuf Gott». Bio-Theologie. Zeit - Evolution - Hominisation, Paderborn 1997,

237). Auch Ulrich Kuli stellt in der von ihm rekonstruierten religionsphänomenologischen
Entwicklungsreihe eine numinos-magische Stufe an den Anfang, auf der faszinierende
und/oder erschreckende Naturereignisse religiöse Reaktionen hervorgerufen haben (Kuli.
Ulrich: Evolution des Menschen. Biologische, soziale und kulturelle Evolution, Stuttgart
1979,222ff.).



Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie 187

auf Reaktionen, welche die biologischen Überlebens- und Reproduktionschancen

und die kulturellen Lebensentfaltungen steiger(te)n. Dabei ist
vorausgesetzt, dass es sich bei den religiösen Vorstellungswelten und
Handlungsorientierungen um illusionäre Ausflüsse von Imaginationen handelt, denen
keine adaequatio rei eignet. Zugespitzt formuliert der Soziobiologe Volker
Sommer (ehemaliger Student der evangelischen Theologie), Religion sei ein
«archaischer Irrtum», der nur deshalb Bestand haben konnte, weil er einer
populationsdynamisch vorteilhaften Arterhaltungsstrategie folgte.33 Zu
fragen ist demgegenüber, wie der Irrtümlichkeitscharakter der Religion erwiesen

werden kann, ohne den bestrittenen Wahrheitsgrund zu kennen. Wo dies
nicht gelingt, bleibt die Behauptung, Religion sei ein Irrtum, eine blosse
ideologische Setzung. Zwischen dem vorausgesetzten Vorverständnis von Religion

und der Deutung der Religion(en) (durch die von Burkert ausgewiesenen
vier Grundfunktionen der Religion) besteht ganz offensichtlich ein Zirkel-
schluss. Zum anderen muss bezweifelt werden, dass eine pure Fiktion sich als

so aufklärungsresistent erweisen und eine solche, die gesamte Menschheitsgeschichte

übergreifende Wirkung entfalten kann. Allein mit ihrem biologisch

bestimmbarem Nutzen scheint das nur schwer erklärbar zu sein, da

(nach dem Modell der biologisch-kulturellen Ko-Evolution) die Einsicht in
die Fiktionalität nicht ohne Auswirkungen auf die Nützlichkeit bleiben kann.

Aber auch inhaltlich steht die soziobiologische Deutung, die religiöse
Erscheinungen zu funktionalen Äquivalenten für Lebens- und Überlebensvorteile

erklärt, in Spannung zu Zentralaussagen und Lebensidealen der Religionen,

welche die Fitnessmaximierung des Individuums und seiner Art (etwa
den Fortpflanzungserfolg) oftmals konterkarieren. Mindestens die drei grossen

Religionsfamilien der Welt (semitischen, indischen und chinesischen
Ursprungs) propagieren oft den radikalen Verzicht auf Egozentrik, Selbstdurchsetzung,

Sicherheitsstreben, Güterakkumulation usw. Zu ihren
Vollkommenheitsvorstellungen gehört nicht selten die Ehelosigkeit bzw. sexuelle Enthaltsamkeit

(und damit der Verzicht auf Fortpflanzung) und die Hochschätzung
der Selbstaufopferung (vor allem im Märtyrertum). Man kann geradezu von
einem Ausstieg aus dem Kampf ums Dasein sprechen.

Auch die ethischen Zentralinhalte der christlichen Religion stehen in
deutlicher Spannung zur soziobiologischen Religionsdeutung: die Überzeugung

etwa, dass Gottes besondere Zuwendung gerade der leidenden Kreatur
gilt und nicht dem an die Bedingungen der Umwelt anpassungsfähigsten Sieger

im Überlebenskampf. Die darauf gegründete Forderung nach Barmherzigkeit

gegenüber den Schwachen steht in einem Gegensatz zum Prinzip des

«survival of the fittest», der es nicht erlaubt, das Gebot der Nächstenliebe

33 Sommer, Volker: Die Vergangenheit einer Illusion. Religion aus evolutionsbiologischer

Sicht, in: Voland, Eckart (Hg.): Evolution und Anpassung - Warum die Vergangenheit

die Gegenwart erklärt, FS Christian Vogel, Stuttgart 1993.



188 Reinhold Bernhardt

kausal auf biologische Funktionszusammenhänge zurückzuführen.
Unverträglich mit der evolutionsbiologischen Religionsdeutung ist auch die theologische

Bestimmung der Gottesbeziehung, die nach christlicher und besonders
lutherischen Überzeugungen nicht eine Relation des konditionalen do ut des

darstellt, sondern eine der freien, geschenkten Gerechtigkeit von Seiten Gottes

und der davon geweckten Dankbarkeit auf Seiten des Beschenkten. Es
handelt sich dabei also nicht um eine von Gott geforderte Entsprechung -
etwa im Sinne eines tertius usus legis -, sondern um den Ausdruck der von der
Gabe ausgelösten inneren Verwandlung.

Ein weiterer Einwand betrifft den Positivismus der soziobiologischen
Religionsdeutung. Sie muss die gegenwärtig existierenden Religionskulturen als

die z.Zt. besten Anpassungsleistungen an die bestehenden Lebensbedingungen

würdigen. Damit wird eine theologische Religionskritik sinnlos, welche
die faktischen Religionskulturen (einschliesslich der christlichen) von der
göttlichen Selbstmitteilung aus einer kritischen Prüfung auf der Grundlage
der Unterscheidung zwischen faktischer Religion und Offenbarung unterzieht.

Auch gibt sie keinen Impuls zu einer freien, intentionalen Weiterentwicklung

bestehender Religionskulturen. Und schliesslich lässt sie keinen
Raum für die Erwartung eines göttlichen Vollendungshandelns, das dem
Selektionsprinzip zuwiderläuft.

So wird man nicht umhin können, eine gegenwärtig kaum überbrückbare
Kluft zwischen der theologischen und der soziobiologischen Religionsdeutung

zu konstatieren. Sie ist deshalb so tief, weil sie schon in den Voraussetzungen

der beiden Ansätze wurzelt. Während die soziobiologische Religionsdeutung

unterstellt, dass nicht Gott der Schöpfer der Evolution, sondern die
Evolution die Schöpferin des Gottesglaubens ist, geht die theologische
Interpretation davon aus, dass Gott nicht das illusionäre Objekt, sondern das reale
Subjekt des Evolutionsprozesses ist, d.h. dass er sein schöpferisches Wirken
durch, aber auch gegen den Evolutionsprozess vollzieht. Von dieser
Vorentscheidung aus kann man den wissenschaftlichen Erkenntnissen der Soziobio-
logie von Seiten der Theologie bestenfalls ein begrenztes Recht zusprechen;
ihr Universalanspruch aber ist mit Nachdruck zurückzuweisen. Und für ihre
Religionsdeutung gilt, was Robert Spaemann einmal für funktionale
Religionsdeutungen insgesamt formuliert hat: «Eine funktionale Interpretation der
Gottesidee ist mit dem Festhalten an ihr unverträglich».34 Dieses Argument
gilt ebenso umgekehrt: Ein Festhalten an der Gottesidee schliesst eine rein
genetisch-funktionale Erklärung dieser <Idee> aus.

Reinhold Bernhardt, Basel

34 In: Riedl, Rupert / Wuketits, Franz: Die Evolutionäre Erkenntnistheorie. Bedingungen,

Lösungen, Kontroversen, Berlin 1987,180, vgl. 233.


	Die Soziobiologie als Anfrage an die Theologie

