Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 2

Artikel: Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt : Uberlegungen zu einer
Theologie der Religionen

Autor: Danz, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt
Uberlegungen zu einer Theologie der Religionen

Die Forderung nach einer «religionsgeschichtlichen Theologie»' stammt
bekanntlich von Ernst Troeltsch. Sie findet sich in dem geradezu klassisch zu
nennenden Aufsatz Uber historische und dogmatische Methode in der Theo-
logie. Fiir Troeltsch ergab sich diese Forderung aus dem Umstand, dass durch
das historische Denken der Neuzeit die selbstverstindliche Geltung des Chri-
stentums grundlegend erschiittert wurde. Sie ist also Ausdruck eines metho-
dologischen Problems.

Versuchte Troeltsch mit diesem theologischen Programm die Orientie-
rungskraft der christlichen Religion unter den verdnderten Bedingungen der
Moderne zur Geltung zu bringen, so vollzieht sich eine gegenwértige theolo-
gische Reflexion der Geltung des Christentums im Horizont der Religionen
unter erheblich schwierigeren Bedingungen. Nicht nur die Ausdifferenzie-
rung der modernen Gesellschaft ist inzwischen weiter vorangeschritten, son-
dern auch die in Folge von Industrialisierung und Modernisierung verstérk-
ten weltweiten Migrationsbewegungen haben zu einer zunehmenden Kon-
zentration der grossen Weltreligionen auf engstem Raum gefiihrt. Schon die-
ses Nebeneinander nicht nur der grossen Weltreligionen, sondern auch der
verschiedensten religiosen Subkulturen bringt eine Brechung der Selbstver-
standlichkeit des unmittelbaren Geltungsanspruchs der jeweiligen Religio-
nen mit sich. Zwar behauptet jede Religion von sich, sie sei die einzigartige —
aber eben dies behaupten alle Religionen. Konnte Troeltsch sich noch der
viel zitierten Hoffnung hingeben, dass wir «die Religion nicht entbehren»
konnen, «aber die einzige, die wir vertragen konnen, ist das Christentum, weil
es mit uns gewachsen ist und ein Teil unserer selbst ist»?, so steht diese Hoff-
nung inzwischen unter einem erheblich héheren Legitimationsdruck.

Eine gegenwirtige Form des Umgangs mit der genannten Infragestellung
des unmittelbaren Geltungsanspruchs der Religionen ist das Programm einer
Pluralistischen Theologie der Religionen, wie es in den letzten dreissig Jahren
zunehmend diskutiert wurde. Inzwischen hat sich auch im deutschsprachigen
Raum eine intensive Diskussion auf der Grundlage methodischer Standards

I E. Troeltsch, Uber historische und dogmatische Methode in der Theologie. Bemer-
kungen zu dem Aufsatze «Uber die Absolutheit des Christentums» von Niebergall [1898],
in: ders., Gesammelte Schriften II, Tiibingen 1913, 729-753 (738).

2 E. Troeltsch, Die Stellung des Christentums unter den Weltreligionen, in: ders., Der
Historismus und seine Uberwindung. Fiinf Vortrige, eingeleitet von Friedrich von Hiigel,
Berlin 1924 (Neudruck Aalen 1979), 62-83 (77).



Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt 141

etabliert.’ Dieses Programm steht fiir einen konstruktiven Umgang mit der
Pluralitat religioser Geltungsanspriiche sowie den Konsequenzen, welche
sich aus dem faktisch vorliegenden religiosen Pluralismus fiir die christliche
Religion und deren wissenschaftliche Verwalterin, die Theologie, ergeben.
Nach dem Selbstverstindnis der Vertreter der — in sich selbst keineswegs ho-
mogenen — Pluralistischen Theologie der Religionen handelt es sich bei die-
sem Programm um nichts weniger als um einen Paradigmenwechsel innerhalb
der Theologie, ja, um eine kopernikanische Wende.* Inwieweit diese Selbst-
deutung berechtigt ist, mag man angesichts der eingangs von Troeltsch zitier-
ten Forderung bezweifeln. Von den Kritikern einer Pluralistischen Theologie
der Religionen ist denn auch wiederholt angemerkt worden, dass sie selbst le-
diglich eine Fortsetzung liberaltheologischer Traditionen des 19. Jahrhun-
derts darstelle.”

Im Folgenden moéchte ich eine knappe Skizze einer Theologie der Religio-
nen entwickeln, die sich tiber ein Zuordnungsmodell von Religionsphiloso-
phie und Dogmatik aufbaut. Dies soll in zwei Argumentationsgdngen gesche-
hen. In einem ersten Schritt werde ich das religionstheologische Modell von
John Hick kurz vorstellen. Hierbei werde ich zunichst in einem ersten Punkt
die religionstheologische Grundthese Hicks darstellen und dann in einem
zweiten Punkt grundlegende Probleme, die mit dieser verbunden sind, disku-
tieren. Im Ausgang von den Problemen dieses religionstheologischen Mo-
dells werde ich in einem weiteren Argumentationsgang eine eigene Konzep-
tion unter dem Stichwort <Dogmatik und plurale Religionskultur> vorstellen.
Dies wird in drei Schritten geschehen. Gegeniiber der insbesondere bei John
Hick zu beobachtenden Tendenz einer Entdifferenzierung von Religionsphi-
losophie und Theologie werde ich fiir eine Ausdifferenzierung beider Diszi-
plinen pliddieren. In einem ersten Punkt werde ich deshalb eine Religionsphi-

3 Siehe hierzu u.a. R. Kirste/P. Schwarzenau/U. Tworuschka (Hg.), Religionen im
Gespriich, Balve 1990ff.; R. Bernhardt (Hg.), Horizontiiberschreitung. Die Pluralistische
Theologie der Religionen, Giitersloh 1991; M. v. Briick/J. Werbick (Hg.), Der einzige Weg
zum Heil? Die Herausforderung des christlichen Absolutheitsanspruchs durch pluralisti-
sche Religionstheologien. Freiburg/Basel/Wien 1993; R. Schwager (Hg.), Christus allein?
Der Streit um die pluralistische Religionstheologie, Freiburg/Basel/Wien 1996; H.-G.
Schwandt (Hg.), Pluralistische Theologie der Religionen. Eine kritische Sichtung, Frank-
furt/Main 1998.

4 Vgl. hierzu R. Bernhardt, Einleitung, in: ders. (Hg.), Horizontiiberschreitung, 11:
«Es geht ihr [sc. der Pluralistischen Theologie der Religionen] um nichts weniger als um
eine grundlegende Neuorientierung, um einen Paradigmenwechsel in der gesamten theo-
logischen Theoriebildung.» Zur Selbstdeutung des Anliegens der Pluralistischen Religi-
onstheologie mit der suggestiven Metapher <&kopernikanische Wende> siehe J. Hick, The
Copernican Revolution in Theology, in: God and the Universe of Faiths. Essays in the Phi-
losophy of Religion, London 1973, 120-132.

% So J. Moltmann, Dient die «pluralistische Theologie» dem Dialog der Weltreligio-
nen?, Ev. Theol. 49 (1989) 534.



142 Christian Danz

losophie skizzieren, die sich als eine kritische Hermeneutik versteht. An-
schliessend soll in einem zweiten Punkt das Projekt einer theologischen Dog-
matik angedeutet werden, welche fiir eine religionstheologische Diskussion
anschlussfihig und offen ist. In einem dritten und abschliessenden Abschnitt
werde ich dann die sich aus dem angedeuteten Zuordnungsmodell ergeben-
den Konsequenzen fiir einen Umgang der evangelischen Theologie mit der
pluralen Religionskultur der Moderne noch kurz skizzieren.

1. Grundprobleme der Pluralistischen Theologie der Religionen John Hicks

1. Die Grundannahmen des religionstheologischen Modells von John Hick

Das Stichwort <Pluralistische Theologie der Religionen> steht fiir ein Pro-
gramm mit einem hohen systematischen Anspruch. Geht es dieser doch, wie
eingangs schon erwihnt, um einen grundsitzlichen Paradigmenwechsel in der
theologischen Theoriebildung. Diese grundsétzliche Umformung der Theolo-
gie resultiert daraus, dass eine Anerkennung der unreduzierbaren Pluralitét
divergierender religioser Geltungsanspriiche nicht ohne Konsequenzen fiir
die theologische Theoriebildung selbst bleiben kann. Demzufolge wird man
die Aufgabe einer Pluralistischen Theologie der Religionen in zwei Themen-
komplexe zusammenfassen konnen, welche in einem Zusammenhang stehen.
Einerseits hat sie ein solches theologisches Modell auszuarbeiten, welches re-
ligiose Vielfalt gerade nicht nivelliert, sondern in ihrer unreduzierbaren Ei-
genheit wahrzunehmen erlaubt. Und zum anderen besteht ihre Aufgabe in ei-
nem konstruktiven Umgang mit der religidsen Vielfalt, genauer in der Be-
stimmung des Verhiltnisses des Christentums zu den nichtchristlichen Reli-
gionen und in der Explikation der Konsequenzen, welche sich aus der
Anerkennung religioser Vielfalt fiir eine theologische Theorie des Christen-
tums ergeben.® Aus dieser Funktion folgt, dass die Pluralistische Theologie
der Religionen die theoretische Ebene darstellt, auf der religiose Vielfalt re-
flektiert wird. Sie ist eine Form der Geltungsreflexion von Religionen bzw.
der von diesen erhobenen Geltungsanspriichen. Dabei tritt das pluralistische
Modell an die Stelle von zwei anderen religionstheologischen Modellen, wel-
che sich fiir eine Bestimmung des Verhiltnisses des Christentums zu den
nichtchristlichen Religionen als problematisch erwiesen haben; — ndmlich ein-
mal das Modell des Exklusivismus und zum anderen das des Inklusivismus.
Beide Positionen lassen sich idealtypisch so unterscheiden, dass der Exklusi-
vismus davon ausgeht, dass nur eine Religion die wahre und damit die allein
heilsrelevante ist. Im Gegensatz zu dieser Position rdumt die inklusivistische

6 Vgl. hierzu etwa A. Kreiner, Philosophische Probleme der pluralistischen Religions-
theologie, in: R. Schwager (Hg.), Christus allein?, 118. Siche auch R. Leuze, Gott und das
Ding an sich — Probleme der pluralistischen Religionstheorie, NZSTh 39 (1997) 42.



Moderne Dogmatik und religicse Vielfalt 143

Position ein, dass es auch in anderen Religionen zu Erfahrungen des Heils
kommen konne, dieses jedoch auf uniiberbietbare Weise nur in einer, nim-
lich der eigenen Religion zu finden sei. So entgegengesetzt diese beiden reli-
gionstheologischen Modelle auch sind, so kommen sie doch darin iiberein,
dass sie letztlich — wie sublim auch immer — lediglich eine Religion als heilsre-
levant unterstellen und andere Religionen als defizienten Modus der eigenen
Binnenperspektive thematisieren.” Als eine Alternative zu diesen Modellen
kann das pluralistische Modell demzufolge nur dann gelten, wenn es ihm ge-
lingt, die Aussenperspektive einer Religion nicht bloss als einen defizienten
Modus der eigenen Binnenperspektive wahrzunehmen. Vermeidet man auf
diese Weise das Problem eines sogenannten Heilsimperialismus, so ist dieses
Modell doch durch die Anerkennung von anderen Religionen als gleichwer-
tig oder gleichrangig mit der eigenen Religion mit dem Einwand konfrontiert,
die religiose Vielfalt kriterienlos anzuerkennen und damit einem ruindsen
Relativismus das Wort zu reden. Die pluralistische Theologie der Religionen
bewegt sich, soviel wird hier schon deutlich, zwischen Scylla und Charybdis.
Prominente Vertreter der pluralistischen Theologie der Religionen, wie
etwa John Hick oder Paul Knitter,® sind sich dieses Dilemmas denn auch be-
wusst und versuchen, das pluralistische Modell so auszuarbeiten, dass es zu ei-
ner Anerkennung nichtchristlicher Religionen kommen kann, ohne sich dem
Einwand eines Relativismus auszusetzen. Diese Intention kommt in Hicks
Bestimmung der pluralistischen Position deutlich zum Ausdruck. In seinem
Artikel Religious Pluralism in der von Mircea Eliade herausgegebenen En-
cyclopedia of Religion bestimmt er diesen als «the view that the great world
faiths embody different perceptions and conceptions of, and correspondingly
different responses to, the Real or the Ultimate, and that within each of them
independently the transformation of human existence from self-centeredness
to reality-centeredness is taking place».” Hick hat diese Bestimmung seines

" Vgl. hierzu R. Leuze, Gott und das Ding an sich — Probleme der pluralistischen Reli-
gionstheorie, 44f.

¥ Vgl. etwa P. Knitter, No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes
Towards The World Religions, London 1985; ders., Horizonte der Befreiung. Auf dem
Weg zu einer pluralistischen Theologie der Religionen, Frankfurt/Main 1997. Zu dem reli-
gionstheologischen Ansatz von Knitter siche R. Bernhardt, Ein neuer Lessing? — Paul
Knitters Theologie der Religionen, Ev. Theol. 49 (1989) 516-528.

? J. Hick, Art.: Religious Pluralism, in: M. Eliade (Ed.), The Encyclopedia of Religion,
vol. 12, New York/London 1987, 331. Siehe auch ders., Religioser Pluralismus und Abso-
lutheitsanspriiche, in: R. Kirste/P. Schwarzenau/U. Tworuschka (Hg.), Interreligioser Dia-
log zwischen Tradition und Moderne, Balve 1994 (= Religionen im Gesprich 3), 129. Aus
der Vielzahl der Publikationen zu Hick sieche R. Bernhardt, Der Absolutheitsanspruch des
Christentums. Von der Aufkldarung bis zur Pluralistischen Religionstheologie, Giitersloh
1990, 199-225; P. Schmidt-Leukel, Religiose Vielfalt als theologisches Problem. Optionen
und Chancen der pluralistischen Religionstheologie John Hicks, in: R. Schwager, Christus
allein?, 11-49.



144 Christian Danz

Verstéindnisses einer Pluralistischen Theologie der Religionen in einer Viel-
zahl von Veroffentlichungen wiederholt und die in ihm zusammengefassten
Unterscheidungen als den Kern seines religionstheologischen Denkens cha-
rakterisiert.'?

Fiir dieses Modell ist eine Grundunterscheidung leitend, namlich die zwi-
schen dem Realen an sich und dem Realen, wie es vom Menschen erfahren
wird. Die Funktion dieser kategorialen Unterscheidung besteht darin, unter-
schiedliche und divergierende religiose Erfahrungen als gleichwertige religio-
se Erfahrungen ansprechen zu kénnen. Nach Hick ist dies dann und zwar nur
dann moglich, wenn man eine Theorie entwickelt, welche mit dem Grundge-
danken arbeitet, dass sich eine strikt transzendente Realitit in unterschiedli-
chen religiosen Erfahrungen bzw. in verschiedenen religidsen Traditionen
manifestiert. Da das Reale an sich auf Grund seiner Transzendenz mit keiner
bestimmten religiosen Erfahrung zusammenfallen kann, hat der Gedanke
Bestand, dass keine religiose Tradition gegeniiber einer anderen in irgend ei-
ner Weise privilegiert sein kann. Vor dem transzendenten Realen sind alle re-
ligiosen Traditionen gleich, da es selbst jede besondere Tradition relativiert.
Neben dieser Funktion, differente religiose Erfahrungen und Traditionen als
authentische und gleichwertige religiose Erfahrungen anzusprechen, kommt
dieser Unterscheidung bei Hick jedoch noch eine weitere, mit der ersten in ei-
nem Zusammenhang stehende Funktion zu. Sie besteht darin, die religidsen
Erfahrungen vor dem Einwand des Fiktionalismus zu schiitzen. Denn indem
die pluralistische Theorie davon ausgeht, dass sich alle Religionen — in wel-
cher Weise auch immer — auf das Reale beziehen, vermag sie, so die Uberzeu-
gung Hicks, ein Argument gegen den Projektionsverdacht zu formulieren.!

Die Hicks religionstheologisches Modell tragende Grundunterscheidung
hat, soviel wurde bisher deutlich, eine doppelte Funktion. Sie soll nicht nur
der Anerkennung fremder Religionen als gleichberechtigte Manifestationen
des Realen eine theoretische Basis verschaffen, sondern auch dem Einwand

10 Vgl. etwa J. Hick, Eine Philosophie des religidsen Pluralismus, MThZ 45 (1994) 314:
«Dieser Gedanke bildet den Kern der von mir vorgeschlagenen Hypothese.»

' J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, in: R. Bernhardt, Horizont-
iiberschreitung, 73: «Ohne dieses Postulat wiirden wir uns einer Vielfalt von personae und
impersonae gegeniibersehen, fiir deren jede in Anspruch genommen wiirde, die Letztwirk-
lichkeit zu sein, die doch keine von ihnen allein sein kann. Wir wiirden entweder alle die
berichteten Erfahrungen als illusorisch zu betrachten haben oder uns auf die konfessio-
nelle Position zuriickziehen, in der wir die Authentizitit unseres eigenen Stromes der reli-
giosen Erfahrung behaupten und die in anderen Traditionen erscheinenden als illusorisch
ablehnen.» Vgl. auch N. Smart, Beyond Ideology: Religion and the Future of Western
Civilisation, San Fransisco 1981, 187, auf den Hick in diesem Zusammenhang verweist:
«Wenn wir den letzten Fokus, das Subjekt, das unzugingliche X, das jenseits aller Glau-
bens- und Erfahrungsinhalte liegt, nicht postulieren, kdnnte es uns passieren, dafl wir den
realen Fokus, so wie er in die Leben eingeht, selbst fiir eine Projektion halten». (zit. nach
J. Hick, a.a.0. 73 Anm. 24)



Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt 145

begegnen, der die Religionen insgesamt unter das Verdikt eines blossen Illu-
sionismus stellt. Denn alle religiosen Traditionen, sofern sie auf authenti-
schen Manifestationen des Realen fussen, sind vermoge dieses Bezugs keine
Fiktion.

Die Leistungsfihigkeit von Hicks Grundunterscheidung fiir eine Theolo-
gie der Religionen ist niher zu erldutern. Dem werde ich mich nun zuwenden.

2. Die Leistungsfahigkeit von Hicks pluralistischem Modell

Einmal ist hier der Frage nachzugehen, ob und wie es das von Hick vorge-
schlagene Modell erlaubt, eine unreduzierbare Vielfalt von religiosen Erfah-
rungen verstandlich zu machen. Ferner ist das Modell selbst und die es tra-
gende Grundunterscheidung zu thematisieren. Die Beantwortung beider Fra-
gen zielt auf eine Bestimmung des Verhiltnisses zwischen dem Realen an sich
und dem Realen, wie es von Menschen erfahren wird, und die sich aus dieser
Unterscheidung ergebenden Konsequenzen fiir eine Theologie der Religio-
nen.

Ich beginne mit der Frage, wie unter den Bedingungen von Hicks Grund-
unterscheidung die Vielfalt religioser Erfahrungen als moglich gedacht wird.
Zunichst setzt Hick ein mit einer religionsphinomenologischen Beobach-
tung, der zufolge sich in fast allen grossen religidsen Traditionen — wie diffe-
renziert auch immer — eine Unterscheidung zwischen dem Realen an sich und
dem Realen, wie es sich in der jeweiligen kulturell bestimmten Erfahrung ma-

‘nifestiert, findet. «Eine solche Unterscheidung wird — in der einen oder ande-

ren Weise —durch den Gedanken erforderlich, dass Gott, Brahman, Dharma-
kaya unbegrenzt sind und daher nicht restlos mit irgendetwas gleichgesetzt
werden diirfen, das vom Menschen erfahren und definiert werden kann.»'?
Diese religionsphdnomenologische Beobachtung wird in einem zweiten
Schritt theoretisch konzeptionalisiert durch einen modifizierten Anschluss an
Kants Unterscheidung zwischen Noumenon und Phinomenon, bzw. Ding an
sich und Erscheinung, sowie an die thomistische Unterscheidung von Er-
kenntnisgegenstand und der Weise des Erkennens. Es mag hier offenbleiben,
ob die thomistische Erkenntnistheorie so umstandslos mit der Kantischen
Differenzierung in eine Linie gestellt werden kann, wie Hick dies tut, und,
was Hick allerdings selbst einrdumt, ob sich die Kantische Differenzierung in
der Weise aufnehmen lésst, wie sie Hick vorschligt.

Mit der Aufnahme der Kantischen Unterscheidung zwischen Ding an sich
und Erscheinung kann Hick in der religiosen Erfahrung eine Verschriankung
von einem aktiven und einem passiven Moment festhalten. Religiose Erfah-
rung ist damit weder eine einseitige illusorische Produktion eines Subjekts,
noch kann man den Anteil menschlicher Leistung in der religiosen Erfahrung

12 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 62.



146 Christian Danz

einfach unterschlagen. Vielmehr ist religiose Erfahrung eine menschlicher-
seits vollzogene aktive Deutung einer nicht von dem Menschen selbst herbei-
gefithrten realen Manifestation des Realen.® Vermag Hick auf diese Weise
die Vielfalt und Differenz unterschiedlicher religitser Traditionen zu plausi-
bilisieren, so gravierend sind die Probleme, die mit dem Grundgedanken ver-
bunden sind, welcher die gesamte Konzeption tragt. Dies fiithrt uns zur Dis-
kussion von Hicks religionstheologischer Grundunterscheidung.

Das Reale an sich soll, so Hick, «ein notwendiges Postulat des pluralisti-
schen religivsen Lebens der Menschheit» sein.'*

Die ihm zugeschriebene Funktion vermag es nur dann zu erfiillen, wenn
es an sich selbst vollig unbestimmt ist. Es muss strikt transzendent sein, so
dass es selbst nicht «als eines oder mehrere, als Person oder Ding, als Sub-
stanz oder Prozess, als gut oder bose, als zielgerichtet oder ziellos bestimmt
werden» kann."”

Nur dann, wenn es selbst mit den ihm in der religiosen Erfahrung zuge-
schriebenen Eigenschaften, deren grundlegende Kategorien Gott und das
Absolute sind, nicht zur Deckung kommt, ist die Gleichrangigkeit, oder wie
Hick sagt, die Authentizitdt verschiedener unterschiedlicher und sich wider-
sprechender religioser Traditionen gewahrt. Mit dieser Konzeption des plu-
ralistischen Modells sind jedoch Schwierigkeiten verbunden, die darin griin-
den, dass Hick zwei gegenldufige Gedanken in seine Theorie integrieren will.
Um an der Gleichwertigkeit der unterschiedlichen Religionen festzuhalten,
insistiert Hick einerseits auf einem cum grano salis neuplatonischen Modell,
demzufolge eine strikte Differenz zwischen Prinzip und Prinzipat waltet.
Nach diesem Modell steht das Reale an sich jenseits jeglicher Relation. An-
dererseits soll das Reale der Grund und die Quelle der positiven Religionen
sein, um dem Fiktionalismuseinwand zu begegnen.'®

Wenn sich das Reale jedoch nirgends anders als in den positiven Religio-
nen manifestieren kann, dann stellt dieser Gedanke das Reale in einen rela-
tionalen Zusammenhang und damit unter Bestimmungen.'’

3 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 67: «Was die Religion
betrifft, liegen hier zwei grundlegende Sachverhalte vor: zunichst einmal die postulierte
Gegenwart des Realen im menschlichen Leben, dessen Grund es ist; und zweitens die
kognitive Struktur unseres BewuBtseins mit seiner Féhigkeit, auf die Bedeutung oder die
Grundziige unserer Umgebung zu reagieren, einschlieBlich ihrer religiosen Bedeutung
oder Grundziige.» Vgl. auch a.a.O., 75: «Eine gottliche persona entsteht an der Schnitt-
stelle zwischen dem Realen und dem menschlichen Geist und ist daher ein gemeinsames
Produkt transzendenter Priasenz und irdischer Imagination, von gottlicher Offenbarung
und menschlichem Suchen.»

14 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 73.

1> J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 69f.

1 Vgl. etwa J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 67, 68, 70.

17 So auch R. Leuze, Gott und Ding an sich, 49f.



Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt 147

Die Schwierigkeiten, welche mit einem relationslosen Prinzip verbunden
sind, werden bei Hick deutlich, wenn er das Verhiltnis zwischen Noumenon
und Phinomena mit den Mitteln der Informationstheorie beschreibt und die
Frage nach der Ubertragbarkeit von Informationen von einem strikt tran-
szendenten Realen zu einem Empfinger mit dem Hinweis beantwortet, dass
dies «zu den geheimnisvollsten Tatsachen» gehore, «die wir zur Kenntnis
nehmen miissen».'®

Von einem derart gefassten Prinzip, dem streng genommen nicht einmal
die Bestimmung der Unbestimmtheit zukommen kann, lédsst sich ndmlich
nicht sagen, dass es Grund oder Quelle der religiosen Erfahrung ist. Unter der
Bedingung eines solchen Prinzips lédsst sich das Prinzipiierte nicht mehr an das
Prinzip zuriickbinden. Postulierter Grund und religiose Vielfalt klaffen aus-
einander. Damit ist jedoch das religidse Erlebnis und die auf diesem fussende
religiose Tradition nicht vor dem Einwand des Fiktionalismus gerettet, son-
dern der Einwand des Fiktionalismus wird durch die Theorie von Hick gerade
bestitigt."”

Die skizzierte Aporie der pluralistischen Theorie Hicks wird auch dann
deutlich, wenn man der tragenden Grundunterscheidung eine andere Lesart
gibt und die Differenz zwischen Prinzip und religitser Erfahrung etwas er-
maéssigt und den Gedanken der Manifestation in den positiven Religionen
starker fasst. Dann wird aber die Frage unausweichlich, wieso die unterstellte
Letztwirklichkeit mit dem singuldren Begriff <das Reale> bezeichnet werden
soll? Hicks Antwort, dass dies aus einer ausdriicklich religiosen Perspektive
«die einfachste Hypothese ist, die die Vielzahl religioser Erfahrungs- und
Denkformen erklirt», vermag wenig zu iiberzeugen.’ Naheliegend wire
doch ebenso die Option fiir einen radikalen religiosen Pluralismus, der auf
das Postulat einer iibergreifenden letzten Einheit verzichtet. Damit wire je-
doch nicht nur der Sinn eines Dialogs der unterschiedlichen Religionen un-

18 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 67.

¥ Vgl. hierzu auch R. Leuze, Gott und das Ding an sich, 52: «<Das Dilemma ist grund-
sdtzlicher Natur: Entweder versuche ich, die allen religiosen Erfahrungen zugrunde lie-
gende transzendente Realitét so allgemein zu denken, daB keine der bestimmten oder, wie
man sagt, positiven Religionen bevorzugt oder benachteiligt wird; dann lose ich diese
Wirklichkeit in ein namenloses X auf, dessen Existenz letztlich irrelevant wird. Oder ich
bemiihe mich, diese Realitét in einer Beziehung zu den verschiedenen Religionen zu den-
ken; dann wird aber die Frage unumgénglich, in welcher Weise die vielfiltigen Glaubens-
weisen das Eine, Absolute zum Ausdruck bringen, ob wir ihnen eine groBere oder
geringere Nihe zu ihm attestieren miissen. Kurzum: Eine Abstufung, eine Wertung der
Religionen wird unausweichlich, eben das, was der Pluralismus urspriinglich vermeiden
wollte.» Siehe auch A. Kreiner, Philosophische Probleme der pluralistischen Religions-
theorie, in: R. Schwager (Hg.), Christus allein?, 129.

2 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 72.



148 Christian Danz

terlaufen, sondern ebenso dem Relativismus Tiir und Tor gedffnet, was das
pluralistische Modell Hicks doch vermeiden wollte.

Hick steht damit vor dem Problem, einen Nachweis zu erbringen, dass sich
in allen grossen Religionen «das Reale> manifestiert. Um den Fallstricken ei-
nes Relativismus zu entgehen, muss er die zugelassene religiose Vielheit in
eine Einheit re-integrieren. Hick 10st diese Aufgabe, indem er ein soteriolo-
gisches Kriterium bemiiht. Es besteht darin, dass eine religiose Erfahrung
dann als authentisch gelten kann, wenn es in ihr zu einer Wandlung von der
Selbstbezogenheit zur Bezogenheit auf das Reale kommt.?! Gerade dieser so-
teriologische Wandel — er sei in allen Religionen letztlich derselbe — fiihre zu
dem Postulat, dass «die Gotter und die Absolutheiten, die ihn herbeifiihren,
unterschiedliche Modi der Préasenz derselben letzten transzendenten Realitét
sind».”> Dieses soteriologische Kriterium ist jedoch letztendlich ein unbe-
stimmtes pragmatisches Kriterium, welches dann problematisch wird, wenn
die Frage gestellt wird, wie dieser Wandel von Selbstbezogenheit zu Bezogen-
heit auf das gottliche Reale denn nun genauer vorgestellt werden soll. Spite-
stens mit der inhaltlichen Fiillung dieses Kriteriums wird dann auch wieder
die Frage virulent, ob es nicht Religionen gebe, in denen dieses Kriterium rei-
ner zum Vorschein komme als in anderen. Mit der Bejahung dieser Frage ist
das pluralistische Modell Hicks von den religionstheoretischen Modellen ein-
geholt, welche seine pluralistische Theorie hinter sich lassen wollte.”

Zusammenfassend lésst sich sagen, dass die Hicks pluralistisches Modell
tragende Grundunterscheidung ein doppeltes Dilemma provoziert, welches
seine religionstheologischen Bemiihungen hintertreibt. Betont man einerseits
die Differenz zwischen dem postulierten goéttlichen Noumenon und den reli-
giosen Erscheinungen, dann vermag man zwar alle Religionen als gleichwer-
tig anzusehen, jedoch um den nicht geringen Preis, dass sie tendenziell alle zu
Fiktionen werden. Erméissigt man andererseits die Differenz zwischen dem
Realen und den Religionen, dann wird der Gedanke plausibel, dass diese als
Manifestationen des Realen verstanden werden konnen. Der Preis fiir diese

2! Vgl. hierzu J. Hick, Wahrheit und Erlésung im Christentum und in anderen Religio-
nen, in: R. Kirste/P. Schwarzenau/U. Tworuschka, Interreligioser Dialog zwischen Tradi-
tion und Moderne, 113-127. Siehe auch ders., Gotteserkenntnis in der Vielfalt der
Religionen, 79: «Die Hauptmotivation fiir die Suche nach einer umfassenden Interpreta-
tion, die beide dieser sehr unterschiedlichen Arten des religiosen Denkens und Erfahrens
einschlieft, flieft aus der Wahrnehmung, daf3 die personalen Gottheiten und die nicht-
personalen Absolutheiten eine gemeinsame Wirkung haben, nédmlich die Verwandlung
der menschlichen Existenz aus der Selbstzentriertheit in eine neue Zentriertheit auf den
Gott, der verehrt wird, oder auf das Absolute, wie es in samadhi oder satori erkannt wird.»

22 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 80.

» Vgl. J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 72: «Aber was die Tra-
ditionen jeweils als Letztwirklichkeit ansehen, ist unterschiedlich und nicht alle kénnen
daher wahre Letztwirklichkeiten sein.»



Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt 149

Lesart besteht darin, dass nun nicht mehr deutlich wird, warum alle grossen
Religionen Manifestationen einer Letztwirklichkeit sein sollen. Hicks Um-
gang mit der relativistischen Konsequenz dieser Lesart scheint tendenziell auf
eine Reproduktion der religionstheologischen Modelle hinauszulaufen, zu
denen sein Modell die Alternative bilden sollte.

I1. Dogmatik und plurale Religionskultur

So wichtig und notwendig Hicks Bemiithungen um eine christlich theologi-
sche Anerkennung anderer Religionen sind, so wenig iiberzeugen die theore-
tischen Mittel, welche er zur Einlosung seines Programms aufbietet. Als
Grunddilemma des von Hick vorgeschlagenen pluralistischen Modells stellte
sich die von ihm vorgenommene Unterscheidung von Realem an sich und
dem Realen, wie es von dem Menschen erfahren wird, heraus. Ein weiterer
entscheidender Mangel des pluralistischen Modells von Hick besteht darin,
dass der theoretische Status des von ihm vorgeschlagenen Theoriemodells
nicht deutlich wird. Es bleibt bei Hick unklar, ob sich seine Aussagen auf der
Ebene der Religionswissenschaft, der Religionsphilosophie oder der Theolo-
gie bewegen.”* Zwar zielt sein Programm auf ein neues Selbstverstindnis der
christlichen Tradition angesichts der pluralistischen Herausforderung und
speist sich dementsprechend aus genuin theologischen Motiven. Gleichwohl
ist die Ausarbeitung dieses Programms mit dem Mangel belastet, dass es ent-
weder auf eine ortlose Theorie hinauslduft, welche sich in der Unbestimmt-
heit ihres Prinzips verfliichtigt oder zu einer — wenn auch sublimen — Repro-
duktion der abgelehnten Modelle des Exklusivismus oder Inklusivismus
fiihrt. Diese Alternative hingegen lédsst sich selbst noch einmal als eine Total-
deutungen der Wirklichkeit immanente Dialektik begreifen. Totaldeutun-
gen, wie etwa die von Hick, kénnen es ndmlich nicht vermeiden, selbst nur
partikular zu sein und in Konkurrenz zu anderen Totaldeutungen zu treten.
Ein konstruktiver Umgang mit diesem Problem hat mindestens zwei Bedin-
gungen zu erfiillen. Einerseits ist die bei Hick zu beobachtende Entdifferen-
zierung von Religionsphilosophie und Theologie, insbesondere theologischer

% Diese Frage wird in der Literatur zu Hick kontrir beantwortet. P. Schmidt-Leukel,
Religiose Vielfalt als theologisches Problem, 12, charakterisiert das Modell Hicks aus-
driicklich als eine «theologische Hypothese». E. Arens, Pluralistische oder praktische Reli-
gionsphilosophie?, in: R. Schwager (Hg.), Christus allein?, 182, Anm. 28, fragt: «Handelt
es sich dabei [sc. bei dem Status von Hicks Theoriebildung] um religionswissenschaftliche,
religionsphilosophische oder um theologische Aussagen?» «Eine solche global-universale
Konzeption steht m.E. in der Gefahr, auf eine ort- und subjektlose Position hinauszulau-
fen, die tendenziell machtférmig wird, der eben jener subtile Imperialismus eigen ist, den
sie Rahners Theorie des anonymen Christentums gerade vorwirft». So auch R. Bernhardt,
Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 225.



150 Christian Danz

Dogmatik, zuriickzunehmen.” Denn es ist klar, dass sich die Frage des Ver-
hiltnisses der Religionen zueinander auf der Ebene der Religionsphilosophie
anders stellt als auf der Ebene der Dogmatik. Andererseits ist aus den unzu-
linglichen theoretischen Mitteln von Hicks pluralistischem Modell die Kon-
sequenz eines veranderten methodischen Ausgangspunkts zu ziehen. Aus der
Einlésung beider Bedingungen ergibt sich dann auch ein anderer Ausgangs-
punkt fiir eine Theologie der Religionen. Ich beginne mit einer knappen Skiz-
ze der Religionstheorie.

1. Religionsphilosophie als kritische Hermeneutik

Gegeniiber der bei Hick zu beobachtenden Tendenz, die einzelnen reli-
gidsen Traditionen durch die Einfiihrung einer umfassenden Einheit zu rela-
tivieren, muss es einer Theologie der Religionen darum gehen, den unbeding-
ten Ernst religioser Orientierungen anzuerkennen. Sie muss also eine solche
Theorie entwickeln, die diesen gerade nicht einklammert, und zwar weder
durch die Annahme eines Geheimnisses, welches die einzelnen Religionen
ibersteigt, noch durch einen eschatologischen Vorbehalt. Die lebensbezoge-
ne Orientierungskraft von Religionen wire mit derartigen Annahmen nicht
mehr zu verstehen. Die Ausarbeitung einer solchen Theorie der Religion ob-
liegt der Religionsphilosophie. Sie ist als eine kritische Hermeneutik religio-
ser Orientierungssysteme zu konzipieren. Ihre Aufgabe besteht darin, Religi-
on als ein lebensweltliches und damit als ein in einem weiteren Sinne prakti-
sches Orientierungswissen zu verstehen. Religion ist diesem Verstidndnis zu-
folge als eine praktische Anerkennung der unverfiigbaren Sinnbedingungen
menschlicher Existenz anzusprechen, oder kurz, als lebensweltliche Sinndeu-
tung menschlicher Existenz.?

Eine derartige Fassung des Religionsbegriffs unterscheidet sich metho-
disch in doppelter Hinsicht von Hicks religionstheoretischen Grundannah-
men. Einerseits ergibt sich dieser Religionsbegriff durch eine funktionale
Analyse der Selbstdeutungen endlicher Subjektivitit. Aus diesem Grund ist
er aber auch grundsiitzlich anschlussfihig an religionswissenschaftliche und
religionssoziologische Analysen des lebensweltlichen Phiinomens Religion.’
Und andererseits kann dieser Begriff der Religion nicht von seiner histori-

» Gerade in der Unterscheidung von Religionsphilosophie und theologischer Dogma-
tik ist die folgende Skizze grundlegenden Motiven von Ernst Troeltsch verpflichtet.

% Vgl. hierzu T. Rentsch, Religiose Vernunft: Kritik und Rekonstruktion. Systemati-
sche Religionsphilosophie als kritische Hermeneutik, in: H.-J. Hohn, Krise der Immanenz.
Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt/Main 1996, 255. Zu einem derartigen
Begriff von Religion siehe auch vom Vf., Religion als Freiheitsbewuf3tsein. Eine Studie
zur Theologie als Theorie der Konstitutionsbedingungen individueller Subjektivitit bei
Paul Tillich, Berlin/New York 2000.

77 Etwa an die religionssoziologischen Analysen von Niklas Luhmann, Die Religion
der Gesellschaft, hg. v. A. Kieserling, Frankfurt/Main 2000.



Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt 151

schen Genese abstrahieren. Er ist also selbst historisch bedingt, und zwar
durch die Geschichte des modernen Protestantismus. In beiden Aspekten
spiegelt sich selbst noch einmal das methodische Problem des Religionsbe-
griffs. Es besteht in der Gegenlédufigkeit von Allgemeinem und Besonderem,
bzw. von Funktionalitdat und Substantialitit. Religionsphilosophisch relevant
kann, was auf der Hand liegt, nur ein allgemeiner, funktionaler Religionsbe-
griff sein. Ein durchschlagender Einwand gegen eine solche Bestimmung des
Religionsbegriffs liesse sich nur durch einen substantiellen Religionsbegriff
vorbringen.?® So sehr dies methodisch auf der Ebene der Religionsphiloso-
phie ausgeklammert werden soll, so wenig kommt die Religionsphilosophie
auf Grund der Komplexitét des lebensweltlichen Phéanomens Religion ohne
einen Vorbegriff von Religion aus, um religidose Phédnomene iiberhaupt als
solche identifizieren zu koénnen.” Ein konstruktiver methodischer Umgang
mit diesem Dilemma ist nur so moglich, dass beide Aspekte in der Religions-
theorie verbunden werden und auf diese Weise dem Umstand Rechnung ge-
tragen wird, dass sich die Allgemeinheit des Religionsbegriffs nur aus der Per-
spektive des Besonderen erschliessen lésst.

Eine Religionsphilosophie, die Religion als Form lebensweltlicher Sinn-
deutung versteht, impliziert mindestens drei Konsequenzen, die im Folgen-
den noch kurz angedeutet werden sollen. Zunichst besteht der Gewinn einer
solchen Religionsphilosophie darin, dass sie die Alternative von theistischen
und nichttheistischen Religionen unterlduft. So sehr ndmlich fiir einen derar-
tigen Begriff der Religion der Gottesbegriff gerade nicht konstitutiv ist, so
sehr erlaubt er es, unterschiedliche Gottesbegriffe als unterschiedliche reli-
giose Anschauungen anzuerkennen. Eine solche Religionsphilosophie kann
an zentrale Einsichten des jungen Schleiermacher ankniipfen, insbesondere
an sein Verstindnis religiéser Anschauungen.”® Fiir die Religionstheorie
Schleiermachers, wie sie in den Reden vorliegt, ist «die Gottheit nichts anders

2 Vegl. hierzu U. Barth, Was ist Religion?, ZThK 93 (1996) 539 und 1.U. Dalferth,
Theologie im Kontext der Religionswissenschaft. Selbstverstindnis, Methoden und Auf-
gaben der Theologie und ihr Verhiltnis zur Religionswissenschaft, ThLZ 126 (2001), Sp.
10.

» Val. hierzu U. Tworuschka, Selbstverstindnis, Methoden und Aufgaben der Religi-
onswissenschaft und ihr Verhéltnis zur Theologie, ThLZ 126 (2001) Sp. 123 und J. Dier-
ken, <Religion> als Thema Evangelischer Theologie. Zur religionstheoretischen Bedeu-
tung einer konfessionellen Disziplin, NZSTh 43 (2001) 254ff.

30 Zum Anschauungsbegriff Schleiermachers in den Reden siehe Chr. Seysen, Die
Rezeption des Atheismusstreites bei F. Schleiermacher, in: Fichtes Entlassung. Der Athe-
ismusstreit vor 200 Jahren. Hg. v. K.-M. Kodalle u. M. Ohst in Zusammenarbeit mit Chr.
Danz, C. Dierksmeier u. Chr. Seysen. Kritisches Jahrbuch der Philosophie Bd. 4, Wiirz-
burg 1999, 175-190.



152 Christian Danz

[...], als eine einzelne religiose Anschauungsart»,*! so dass es fiir das religiose
Bewusstsein allein «von der Richtung seiner Fantasie» abhingt, ob es «zu sei-
ner Anschauung einen Gott hat» oder nicht.*> Religion zielt primér auf indi-
viduelle lebensorientierende Gewissheit, welche sich in religidsen Symbolen
deutet und die in religidsen Symbolen kommuniziert wird.

Schon Schleiermachers Bestimmung der Religion als «Sinn und Ge-
schmak fiirs Unendliche»® lisst erkennen, dass religidses Bewusstsein da-
durch charakterisiert ist, ein Zeichen- oder Symbolbewusstsein zu sein. In ei-
ner symboltheoretischen Durchfiihrung der Religionsphilosophie liegt die
zweite Konsequenz einer Religionsphilosophie, die sich als kritische Herme-
neutik versteht.** Die spezifische Leistung des religivsen Bewusstseins be-
steht darin, um noch einmal Schleiermacher zu zitieren, «alles Einzelne als ei-
nen Theil des Ganzen, alles Beschrinkte als eine Darstellung des Unendli-
chen» zu deuten.”® Ein Bewusstsein, welches Einzelnes als Darstellung eines
anderen deutet, ist durch das Wissen um die Differenz von Zeichen und Sinn
ausgezeichnet. Es vollzieht, mit Ernst Cassirer gesprochen, «den Schnitt» zwi-
schen Bild und Sinn und bedient sich «der sinnlichen Bilder und Zeichen [...]
als Ausdrucksmittel, die, wenn sie einen bestimmten Sinn offenbaren, not-
wendig zugleich hinter ihm zuriickbleiben, die auf diesen Sinn <hinweisen>,
ohne ihn jemals vollstéindig zu erfassen und auszuschopfen».*® So sehr nun das
religiose Bewusstsein durch die Wahrnehmung der Differenz von Zeichen
und Sinn ausgezeichnet ist, so wenig kann es Sinn gleichsam an sich selbst the-
matisieren. Vielmehr ist die Prisenz des Sinnes stets durch sinnliche Zeichen
vermittelt, die diesen représentieren. Fiir das Verstdndnis des Symbols ergibt
sich hieraus zunichst negativ, dass es nicht als eine Zusammensetzung von
Sinnlichem und Sinn zu erklédren ist. Unter der Bedingung eines derartigen
Ineinander von Sinnlichem und Sinn kann das Symbol nur als eine prapréadi-
kative Synthesis beider Momente verstanden werden.”” Mit diesem Verstidnd-

31 F. Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verich-
tern (1799), in: ders., Schriften aus der Berliner Zeit 1796-1799, hg. v. G. Meckenstock
(KGA 172), Berlin/New York 1984, 185-326 (243).

32 F. Schleiermacher, Uber die Religion, 245.

33 F Schleiermacher, Uber die Religion, 212.

3 So sehr eine solche Religionsphilosophie auch an Motive der Religionsphilosophie
Paul Tillichs anschliessen kann, so wenig ist mit einem Anschluss an diese Motive eine
Zustimmung zu Tillichs letztendlich problematischer Unterscheidung von Symbol und
Zeichen verbunden.

3 F. Schleiermacher, Uber die Religion, 214.

% E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische
Denken, Darmstadt 1994, 286.

3 Zu diesem Begriff des Symbols siche E. Cassirer, Das Symbolproblem und seine
Stellung im System der Philosophie, in: ders., Symbol, Technik, Sprache. Aufsitze aus den
Jahren 1927-1933, hg. v. E.W. Orth/J.M. Krois, Hamburg 1995, 1-38, bes., 7f. Fiir eine aus-
fithrlichere Diskussion des Symbolbegriffs siche v. Vf., Der Begriff des Symbols bei Paul



Moderne Dogmatik und religiése Vielfalt 153

nis des Symbols ist jedoch die Folgerung verbunden, dass der Prozess symbo-
lischer Deutungen gar nicht hintergangen werden kann. Symbole weisen stets
auf andere Symbole, durch die sie interpretiert werden, aber nicht auf ein jen-
seits des Symbolprozesses oder ein postuliertes Reales an sich, wie Hick un-
terstellt.

Sinn kann somit nicht erklért, sondern nur gedeutet werden.*® Hierin liegt
nun noch eine dritte und abschliessende Konsequenz beschlossen. Sie betrifft
die mit den religiosen Sinndeutungen verbundene Vollzugslogik. Durch seine
symbolischen Deutungen leistet das religidse Bewusstsein eine spezifische
Art der Sinnvergewisserung. Diese besteht in einem durch religiose Symbole
vermittelten Zustandekommen eines Bewusstseins endlicher Freiheit. Durch
symbolische Deutungen thematisiert das religiose Bewusstsein die Differen-
zen, die mit jedem endlichen menschlichen Leben unweigerlich verbunden
sind. Solche Differenzen sind etwa die von individuellem Selbstumgang und
sozialem Weltumgang oder die von Endlichkeit des Lebens und Unendlich-
keit des Sinnes. Durch die religiose Thematisierung dieser Differenzen baut
sich dem Individuum eine Selbstdurchsichtigkeit iiber seine eigene endliche
Verfasstheit auf. Eine solche religios vermittelte Selbstdurchsichtigkeit endli-
cher Freiheit ist die Bedingung fiir die Anerkennung und Integration der im-
mer fragmentarisch bleibenden innerweltlichen Sinnverwirklichungen in den
eigenen Lebensvollzug. Insofern zielen die religidsen Sinndeutungen auf eine
Selbstwerdung des Menschen im Schnittpunkt von Individualitéit und Soziali-
tat.

Nimmt man die drei hier nur angedeuteten Konsequenzen zusammen, so
kann man sagen, dass in einer Religionsphilosophie als kritischer Hermeneu-
tik Religion als Differenzbewusstsein in den Blick kommt. Sie erschliesst Re-
ligion als eine solche Form der Sinndeutung endlichen Lebens, die Differen-
zen gerade nicht zum Verschwinden bringt, sondern deren Anerkennung in
den Selbst- und Weltumgang des Individuums integriert.** Auf diese Weise
leistet Religion eine Orientierung menschlichen Lebens, indem sie diesem
durch Deutungen eine Einordnung in einen Sinnzusammenhang ermog-
licht.*

Tillich und Ernst Cassirer, in: D. Korsch/E. Rudolph (Hg.), Die Prignanz der Religion in
der Kultur. Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen und die Theologie,
Tiibingen 2000, 201-228.

* In diesem Sinne sicht auch Ernst Troeltsch die spezifische Leistung des religitsen
Bewusstseins in der Deutung von Sinn. Vgl. E. Troeltsch, Glaubenslehre, Miinchen/Leip-
zig 1925, 61: «Wir konnen religios den Sinn des Lebens nur deuten, nicht erkldren.»

¥ Das kritische Moment einer solchen Religionsphilosophie ist dann darin zu sehen,
dass sie solche Formen von religioser Sinndeutung, die Differenzen abstrakt einziehen,
unter Kritik stellt.

4" Die hier nur skizzierte Religionstheorie wire, was in diesem Aufsatz nicht mehr
ausgefiihrt werden kann, im Rahmen einer Theorie des Bewusstseins ndher zu entfalten.



154 Christian Danz

2. Dogmatik als Konstitutionstheorie individueller Subjektivitét

Eine Theologie der Religionen kann sich nicht in einer Religionsphiloso-
phie erschopfen, so sehr sie auch nur auf einer religionsphilosophischen
Grundlage errichtet werden kann. Wihrend der Religionsphilosophie die
Aufgabe zufillt, einen Begriff der Religion auszuarbeiten, der schon bean-
sprucht ist, um andere Religionen iiberhaupt als Religion ansprechen zu kon-
nen, kommt der theologischen Dogmatik die Aufgabe zu, die Identitit des
Christentums unter den Bedingungen eines pluralistischen Zeitalters auszu-
arbeiten. Religionsphilosophie und Dogmatik unterscheiden sich im Rich-
tungssinn ihrer Reflexionen. Beide Disziplinen bilden ein Wechselverhiltnis.
Ein Wechselverhéltnis ist nicht mit der abstrakten Reflexionsdifferenz von
Allgemeinem und Besonderem zu verwechseln, der zufolge die Religionsphi-
losophie das Allgemeine und die Dogmatik das Besondere thematisiert.
Schon die Erorterung des Religionsbegriffs zeigte das Unzuléngliche dieser
abstrakten Differenz. Ein Wechselverhiltnis ist vielmehr dadurch ausge-
zeichnet, dass die Gegensatzglieder keinen einsinnigen Gegensatz bilden,
sondern sich auf der Ebene der Relate wiederholen. Fiir die theologische
Dogmatik bedeutet dies, dass sie, obwohl sie nicht mit der Religionsphiloso-
phie zusammenfillt, einer religionsphilosophischen Prinzipientheorie nicht
entbehren kann.*' Mein Vorschlag besteht somit darin, die theologische Dog-
matik als eine konkrete Synthesis von Allgemeinem und Besonderem zu kon-
zipieren. Dogmatik in diesem Sinne ist, in Aufnahme einer Formel Paul Til-

Vgl. hierzu v. V., Das Bild als Bild. Aspekte der Phanomenologie Fichtes und ihre religi-
onstheoretischen Konsequenzen. In: Die Spatphilosophie J.G. Fichtes. Fichte-Studien Bd.
18, hg. v. W.H. Schrader, Amsterdam 2000, 1-17. Weiterhin ist mit einer derartigen Kon-
zeption von Religionsphilosophie die Aufgabe einer «Kategorienlehre des Religiosen» (P.
Tillich, Berliner Vorlesungen I [1919-1920], hg. v. E. Sturm, Berlin/New York 2001, 289 =
Erginzungs- und Nachlabinde zu den Gesammelten Werken Bd. XII) verbunden. In
diese Richtung zielen auch die Uberlegungen von Ulrich Barth, Was ist Religion, ZThK
93 (1996) 538-560, der im Riickgriff auf Motive von Rudolf Otto den Versuch einer kate-
gorialen Niherbestimmung der Deutungsleistungen des religiosen Bewusstseins unter-
nimmt.

' Dies unterscheidet die hier vorgenommene Zuordnung von dem Vorschlag Chri-
stoph Schwobels, Systematische Theologie und Religionsphilosophie. Bemerkungen zu
ihrer Verhiltnisbestimmung, NZSTh 38 (1996) 284-297. Schwobel bestimmt das Verhiltnis
beider Disziplinen als ein «dialogisches Verhiltnis» (ebd., 294, 296) mit der Pointe, dass
die Religionsphilosophie aus der Systematischen Theologie, die als «eine geordnete Dar-
stellung des in der Lehre der Kirche zum Ausdruck kommenden Wirklichkeitsverstdnd-
nisses des christlichen Glaubens im Hinblick auf seinen Wahrheitsgehalt und hinsichtlich
seiner Handlungsorientierungen» (ebd., 287) verstanden wird, verbannt wird. Fiir eine
starkere Einbindung religionsphilosophischer Reflexionen in die Systematische Theologie
plidiert auch H. Deuser, Was macht die Theologie systematisch? Uber das Verhéltnis von
Theologie und Religionsphilosophie, BThZ 17 (2000) 65-84.



Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt 155

lichs, <konkret-normative Religionswissenschaft>.*> Dieses Zuordnungsmo-
dell vermeidet sowohl eine Bestimmung des Verhiltnisses von
Religionsphilosophie und Dogmatik nach dem abstrakten Schema von Allge-
meinem und Besonderem wie einen Auszug der Dogmatik aus der Religions-
philosophie.

Die Aufgabe einer Dogmatik lésst sich biindig so zusammenfassen, dass es
ihr obliegt, die Genese des christlichen Glaubens auf eine reflexive Weise
darzustellen. Thr Thema ist der Bezug von christlicher Religion und humanem
Selbstsein. Aus diesem Grund ist sie eine Konstitutionstheorie individueller
Subjektivitit.*’ Der Leitbegriff einer durch eine religionsphilosophische Prin-
zipientheorie fundierten Dogmatik ist der Begriff einer endlichen Freiheit,
deren Realisierung die Dogmatik auf gedankliche Weise zu explizieren hat.**
Sie thematisiert das Zustandekommen eines Selbstbewusstseins endlicher
Freiheit am Ort des Individuums in seinen sozialen Beziigen. Mit ihrem Leit-
begriff einer endlichen Freiheit, die sich in ihren Vollziigen durchsichtig wer-
den soll, ist eine solche Dogmatik dem protestantischen Grundanliegen der

2 Vgl. P. Tillich, Uber die Idee einer Theologie der Kultur, in: ders., Kulturphilosophi-
sche Schriften, hg. v. M. Palmer, Berlin/New York 1990 (= Main Works Bd. 2), 71. Der
Ubergang von der Religionsphilosophie zur Dogmatik ist in dem vorgeschlagenen Zuord-
nungsmodell beider Disziplinen, worauf hier nur hingewiesen werden kann, durch
geschichtsphilosophische Reflexionen zu gewinnen. Dieser Geschichtsphilosophie obliegt
die Reflexion der geschichtlichen Relativitit der eigenen Konzeption.

4 Zu einem solchen Programm von Dogmatik vgl. v. Vf., Religion als Freiheitsbe-
wuBtsein. Eine Studie zur Theologie als Theorie der Konstitutionsbedingungen individu-
eller Subjektivitit bei Paul Tillich, Berlin/New York 2000.

“ Durch seine Orientierung an den Vollziigen einer endlicher Freiheit unterscheidet
sich das hier vorgeschlagene Verstdndnis der theologischen Dogmatik von den Konzeptio-
nen Wilfried Hirles und Christoph Schwobels. Im Zentrum von deren Dogmatikverstind-
nis stehen die Leitbegriffe «Wirklichkeitsverstindnis> und <Handeln Gottes>. Vgl. W.
Hiirle, Dogmatik, Berlin/New York 22000, 193ff. und Chr. Schwbel, Systematische Theo-
logie und Religionsphilosophie, 287, 289 sowie ders., Die Rede vom Handeln Gottes im
christlichen Glauben. Beitrige zu einem systematisch-theologischen Rekonstruktionsver-
such, in: Marburger Jahrbuch Theologie I, hg. v. W. Hérle/R. Preul, Marburg 1987, 56-81.
Zwar zielt sowohl das von Hiirle als auch von Schwobel explizierte Wirklichkeitsverstéind-
nis des christlichen Glaubens auf eine durch diesen erschlossene Selbstdurchsichtigkeit
endlicher Freiheit, jedoch sind gerade mit dem im Handeln Gottes verankerten Wirklich-
keitsverstindnis sowie dessen ausschliesslich passiver Erschlossenheit (vgl. Chr. Schwobel,
Die Rede vom Handeln Gottes, 62, 64) gravierende gedankliche Schwierigkeiten verbun-
den. Denn eine Passivitit des Konstituiertseins endlicher Freiheit, dariiber belehrt schon
ein Blick in die Glaubenslehre von Friedrich Schleiermacher, erschliesst sich nur auf dem
Boden einer aktiven Selbsttétigkeit des Bewusstseins. Vgl. F. Schleiermacher, Der christli-
che Glaube nach den Grundsitzen der Evangelischen Kirche im Zusammenhange darge-
stellt (1830/31), hg. v. M. Redeker, Berlin/New York 1999, 28 (§ 4. 3). Siehe hierzu J.
Dierken, Glaube und Lehre im modernen Protestantismus. Studien zum Verhiltnis von
religiosem Vollzug und theologischer Bestimmtheit bei Barth und Bultmann sowie Hegel
und Schleiermacher, Tiibingen 1996, 364ff.



156 Christian Danz

mit dem Glauben verbundenen Freiheit eines Christenmenschen verpflichtet.
Sie nimmt mithin durch die Kultivierung eines Selbstbewusstseins einer end-
lichen Freiheit den Gehalt des protestantischen Glaubensverstindnisses un-
ter den verdnderten Bedingungen der Moderne auf.

Das protestantische Glaubensverstindnis zielt auf die nur individuell zu
vollziehende Gewissheit des Menschen in seiner von Gott unterschiedenen
Eigenheit, durch Gott anerkannt zu sein. Diese Grundfigur protestantischen
Christentumsverstdandnisses expliziert die theologische Dogmatik auf ge-
dankliche Weise, indem sie die symbolischen Selbstdeutungen des christlich-
religiosen Bewusstseins durchsichtig macht. Auf diese Weise kommen die in-
haltlichen Bestimmungen des christlich-religiosen Bewusstseins als Selbstthe-
matisierungen des Vollzugs endlicher Freiheit in den Blick. Diese Selbstthe-
matisierung zielt, wie man sich an den zentralen Themen der Dogmatik deut-
lich machen kann, auf ein differenzvermitteltes Zu-sich-selbst-Kommen des
Individuums. In der Selbstunterscheidung von Gott erfasst sich die endliche
Freiheit als solche, und in der Differenz von Siindenlehre und Christologie
thematisiert die Dogmatik die mit dem selbsttitigen Vollzug endlicher Frei-
heit unweigerlich verbundenen Ambivalenzen. Und schliesslich geht es in der
Pneumatologie um die fragmentarisch bleibende Realisierung der differenz-
vermittelten endlichen Freiheit am Orte des Individuums sowie in seinem so-
zio-kulturellen Weltumgang. Diese christlich-religiose Thematisierung der
Selbsterfassung einer endlichen Freiheit impliziert zwei Konsequenzen, die in
einem inneren Zusammenhang stehen. Sie beinhaltet einerseits eine religiose
Anerkennung der nur individuell zu realisierenden endlichen Freiheit. Eine
individuelle endliche Freiheit kann jedoch andererseits ein Bewusstsein ihrer
Eigenheit nur im unterscheidenden Bezug auf Anderes ausbilden. Aus die-
sem Grund gehort selbststéindiges Anderes zur Bestimmtheit des Individu-
ums selbst und kann mithin nicht abstrakt negiert werden. So fiihrt gerade die
Fokussierung der Dogmatik auf die von Gott anerkannte Eigenheit des Indi-
viduums zu einer grundsitzlichen Anerkennung einer Pluralitit von Lebens-
formen und Lebensdeutungen.

Einer an der angedeuteten Grundfigur protestantischen Glaubensver-
stindnisses orientierten theologischen Dogmatik kann es nicht primér darum
zu tun sein, das Wirklichkeitsverstdndnis des christlichen Glaubens zu expli-
zieren.” Einem solchen Ansinnen widerstreitet schon die mit dem protestan-
tischen Glaubensverstindnis verbundene Einsicht in die unreduzierbare Plu-
ralitidt von Selbst- und Weltdeutungen, die sich nicht mehr in wie auch immer
geartete Einheitskonzepte iiberfiihren lassen. So sehr es nun einer modernen
protestantischen Dogmatik gerade um eine Wahrnehmung der Vielfalt von
religiosen Selbst- und Weltdeutungen gehen muss, so wenig kann sie sich frei-

% Gleichwohl ist natiirlich nicht zu bestreiten, dass auch eine an den Vollziigen einer
endlichen Freiheit orientierte Dogmatik ein Wirklichkeitsverstidndnis impliziert.



Moderne Dogmatik und religicse Vielfalt 157

lich in deren blosser Konstatierung erschopfen. Ihre auch fiir ein pluralisti-
sches Zeitalter unentbehrliche Funktion bewihrt sie gerade darin, dass sie zu
einem konstruktiven Umgang mit dem vorliegenden religiosen Pluralismus
anleitet. Dies bedeutet jedoch, dass der Dogmatik eine praktische Funktion
zukommt. Die praktische Funktion der Dogmatik kann in Anlehnung an
Ernst Troeltsch als eine «Anleitung [...] zu geordnetem religiosen Denken»*®
beschrieben werden. Sie zielt regulativ auf einen Prozess gegenseitiger Ver-
standigung iiber die faktisch vorliegende Pluralitit christlich-religidser
Selbst- und Weltdeutungen. Diese normativ-regulative Funktion nimmt die
Dogmatik nicht im Interesse dogmatischer Eindeutigkeit, sondern im Inter-
esse eines Konsens, der Unterschiede gerade nicht ausschliesst, wahr.

Mit einer solchen Konzeption von Dogmatik ist freilich ein Verzicht auf
eine theologische Totaldeutung der Wirklichkeit verbunden. Dieser Verzicht
stellt jedoch keinen Verlust dar, sondern einen Gewinn. Er besteht in einer
Steigerung der eigenen Selbstdeutungskompetenz. Allein auf diese Weise
vermag sich die theologische Dogmatik denn auch unter den Bedingungen ei-
ner pluralistischen Kultur in eine verniinftige Relation zu anderen Orientie-
rungssystemen zu setzen. Die sich aus dem skizzierten Zuordnungsmodell
von Religionsphilosophie und theologischer Dogmatik ergebenden Konse-
quenzen fiir einen konstruktiven Umgang mit der pluralen Religionskultur
der Moderne sind nun noch abschliessend kurz anzudeuten.

3. Evangelische Theologie und die plurale Religionskultur der Moderne

Es liegt auf der Hand, dass sich die Wahrnehmung anderer Religionen aus
der Perspektive des skizzierten Dogmatikverstidndnisses anders gestaltet als
in der Perspektive des von John Hick vorgeschlagenen pluralistischen Mo-
dells. Zwar stimmt das vorgeschlagene Zuordnungsmodell von Religionsphi-
losophie und theologischer Dogmatik darin mit der Intention Hicks iiberein,
die religiose Vielfalt nicht als defizienten Modus der eigenen Binnenperspek-
tive wahrzunehmen, aber eben so deutlich diirften die Differenzen in der
Durchfiihrung dieser Intention geworden sein.

Mit der gegeniiber Hick vorgenommenen Entdifferenzierung von Religi-
onsphilosophie und theologischer Dogmatik ist zunéchst die Konsequenz
verbunden, dass der Dialog mit anderen Religionen nicht aus der Perspektive
einer Disziplin allein gefiihrt werden kann. Schon auf der Ebene der Religi-

% E. Troeltsch, Die Dogmatik der «religionsgeschichtlichen Schule» [1913], in: ders.,
Gesammelte Schriften II, 500-524 (515). Vgl. auch ders., Art.: Dogmatik, in: 'RGG 2, Sp.
106-109. Zur Dogmatikkonzeption von Ernst Troeltsch siche v. Vf., Dogmatik als Diffe-
renzhermeneutik. Uberlegungen zur Funktion moderner Systematischer Theologie im
Anschluss an Ernst Troeltsch, Kerygma und Dogma 47 (2001) 210-226 und W. Grib, Dog-
matik als Stiick der Praktischen Theologie. Das normative Grundproblem in der prak-
tisch-theologischen Theoriebildung, ZThK 86 (1989) 474-492.



158 Christian Danz

onsphilosophie stellt sich das Problem der Vielfalt unterschiedlicher Religi-
onskulturen anders als auf der Ebene der theologischen Dogmatik. Die Reli-
gionsphilosophie ist so auf die Religionen bezogen, dass sie diese als unter-
schiedliche religiose Orientierungs- und Deutungssysteme begreift. Ihr kann
es demzufolge nicht darum zu tun sein, eine religionsphilosophische Absolut-
heit des Christentums zu konstruieren, wie dies etwa bei Hegel und Schleier-
macher noch der Fall war."’

Vielmehr ist die Religionsphilosophie in der Weise auf die Vielfalt reli-
gioser Traditionen bezogen, dass sie die Orientierungsleistungen der Religio-
nen gedanklich erfasst. Der theologischen Dogmatik hingegen geht es um die
christlich-protestantische Sicht des Zustandekommens eines Selbstbewusst-
seins endlicher Freiheit. Hiermit verbunden ist freilich schon im Blick auf das
nur in geschichtlicher Pluralitit existierende Christentum eine Wahrneh-
mung von Vielfalt. Die aus ihrem Grundgedanken folgende Wahrnehmung
von Differenzen muss die theologische Dogmatik aber auch im interreligio-
sen Diskurs bewéhren. Inhaltlich l4sst sich dann ein interreligidser Dialog so
bestimmen, dass es um die Frage gehen muss, ob das von der Dogmatik vor-
geschlagene Modell individuellen Menschseins samt deren Konsequenzen fiir
einen Umgang mit Anderem nach dem Prinzip wechselseitiger Anerkennung
plausibel zu machen ist. Ein Diskurs ist dann dariiber zu fiihren, wie andere
Religionen das Zustandekommen von individuellem Menschsein in intersub-
jektiven Anerkennungsverhiltnissen sehen. In einem solchen interreligiosen
Diskurs kann die Dogmatik freilich nur ihre eigene protestantische Sicht des
Zustandekommens von humanem Menschsein vertreten. Der konstruktive
Beitrag der Dogmatik zu einer Theologie der Religionen ist deshalb in einer
Differenzhermeneutik zu sehen. Diese zielt weder auf eine vermeintliche
Einheit der Religionen, noch auf eine Reintegrierung anderer Religionen in
die eigene Binnenperspektive, sondern gerade auf eine Wahrnehmung der
Unterschiede der Religionen. Fiir die Dogmatik selbst und die von ihr vorge-
schlagene Sicht bedeutet dies eine Steigerung der eigenen Selbstdeutungs-
kompetenz. Und zwar gerade dann, wenn sie ihren Grundgedanken individu-
eller endlicher Freiheit im Gegensatz zu Religionen profiliert, die tendenziell
Individualitédt autheben.

So sehr eine solche Dogmatik gerade zur Wahrnehmung der Eigenheit an-
derer Religionskulturen beitridgt und damit in der Lage ist, andere Religionen
nicht bloss als defizienten Modus der eigenen Perspektive anzuerkennen, so
wenig ist diese Anerkennung durch die Konstruktion iibergreifender Einhei-

“" Die Unmoglichkeit einer solchen begrifflichen Konstruktion des Christentums als
absoluter Religion hat gerade Ernst Troeltsch gezeigt. Siehe hierzu ders., Die Absolutheit
des Christentums und die Religionsgeschichte (1902/1912) mit den Thesen von 1901 und
den handschriftlichen Zusitzen (KGA Bd. 5), hg. v. T. Rendtorff in Zusammenarbeit mit
S. Pautler, Berlin/New York 1998,



Moderne Dogmatik und religiose Vielfalt 159

ten, sei es in Gestalt eines Realen an sich, auf das angeblich alle Religionen
bezogen sind, oder durch die Konzeption eines Weltethos der Religionen,*
zu erlangen. Durch solche tendenziell vormodernen Einheitskonzepte wer-
den gerade die Differenzen zwischen den einzelnen Religionen nivelliert.
Eine sinnvolle Theologie der Religionen muss jedoch gerade an den Unter-
schieden und Gegensétzen der Religionen interessiert sein. Denn gerade die
Wahrnehmung von Andersheit triagt zur Wahrnehmung des Eigenen bei.

Die Wahrnehmung von religioser Vielfalt durch die theologische Dogma-
tik bedeutet freilich nicht, dass andere Orientierungs- und Deutungssysteme
kritiklos zu akzeptieren sind. Grundlegendes Kriterium fiir den Umgang der
theologischen Dogmatik mit anderen Orientierungssystemen kann nur die
mit dem Leitbegriff einer endlichen Freiheit verbundene wechselseitige An-
erkennung von Differentem sein. Auch wenn wechselseitige Anerkennung
durch die theologische Dogmatik nicht erzwungen werden kann, so ist deren
Verweigerung jedoch unter Kritik zu stellen.

Theologie der Religionen ist so gesehen gerade keine Problemldsung, son-
dern ein Problemtitel. In der angedeuteten Form kann sie an die Idee einer
religionsgeschichtlichen Theologie von Ernst Troeltsch ankniipfen. Jedoch
wird von einem derartigen Anschluss gelten miissen, was Troeltsch selbst ge-
geniiber seiner eigenen Ankniipfung an Schleiermacher gesagt hat: Es kann
von seiner Lehre «kaum ein Stein ganz auf dem andern bleiben, aber sein Pro-
gramm bleibt das grofle Programm aller wissenschaftlichen Theologie und
bedarf somit nur der Ausarbeitung, nicht des Ersatzes durch neue Erfindun-
gen».*

Christian Danz, Wien

* S0 der Vorschlag von Hans Kiing, Projekt Weltethos, Miinchen 1990.
49 E. Troeltsch, Riickblick auf ein halbes Jahrhundert der theologischen Wissenschaft
[1908], in: ders., Gesammelte Schriften II, 193-226 (226).



	Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt : Überlegungen zu einer Theologie der Religionen

