
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 2

Artikel: Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt : Überlegungen zu einer
Theologie der Religionen

Autor: Danz, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt

Überlegungen zu einer Theologie der Religionen

Die Forderung nach einer «religionsgeschichtlichen Theologie»1 stammt
bekanntlich von Ernst Troeltsch. Sie findet sich in dem geradezu klassisch zu
nennenden Aufsatz Über historische und dogmatische Methode in der Theologie.

Für Troeltsch ergab sich diese Forderung aus dem Umstand, dass durch
das historische Denken der Neuzeit die selbstverständliche Geltung des
Christentums grundlegend erschüttert wurde. Sie ist also Ausdruck eines
methodologischen Problems.

Versuchte Troeltsch mit diesem theologischen Programm die
Orientierungskraft der christlichen Religion unter den veränderten Bedingungen der
Moderne zur Geltung zu bringen, so vollzieht sich eine gegenwärtige theologische

Reflexion der Geltung des Christentums im Horizont der Religionen
unter erheblich schwierigeren Bedingungen. Nicht nur die Ausdifferenzierung

der modernen Gesellschaft ist inzwischen weiter vorangeschritten,
sondern auch die in Folge von Industrialisierung und Modernisierung verstärkten

weltweiten Migrationsbewegungen haben zu einer zunehmenden
Konzentration der grossen Weltreligionen auf engstem Raum geführt. Schon dieses

Nebeneinander nicht nur der grossen Weltreligionen, sondern auch der
verschiedensten religiösen Subkulturen bringt eine Brechung der
Selbstverständlichkeit des unmittelbaren Geltungsanspruchs der jeweiligen Religionen

mit sich. Zwar behauptet jede Religion von sich, sie sei die einzigartige -
aber eben dies behaupten alle Religionen. Konnte Troeltsch sich noch der
viel zitierten Hoffnung hingeben, dass wir «die Religion nicht entbehren»
können, «aber die einzige, die wir vertragen können, ist das Christentum, weil
es mit uns gewachsen ist und ein Teil unserer selbst ist»2, so steht diese Hoffnung

inzwischen unter einem erheblich höheren Legitimationsdruck.
Eine gegenwärtige Form des Umgangs mit der genannten Infragestellung

des unmittelbaren Geltungsanspruchs der Religionen ist das Programm einer
Pluralistischen Theologie der Religionen, wie es in den letzten dreissig Jahren
zunehmend diskutiert wurde. Inzwischen hat sich auch im deutschsprachigen
Raum eine intensive Diskussion auf der Grundlage methodischer Standards

1 E. Troeltsch, Über historische und dogmatische Methode in der Theologie. Bemerkungen

zu dem Aufsatze «Über die Absolutheit des Christentums» von Niebergall [1898],
in: ders., Gesammelte Schriften II, Tübingen 1913, 729-753 (738).

2 E. Troeltsch, Die Stellung des Christentums unter den Weltreligionen, in: ders., Der
Historismus und seine Überwindung. Fünf Vorträge, eingeleitet von Friedrich von Hügel,
Berlin 1924 (Neudruck Aalen 1979), 62-83 (77).



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 141

etabliert.3 Dieses Programm steht für einen konstruktiven Umgang mit der
Pluralität religiöser Geltungsansprüche sowie den Konsequenzen, welche
sich aus dem faktisch vorliegenden religiösen Pluralismus für die christliche
Religion und deren wissenschaftliche Verwalterin, die Theologie, ergeben.
Nach dem Selbstverständnis der Vertreter der - in sich selbst keineswegs
homogenen - Pluralistischen Theologie der Religionen handelt es sich bei
diesem Programm um nichts weniger als um einen Paradigmenwechsel innerhalb
der Theologie, ja, um eine kopernikanische Wende.4 Inwieweit diese
Selbstdeutung berechtigt ist, mag man angesichts der eingangs von Troeltsch zitierten

Forderung bezweifeln. Von den Kritikern einer Pluralistischen Theologie
der Religionen ist denn auch wiederholt angemerkt worden, dass sie selbst
lediglich eine Fortsetzung liberaltheologischer Traditionen des 19. Jahrhunderts

darstelle.5
Im Folgenden möchte ich eine knappe Skizze einer Theologie der Religionen

entwickeln, die sich über ein Zuordnungsmodell von Religionsphilosophie
und Dogmatik aufbaut. Dies soll in zwei Argumentationsgängen geschehen.

In einem ersten Schritt werde ich das religionstheologische Modell von
John Hick kurz vorstellen. Hierbei werde ich zunächst in einem ersten Punkt
die religionstheologische Grundthese Hicks darstellen und dann in einem
zweiten Punkt grundlegende Probleme, die mit dieser verbunden sind,
diskutieren. Im Ausgang von den Problemen dieses religionstheologischen
Modells werde ich in einem weiteren Argumentationsgang eine eigene Konzeption

unter dem Stichwort <Dogmatik und plurale Religionskultur> vorstellen.
Dies wird in drei Schritten geschehen. Gegenüber der insbesondere bei John
Hick zu beobachtenden Tendenz einer Entdifferenzierung von Religionsphilosophie

und Theologie werde ich für eine Ausdifferenzierung beider
Disziplinen plädieren. In einem ersten Punkt werde ich deshalb eine Religionsphi-

3 Siehe hierzu u.a. R. Kirste/R Schwarzenau/U. Tworuschka (Hg.), Religionen im
Gespräch, Balve 1990ff.; R. Bernhardt (Hg.), Horizontüberschreitung. Die Pluralistische
Theologie der Religionen, Gütersloh 1991; M. v. Brück/J. Werbick (Hg.), Der einzige Weg
zum Heil? Die Herausforderung des christlichen Absolutheitsanspruchs durch pluralistische

Religionstheologien. Freiburg/Basel/Wien 1993; R. Schwager (Hg.), Christus allein?
Der Streit um die pluralistische Religionstheologie, Freiburg/Basel/Wien 1996; H.-G.
Schwandt (Hg.), Pluralistische Theologie der Religionen. Eine kritische Sichtung,
Frankfurt/Main 1998.

4 Vgl. hierzu R. Bernhardt, Einleitung, in: ders. (Hg.), Horizontüberschreitung, 11:

«Es geht ihr [sc. der Pluralistischen Theologie der Religionen] um nichts weniger als um
eine grundlegende Neuorientierung, um einen Paradigmenwechsel in der gesamten
theologischen Theoriebildung.» Zur Selbstdeutung des Anliegens der Pluralistischen
Religionstheologie mit der suggestiven Metapher <kopernikanische Wende> siehe J. Hick, The
Copernican Revolution in Theology, in: God and the Universe of Faiths. Essays in the
Philosophy of Religion, London 1973,120-132.

5 So J. Moltmann, Dient die «pluralistische Theologie» dem Dialog der Weltreligionen?,

Ev. Theol. 49 (1989) 534.



142 Christian Danz

losophie skizzieren, die sich als eine kritische Hermeneutik versteht.
Anschliessend soll in einem zweiten Punkt das Projekt einer theologischen Dog-
matik angedeutet werden, welche für eine religionstheologische Diskussion
anschlussfähig und offen ist. In einem dritten und abschliessenden Abschnitt
werde ich dann die sich aus dem angedeuteten Zuordnungsmodell ergebenden

Konsequenzen für einen Umgang der evangelischen Theologie mit der
pluralen Religionskultur der Moderne noch kurz skizzieren.

I. Grundprobleme der Pluralistischen Theologie der Religionen John Hicks

1. Die Grundannahmen des religionstheologischen Modells von John Hick

Das Stichwort Pluralistische Theologie der Religionen> steht für ein
Programm mit einem hohen systematischen Anspruch. Geht es dieser doch, wie
eingangs schon erwähnt, um einen grundsätzlichen Paradigmenwechsel in der
theologischen Theoriebildung. Diese grundsätzliche Umformung der Theologie

resultiert daraus, dass eine Anerkennung der unreduzierbaren Pluralität
divergierender religiöser Geltungsansprüche nicht ohne Konsequenzen für
die theologische Theoriebildung selbst bleiben kann. Demzufolge wird man
die Aufgabe einer Pluralistischen Theologie der Religionen in zwei
Themenkomplexe zusammenfassen können, welche in einem Zusammenhang stehen.
Einerseits hat sie ein solches theologisches Modell auszuarbeiten, welches
religiöse Vielfalt gerade nicht nivelliert, sondern in ihrer unreduzierbaren
Eigenheit wahrzunehmen erlaubt. Und zum anderen besteht ihre Aufgabe in
einem konstruktiven Umgang mit der religiösen Vielfalt, genauer in der
Bestimmung des Verhältnisses des Christentums zu den nichtchristlichen
Religionen und in der Explikation der Konsequenzen, welche sich aus der
Anerkennung religiöser Vielfalt für eine theologische Theorie des Christentums

ergeben.6 Aus dieser Funktion folgt, dass die Pluralistische Theologie
der Religionen die theoretische Ebene darstellt, auf der religiöse Vielfalt
reflektiert wird. Sie ist eine Form der Geltungsreflexion von Religionen bzw.
der von diesen erhobenen Geltungsansprüchen. Dabei tritt das pluralistische
Modell an die Stelle von zwei anderen religionstheologischen Modellen, welche

sich für eine Bestimmung des Verhältnisses des Christentums zu den
nichtchristlichen Religionen als problematisch erwiesen haben; - nämlich einmal

das Modell des Exklusivismus und zum anderen das des Inklusivismus.
Beide Positionen lassen sich idealtypisch so unterscheiden, dass der Exklusivismus

davon ausgeht, dass nur eine Religion die wahre und damit die allein
heilsrelevante ist. Im Gegensatz zu dieser Position räumt die inklusivistische

6 Vgl. hierzu etwa A. Kreiner, Philosophische Probleme der pluralistischen Religionstheologie,

in: R. Schwager (Hg.), Christus allein?, 118. Siehe auch R. Leuze, Gott und das

Ding an sich - Probleme der pluralistischen Religionstheorie, NZSTh 39 (1997) 42.



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 143

Position ein, dass es auch in anderen Religionen zu Erfahrungen des Heils
kommen könne, dieses jedoch auf unüberbietbare Weise nur in einer, nämlich

der eigenen Religion zu finden sei. So entgegengesetzt diese beiden
religionstheologischen Modelle auch sind, so kommen sie doch darin überein,
dass sie letztlich - wie sublim auch immer - lediglich eine Religion als heilsrelevant

unterstellen und andere Religionen als defizienten Modus der eigenen
Binnenperspektive thematisieren.7 Als eine Alternative zu diesen Modellen
kann das pluralistische Modell demzufolge nur dann gelten, wenn es ihm
gelingt, die Aussenperspektive einer Religion nicht bloss als einen defizienten
Modus der eigenen Binnenperspektive wahrzunehmen. Vermeidet man auf
diese Weise das Problem eines sogenannten Heilsimperialismus, so ist dieses
Modell doch durch die Anerkennung von anderen Religionen als gleichwertig

oder gleichrangig mit der eigenen Religion mit dem Einwand konfrontiert,
die religiöse Vielfalt kriterienlos anzuerkennen und damit einem ruinösen
Relativismus das Wort zu reden. Die pluralistische Theologie der Religionen
bewegt sich, soviel wird hier schon deutlich, zwischen Scylla und Charybdis.

Prominente Vertreter der pluralistischen Theologie der Religionen, wie
etwa John Hick oder Paul Knitter,8 sind sich dieses Dilemmas denn auch be-
wusst und versuchen, das pluralistische Modell so auszuarbeiten, dass es zu
einer Anerkennung nichtchristlicher Religionen kommen kann, ohne sich dem
Einwand eines Relativismus auszusetzen. Diese Intention kommt in Hicks
Bestimmung der pluralistischen Position deutlich zum Ausdruck. In seinem
Artikel Religious Pluralism in der von Mircea Eliade herausgegebenen
Encyclopedia of Religion bestimmt er diesen als «the view that the great world
faiths embody different perceptions and conceptions of, and correspondingly
different responses to, the Real or the Ultimate, and that within each of them
independently the transformation of human existence from self-centeredness
to reality-centeredness is taking place».9 Hick hat diese Bestimmung seines

7 Vgl. hierzu R. Leuze, Gott und das Ding an sich - Probleme der pluralistischen
Religionstheorie, 44f.

8 Vgl. etwa P. Knitter, No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes
Towards The World Religions, London 1985; ders., Horizonte der Befreiung. Auf dem
Weg zu einer pluralistischen Theologie der Religionen, Frankfurt/Main 1997. Zu dem
religionstheologischen Ansatz von Knitter siehe R. Bernhardt, Ein neuer Lessing? - Paul
Knitters Theologie der Religionen, Ev. Theol. 49 (1989) 516-528.

9 J. Hick, Art.: Religious Pluralism, in: M. Eliade (Ed.), The Encyclopedia of Religion,
vol. 12, New York/London 1987, 331. Siehe auch ders., Religiöser Pluralismus und Abso-
lutheitsansprüche, in: R. Kirste/P. Schwarzenau/U. Tworuschka (Hg.), Interreligiöser Dialog

zwischen Tradition und Moderne, Balve 1994 Religionen im Gespräch 3), 129. Aus
der Vielzahl der Publikationen zu Hick siehe R. Bernhardt, Der Absolutheitsanspruch des
Christentums. Von der Aufklärung bis zur Pluralistischen Religionstheologie, Gütersloh
1990, 199-225; P. Schmidt-Leukel, Religiöse Vielfalt als theologisches Problem. Optionen
und Chancen der pluralistischen Religionstheologie John Hicks, in: R. Schwager, Christus
allein?, 11-49.



144 Christian Danz

Verständnisses einer Pluralistischen Theologie der Religionen in einer Vielzahl

von Veröffentlichungen wiederholt und die in ihm zusammengefassten
Unterscheidungen als den Kern seines religionstheologischen Denkens
charakterisiert.10

Für dieses Modell ist eine Grundunterscheidung leitend, nämlich die
zwischen dem Realen an sich und dem Realen, wie es vom Menschen erfahren
wird. Die Funktion dieser kategorialen Unterscheidung besteht darin,
unterschiedliche und divergierende religiöse Erfahrungen als gleichwertige religiöse

Erfahrungen ansprechen zu können. Nach Hick ist dies dann und zwar nur
dann möglich, wenn man eine Theorie entwickelt, welche mit dem Grundgedanken

arbeitet, dass sich eine strikt transzendente Realität in unterschiedlichen

religiösen Erfahrungen bzw. in verschiedenen religiösen Traditionen
manifestiert. Da das Reale an sich auf Grund seiner Transzendenz mit keiner
bestimmten religiösen Erfahrung zusammenfallen kann, hat der Gedanke
Bestand, dass keine religiöse Tradition gegenüber einer anderen in irgend
einer Weise privilegiert sein kann. Vor dem transzendenten Realen sind alle
religiösen Traditionen gleich, da es selbst jede besondere Tradition relativiert.
Neben dieser Funktion, différente religiöse Erfahrungen und Traditionen als
authentische und gleichwertige religiöse Erfahrungen anzusprechen, kommt
dieser Unterscheidung bei Hick jedoch noch eine weitere, mit der ersten in
einem Zusammenhang stehende Funktion zu. Sie besteht darin, die religiösen
Erfahrungen vor dem Einwand des Fiktionalismus zu schützen. Denn indem
die pluralistische Theorie davon ausgeht, dass sich alle Religionen - in
welcher Weise auch immer - auf das Reale beziehen, vermag sie, so die Überzeugung

Hicks, ein Argument gegen den Projektionsverdacht zu formulieren.11
Die Hicks religionstheologisches Modell tragende Grundunterscheidung

hat, soviel wurde bisher deutlich, eine doppelte Funktion. Sie soll nicht nur
der Anerkennung fremder Religionen als gleichberechtigte Manifestationen
des Realen eine theoretische Basis verschaffen, sondern auch dem Einwand

10 Vgl. etwa J. Hick, Eine Philosophie des religiösen Pluralismus, MThZ 45 (1994) 314:

«Dieser Gedanke bildet den Kern der von mir vorgeschlagenen Hypothese.»
11 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, in: R. Bernhardt,

Horizontüberschreitung, 73: «Ohne dieses Postulat würden wir uns einer Vielfalt von personne und
impersonae gegenübersehen, für deren jede in Anspruch genommen würde, die Letztwirklichkeit

zu sein, die doch keine von ihnen allein sein kann. Wir würden entweder alle die
berichteten Erfahrungen als illusorisch zu betrachten haben oder uns auf die konfessionelle

Position zurückziehen, in der wir die Authentizität unseres eigenen Stromes der
religiösen Erfahrung behaupten und die in anderen Traditionen erscheinenden als illusorisch
ablehnen.» Vgl. auch N. Smart, Beyond Ideology: Religion and the Future of Western
Civilisation, San Fransisco 1981, 187, auf den Hick in diesem Zusammenhang verweist:
«Wenn wir den letzten Fokus, das Subjekt, das unzugängliche X, das jenseits aller Glaubens-

und Erfahrungsinhalte liegt, nicht postulieren, könnte es uns passieren, daß wir den
realen Fokus, so wie er in die Leben eingeht, selbst für eine Projektion halten», (zit. nach
J. Hick, a.a.O. 73 Anm. 24)



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 145

begegnen, der die Religionen insgesamt unter das Verdikt eines blossen
Illusionismus stellt. Denn alle religiösen Traditionen, sofern sie auf authentischen

Manifestationen des Realen fussen, sind vermöge dieses Bezugs keine
Fiktion.

Die Leistungsfähigkeit von Hicks Grundunterscheidung für eine Theologie

der Religionen ist näher zu erläutern. Dem werde ich mich nun zuwenden.

2. Die Leistungsfähigkeit von Hicks pluralistischem Modell

Einmal ist hier der Frage nachzugehen, ob und wie es das von Hick
vorgeschlagene Modell erlaubt, eine unreduzierbare Vielfalt von religiösen
Erfahrungen verständlich zu machen. Ferner ist das Modell selbst und die es

tragende Grundunterscheidung zu thematisieren. Die Beantwortung beider Fragen

zielt auf eine Bestimmung des Verhältnisses zwischen dem Realen an sich
und dem Realen, wie es von Menschen erfahren wird, und die sich aus dieser
Unterscheidung ergebenden Konsequenzen für eine Theologie der Religionen.

Ich beginne mit der Frage, wie unter den Bedingungen von Hicks
Grundunterscheidung die Vielfalt religiöser Erfahrungen als möglich gedacht wird.
Zunächst setzt Hick ein mit einer religionsphänomenologischen Beobachtung,

der zufolge sich in fast allen grossen religiösen Traditionen - wie
differenziert auch immer - eine Unterscheidung zwischen dem Realen an sich und
dem Realen, wie es sich in der jeweiligen kulturell bestimmten Erfahrung
manifestiert, findet. «Eine solche Unterscheidung wird - in der einen oder anderen

Weise - durch den Gedanken erforderlich, dass Gott, Brahman, Dharma-
kaya unbegrenzt sind und daher nicht restlos mit irgendetwas gleichgesetzt
werden dürfen, das vom Menschen erfahren und definiert werden kann.»12

Diese religionsphänomenologische Beobachtung wird in einem zweiten
Schritt theoretisch konzeptionalisiert durch einen modifizierten Anschluss an
Kants Unterscheidung zwischen Noumenon und Phänomenon, bzw. Ding an
sich und Erscheinung, sowie an die thomistische Unterscheidung von
Erkenntnisgegenstand und der Weise des Erkennens. Es mag hier offenbleiben,
ob die thomistische Erkenntnistheorie so umstandslos mit der Kantischen
Differenzierung in eine Linie gestellt werden kann, wie Hick dies tut, und,
was Hick allerdings selbst einräumt, ob sich die Kantische Differenzierung in
der Weise aufnehmen lässt, wie sie Hick vorschlägt.

Mit der Aufnahme der Kantischen Unterscheidung zwischen Ding an sich
und Erscheinung kann Hick in der religiösen Erfahrung eine Verschränkung
von einem aktiven und einem passiven Moment festhalten. Religiöse Erfahrung

ist damit weder eine einseitige illusorische Produktion eines Subjekts,
noch kann man den Anteil menschlicher Leistung in der religiösen Erfahrung

12 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 62.



146 Christian Danz

einfach unterschlagen. Vielmehr ist religiöse Erfahrung eine menschlicher-
seits vollzogene aktive Deutung einer nicht von dem Menschen selbst
herbeigeführten realen Manifestation des Realen.13 Vermag Hick auf diese Weise
die Vielfalt und Differenz unterschiedlicher religiöser Traditionen zu plausi-
bilisieren, so gravierend sind die Probleme, die mit dem Grundgedanken
verbunden sind, welcher die gesamte Konzeption trägt. Dies führt uns zur
Diskussion von Hicks religionstheologischer Grundunterscheidung.

Das Reale an sich soll, so Hick, «ein notwendiges Postulat des pluralistischen

religiösen Lebens der Menschheit» sein.14

Die ihm zugeschriebene Funktion vermag es nur dann zu erfüllen, wenn
es an sich selbst völlig unbestimmt ist. Es muss strikt transzendent sein, so
dass es selbst nicht «als eines oder mehrere, als Person oder Ding, als
Substanz oder Prozess, als gut oder böse, als zielgerichtet oder ziellos bestimmt
werden» kann.15

Nur dann, wenn es selbst mit den ihm in der religiösen Erfahrung
zugeschriebenen Eigenschaften, deren grundlegende Kategorien Gott und das

Absolute sind, nicht zur Deckung kommt, ist die Gleichrangigkeit, oder wie
Hick sagt, die Authentizität verschiedener unterschiedlicher und sich
widersprechender religiöser Traditionen gewahrt. Mit dieser Konzeption des
pluralistischen Modells sind jedoch Schwierigkeiten verbunden, die darin gründen,

dass Hick zwei gegenläufige Gedanken in seine Theorie integrieren will.
Um an der Gleichwertigkeit der unterschiedlichen Religionen festzuhalten,
insistiert Hick einerseits auf einem cum grano salis neuplatonischen Modell,
demzufolge eine strikte Differenz zwischen Prinzip und Prinzipat waltet.
Nach diesem Modell steht das Reale an sich jenseits jeglicher Relation.
Andererseits soll das Reale der Grund und die Quelle der positiven Religionen
sein, um dem Fiktionalismuseinwand zu begegnen.16

Wenn sich das Reale jedoch nirgends anders als in den positiven Religionen

manifestieren kann, dann stellt dieser Gedanke das Reale in einen
relationalen Zusammenhang und damit unter Bestimmungen.17

13 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 67: «Was die Religion
betrifft, liegen hier zwei grundlegende Sachverhalte vor: zunächst einmal die postulierte
Gegenwart des Realen im menschlichen Leben, dessen Grund es ist; und zweitens die
kognitive Struktur unseres Bewußtseins mit seiner Fähigkeit, auf die Bedeutung oder die
Grundzüge unserer Umgebung zu reagieren, einschließlich ihrer religiösen Bedeutung
oder Grundzüge.» Vgl. auch a.a.O., 75: «Eine göttliche persona entsteht an der Schnittstelle

zwischen dem Realen und dem menschlichen Geist und ist daher ein gemeinsames
Produkt transzendenter Präsenz und irdischer Imagination, von göttlicher Offenbarung
und menschlichem Suchen.»

14 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 73.
15 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 69f.
16 Vgl. etwa J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 67, 68, 70.
17 So auch R. Leuze, Gott und Ding an sich, 49f.



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 147

Die Schwierigkeiten, welche mit einem relationslosen Prinzip verbunden
sind, werden bei Hick deutlich, wenn er das Verhältnis zwischen Noumenon
und Phänomena mit den Mitteln der Informationstheorie beschreibt und die
Frage nach der Übertragbarkeit von Informationen von einem strikt
transzendenten Realen zu einem Empfänger mit dem Hinweis beantwortet, dass
dies «zu den geheimnisvollsten Tatsachen» gehöre, «die wir zur Kenntnis
nehmen müssen».18

Von einem derart gefassten Prinzip, dem streng genommen nicht einmal
die Bestimmung der Unbestimmtheit zukommen kann, lässt sich nämlich
nicht sagen, dass es Grund oder Quelle der religiösen Erfahrung ist. Unter der
Bedingung eines solchen Prinzips lässt sich das Prinzipiierte nicht mehr an das

Prinzip zurückbinden. Postulierter Grund und religiöse Vielfalt klaffen
auseinander. Damit ist jedoch das religiöse Erlebnis und die auf diesem fussende
religiöse Tradition nicht vor dem Einwand des Fiktionalismus gerettet,
sondern der Einwand des Fiktionalismus wird durch die Theorie von Hick gerade
bestätigt.19

Die skizzierte Aporie der pluralistischen Theorie Hicks wird auch dann
deutlich, wenn man der tragenden Grundunterscheidung eine andere Lesart
gibt und die Differenz zwischen Prinzip und religiöser Erfahrung etwas er-
mässigt und den Gedanken der Manifestation in den positiven Religionen
stärker fasst. Dann wird aber die Frage unausweichlich, wieso die unterstellte
Letztwirklichkeit mit dem singulären Begriff <das Reale> bezeichnet werden
soll? Hicks Antwort, dass dies aus einer ausdrücklich religiösen Perspektive
«die einfachste Hypothese ist, die die Vielzahl religiöser Erfahrungs- und
Denkformen erklärt», vermag wenig zu überzeugen.20 Naheliegend wäre
doch ebenso die Option für einen radikalen religiösen Pluralismus, der auf
das Postulat einer übergreifenden letzten Einheit verzichtet. Damit wäre
jedoch nicht nur der Sinn eines Dialogs der unterschiedlichen Religionen un-

18 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 67.
19 Vgl. hierzu auch R. Leuze, Gott und das Ding an sich, 52: «Das Dilemma ist

grundsätzlicher Natur: Entweder versuche ich, die allen religiösen Erfahrungen zugrunde
liegende transzendente Realität so allgemein zu denken, daß keine der bestimmten oder, wie
man sagt, positiven Religionen bevorzugt oder benachteiligt wird; dann löse ich diese
Wirklichkeit in ein namenloses X auf, dessen Existenz letztlich irrelevant wird. Oder ich
bemühe mich, diese Realität in einer Beziehung zu den verschiedenen Religionen zu denken;

dann wird aber die Frage unumgänglich, in welcher Weise die vielfältigen Glaubensweisen

das Eine, Absolute zum Ausdruck bringen, ob wir ihnen eine größere oder
geringere Nähe zu ihm attestieren müssen. Kurzum: Eine Abstufung, eine Wertung der
Religionen wird unausweichlich, eben das, was der Pluralismus ursprünglich vermeiden
wollte.» Siehe auch A. Kreiner, Philosophische Probleme der pluralistischen Religionstheorie,

in: R. Schwager (Hg.), Christus allein?, 129.
20 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 72.



148 Christian Danz

terlaufen, sondern ebenso dem Relativismus Tür und Tor geöffnet, was das

pluralistische Modell Hicks doch vermeiden wollte.
Hick steht damit vor dem Problem, einen Nachweis zu erbringen, dass sich

in allen grossen Religionen <das Reale> manifestiert. Um den Fallstricken
eines Relativismus zu entgehen, muss er die zugelassene religiöse Vielheit in
eine Einheit re-integrieren. Hick löst diese Aufgabe, indem er ein soteriolo-
gisches Kriterium bemüht. Es besteht darin, dass eine religiöse Erfahrung
dann als authentisch gelten kann, wenn es in ihr zu einer Wandlung von der
Selbstbezogenheit zur Bezogenheit auf das Reale kommt.21 Gerade dieser so-
teriologische Wandel - er sei in allen Religionen letztlich derselbe - führe zu
dem Postulat, dass «die Götter und die Absolutheiten, die ihn herbeiführen,
unterschiedliche Modi der Präsenz derselben letzten transzendenten Realität
sind».22 Dieses soteriologische Kriterium ist jedoch letztendlich ein
unbestimmtes pragmatisches Kriterium, welches dann problematisch wird, wenn
die Frage gestellt wird, wie dieser Wandel von Selbstbezogenheit zu Bezogenheit

auf das göttliche Reale denn nun genauer vorgestellt werden soll. Spätestens

mit der inhaltlichen Füllung dieses Kriteriums wird dann auch wieder
die Frage virulent, ob es nicht Religionen gebe, in denen dieses Kriterium reiner

zum Vorschein komme als in anderen. Mit der Bejahung dieser Frage ist
das pluralistische Modell Hicks von den religionstheoretischen Modellen
eingeholt, welche seine pluralistische Theorie hinter sich lassen wollte.23

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Hicks pluralistisches Modell
tragende Grundunterscheidung ein doppeltes Dilemma provoziert, welches
seine religionstheologischen Bemühungen hintertreibt. Betont man einerseits
die Differenz zwischen dem postulierten göttlichen Noumenon und den
religiösen Erscheinungen, dann vermag man zwar alle Religionen als gleichwertig

anzusehen, jedoch um den nicht geringen Preis, dass sie tendenziell alle zu
Fiktionen werden. Ermässigt man andererseits die Differenz zwischen dem
Realen und den Religionen, dann wird der Gedanke plausibel, dass diese als
Manifestationen des Realen verstanden werden können. Der Preis für diese

21 Vgl. hierzu J. Hick, Wahrheit und Erlösung im Christentum und in anderen Religionen,

in: R. Kirste/R Schwarzenau/U. Tworuschka, Interreligiöser Dialog zwischen Tradition

und Moderne, 113-127. Siehe auch ders., Gotteserkenntnis in der Vielfalt der
Religionen, 79: «Die Hauptmotivation für die Suche nach einer umfassenden Interpretation,

die beide dieser sehr unterschiedlichen Arten des religiösen Denkens und Erfahrens
einschließt, fließt aus der Wahrnehmung, daß die personalen Gottheiten und die
nichtpersonalen Absolutheiten eine gemeinsame Wirkung haben, nämlich die Verwandlung
der menschlichen Existenz aus der Selbstzentriertheit in eine neue Zentriertheit auf den
Gott, der verehrt wird, oder auf das Absolute, wie es in samadhi oder satori erkannt wird.»

22 J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 80.
23 Vgl. J. Hick, Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, 72: «Aber was die

Traditionen jeweils als Letztwirklichkeit ansehen, ist unterschiedlich und nicht alle können
daher wahre Letztwirklichkeiten sein.»



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 149

Lesart besteht darin, dass nun nicht mehr deutlich wird, warum alle grossen
Religionen Manifestationen einer Letztwirklichkeit sein sollen. Hicks
Umgang mit der relativistischen Konsequenz dieser Lesart scheint tendenziell auf
eine Reproduktion der religionstheologischen Modelle hinauszulaufen, zu
denen sein Modell die Alternative bilden sollte.

II. Dogmatik und plurale Religionskultur

So wichtig und notwendig Hicks Bemühungen um eine christlich theologische

Anerkennung anderer Religionen sind, so wenig überzeugen die theoretischen

Mittel, welche er zur Einlösung seines Programms aufbietet. Als
Grunddilemma des von Hick vorgeschlagenen pluralistischen Modells stellte
sich die von ihm vorgenommene Unterscheidung von Realem an sich und
dem Realen, wie es von dem Menschen erfahren wird, heraus. Ein weiterer
entscheidender Mangel des pluralistischen Modells von Hick besteht darin,
dass der theoretische Status des von ihm vorgeschlagenen Theoriemodells
nicht deutlich wird. Es bleibt bei Hick unklar, ob sich seine Aussagen auf der
Ebene der Religionswissenschaft, der Religionsphilosophie oder der Theologie

bewegen.24 Zwar zielt sein Programm auf ein neues Selbstverständnis der
christlichen Tradition angesichts der pluralistischen Herausforderung und
speist sich dementsprechend aus genuin theologischen Motiven. Gleichwohl
ist die Ausarbeitung dieses Programms mit dem Mangel belastet, dass es
entweder auf eine ortlose Theorie hinausläuft, welche sich in der Unbestimmtheit

ihres Prinzips verflüchtigt oder zu einer - wenn auch sublimen -
Reproduktion der abgelehnten Modelle des Exklusivismus oder Inklusivismus
führt. Diese Alternative hingegen lässt sich selbst noch einmal als eine
Totaldeutungen der Wirklichkeit immanente Dialektik begreifen. Totaldeutungen,

wie etwa die von Hick, können es nämlich nicht vermeiden, selbst nur
partikular zu sein und in Konkurrenz zu anderen Totaldeutungen zu treten.
Ein konstruktiver Umgang mit diesem Problem hat mindestens zwei
Bedingungen zu erfüllen. Einerseits ist die bei Hick zu beobachtende Entdifferen-
zierung von Religionsphilosophie und Theologie, insbesondere theologischer

24 Diese Frage wird in der Literatur zu Hick konträr beantwortet. P. Schmidt-Leukel,
Religiöse Vielfalt als theologisches Problem, 12, charakterisiert das Modell Hicks
ausdrücklich als eine «theologische Hypothese». E. Arens, Pluralistische oder praktische
Religionsphilosophie?, in: R. Schwager (Hg.), Christus allein?, 182, Anm. 28, fragt: «Handelt
es sich dabei [sc. bei dem Status von Hicks Theoriebildung] um religionswissenschaftliche,
religionsphilosophische oder um theologische Aussagen?» «Eine solche global-universale
Konzeption steht m.E. in der Gefahr, auf eine ort- und subjektlose Position hinauszulaufen,

die tendenziell machtförmig wird, der eben jener subtile Imperialismus eigen ist, den
sie Rahners Theorie des anonymen Christentums gerade vorwirft». So auch R. Bernhardt,
Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 225.



150 Christian Danz

Dogmatik, zurückzunehmen.25 Denn es ist klar, dass sich die Frage des
Verhältnisses der Religionen zueinander auf der Ebene der Religionsphilosophie
anders stellt als auf der Ebene der Dogmatik. Andererseits ist aus den
unzulänglichen theoretischen Mitteln von Hicks pluralistischem Modell die
Konsequenz eines veränderten methodischen Ausgangspunkts zu ziehen. Aus der
Einlösung beider Bedingungen ergibt sich dann auch ein anderer Ausgangspunkt

für eine Theologie der Religionen. Ich beginne mit einer knappen Skizze

der Religionstheorie.

1. Religionsphilosophie als kritische Flermeneutik

Gegenüber der bei Hick zu beobachtenden Tendenz, die einzelnen
religiösen Traditionen durch die Einführung einer umfassenden Einheit zu
relativieren, muss es einer Theologie der Religionen darum gehen, den unbedingten

Ernst religiöser Orientierungen anzuerkennen. Sie muss also eine solche
Theorie entwickeln, die diesen gerade nicht einklammert, und zwar weder
durch die Annahme eines Geheimnisses, welches die einzelnen Religionen
übersteigt, noch durch einen eschatologischen Vorbehalt. Die lebensbezogene

Orientierungskraft von Religionen wäre mit derartigen Annahmen nicht
mehr zu verstehen. Die Ausarbeitung einer solchen Theorie der Religion
obliegt der Religionsphilosophie. Sie ist als eine kritische Hermeneutik religiöser

Orientierungssysteme zu konzipieren. Ihre Aufgabe besteht darin, Religion
als ein lebensweltliches und damit als ein in einem weiteren Sinne praktisches

Orientierungswissen zu verstehen. Religion ist diesem Verständnis
zufolge als eine praktische Anerkennung der unverfügbaren Sinnbedingungen
menschlicher Existenz anzusprechen, oder kurz, als lebensweltliche Sinndeutung

menschlicher Existenz.26

Eine derartige Fassung des Religionsbegriffs unterscheidet sich methodisch

in doppelter Hinsicht von Hicks religionstheoretischen Grundannahmen.

Einerseits ergibt sich dieser Religionsbegriff durch eine funktionale
Analyse der Selbstdeutungen endlicher Subjektivität. Aus diesem Grund ist
er aber auch grundsätzlich anschlussfähig an religionswissenschaftliche und
religionssoziologische Analysen des lebensweltlichen Phänomens Religion.27
Und andererseits kann dieser Begriff der Religion nicht von seiner histori-

25 Gerade in der Unterscheidung von Religionsphilosophie und theologischer Dogmatik
ist die folgende Skizze grundlegenden Motiven von Ernst Troeltsch verpflichtet.
26 Vgl. hierzu T. Rentsch, Religiöse Vernunft: Kritik und Rekonstruktion. Systematische

Religionsphilosophie als kritische Hermeneutik, in: H.-J. Höhn, Krise der Immanenz.
Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt/Main 1996, 255. Zu einem derartigen
Begriff von Religion siehe auch vom Vf., Religion als Freiheitsbewußtsein. Eine Studie
zur Theologie als Theorie der Konstitutionsbedingungen individueller Subjektivität bei
Paul Tillich, Berlin/New York 2000.

27 Etwa an die religionssoziologischen Analysen von Niklas Luhmann, Die Religion
der Gesellschaft, hg. v. A. Kieserling, Frankfurt/Main 2000.



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 151

sehen Genese abstrahieren. Er ist also selbst historisch bedingt, und zwar
durch die Geschichte des modernen Protestantismus. In beiden Aspekten
spiegelt sich selbst noch einmal das methodische Problem des Religionsbegriffs.

Es besteht in der Gegenläufigkeit von Allgemeinem und Besonderem,
bzw. von Funktionalität und Substantialität. Religionsphilosophisch relevant
kann, was auf der Hand liegt, nur ein allgemeiner, funktionaler Religionsbegriff

sein. Ein durchschlagender Einwand gegen eine solche Bestimmung des

Religionsbegriffs liesse sich nur durch einen substantiellen Religionsbegriff
vorbringen.28 So sehr dies methodisch auf der Ebene der Religionsphilosophie

ausgeklammert werden soll, so wenig kommt die Religionsphilosophie
auf Grund der Komplexität des lebensweltlichen Phänomens Religion ohne
einen Vorbegriff von Religion aus, um religiöse Phänomene überhaupt als

solche identifizieren zu können.29 Ein konstruktiver methodischer Umgang
mit diesem Dilemma ist nur so möglich, dass beide Aspekte in der Religionstheorie

verbunden werden und auf diese Weise dem Umstand Rechnung
getragen wird, dass sich die Allgemeinheit des Religionsbegriffs nur aus der
Perspektive des Besonderen erschliessen lässt.

Eine Religionsphilosophie, die Religion als Form lebensweltlicher
Sinndeutung versteht, impliziert mindestens drei Konsequenzen, die im Folgenden

noch kurz angedeutet werden sollen. Zunächst besteht der Gewinn einer
solchen Religionsphilosophie darin, dass sie die Alternative von theistischen
und nichttheistischen Religionen unterläuft. So sehr nämlich für einen derartigen

Begriff der Religion der Gottesbegriff gerade nicht konstitutiv ist, so
sehr erlaubt er es, unterschiedliche Gottesbegriffe als unterschiedliche
religiöse Anschauungen anzuerkennen. Eine solche Religionsphilosophie kann
an zentrale Einsichten des jungen Schleiermacher anknüpfen, insbesondere
an sein Verständnis religiöser Anschauungen.30 Für die Religionstheorie
Schleiermachers, wie sie in den Reden vorliegt, ist «die Gottheit nichts anders

28 Vgl. hierzu U. Barth, Was ist Religion?, ZThK 93 (1996) 539 und I.U. Dalferth,
Theologie im Kontext der Religionswissenschaft. Selbstverständnis, Methoden und
Aufgaben der Theologie und ihr Verhältnis zur Religionswissenschaft, ThLZ 126 (2001), Sp.
10.

29 Vgl. hierzu U. Tworuschka, Selbstverständnis, Methoden und Aufgaben der
Religionswissenschaft und ihr Verhältnis zur Theologie, ThLZ 126 (2001) Sp. 123 und J. Dier-
ken, <Religion> als Thema Evangelischer Theologie. Zur religionstheoretischen Bedeutung

einer konfessionellen Disziplin, NZSTh 43 (2001) 254ff.
30 Zum Anschauungsbegriff Schleiermachers in den Reden siehe Chr. Seysen, Die

Rezeption des Atheismusstreites bei F. Schleiermacher, in: Fichtes Entlassung. Der
Atheismusstreit vor 200 Jahren. Hg. v. K.-M. Kodalle u. M. Ohst in Zusammenarbeit mit Chr.
Danz, C. Dierksmeier u. Chr. Seysen. Kritisches Jahrbuch der Philosophie Bd. 4, Würzburg

1999,175-190.



152 Christian Danz

[...], als eine einzelne religiöse Anschauungsart»,31 so dass es für das religiöse
Bewusstsein allein «von der Richtung seiner Fantasie» abhängt, ob es «zu seiner

Anschauung einen Gott hat» oder nicht.32 Religion zielt primär auf
individuelle lebensorientierende Gewissheit, welche sich in religiösen Symbolen
deutet und die in religiösen Symbolen kommuniziert wird.

Schon Schleiermachers Bestimmung der Religion als «Sinn und Ge-
schmak fürs Unendliche»33 lässt erkennen, dass religiöses Bewusstsein
dadurch charakterisiert ist, ein Zeichen- oder Symbolbewusstsein zu sein. In
einer symboltheoretischen Durchführung der Religionsphilosophie liegt die
zweite Konsequenz einer Religionsphilosophie, die sich als kritische Hermeneutik

versteht.34 Die spezifische Leistung des religiösen Bewusstseins
besteht darin, um noch einmal Schleiermacher zu zitieren, «alles Einzelne als

einen Theil des Ganzen, alles Beschränkte als eine Darstellung des Unendlichen»

zu deuten.3"1 Ein Bewusstsein, welches Einzelnes als Darstellung eines
anderen deutet, ist durch das Wissen um die Differenz von Zeichen und Sinn
ausgezeichnet. Es vollzieht, mit Ernst Cassirer gesprochen, «den Schnitt»
zwischen Bild und Sinn und bedient sich «der sinnlichen Bilder und Zeichen [...]
als Ausdrucksmittel, die, wenn sie einen bestimmten Sinn offenbaren,
notwendig zugleich hinter ihm zurückbleiben, die auf diesen Sinn <hinweisen>,
ohne ihn jemals vollständig zu erfassen und auszuschöpfen».36 So sehr nun das

religiöse Bewusstsein durch die Wahrnehmung der Differenz von Zeichen
und Sinn ausgezeichnet ist, so wenig kann es Sinn gleichsam an sich selbst
thematisieren. Vielmehr ist die Präsenz des Sinnes stets durch sinnliche Zeichen
vermittelt, die diesen repräsentieren. Für das Verständnis des Symbols ergibt
sich hieraus zunächst negativ, dass es nicht als eine Zusammensetzung von
Sinnlichem und Sinn zu erklären ist. Unter der Bedingung eines derartigen
Ineinander von Sinnlichem und Sinn kann das Symbol nur als eine präprädikative

Synthesis beider Momente verstanden werden.37 Mit diesem Verständ-

31 F. Schleiermacher, Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern

(1799), in: ders., Schriften aus der Berliner Zeit 1796-1799, hg. v. G. Meckenstock
(KGA 1/2), Berlin/New York 1984,185-326 (243).

32 F. Schleiermacher, Über die Religion, 245.
33 F. Schleiermacher, Über die Religion, 212.
34 So sehr eine solche Religionsphilosophie auch an Motive der Religionsphilosophie

Paul Tillichs anschliessen kann, so wenig ist mit einem Anschluss an diese Motive eine

Zustimmung zu Tillichs letztendlich problematischer Unterscheidung von Symbol und
Zeichen verbunden.

35 F. Schleiermacher, Über die Religion, 214.
36 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische

Denken, Darmstadt 91994,286.
37 Zu diesem Begriff des Symbols siehe E. Cassirer, Das Symbolproblem und seine

Stellung im System der Philosophie, in: ders., Symbol, Technik, Sprache. Aufsätze aus den
Jahren 1927-1933, hg. v. E.W. Orth/J.M. Krois, Hamburg 21995,1-38, bes., 7f. Für eine
ausführlichere Diskussion des Symbolbegriffs siehe v. Vf., Der Begriff des Symbols bei Paul



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 153

nis des Symbols ist jedoch die Folgerung verbunden, dass der Prozess symbolischer

Deutungen gar nicht hintergangen werden kann. Symbole weisen stets
auf andere Symbole, durch die sie interpretiert werden, aber nicht auf ein
jenseits des Symbolprozesses oder ein postuliertes Reales an sich, wie Hick
unterstellt.

Sinn kann somit nicht erklärt, sondern nur gedeutet werden.38 Hierin liegt
nun noch eine dritte und abschliessende Konsequenz beschlossen. Sie betrifft
die mit den religiösen Sinndeutungen verbundene Vollzugslogik. Durch seine

symbolischen Deutungen leistet das religiöse Bewusstsein eine spezifische
Art der Sinnvergewisserung. Diese besteht in einem durch religiöse Symbole
vermittelten Zustandekommen eines Bewusstseins endlicher Freiheit. Durch
symbolische Deutungen thematisiert das religiöse Bewusstsein die Differenzen,

die mit jedem endlichen menschlichen Leben unweigerlich verbunden
sind. Solche Differenzen sind etwa die von individuellem Selbstumgang und
sozialem Weltumgang oder die von Endlichkeit des Lebens und Unendlichkeit

des Sinnes. Durch die religiöse Thematisierung dieser Differenzen baut
sich dem Individuum eine Selbstdurchsichtigkeit über seine eigene endliche
Verfasstheit auf. Eine solche religiös vermittelte Selbstdurchsichtigkeit endlicher

Freiheit ist die Bedingung für die Anerkennung und Integration der
immer fragmentarisch bleibenden innerweltlichen Sinnverwirklichungen in den
eigenen Lebensvollzug. Insofern zielen die religiösen Sinndeutungen auf eine
Selbstwerdung des Menschen im Schnittpunkt von Individualität und Sozialität.

Nimmt man die drei hier nur angedeuteten Konsequenzen zusammen, so
kann man sagen, dass in einer Religionsphilosophie als kritischer Hermeneutik

Religion als Differenzbewusstsein in den Blick kommt. Sie erschliesst
Religion als eine solche Form der Sinndeutung endlichen Lebens, die Differenzen

gerade nicht zum Verschwinden bringt, sondern deren Anerkennung in
den Selbst- und Weltumgang des Individuums integriert.39 Auf diese Weise
leistet Religion eine Orientierung menschlichen Lebens, indem sie diesem
durch Deutungen eine Einordnung in einen Sinnzusammenhang ermöglicht.40

Tillich und Ernst Cassirer, in: D. Korsch/E. Rudolph (Hg.), Die Prägnanz der Religion in
der Kultur. Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen und die Theologie,
Tübingen 2000, 201-228.

38 In diesem Sinne sieht auch Ernst Troeltsch die spezifische Leistung des religiösen
Bewusstseins in der Deutung von Sinn. Vgl. E. Troeltsch, Glaubenslehre, München/Leipzig

1925, 61: «Wir können religiös den Sinn des Lebens nur deuten, nicht erklären.»
39 Das kritische Moment einer solchen Religionsphilosophie ist dann darin zu sehen,

dass sie solche Formen von religiöser Sinndeutung, die Differenzen abstrakt einziehen,
unter Kritik stellt.

40 Die hier nur skizzierte Religionstheorie wäre, was in diesem Aufsatz nicht mehr
ausgeführt werden kann, im Rahmen einer Theorie des Bewusstseins näher zu entfalten.



154 Christian Danz

2. Dogmatik als Konstitutionstheorie individueller Subjektivität

Eine Theologie der Religionen kann sich nicht in einer Religionsphilosophie

erschöpfen, so sehr sie auch nur auf einer religionsphilosophischen
Grundlage errichtet werden kann. Während der Religionsphilosophie die
Aufgabe zufällt, einen Begriff der Religion auszuarbeiten, der schon
beansprucht ist, um andere Religionen überhaupt als Religion ansprechen zu können,

kommt der theologischen Dogmatik die Aufgabe zu, die Identität des
Christentums unter den Bedingungen eines pluralistischen Zeitalters
auszuarbeiten. Religionsphilosophie und Dogmatik unterscheiden sich im
Richtungssinn ihrer Reflexionen. Beide Disziplinen bilden ein Wechselverhältnis.
Ein Wechselverhältnis ist nicht mit der abstrakten Reflexionsdifferenz von
Allgemeinem und Besonderem zu verwechseln, der zufolge die Religionsphilosophie

das Allgemeine und die Dogmatik das Besondere thematisiert.
Schon die Erörterung des Religionsbegriffs zeigte das Unzulängliche dieser
abstrakten Differenz. Ein Wechselverhältnis ist vielmehr dadurch
ausgezeichnet, dass die Gegensatzglieder keinen einsinnigen Gegensatz bilden,
sondern sich auf der Ebene der Relate wiederholen. Für die theologische
Dogmatik bedeutet dies, dass sie, obwohl sie nicht mit der Religionsphilosophie

zusammenfällt, einer religionsphilosophischen Prinzipientheorie nicht
entbehren kann.41 Mein Vorschlag besteht somit darin, die theologische
Dogmatik als eine konkrete Synthesis von Allgemeinem und Besonderem zu
konzipieren. Dogmatik in diesem Sinne ist, in Aufnahme einer Formel Paul Til-

Vgl. hierzu v. Vf., Das Bild als Bild. Aspekte der Phänomenologie Fichtes und ihre
religionstheoretischen Konsequenzen. In: Die Spätphilosophie J.G. Fichtes. Fichte-Studien Bd.
18, hg. v. W.H. Schräder, Amsterdam 2000, 1-17. Weiterhin ist mit einer derartigen
Konzeption von Religionsphilosophie die Aufgabe einer «Kategorienlehre des Religiösen» (P.

Tillich, Berliner Vorlesungen I [1919-1920], hg. v. E. Sturm, Berlin/New York 2001, 289

Ergänzungs- und Nachlaßbände zu den Gesammelten Werken Bd. XII) verbunden. In
diese Richtung zielen auch die Überlegungen von Ulrich Barth, Was ist Religion, ZThK
93 (1996) 538-560, der im Rückgriff auf Motive von Rudolf Otto den Versuch einer kate-
gorialen Näherbestimmung der Deutungsleistungen des religiösen Bewusstseins
unternimmt.

41 Dies unterscheidet die hier vorgenommene Zuordnung von dem Vorschlag
Christoph Schwöbeis, Systematische Theologie und Religionsphilosophie. Bemerkungen zu
ihrer Verhältnisbestimmung, NZSTh 38 (1996) 284-297. Schwöbel bestimmt das Verhältnis
beider Disziplinen als ein «dialogisches Verhältnis» (ebd., 294, 296) mit der Pointe, dass

die Religionsphilosophie aus der Systematischen Theologie, die als «eine geordnete
Darstellung des in der Lehre der Kirche zum Ausdruck kommenden Wirklichkeitsverständ-
nisses des christlichen Glaubens im Hinblick auf seinen Wahrheitsgehalt und hinsichtlich
seiner Handlungsorientierungen» (ebd., 287) verstanden wird, verbannt wird. Für eine
stärkere Einbindung religionsphilosophischer Reflexionen in die Systematische Theologie
plädiert auch H. Deuser, Was macht die Theologie systematisch? Über das Verhältnis von
Theologie und Religionsphilosophie, BThZ 17 (2000) 65-84.



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 155

lichs, <konkret-normative Religionswissenschaft>.42 Dieses Zuordnungsmodell
vermeidet sowohl eine Bestimmung des Verhältnisses von

Religionsphilosophie und Dogmatik nach dem abstrakten Schema von
Allgemeinem und Besonderem wie einen Auszug der Dogmatik aus der
Religionsphilosophie.

Die Aufgabe einer Dogmatik lässt sich bündig so zusammenfassen, dass es

ihr obliegt, die Genese des christlichen Glaubens auf eine reflexive Weise
darzustellen. Ihr Thema ist der Bezug von christlicher Religion und humanem
Selbstsein. Aus diesem Grund ist sie eine Konstitutionstheorie individueller
Subjektivität.43 Der Leitbegriff einer durch eine religionsphilosophische
Prinzipientheorie fundierten Dogmatik ist der Begriff einer endlichen Freiheit,
deren Realisierung die Dogmatik auf gedankliche Weise zu explizieren hat.44

Sie thematisiert das Zustandekommen eines Selbstbewusstseins endlicher
Freiheit am Ort des Individuums in seinen sozialen Bezügen. Mit ihrem
Leitbegriff einer endlichen Freiheit, die sich in ihren Vollzügen durchsichtig werden

soll, ist eine solche Dogmatik dem protestantischen Grundanliegen der

42 Vgl. P. Tillich, Über die Idee einer Theologie der Kultur, in: ders., Kulturphilosophische
Schriften, hg. v. M. Palmer, Berlin/New York 1990 Main Works Bd. 2), 71. Der

Übergang von der Religionsphilosophie zur Dogmatik ist in dem vorgeschlagenen
Zuordnungsmodell beider Disziplinen, worauf hier nur hingewiesen werden kann, durch
geschichtsphilosophische Reflexionen zu gewinnen. Dieser Geschichtsphilosophie obliegt
die Reflexion der geschichtlichen Relativität der eigenen Konzeption.

43 Zu einem solchen Programm von Dogmatik vgl. v. Vf., Religion als Freiheitsbewußtsein.

Eine Studie zur Theologie als Theorie der Konstitutionsbedingungen individueller

Subjektivität bei Paul Tillich, Berlin/New York 2000.
44 Durch seine Orientierung an den Vollzügen einer endlicher Freiheit unterscheidet

sich das hier vorgeschlagene Verständnis der theologischen Dogmatik von den Konzeptionen

Wilfried Härles und Christoph Schwöbeis. Im Zentrum von deren Dogmatikverständ-
nis stehen die Leitbegriffe <Wirklichkeitsverständnis> und <Handeln Gottes>. Vgl. W.
Härle, Dogmatik, Berlin/New York 22000, 193ff. und Chr. Schwöbel, Systematische Theologie

und Religionsphilosophie, 287, 289 sowie ders., Die Rede vom Handeln Gottes im
christlichen Glauben. Beiträge zu einem systematisch-theologischen Rekonstruktionsversuch,

in: Marburger Jahrbuch Theologie I, hg. v. W. Härle/R. Preul, Marburg 1987, 56-81.

Zwar zielt sowohl das von Härle als auch von Schwöbel explizierte Wirklichkeitsverständnis
des christlichen Glaubens auf eine durch diesen erschlossene Selbstdurchsichtigkeit

endlicher Freiheit, jedoch sind gerade mit dem im Handeln Gottes verankerten
Wirklichkeitsverständnis sowie dessen ausschliesslich passiver Erschlossenheit (vgl. Chr. Schwöbel,
Die Rede vom Handeln Gottes, 62, 64) gravierende gedankliche Schwierigkeiten verbunden.

Denn eine Passivität des Konstituiertseins endlicher Freiheit, darüber belehrt schon
ein Blick in die Glaubenslehre von Friedrich Schleiermacher, erschliesst sich nur auf dem
Boden einer aktiven Selbsttätigkeit des Bewusstseins. Vgl. F. Schleiermacher, Der christliche

Glaube nach den Grundsätzen der Evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt

(1830/31), hg. v. M. Redeker, Berlin/New York 1999, 28 (§ 4. 3). Siehe hierzu J.

Dierken, Glaube und Lehre im modernen Protestantismus. Studien zum Verhältnis von
religiösem Vollzug und theologischer Bestimmtheit bei Barth und Bultmann sowie Hegel
und Schleiermacher, Tübingen 1996, 364ff.



156 Christian Danz

mit dem Glauben verbundenen Freiheit eines Christenmenschen verpflichtet.
Sie nimmt mithin durch die Kultivierung eines Selbstbewusstseins einer
endlichen Freiheit den Gehalt des protestantischen Glaubensverständnisses unter

den veränderten Bedingungen der Moderne auf.
Das protestantische Glaubensverständnis zielt auf die nur individuell zu

vollziehende Gewissheit des Menschen in seiner von Gott unterschiedenen
Eigenheit, durch Gott anerkannt zu sein. Diese Grundfigur protestantischen
Christentumsverständnisses expliziert die theologische Dogmatik auf
gedankliche Weise, indem sie die symbolischen Selbstdeutungen des christlichreligiösen

Bewusstseins durchsichtig macht. Auf diese Weise kommen die
inhaltlichen Bestimmungen des christlich-religiösen Bewusstseins als Selbstthe-
matisierungen des Vollzugs endlicher Freiheit in den Blick. Diese Selbstthe-
matisierung zielt, wie man sich an den zentralen Themen der Dogmatik deutlich

machen kann, auf ein differenzvermitteltes Zu-sich-selbst-Kommen des
Individuums. In der Selbstunterscheidung von Gott erfasst sich die endliche
Freiheit als solche, und in der Differenz von Sündenlehre und Christologie
thematisiert die Dogmatik die mit dem selbsttätigen Vollzug endlicher Freiheit

unweigerlich verbundenen Ambivalenzen. Und schliesslich geht es in der
Pneumatologie um die fragmentarisch bleibende Realisierung der
differenzvermittelten endlichen Freiheit am Orte des Individuums sowie in seinem so-
zio-kulturellen Weltumgang. Diese christlich-religiöse Thematisierung der
Selbsterfassung einer endlichen Freiheit impliziert zwei Konsequenzen, die in
einem inneren Zusammenhang stehen. Sie beinhaltet einerseits eine religiöse
Anerkennung der nur individuell zu realisierenden endlichen Freiheit. Eine
individuelle endliche Freiheit kann jedoch andererseits ein Bewusstsein ihrer
Eigenheit nur im unterscheidenden Bezug auf Anderes ausbilden. Aus
diesem Grund gehört selbstständiges Anderes zur Bestimmtheit des Individuums

selbst und kann mithin nicht abstrakt negiert werden. So führt gerade die
Fokussierung der Dogmatik auf die von Gott anerkannte Eigenheit des
Individuums zu einer grundsätzlichen Anerkennung einer Pluralität von Lebensformen

und Lebensdeutungen.
Einer an der angedeuteten Grundfigur protestantischen Glaubensverständnisses

orientierten theologischen Dogmatik kann es nicht primär darum
zu tun sein, das Wirklichkeitsverständnis des christlichen Glaubens zu
explizieren.45 Einem solchen Ansinnen widerstreitet schon die mit dem protestantischen

Glaubensverständnis verbundene Einsicht in die unreduzierbare
Pluralität von Selbst- und Weltdeutungen, die sich nicht mehr in wie auch immer
geartete Einheitskonzepte überführen lassen. So sehr es nun einer modernen
protestantischen Dogmatik gerade um eine Wahrnehmung der Vielfalt von
religiösen Selbst- und Weltdeutungen gehen muss, so wenig kann sie sich frei-

45 Gleichwohl ist natürlich nicht zu bestreiten, dass auch eine an den Vollzügen einer
endlichen Freiheit orientierte Dogmatik ein Wirklichkeitsverständnis impliziert.



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 157

lieh in deren blosser Konstatierung erschöpfen. Ihre auch für ein pluralistisches

Zeitalter unentbehrliche Funktion bewährt sie gerade darin, dass sie zu
einem konstruktiven Umgang mit dem vorliegenden religiösen Pluralismus
anleitet. Dies bedeutet jedoch, dass der Dogmatik eine praktische Funktion
zukommt. Die praktische Funktion der Dogmatik kann in Anlehnung an
Ernst Troeltsch als eine «Anleitung [...] zu geordnetem religiösen Denken»46

beschrieben werden. Sie zielt regulativ auf einen Prozess gegenseitiger
Verständigung über die faktisch vorliegende Pluralität christlich-religiöser
Selbst- und Weltdeutungen. Diese normativ-regulative Funktion nimmt die
Dogmatik nicht im Interesse dogmatischer Eindeutigkeit, sondern im Interesse

eines Konsens, der Unterschiede gerade nicht ausschliesst, wahr.
Mit einer solchen Konzeption von Dogmatik ist freilich ein Verzicht auf

eine theologische Totaldeutung der Wirklichkeit verbunden. Dieser Verzicht
stellt jedoch keinen Verlust dar, sondern einen Gewinn. Er besteht in einer
Steigerung der eigenen Selbstdeutungskompetenz. Allein auf diese Weise

vermag sich die theologische Dogmatik denn auch unter den Bedingungen
einer pluralistischen Kultur in eine vernünftige Relation zu anderen
Orientierungssystemen zu setzen. Die sich aus dem skizzierten Zuordnungsmodell
von Religionsphilosophie und theologischer Dogmatik ergebenden
Konsequenzen für einen konstruktiven Umgang mit der pluralen Religionskultur
der Moderne sind nun noch abschliessend kurz anzudeuten.

3. Evangelische Theologie und die plurale Religionskultur der Moderne

Es liegt auf der Fland, dass sich die Wahrnehmung anderer Religionen aus
der Perspektive des skizzierten Dogmatikverständnisses anders gestaltet als
in der Perspektive des von John Hick vorgeschlagenen pluralistischen
Modells. Zwar stimmt das vorgeschlagene Zuordnungsmodell von Religionsphilosophie

und theologischer Dogmatik darin mit der Intention Hicks überein,
die religiöse Vielfalt nicht als defizienten Modus der eigenen Binnenperspektive

wahrzunehmen, aber eben so deutlich dürften die Differenzen in der
Durchführung dieser Intention geworden sein.

Mit der gegenüber Hick vorgenommenen Entdifferenzierung von
Religionsphilosophie und theologischer Dogmatik ist zunächst die Konsequenz
verbunden, dass der Dialog mit anderen Religionen nicht aus der Perspektive
einer Disziplin allein geführt werden kann. Schon auf der Ebene der Religi-

46 E. Troeltsch, Die Dogmatik der «religionsgeschichtlichen Schule» [1913], in: ders.,
Gesammelte Schriften II, 500-524 (515). Vgl. auch ders., Art.: Dogmatik, in: 'RGG 2, Sp.
106-109. Zur Dogmatikkonzeption von Ernst Troeltsch siehe v. Vf., Dogmatik als
Differenzhermeneutik. Überlegungen zur Funktion moderner Systematischer Theologie im
Anschluss an Ernst Troeltsch, Kerygma und Dogma 47 (2001) 210-226 und W. Gräb,
Dogmatik als Stück der Praktischen Theologie. Das normative Grundproblem in der
praktisch-theologischen Theoriebildung, ZThK 86 (1989) 474-492.



158 Christian Danz

onsphilosophie stellt sich das Problem der Vielfalt unterschiedlicher
Religionskulturen anders als auf der Ebene der theologischen Dogmatik. Die
Religionsphilosophie ist so auf die Religionen bezogen, dass sie diese als
unterschiedliche religiöse Orientierungs- und Deutungssysteme begreift. Ihr kann
es demzufolge nicht darum zu tun sein, eine religionsphilosophische Absolutheit

des Christentums zu konstruieren, wie dies etwa bei Hegel und Schleiermacher

noch der Fall war.47

Vielmehr ist die Religionsphilosophie in der Weise auf die Vielfalt
religiöser Traditionen bezogen, dass sie die Orientierungsleistungen der Religionen

gedanklich erfasst. Der theologischen Dogmatik hingegen geht es um die
christlich-protestantische Sicht des Zustandekommens eines Selbstbewusst-
seins endlicher Freiheit. Hiermit verbunden ist freilich schon im Blick auf das

nur in geschichtlicher Pluralität existierende Christentum eine Wahrnehmung

von Vielfalt. Die aus ihrem Grundgedanken folgende Wahrnehmung
von Differenzen muss die theologische Dogmatik aber auch im interreligiösen

Diskurs bewähren. Inhaltlich lässt sich dann ein interreligiöser Dialog so
bestimmen, dass es um die Frage gehen muss, ob das von der Dogmatik
vorgeschlagene Modell individuellen Menschseins samt deren Konsequenzen für
einen Umgang mit Anderem nach dem Prinzip wechselseitiger Anerkennung
plausibel zu machen ist. Ein Diskurs ist dann darüber zu führen, wie andere
Religionen das Zustandekommen von individuellem Menschsein in intersubjektiven

Anerkennungsverhältnissen sehen. In einem solchen interreligiösen
Diskurs kann die Dogmatik freilich nur ihre eigene protestantische Sicht des
Zustandekommens von humanem Menschsein vertreten. Der konstruktive
Beitrag der Dogmatik zu einer Theologie der Religionen ist deshalb in einer
Differenzhermeneutik zu sehen. Diese zielt weder auf eine vermeintliche
Einheit der Religionen, noch auf eine Reintegrierung anderer Religionen in
die eigene Binnenperspektive, sondern gerade auf eine Wahrnehmung der
Unterschiede der Religionen. Für die Dogmatik selbst und die von ihr
vorgeschlagene Sicht bedeutet dies eine Steigerung der eigenen Selbstdeutungskompetenz.

Und zwar gerade dann, wenn sie ihren Grundgedanken individueller

endlicher Freiheit im Gegensatz zu Religionen profiliert, die tendenziell
Individualität aufheben.

So sehr eine solche Dogmatik gerade zur Wahrnehmung der Eigenheit
anderer Religionskulturen beiträgt und damit in der Lage ist, andere Religionen
nicht bloss als defizienten Modus der eigenen Perspektive anzuerkennen, so
wenig ist diese Anerkennung durch die Konstruktion übergreifender Einhei-

47 Die Unmöglichkeit einer solchen begrifflichen Konstruktion des Christentums als

absoluter Religion hat gerade Ernst Troeltsch gezeigt. Siehe hierzu ders.. Die Absolutheit
des Christentums und die Religionsgeschichte (1902/1912) mit den Thesen von 1901 und
den handschriftlichen Zusätzen (KGA Bd. 5), hg. v. T. Rendtorff in Zusammenarbeit mit
S. Pautler, Berlin/New York 1998.



Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt 159

ten, sei es in Gestalt eines Realen an sich, auf das angeblich alle Religionen
bezogen sind, oder durch die Konzeption eines Weltethos der Religionen,48
zu erlangen. Durch solche tendenziell vormodernen Einheitskonzepte werden

gerade die Differenzen zwischen den einzelnen Religionen nivelliert.
Eine sinnvolle Theologie der Religionen muss jedoch gerade an den
Unterschieden und Gegensätzen der Religionen interessiert sein. Denn gerade die
Wahrnehmung von Andersheit trägt zur Wahrnehmung des Eigenen bei.

Die Wahrnehmung von religiöser Vielfalt durch die theologische Dogmatik
bedeutet freilich nicht, dass andere Orientierungs- und Deutungssysteme

kritiklos zu akzeptieren sind. Grundlegendes Kriterium für den Umgang der
theologischen Dogmatik mit anderen Orientierungssystemen kann nur die
mit dem Leitbegriff einer endlichen Freiheit verbundene wechselseitige
Anerkennung von Differentem sein. Auch wenn wechselseitige Anerkennung
durch die theologische Dogmatik nicht erzwungen werden kann, so ist deren
Verweigerung jedoch unter Kritik zu stellen.

Theologie der Religionen ist so gesehen gerade keine Problemlösung,
sondern ein Problemtitel. In der angedeuteten Form kann sie an die Idee einer
religionsgeschichtlichen Theologie von Ernst Troeltsch anknüpfen. Jedoch
wird von einem derartigen Anschluss gelten müssen, was Troeltsch selbst
gegenüber seiner eigenen Anknüpfung an Schleiermacher gesagt hat: Es kann
von seiner Lehre «kaum ein Stein ganz auf dem andern bleiben, aber sein

Programm bleibt das große Programm aller wissenschaftlichen Theologie und
bedarf somit nur der Ausarbeitung, nicht des Ersatzes durch neue Erfindun-

49
gen».

Christian Danz, Wien

48 So der Vorschlag von Hans Küng, Projekt Weltethos, München 1990.
49 E. Troeltsch, Rückblick auf ein halbes Jahrhundert der theologischen Wissenschaft

[1908], in: ders., Gesammelte Schriften II, 193-226 (226).


	Moderne Dogmatik und religiöse Vielfalt : Überlegungen zu einer Theologie der Religionen

