Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 58 (2002)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Walter C. Bouzard, Jr., We Have Heard with Our Ears, O God. Sources of the Communal
Laments in the Psalms, Society of Biblical Literature. Dissertation Series 159, Scholars
Press Atlanta, Georgia 1997. 229 p., ISBN 0-7885-0354-5.

Michael Emmenddorffer, Der ferne Gott. Eine Untersuchung der alttestamentlichen Volks-
klagelieder vor dem Hintergrund der mesopotamischen Literatur, Forschungen zum Al-
ten Testament 21, Mohr (Siebeck), Tiibingen 1998. 328 S., ISBN 3-16-146773-6.

Die Verarbeitung nationaler Notlagen (ausgehend v.a. von der Eroberung und Zersto-
rung heiliger Stétten) und deren Niederschlag in der (Klage-)Literatur des Alten Orients
hat in den letzten Jahren starke Beachtung gefunden. Insbesondere wurde und wird die
Frage einer moglichen Beeinflussung diesbeziiglicher hebriischer Literatur (Threni, Kla-
gelieder des Volkes u.a.) durch entsprechende sumerisch-babylonische Texte (sumerische
Stadtklagen, balag/ersemma-Klagen) diskutiert. In jlingster Zeit haben sich vier grossere
Monographien diesem Thema gewidmet. Auf diejenigen von Paul Wayne Ferris, Jr. (The
Genre of Communal Lament in the Bible an the Ancient Near East, SBL.DS 127, Atlanta
1992) und F.W. Dobbs-Allsopp (Weep, O Daughter of Zion: A Study of the City-Lament
Genre in the Hebrew Bible, BibOr 44, Roma 1993) ist an dieser Stelle lediglich hinzuweisen.
Auf die beiden neusten Publikationen, die praktisch zeitgleich und ohne gegenseitige
Kenntnis entstanden sind (beide kennen aber die Studien von Ferris und Dobbs-Allsopp),
soll an dieser Stelle ndher eingegangen werden.

Bouzards Monographie hat eine fiinfteilige Anlage: Im Einleitungskapitel wird die For-
schung nachgezeichnet und das Ziel der Studie benannt. Das zweite Kapitel bietet unter
dem Titel «Parallels or Parallelomania?» methodologische Kldrungen. Als Vergleichskri-
terien nennt er den «kulturellen Kontakt» (geographische und zeitliche Nihe) und die
«Komparabilitdt» (mit den Prinzipien der «kreativen Adaption» und der «kreativen Adop-
tion»). Im Kapitel 3 wendet sich Bouzard der mesopot. Klageliteratur zu. Er gibt zu beden-
ken, dass die Stadtklagen historisches Geschehen verarbeiten, ihr Vortrag die Wiederher-
stellung der entsprechenden Tempelheiligtiimer zum Anlass hat, eine spitere liturgische
Wiederverwendung jedoch nicht stattgefunden hat. Die Stadtklagen haben die Entstehung
der balag/ersemma-Texte inspiriert, deren Verwendung einen Zeitraum von der neuassyri-
schen bis in die seleukidische Zeit umspannen und deren liturgischer Gebrauch sich tiber
die Zerstorung und Wiederherstellung von Heiligtiimern hinaus auch fiir andere Anlésse
der Gotterbefriedung ausdehnte. Wesentliche Momente der balag/ersemma-Texte sind:
Gotterlob unter Bezeichnung des Hauptgottes als méchtiger kosmogonischer Krieger; er-
zdhlende Beschreibung des Desasters (wofiir der Hauptgott verantwortlich gemacht wird);
Bitten um Aufwachen, Neuzuwendung, Riickkehr der Gottheit; verschiedene poetische
Techniken, u.a. Sprecherwechsel. Im vierten Kapitel wendet sich Bouzard den atl. Volks-
klageliedern in den Psalmen zu. Nach einer Eingrenzung des Umfangs stellt er anhand ih-
rer Charakteristika eine Typologie zusammen, die weitgehend mit derjenigen der balag/er-
semma-Texte libereinstimmt (das Motiv der weinenden Gottin fehlt allerdings). Auffallend
ist —wie bei den mesopot. Texten — das Fehlen der Thematik von Schuld und Busse. In Ka-
pitel 5 werden die mesopot. und die hebr. Literaturgattungen verglichen und Ahnlichkei-
ten wie Verschiedenheiten herausgestellt. Das Schlusskapitel bietet Schlussfolgerungen:
Nach Bouzard ist eine literarische Anlehnung (Abhingigkeit) der israelitischen Volkskla-
gen von den mesopotamischen balag/ersemma-Texten sehr wahrscheinlich. Auch die israe-
litische Volksklagetradition ist alt und zumindest einzelne hebréische Volksklagelieder
(wie Ps 74 und Ps 79) stammen aus vorexilischer Zeit. Sie verdanken sich nicht einer histo-



82 Rezensionen

rischen Situation (wie die sumerischen Stadtklagen), sondern (wie die balag/ersemma-Tex-
te) einem kultisch-rituellem Setting (Abwendung und Schutz vor Desaster). Ihre Verwen-
dung im rituellen Kalender Israels kann verschiedene Anlésse haben, etwa bei Pliinderun-
gen und Neueinweihungen des Jerusalemer Tempels. Eine ausgewihlte Bibliographie be-
schliesst die Studie.

Emmendorffers Opus ist dhnlich angelegt. Auch er setzt ein mit einem Forschungsiiber-
blick und der Angabe von Ziel und Methodik. In Kapitel II wird die mesopotamische Kla-
geliteratur (Stadt- und balag-Klagen) gesichtet und die nahezu 2000-jahrige priesterliche
Kopier- und Rezensionstitigkeit hervorgehoben. Den mit Abstand grossten Teil der Stu-
die (rund 250 Seiten) macht die Analyse der von ihm zuvor bestimmten «Klagelieder des
Volkes» aus. Es wird jedesmal eine Ubersetzung, ein textkritischer Apparat, die strukturel-
le Anlage (Gliederung) samt Abdruck des hebr. Konsonantentextes sowie eine eingehende
Analyse dargeboten. Den Schluss bildet eine «Zusammenfassung». Nach Emmendoérffer
lassen sich fiir die hebr. Volksklagen weder ein verbindliches Gattungsschema erheben
(Hauptaufbauelemente sind «Anrufung» [invocatio], «Klage» und «Bitte») noch diese ei-
nem einzigen Verfasserkreis zuordnen. Gemeinsam ist ihnen, dass sie unter den Stichwor-
ten «Nationalisierung» und «Kollektivierung» einen exilisch-nachexilischen «Verarbei-
tungsprozess» der Katastrophe von 587 v.Chr. anzeigen. Eine Abhingigkeit von den balag-
Klagen ist zu vermuten. «Das <missing link> zwischen den sumerischen Stadtklagen und den
alttestamentlichen Threni bzw. Volksklageliedern stellen somithin die sumerischen Balag-
Klagen dar, die von der Gruppe der gala/kalii-Priester iiber Generationen hinweg bis in die
seleukidische Zeit tradiert worden sind» (294). Dem Buch ist als Anhang eine Aufstellung
der wichtigsten Leitworte und Themen beigegeben. Es folgen Literaturverzeichnis sowie
Stellen-, Personen- und Sachregister.

Die unter dem Patronat von P.D. Miller bzw. H. Spieckermann verfassten Dissertatio-
nen von Bouzard und Emmendoérffer weisen eine Reihe Gemeinsamkeiten auf. Beide be-
schrinken sich, was den atl. Literaturbereich angeht, auf den «harten Kern» der Volkskla-
gelieder. In beiden Untersuchungen eingeschlossen sind die Psalmen 44; 60 (108); 74; 79;
80; 83 und 89; Emmendorffer bezieht dariiber hinaus noch folgende Texte mit ein: Thr 2,
Thr 5; Ps 85; Ps 137 und Jes 63f. Beide Autoren betrachten als wesentliche Vergleichstexte
die mesopotamischen Stadt- sowie die davon beeinflussten balag/ersemma-Klagen. Und
beide Autoren beantworten die Frage einer literarischen Abhéngigkeit der hebr. Volkskla-
gen von den mesopot. Stadt- bzw. balag/ersemma-Klagen — anders bzw. deutlicher als Ferris
und Dobbs-Allsopp vor ihnen — positiv. Ubereinstimmend ist auch ihre Einschétzung, dass
die atl. Volksklage nicht deuteronomistisch bestimmt bzw. die Ursache der Katastrophe
(weithin) nicht bei der Schuld des Volkes, sondern bei JHWH selber gesehen wird. Die we-
sentlichen Unterschiede liegen darin, dass Emmendorfer einen form- und traditionsge-
schichtlichen Ansatz wihlt und die hebr. Volksklageliteratur historisch verortet, ausgelost
durch die Geschehnisse um 587 v. Chr. Bouzards Ansatz dagegen ist derjenige der verglei-
chenden Religionswissenschaft. Steht Emmendorffers Ansatz eher im Gefolge von Gun-
kel, so hat Bouzards kult-rituelle Deutung Mowinckel zu Gevatter.

Der Rezensent sieht die Stdrke von Emmendoérffers Studie in der umsichtigen und sen-
siblen Analyse der atl. Texte. Viele wesentliche Detailbeobachtungen werden zusammen-
getragen. Zu bedauern ist, dass der Verfasser bei der Textwiedergabe und der Ubersetzung
auf eine poetische Darstellung in Zeilen- und Versform verzichtet. Des Oftern empfindet
man, dass der Verfasser bereits als (nicht weiter begriindete) Vorgabe ein zeitliches und ge-
schichtstheologisches Einordnungsschema an die untersuchten Klagelieder herantrigt.
Der Autor kann sich mit seiner exilisch-nachexilischen Einordnung dabei allerdings — zu-
mindest, was den deutschsprachigen Raum betrifft — weithin auf die opinio communis ab-
stiitzen. Dass der Verfasser aufgrund seines Themas die neueren redaktions- und kanon-
kritischen Uberlegungen zum Psalmenbuch nicht einbezieht, kann ihm nicht verargt wer-



Rezensionen 83

den — obwohl der Umstand, dass ein nicht unwesentlicher Teil der von ihm untersuchten
Psalmen in der Uberschrift mit «Asaph» in Verbindung gebracht werden, ihm doch zu ei-
nigen Uberlegungen hitten Anlass geben konnen. Dass er dann allerdings — in Uberschrei-
tung seiner von ihm selbst gesetzten Untersuchungsmethode — Uberlegungen zu einem
(asaphitischen) Gruppenhorizont vehement und von vornherein abweist, spricht nicht fiir
ihn, zumal er sich nicht die Mithe macht, stichhaltige Begriindungen vorzutragen. Schlies-
slich ist dem Rezensenten kaum klar geworden, was die Abhéngigkeit der hebr. Volkskla-
gen von der entsprechenden mesopot. Literatur fiir deren Verstidndnis austrégt. Ist dies
wohl das grosste Manko der Studie von Emmendorffer, liegt nun andererseits hier gerade
die Stidrke von Bouzards Monographie, bei der der Vergleichscharakter durchgehalten
wird. Ein weiterer Vorzug liegt im Bemiihen um methodologische Kldrung der bei der Ver-
gleichsanordnung in Anschlag genommenen Parameter. Der mesopotamische Teil ist zu-
dem bei Bouzard wesentlich stirker ausgearbeitet als bei Emmendorffer. Bei den hebr.
Volksklagepsalmen leistet er sich andererseits nicht dieselbe Analyse wie Emmendorffer.
Er bietet nur im Blick auf die Psalmen 74 und 79 einige weitergehende Erdrterungen. Die
Gefahr, dass die jeweilige textliche Eigenheit zu stark in die Vergleichsanordnung einnivel-
liert wird, ist nicht ganz von der Hand zu weisen. Seine Uberlegungen in Richtung einer
vorexilischen Ansetzung und einem kult-rituellen Verstdndnis der Volksklage-Psalmen
sind priifenswert. Im Blick auf die Vergleichsanordnung lasst sich allerdings fragen, ob
nicht auch die hebr. Volksklage-Literatur — analog zur mesopotamischen, wo die historisch
verhafteten Stadtklagen den liturgisch offeneren balag/ersemma-Texten vorausgehen! —
zunichst ein eigenes historisches Auslosungsmoment hatte. Die von Emmendoérffer wie
Bouzard gemeinsam verfochtene Annahme einer literarischen Abhidngigkeit wird jeden-
falls weiter zu bedenken sein.

Beat Weber, Linden

Henrik Pfeiffer, Das Heiligtum von Bethel im Spiegel des Hoseabuches, Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 183, Vandenhoeck & Ruprecht,
Gottingen 1999. 272 S., DM 132.- (Leinen), ISBN 3-525-53867-7.

Die hier zu besprechende Berliner Dissertation problematisiert die traditionelle Annah-
me, wonach das Hoseabuch den Ausgangspunkt der dtr. Sichtweise bilde, nach der das
Ende des Nordreichs (720 v.Chr.) auf dessen JHWH-Ferne («Siinde Jerobeams») zurtick-
gehe. Der Verfasser legt dazu eine eingehende Untersuchung des Inhalts und des literari-
schen Werdens der hos. Kritik am Betheler Heiligtum, seiner Kulttheologie und -praxis,
vor. Diese inhaltliche Fragestellung ist mit einem methodischen bzw. entstehungsge-
schichtlichen Problem insofern verbunden, als die frithere Riickfiihrung der Texte auf den
Propheten Hosea selber oder dessen Schiilerkreis geméss neueren Studien oft nicht mehr
haltbar ist. Von daher sieht sich Pfeiffer verpflichtet, durch eingehende literarkritische bzw.
redaktionsgeschichtliche Analysen Schichtung, Zeithorizonte und theologische Aussagen
der relevanten Texte aufzuhellen.

Im ersten Teil werden die religionsgeschichtlichen Hintergriinde der auf das Betheler
Heiligtum bezogenen Texte erortert. Gemdss Pfeiffer liegt I Kon 12,25-33 im Kern dlteres
Material aus dem Nordreich zum Versténdnis des israelitischen Reichskultes zugrunde (da-
zu bietet sich ein urartédischer Text als Parallele an). Die theologische Verankerung in der
Tradition der «Herauffithrung Israels aus Agypten» ist grundlegend. Die Stierbilder des
Jerobeam sind als Prédsenz- bzw. Vermittlungssymbole zu interpretieren, iiber die JHWH
(in der Gestalt des Wettergottes) und seine Verehrer kultisch kommunizieren.

Der mittlere und grosste Abschnitt beinhaltet exegetische Untersuchungen der einschli-
gigen Texte. Dazu gehoren — eingebettet in ihre jeweiligen Kontexte — Hos 4,14 (spitere
jild. Redaktion); 12,3-5.7.11.13f. (exilisch, Streit um «rechte» Kulttheologie des von Judi-



84 Rezensionen

ern am Heiligtum von Bethel [provisorisch] ausgefiihrten Kultes); 10-5-6a (Aufklarung
iiber relig. Ursache des Untergangs Israels, nach 720 v.Chr.); 8,5f. (im Kern von Tradenten-
kreis hos. Prophetie, nach 720 v.Chr., Bezug auf Betheler Heiligtum); 13,2 (exilisch-nach-
exilisch, Anspielung auf Stierkult); 12,10a/13,4a (Selbstvorstellungsformel, Einzelwort);
9,3b-4a (hoseanisch, Androhung Nordisraels: Riickkehr nach Agypten); 11,1-11 (Kernbe-
stand sind 1.3-5*, nicht vor 587 v.Chr.); 2,16f. (nachhoseanisch).

Der dritte und abschliessende Teil trigt eine mit dem Buchtitel identische Uberschrift.
In ihm wird eine theologiegeschichtlich orientierte Chronologie der Anspiclungen auf das
Betheler Heiligtum im Hoseabuch dargeboten. Die Kritik am Heiligtum von Bethel und
seinem Kult reicht bis in das prophetische Spruchgut von Hos zuriick (8,5f.*; 10,5f.%). Wo
der Alleinverehrungsanspruch JHWHs laut wurde, liegt jedoch spitere (meist dtr.) Bear-
beitung vor. Insgesamt lasst sich sagen, dass der Bethelkritik Hoseas keine Sonderposition
innerhalb der Prophetie des 8. Jh.s v.Chr. zukommt (vgl. Am; Mi). Die prophetische Kult-
kritik dieses Jh.s stellt sich somit als ein sehr viel einheitlicheres Phanomen dar als bisher
angenommen.

Der Band schliesst mit Abkiirzungs- und Literaturverzeichnis, Bibelregister, und den
Schluss bilden Thesen, die den gesamten Argumentationsgang und die Ergebnisse dieser
Monographie knapp zusammenfassen.

Pfeiffer legt hier eine profunde, kenntnisreiche und profilierte Studie vor, die fir die
Aufarbeitung des Spannungsfeldes von Prophetie versus Kult wesentlich ist. Ihre Ergebnis-
se sind methodisch wesentlich von den redaktionsgeschichtlich erarbeiteten Textschichtun-
gen bestimmt, denen zufolge der prophetische Grundbestand (in Ubereinstimmung mit der
neueren Forschung) minimiert wird. Wer derart akribisch gehandhabte methodische Ana-
lytik — aus welchen Griinden auch immer — nicht addquat findet, wird deshalb entsprechend
auch teilweise zu andern Ergebnissen kommen.

Beat Weber, Linden

Albert de Pury, Thomas Romer, Jean-Daniel Macchi (Hg.), Israel Constructs its History.
Deuteronomistic Historiography in Recent Research, Journal for the Study of the Old
Testament, Supplement Series 306, Sheffield 2000. 504 S. ISBN 1-84127-099-7.

Nach der franzosischen Originalausgabe Israél construit son histoire (1996) erscheint nun
eine englische Ausgabe dieses wichtigen Sammelbandes iiber die deuteronomistische Ge-
schichtsschreibung. Der Genfer Alttestamentler de Pury und seine Schiiler Rémer und
Macchi haben mit ihm eine wiirdige Fortsetzung zum viel beachteten Band Le Pentateuque
en question (1989, 21991) geschaffen.

Gegeniiber der franzosischen Erstausgabe sind die Beitrage leicht tiberarbeitet worden.
Hingegen fehlt der Beitrag von Rainer Albertz iiber die Milieu-Unterschiede zwischen
dem deuteronomistischen Geschichtswerk und dem deuteronomistischen Jeremia-Heraus-
geber in der englischen Ausgabe (siehe dafiir die englische Fassung in BEThL 147, 2000).

Der Band beginnt mit einer umsichtigen Forschungsgeschichte, welche mit weit tiber
hundert Seiten bedeutend ausfiihrlicher als beim Vorgingerband ausgefallen ist. Darauf
folgt eine thematisch tiberzeugend zusammengestellte und repriasentative Sammlung von
Arbeiten, welche die insgesamt 12 Autoren und 2 Autorinnen aus drei Kontinenten erst-
mals 1995 vor Doktoranden-Kolloquien in den Westschweizer Fakultdten vorgetragen hat-
ten. Dabei sind die unterschiedlichsten Ebenen beachtet: Den grundsitzlichen Fragen der
antiken Geschichtsschreibung widmen sich Beitrdge iiber die nachexilisch-juddische, die
griechische und die mesopotamische Geschichtsschreibung. Ausgeleuchtet werden die Be-
zichungen zwischen Text- und Literarkritik, zwischen diachronen und synchronen Metho-
den, zwischen vordeuteronomischen Quellen und deuteronomistischer Geschichtsschrei-
bung. Weitere Beitrége beschiftigen sich mit dem Milieu, der Ideologie sowie der theolo-



Rezensionen 85

gischen Bedeutung fiir das Alte Testament. Es kommen Befiirworter einer vorexilischen
Situierung, aber auch von exilischen und nachexilischen Ansetzungen zu Wort, und auch
die grundsitzliche Bestreitung eines deuteronomistischen Geschichtswerks fehlt nicht.
Nach der Lektiire der Beitrige stellt sich eine gewisse Ratlosigkeit ein, welche tibrigens
bereits in der Forschungsgeschichte kurz am Schluss angesprochen wird: Woran liegt es,
dass aus denselben Texten mit jeweils guten Argumenten ganz unterschiedliche Aussagen
herausgelesen werden konnen? Ob das im Titel des Buches angesprochene Stichwort con-
struction vielleicht stiarker den heutigen exegetischen Konzepten gilt, jedoch die Ge-
schichtsschau des alten Israel sich weiterhin unsern Sichtweisen entzieht?
Edgar Kellenberger, Liestal

Albrecht Beutel, Protestantische Konkretionen. Studien zur Kirchengeschichte, Mohr Sie-
beck: Tiibingen 1998. ISBN 3-16-146856-2.

Der seit 1998 an der Westfdlischen Wilhelms-Universitidt Miinster lehrende Kirchenhi-
storiker Albrecht Beutel legt zehn kirchengeschichtliche Aufsitze als «Protestantische
Konkretionen» aus den Jahren 1990-1997 vor. In chronologischer Reihenfolge bietet der
Band Beitrige zu Themen der lutherischen Reformation und Orthodoxie sowie zur Auf-
kldrung. Hinzu kommen zwei weitere, eher programmatisch ausgerichtete Studien. Den
Band eroffnet die geringfiigig iiberarbeitete Fassung von Beutels Tiibinger offentlicher
Antrittsrede aus dem Jahr 1995, die sowohl nach «Nutzen und Nachteil der Kirchenge-
schichte» fragt als auch «Begriff und Funktion einer theologischen Kerndisziplin» zu be-
stimmen versucht. Der Kirchengeschichte weist der Vf. eine zentrale Aufgabe innerhalb
der theologischen Wissenschaften zu und definiert sie als «die Geschichte der Inanspruch-
nahme des Christlichen». Es geht bei dieser Bestimmung des kirchenhistorischen For-
schungsgegenstandes um jene Phidnomene, «in denen eine ausdriickliche oder stillschwei-
gende Wahrnehmung der christlichen Religion, es sei nun aktiv oder rezeptiv, zur An-
schauung kommt». Der VI. plidiert dafiir, auf apriorische Wesensbestimmungen zu ver-
zichten, um der Pluralitit des Christlichen in der Geschichte gerecht werden zu kénnen.
Bei der Verhiltnisbestimmung von Kirchengeschichte und allgemeiner Geschichtswissen-
schaft lehnt Beutel die Auffassung der Kirchengeschichte als eines bloss historischen Seg-
ments ab und erklirt ihre Frage «nach dem Ganzen» zu ihrer konstitutiven Funktion. Die-
ser kirchenhistorische Ansatz findet schliesslich seine Zuspitzung, wenn der Vf. die spezi-
fische Differenz zwischen Kirchengeschichte und allgemeiner Geschichtswissenschaft als
eine «aus kirchlichem Interesse geborene Fragstellung» markiert. Hier stellt sich die Frage,
ob dies nicht eine gewisse Engfithrung der kirchengeschichtlichen Perspektiven darstellt.
Miisste eine im universitdren und akademischen Diskurs verortete Kirchengeschichtsfor-
schung nicht zunédchst von einem weiter bestimmten Forschungsinteresse ausgehen? Ihrer
Stellung im Kontext der theologischen Disziplinen wiirde dies nicht schaden, ist sie doch,
wie der Vf. zurecht behauptet, ein «Strukturmoment der ganzen theologischen Arbeit», die
sowohl vor der Gefahr der «theologielosen Historisierung» als auch vor der Gefahr der
«ungeschichtlichen Dogmatisierung» bewahren kann.

Nach diesen grundsitzlichen und enzyklopadischen Uberlegungen widmet sich Beutel
den «Strukturtypen kirchenhistorischer Arbeit» sowie «Exemplarischen Bewidhrungsfel-
dern». Dabei pladiert er fiir eine kritisch betriebene Kirchengeschichte, die den Gefahren
eines unkritischen monumentalen und antiquarischen historiographischen Ansatzes wider-
steht. Dabei bezieht der V{. die kritische Methode hellsichtig nicht nur auf den historischen
Gegenstand, sondern auf ihren Gebrauch selbst. So bietet die Kirchengeschichte einen
dreifachen Nutzen: Sie kann theologische Bescheidenheit, historische Bildung und christli-
ches Handeln férdern. Im abschliessenden dritten und letzten Teil werden als «exemplari-
sche Bewihrungsfelder» Auslegungs-, Predigt- und Theologiegeschichte genannt, die dem



86 Rezensionen

Vf. ein besonderes Anliegen sind. Auch hier stellt sich dem Rezensenten die Frage, ob die
Auswahl der Exempel nicht eine zu hinterfragende thematische Reduktion impliziert. Zu-
dem ist zu bedenken, wie sich diese im deutschen, landeskirchlich geprigten lutherischen
Kontext entworfene kirchengeschichtliche Theorie zu den gegenwirtigen historiographi-
schen Fragestellungen in der Schweiz verhélt. Zweifelsohne bieten Beutels unverkennbar
kirchlich und theologisch ausgerichtete Uberlegungen und Anregungen nachdenkenswerte
und diskussionswiirdige Anstosse fiir die gegenwirtige Kirchengeschichtsschreibung
Die theologischen Interessen des Vf.s werden auch im letzten Aufsatz, einer «fundamen-
taltheologischen Skizze», deutlich, wenn er nach dem Verhiltnis von Religion und Sprache
fragt. «Sprache» und «Wort» — bekannte Themen aus der Schule Gerhard Ebelings - sind
auch in einigen anderen abgedruckten Studien Thema, wenn beispielsweise die «Sprache
des Glaubens bei Luther», «Lehre und Leben in der Predigt in der lutherischen Orthodo-
xie» oder das «Abendlied» von Matthias Claudius untersucht werden. Dass Sprache nicht
nur ein Forschungsschwerpunkt des Miinsteraner Kirchenhistorikers ist, sondern dass der
diese auch souverin zu schreiben weiss, belegen die vorliegenden lesenswerten und anre-
genden Studien.
Thomas K. Kuhn, Basel

(Sueng Hoon) Paul Chung, Spirituality and social ethics in John Calvin. A pneumatological
perspective, University Press of America, 2000. 217 S., ISBN 0761817425.

Bereits die Dissertation (Karl Barth und die Hegelsche Linke, Peter Lang Verlag, 1992)
hatte der Koreaner Paul Chung an der Theologischen Fakultit Basel beim Systematiker
Jan M. Lochman erstellt. Fiir seine post-doktorale Thesis, vergleichbar mit einer Habilita-
tionsschrift, griff der zur Zeit in Berkeley unterrichtende Chung wieder auf Basel zuriick
und erarbeitete die vorliegende Studie in Begleitung mit dem Kirchengeschichtler Martin
A. Schmidt.

Die Untersuchung will dem tiblichen Calvin-Bild entgegen treten, wonach Calvin zwar
ein grosser Systematiker gewesen sei, dabei aber die Pneumatologie und deren Folgen fiir
die christliche Spiritualitit vernachldssigt habe. Chung vertritt demgegeniiber die These,
dass die Pneumatologie in Calvins Theologie eine zentrale Stellung einnehme und sich ent-
scheidend in der Spiritualitit gelebten Christseins auswirke, und zwar besonders in ihrer
sozial-politischen Dimension. Nach dem Verstdndnis Calvins lasse christliche Spiritualitit
die individualistische Engfiihrung hinter sich und sei so revolutionér wie der von Karl Marx
geforderte soziale Humanismus.

In sechs Kapiteln erhirtet Chung seine These. Kapitel I erinnert daran, dass die ganze
Schopfung das Werk des dreieinen Gottes sei. Dem Heiligen Geist komme dabei speziell
die Rolle des Initiators, Forderers und Bewahrers allen Lebens zu. Entsprechend fordere
der Heilige Geist beim Menschen das 6kologische Bewusstsein und dessen Mitverantwor-
tung an der gesamten Schopfung. Kapitel I1 streicht die reziproke Bezogenheit aller drei
Hypostasen der Trinitéit heraus und betont ebenso die dynamische Reziprozitit zwischen
der menschlichen und gottlichen Natur innerhalb der 2. Person der Trinitdt. Kapitel I11 ent-
faltet den Heiligen Geist als Bindeglied und eigentlichen Kommunikator Christi fiir das
christliche Leben der Gldubigen. Im Wirken des Heiligen Geistes wird der objektive
Grund eines jeden Christseins lokalisiert. Rechtfertigung und Heiligung, ja alle Friichte des
Glaubens griinden im Wirken des Heiligen Geistes, der uns als gottlicher Kommunikator
die Heilsgaben vermittelt. Zwischen Mensch und Christus komme es dabei zu einer nicht
subjektiv misszuverstehenden mystischen Vereinigung, zu einer <Theosis> des Menschen
(<in nobis> und zugleich <extra nos»). — Kapitel IV erklirt, weshalb Calvin, ehe er spiter als
Theologe der Pridestination wahrgenommen worden sei, als Theologe der Freiheit gegol-
ten habe. Nach Calvin wisse sich der Christenmensch ndmlich erstens frei und unabhéngig



Rezensionen 87

von jeder Gerechtigkeit, die durch das Gesetz kommt. Zweitens nehme bei Calvin ein be-
freiter Christ die biblischen Gebote nicht als ein fremdes, knechtendes Joch auf sich, und
drittens mache der Glaube den Christen frei von sogenannten unwesentlichen Dingen, wie
Luxus, Ausserlichkeiten, aber auch iiberkommenen Traditionen und gesellschaftlichen
Konventionen. Kapitel V fiihrt aus, wie sich diese pneumatologischen Uberlegungen auf
die Praxis der christlichen Kirche auswirkt. Der weltoffene Ansatz der Theologie Calvins
bezieht das Wirken des Heiligen Geistes nicht nur auf das individuelle Christenleben, son-
dern ebenso auf die Gesellschaft und die Okonomie. Nicht nur Waisen und Witwen sollen
beschiitzt, sondern die gesamte Gesellschaft und Politik an den angestrebten Zielen des
Reiches Gottes, niamlich an Gemeinschaft und Solidaritét, gemessen werden. Dabei geht
Calvins Ansatz vom alttestamentlichen Halljahr aus, welches regelmassig fiir eine gerechte
Neuverteilung der Giiter sorgt. Entsprechend sollen sich die Christen in Politik und Gesell-
schaft — getrieben vom Heiligen Geist, das heisst in christlicher Freiheit — fiir die gerechte
Verteilung der Giiter einsetzen. Calvin beschreitet damit einen Mittelweg zwischen kapita-
listischem Individualismus und anabaptistischem Kommunismus. Kapitel VI deckt schlies-
slich auf, wie dieser Ansatz Calvin und dessen verfolgte Glaubensgeschwister zum Wider-
stand, ja sogar zur Rebellion gegeniiber einer Staatsmacht treibt, die sich der Verantwor-
tung Gott gegeniiber (Theokratie) entzieht und sich entsprechend nicht fiir Solidaritat und
Gerechtigkeit einsetzt.

Chungs Verdienst ist es, uns mit einem 6kumenisch aktuellen und sozialpolitisch anre-
genden Bild von Calvin vertraut zu machen: Seine Pneumatologie vermag in der 6kumeni-
schen Diskussion zu vermitteln (Perichorese, <Theosis>) und erhebt in unserer globalen,
neoliberalen Wirtschaft die Stimme als Prophet der ersten Stunde.

Pius F. Helfenstein, Rorschach

Philipp Stoellger, Metapher und Lebenswelt. Hans Blumenbergs Metaphorologie als Le-
benswelthermeneutik und ihr religionsphdnomenologischer Horizont, Hermeneutische
Untersuchungen zur Theologie 39, Mohr (Siebeck), Tiibingen 2000. 583 S., ISBN 3-16-
147302-7.

«Die Metapher ist eines in dem vielen, was mich am Schreiben verzweifeln ldsst». Die
Not mit der Metapher, die Franz Kafka hier in seinem Tagebuch im Jahr 1921 bekennt,
wird jeder Leser, der sich mit Blumenbergs Metaphorologie beschiftigt, in gesteigerter
Weise nachempfinden konnen. Umso mehr freut man sich da iiber Monographien, die
Wege durch das Geflecht von Blumenbergs metaphorologischen Reflexionen bahnen hel-
fen.

Das Ziel der im Wintersemester 1998/99 von der theologischen Fakultit der Universitat
Ziirich angenommenen Dissertationsschrift des Vf.s. besteht darin, Hans Blumenbergs
mehrdimensionale Metaphorologie, ihren religionsphdnomenologischen Horizont und
ihre moglichen Horizonterweiterungen fiir eine Metaphorologie in theologischer Perspek-
tive zu entfalten. Wer dabei allerdings eine systematische Darlegung von Blumenbergs
<Metapherntheorie> erwartet, wird enttduscht werden — doch das zu Recht. Die eigenartige
topische Struktur, die Blumenbergs Arbeiten zur Metapher, ndher in der 1957 erschienene
Aufsatz «Licht als Metapher der Wahrheit», die «Paradigmen zu einer Metaphorologie»
(1960), sowie die Studie «Beobachtungen an Metaphern» (1971), kennzeichnen, soll nicht
systematisch eingeebnet und reduziert werden. Statt dessen wihlt der Vf. selbst bestimmte
«Orter der Phiinomenologie Blumenbergs» (8) aus und versucht, eine hermeneutisch wohl-
reflektierte (s. I. Einleitung 1-16) «fortbestimmende Variation» von Blumenbergs Lese-
oder sogar Lebenswelt, welche die dem Text vorausliegende Geschichte zu erkennen, die
inihm liegenden Sinngehalte zu verstehen und die ihm immanenten Potenziale zu entfalten
und weiterzudenken sucht. Stoellger nimmt damit nicht nur Blumenbergs eigenen philoso-



88 Rezensionen

phischen Stil auf (vgl. 324ff.), er zwingt den Leser durch die Form der Auseinandersetzung,
selbst in die diskursive und philosophiegesittigte Gedankenwelt, oder besser: Hohlenwelt
(9) von Blumenbergs Nachdenken hinabzusteigen — doch der Hohlengang lohnt sich:

Im ersten Hauptteil (II. Hans Blumenbergs Metaphorologie, 17-324) wird der Leser ein-
geladen, den Weg Blumenbergs von seinen theologischen Anfingen (vgl. die Dissertation
«Beitrdge zum Problem der Urspriinglichkeit der mittelalterlich-scholastischen Ontolo-
gie», 1947), seinen philosophischen Abgrenzungs- und Ankniipfungsbemiithungen bei Hei-
degger, Kant und Vico, der Entfaltung der Paradigmen zu einer Metaphorologie (811ff.) mit
der Entdeckung der «absoluten Metapher» bis hin zur Ausweitung der Metaphorologie zur
Lebensweltphdnomenologie (253ff.) nachzugehen. Die Darstellung ist reich an Detailbe-
obachtungen (wie etwa die Riickbeziehung von Blumenbergs Diktum der irreduziblen Un-
begrifflichkeit auf Heideggers vorpridikative Unverborgenheit des Grundes, 251.), verfolgt
die bei Blumenberg oft nur angedeuteten Seitenzweige (z.B. Kants Schematismus- bzw.
Symboltheorie, 84-87 oder ausfiihrlicher Vicos Metapherntheorie, 103-127) oder implizite
Gegenstromungen (z.B. Derrida oder Rortys Metaphorologiekritik, 207-252) und weist
behutsam auf Ungenauigkeiten hin (z.B. Blumenbergs Interpretation der christlichen
Lichtmetaphorik, 76-80; die Unschirfe der Metapher als cartesianischer Restbestand,
82ff.). Dennoch verliert der Vf. das grundlegende Ziel nicht aus dem Blick: Die Ausgangs-
frage von Blumenberg in seinen <Paradigmen> war, unter welchen Voraussetzungen Meta-
phern in der philosophischen Sprache Legitimitdt beanspruchen kénnen. Wihrend seiner
Arbeiten im Archiv fiir (philosophische) Begriffsgeschichte, wurde Blumenberg deutlich,
dass bestimmte Metaphern nicht auf <Wortlichkeit> oder «den Begriff> zu reduzieren sind,
sondern zu faktischen und irreduziblen Grundbestdnden zu rechnen sind. Doch statt solche
so genannten «absoluten Metaphern» in einer «vollstandigen Typologie» zu erfassen (wie
zuerst beabsichtigt) oder sie in einer metaphorologischen Metatheorie zu systematisieren
(wie sie Derrida destruiert, 218ff.), verortet Blumenberg spiter die Metapher in der wider-
rufbaren, geschichtlich labilen und daher stets varianten Lebenswelt (256ff.). So arbeitet
der Vf. heraus, warum auf Blumenbergs «Paradigmen» eben keine definitorische Meta-
pherntheorie, statt dessen aber eine Horizonterweiterung der Metaphorologie zur herme-
neutischen Phanomenologie kulturell-geschichtlicher Lebenswelten (2641f.) folgen konnte.

Im zweiten Teil (III. 325-498) wendet sich der Vf. dann explizit der theologischen Di-
mension von Blumenbergs <ebensweltlicher Metaphorologie> zu und lotet dabei die rezi-
proke Dynamik einer «<Remetaphorisierung der Theologie» und einer «Retheologisierung
der Metaphorologie» aus. Einzelne Topoi sind dabei Blumenbergs «Stil der Nachdenklich-
keit» (325-362), seine Einsicht in die phinomenologische Rettung der Unbestimmtheit
durch metaphorische Umbesetzung (363-389, z.B. vom Teufelsmythos zur Siindenmeta-
phorik) oder seine Cusanusinterpretation (384-418). Die cusanische Conjectura ist fiir Blu-
menberg ein Paradigma, wie die elementare Unbestimmtheit imaginativ gestaltet werden
kann. Hier zeichnet sich eine mogliche Perspektive einer «Wiederkehr Gottes in der Neu-
zeit» ab. Wihrend noch etwa bei Jiingel die Metapher des Absoluten zum letzten Grund
einer normativen Metaphorologie gesetzt wird (434-478), kann die neuzeitliche Denkbar-
keit und Sagbarkeit Gottes — nach Blumenberg — nur in einer Deabsolutierung des Gottes-
begriffs, d.h. aber im Sinne Blumenbergs durch eine lebensweltbezogene Remetaphorisie-
rung der Theologie erfolgen, wie sie in der phdnomenologischen Interpretation der «Mat-
thduspassion» vorgefiihrt wurde (479-498). Ein instruktives Literaturverzeichnis (mit Bi-
bliographie Blumenbergs und Sekundérliteratur) sowie ein umfangreiches «Metaphern-
und Begriffsregister» (548-583) runden die Studie ab.

Die Stirke der Arbeit liegt darin, dass sie Blumenbergs Metaphorologie in Auseinander-
setzung mit dem gesamten Oeuvre von Blumenberg entfaltet (lediglich eine vertiefte Dar-
legung der Uberginge und Abrenzungen zur <Arbeit am Mythos> héitte man sich hier und
da gewiinscht) und dabei sehr sachgemiss eine topisch strukturierte Darstellung wihlt.



Rezensionen 89

Dass diese induktive Vorgehensweise gelingt, wird zweifellos nur méglich, weil sich der Vf.
zugleich als profunder Kenner der philosophischen Diskurse und des zeitgeschichtlichen
Kontextes ausweist, was er in Seitendiskussionen, Ausblicken und einzelnen Anmerkun-
gen zu erkennen gibt. Instruktiv ist dabei auch, dass der Vf. die theologische Perspektive
nicht auf eine «Verwertbarkeit» oder Nutzbarmachung Blumenbergs fiir theologische
Zwecke reduziert (wie dies z.T. mit der Metapherntheorie von Ricoeur geschehen ist), son-
dern auf eine theologische Anschlussfihigkeit und Horizonterweiterung zielt.

In dieser Hinsicht kann der Vf. das eingangs zitierte Votum Kafkas ergdnzend aufneh-
men, wenn er schreibt, dass «die Metapher (...) auch eines in dem vielen (ist), was mich hof-
fen lisst» (2). Der <teilnehmende Leser> darf hier im Sinne des Vf.s «interpretativ fortbe-
stimmen»: Auch Stoellgers Studie ldsst gleich in mehrfacher Hinsicht hoffen. Nicht nur die
«Remetaphorisierung der Theologie» als Moglichkeit der Sagbarkeit Gottes in der Neuzeit
und Postmoderne konnte durch die vorliegende Arbeit entscheidend vorangebracht sein,
auch fiir eine «Retheologisierung der Philosophie» und damit fiir die Dialogaufnahme zwi-
schen Philosophie und Theologie bieten sich hier wesentliche Ankniipfungspunkte. Darf
man in dieser Hinsicht auf rege Wirksamkeit der «Metapher und Lebenswelt» (und weitere
Arbeiten des V{£.s.) hoffen, so ist ein <Hohlenausgang> schon jetzt gesichert: Der V{. hat mit
seiner Untersuchung zweifellos einen Meilenstein innerhalb der theologischen Blumen-
berg-Rezeption und der Blumenberg-Forschung iiberhaupt gesetzt.

Ruben Zimmermann, Heidelberg/ Miinchen

Agnes Vilyi-Nagy (Hg.), Geschichtserfahrung und die Suche nach Gott. Die Geschichts-
theologie Ervin Valyi Nagys, Kohlhammer Verlag: Stuttgart-Berlin-Ko6ln, 2000. 252 S.,
ISBN 3-17-014783-8.

Jenseits seines Heimatlandes und eines vor allem in der Schweiz verorteten intellektuel-
len Freundeskreises zihlt der ungarische Theologe Ervin Valyi Nagy (1924-1993) gewiss
nicht zu den bekannteren theologischen Intellektuellen seiner Generation. Auch in Un-
garn selbst stand er nur selten in der ersten Reihe der akademischen Theologen. Hauptbe-
ruflich als Hochschullehrer war Vdlyi Nagy nur fiinf Jahre lang in Budapest und einmal —
1973/74 —im Rahmen einer Gastprofessur in Mainz tétig. Ansonsten hat er Pfarrdmter ver-
sehen und seine theologischen Schriften seit der Dissertation 1967 bei Heinrich Ott («Kir-
che als Dialog») in einer Art wissenschaftlichen Paraexistenz verfasst. Deren Eigentiim-
lichkeit ist ihr theologisch reflektierter und zugleich programmatischer Charakter: «Am
Rand bleiben» — das ist gewissermassen das asketische Lebensmotto dieses theologischen
Einzelgidngers, der gleichwohl und gerade darum ein intellektuelles Charisma ausstrahlte,
das ihm in der ungarischen theologischen Szene nicht wenige Schiiler und weit dariiber hin-
aus reichende Anerkennung verschaffte.

Der von einer Tochter Ervin Vélyi Nagys herausgegebene Band versammelt kurze, ur-
spriinglich teils auf deutsch, teils auf ungarisch und verstreut publizierte Arbeiten aus na-
hezu 40 Jahren zu dem zentralen theologischen Lebensthema ihres Verfassers, zur Ge-
schichtstheologie. Daran angehdngt sind in einem zweiten Teil des Buches Aufsitze von
theologischen Freunden, Weggenossen, Schiilern und geistigen Austauschpartnern des
Autors (H. Ott, G. Sauter, I. Borgdrdi-Szabo, Z. Balog, D. Ritschl, E. Stegemann u.a.). Auf
diese Weise stellt das Buch zugleich eine reprisentative Einfiihrung in das Denken dieses
sperrigen Theologen dar, wie auch eine Hommage, die das Gesprich mit ihm posthum fort-
setzt.

«Am Rand bleiben» — die so iiberschriebenen Aufzeichnungen eines kurz vor seinem
Tod mit zweien seiner Schiiler gefiihrten Gesprichs bieten eine instruktive Einfithrung in
Leben, Denken und Denkmotive Vilyi Nagys. Aus ihm erhellt, dass der enttduschenden
Erfahrung der Niederschlagung des Aufstandes von 1956 eine biographische Schliisselstel-



90 Rezensionen

lung fiir seinen Riickzug aus politischen und kirchenpolitischen Aktivititen in eine eher
einsame theologische Reflexionsexistenz am Rande institutioneller Einbindungen jenseits
des auf die Seelenpflege der Einzelnen ausgerichteten Pfarramtes zukommt. Diese Erfah-
rung scheint die offenbar schon frither gehegte Aversion gegen politische Institutionen jen-
seits des lebensweltlichen Nahbereichs zu bestdrken; denn auch schon die ihm wihrend des
Aufstandes angetragene Wahl in den Vorstand des Revolutiondren Nationalkomitees
lehnt Vdlyi Nagy ab: «Ich brauchte kein Wiirdentrdger zu werden, um auch weiterhin das
zu tun, was meine Uberzeugung war.» (15)

Dass sich solche Apartsetzung gegeniiber offentlicher institutioneller Einbindung in der
Tat aus den biographischen Erfahrungen mit der strukturellen Korruption politischer In-
stitutionen in totalitdren Systemen speist, wird in Vdlyi Nagys letzten Lebensjahren deut-
lich, als sich nach der politischen Wende in den ehemaligen Ostblockstaaten auch eine —
wenn auch vorsichtige und sofort wieder mit Kautelen versehene — Wende in der Einschiit-
zung des Verhiltnisses von Christentum und rechtsstaatlichen Institutionen bei ihm abzu-
zeichnen beginnt: «Ich habe in der letzten Zeit meine dichotomischen Ansichten einiger-
massen in Frage gestellt, zum Teil wegen T. Rendtorff und auch wegen R. Rothe.» (21)
«Wir wollen...», so erklart Valyi Nagy im Wendejahr 1989, «... nicht den revolutionéren
Prozess an sich, sondern seine erreichbaren, nicht-utopistischen Zwecke. Zum Beispiel,
dass die Freiheitsrechte kodifiziert werden und dass wir sie nicht von Menschen, vielleicht
von euen Menschen> geschenkt bekommen, sondern dass sie uns gesetzlich gesichert
werden.» (142)

Die Geschichtstheologie, die Ervin Viélyi Nagy in den Jahren seiner teils politisch be-
dingten, teils frei gewdhlten inneren Emigration in kurzen, markanten mitunter bewusst ins
Fragmentarische spielenden Skizzen entwirft, orientiert sich an K. Barth, D. Bonhoeffer,
P. Schiitz, J. Ellul und vor bzw. hinter allen: Friedrich Overbeck. Von ihm iibernimmt er
die paradoxale Grundthese, dass ein geschichtliches — will heissen: ein sich sichtbar institu-
tionell in der Welt einrichtendes — Christentum ein Widerspruch in sich selbst sei. Dieser
Selbstwiderspruch kann, so die Auffassung Ervin Vélyi Nagys, gerade nicht im Institutio-
nell-Allgemeinen, sondern nur im Besonderen der personlichen Lebensfiihrung aufgelost
werden. Die antigeschichtstheologische Geschichtstheologie hat bei ihm eine moralische
Such- und Stossrichtung und wohl auch ein moralisches Motiv: Sie zielt auf eine Lebens-
form asketischen In-der-Wahrheit-Bleibens, also der authentischen Selbstdurchsichtigkeit,
auf eine «Enkrateia..., die es auf sich nimmt, am Rande zu stehen, um auf diese Weise deut-
licher entdecken zu konnen, worauf es jetzt wirklich ankommt, wo man sich als Christ —und
nicht als Objekt einer Massen- und Mediensuggestion — einsetzen muss.» (125)

Diese moralische Authentizitdtsforderung fiihrt in temporalen geschichtstheologischen
Kategorien zu einer Bevorzugung des Heute vor dem Morgen. Futurische Eschatologien
neigen in dieser Deutungsperspektive stets zur Ablenkung der Individuen von ihrer au-
thentischen Selbstvergewisserung, zur ideologischen Vertrostung. «Das realisierte Escha-
ton gab es fiir mich existentiell und nicht als Theologoumenon, als ... das Zentrum meines
Glaubens. Ich will es jetzt.» (17)

In der Tat ldsst sich Ideologiekritik, also Kritik an illegitimer Ausiibung politischer und
kirchenpolitischer Macht, als das eigentliche Fluidum und der Effekt der geschichtstheolo-
gischen Reflexionen Vilyi Nagys erkennen. Sie trifft genauso die frithen Versuche der Eta-
blierung einer ungarischen <Kirche im Sozialismus>, wie alle offenen und verdeckten Tri-
umphalismen theologischer Uberhthung von politischer Herrschaft. Mit besonderer Pri-
gnanz zeigt Valyi Nagy sublime Herrschaftsstrategien gerade bei politischen Theologien
auf, die — wie die Theologie der Befreiung oder Moltmanns Theologie der Hoffnung — «die
Zukunft> dadurch zu monopolisieren versuchen, dass sie sich zu Anwiélten der heute zu
kurz Gekommenen erkldren. Dass solche Parteinahme fiir die Schwachen in der Sache ihr
gutes christliches Recht hat, wird von Vilyi Nagy nicht nur nicht bestritten, sondern vor-



Rezensionen 91

ausgesetzt. Jedweder «Radikalismus» (87) aber stellt aus seiner Sicht eine sublime
Machtstrategie dar, die dazu angetan ist, anderen, vor allem aber auch dem eigenen Selbst
Gewalt anzutun, weil sie dem lebendigen, je geschichtlichen Anspruch des wahren freien
Selbstes — Jesus Christus — durch die Aufstellung eines gesetzlichen Prinzips ausweicht.
Die Konsequenz dieser ihrerseits durchaus radikalen Geschichstheologie ist ein «Lob
der Inkonsequenz» (87). In Zeiten institutionalisierter Inhumanitit, so liesse sich in eras-
misch-européischer Tradition sagen, kann auf das Fehlen von Institutionen der Sicherung
individueller Freiheitsrechte wohl kaum anders als eben so, als durch die Performanz einer
ideologiekrischen Beobachter- und Mahnerexistenz — theologice: der Wahrnehmung eines
prophetischen Amtes — 6ffentlich aufmerksam gemacht werden.
Georg Pfleiderer, Basel

Wolfgang Vogele, Menschenwiirde zwischen Recht und Theologie. Begriindungen von
Menschenrechten in der Perspektive offentlicher Theologie, Giitersloh 2000. 528 S.,
ISBN 3-579-02659-3.

Es sei vorweggenommen: Mit seiner Habilitationsschrift legt Wolfgang Vogele ein um-
fassendes, lehrreiches, spannendes und sehr angenehm zu lesendes Werk vor, das aus der
Masse der unzéhligen theologischen Publikationen zum Thema Menschenrechte vor allem
durch seine akribische Recherche hervorsticht.

Ziel der Arbeit ist es, theologische Einfliisse bei der Legitimation von Menschenrechten
zu untersuchen und in der Perspektive der vom Verfasser bereits in seiner Dissertation ent-
wickelten offentlichen Theologie ein eigenes Konzept theologischer Menschenrechtslegiti-
mation vorzulegen. Végele geht von der Beobachtung aus, dass in den Menschenrechts-
und Verfassungsdiskussionen immer auch theologisch argumentiert wurde, was durch die
weitldufigen Nachforschungen des Autors eindrucksvoll dokumentiert wird. Dabei ist dem
Umstand, dass sich nicht nur Theologen und Kirchenleute, aber gelegentlich durchaus auch
Juristen und Politiker bei der Entwicklung und Interpretation von Menschenrechtskatalo-
gen und -artikeln theologischer Argumente bedienen, bisher zu wenig Beachtung ge-
schenkt worden. Der Verfasser hegt die Befiirchtung, dass die Menschenrechte zur Zeit ei-
nem zunehmenden Legitiatmionsverlust ausgesetzt sind und fragt nach theologischen Ele-
menten bei der juristischen und politischen Legitimation sowohl in Staatsverfassungen als
auch in volkerrechtlichen Dokumenten.

Fiir die Fallstudien legten sich die ilteste noch geltende Verfassung, ndmlich die ameri-
kanische von 1788 ebenso nahe, wie die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte von
1948 und das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland von 1949, zumal in der Fokus-
sierung auf Art. 1 GG.

Die Fallstudien nehmen umfangmassig weitesten Raum ein und gewihren einen Ein-
blick von seltenem synoptischen Wert. Mit einem akkuraten Frageraster analysiert Vogele
die drei Menschenrechts-, bzw. Verfassungstexte, weist unterschiedliche kulturelle und po-
litische Priagungen nach, differenziert Entstehungs- und Interpretationsgeschichte von
Menschenrechtskatalogen und Verfassungsartikeln und legt Aspekte der dahinter liegen-
den Anthropologie frei. Vor allem aber wartet er mit einer Fiille an Belegen auf, die — weit
iiber die Disziplinengrenze hinausreichend — nicht allein den Theologen, sondern auch den
Historiker, Juristen und Politologen zu beeindrucken vermag. Doch selbst bei der Diskus-
sion verfassungsrechtlicher Aspekte oder juristischer, naturrechtlicher und philosophi-
scher Interpretationen in Grund- und Menschenrechtsdebatten verliert der Verfasser nie
das Ziel vor Augen: das Sichtbarmachen theologischer Gehalte und Begriindungsmuster.

Der These, dass der Staat auf weltanschaulichen Priamissen fusst, die er nicht selber
schaffen kann, wird allgemein zugestimmt. Ob, wie der Autor gelegentlich durchschim-
mern ldsst, der weltanschauliche Hintergrund notwendigerweise religidse Vorstellungen



92 Rezensionen

mit einschliesst (die Voraussetzungen des modernen sikularen Staates folglich mithin
theologischen Charakter haben), sei dahingestellt. Dass religiosen Vorstellungen und theo-
logischem Argumentieren durchaus Raum gegeben wird, zeigen aber die Fallstudien, mit
welchen Vogele zu ermutigenden Resultaten gelangt. Als Ermutigung und nicht als Legiti-
mation theologischer Beschéftigung mit den Menschenrechten von ihrer Genese her emp-
finde ich seine Materialsammlung: Die Tatsache, dass immer schon theologisch argumen-
tiert wurde, berechtigt noch zu nichts, zeigt aber auf, wieviel Theologie und Kirche leisten
konnen, wenn sie sich in die Diskussion einbringen. Von daher wiren sowohl die Selbst-
riicknahme als auch der Begriindungsverzicht seitens der Theologie in Menschenrechtsde-
batten fehl am Platz. Der von Viégele nachgewiesene Zusammenhang zwischen Begriin-
dung von Menschenrechten und ihrer Interpretation (und — ebenso denkbar — ihrer Imple-
mentierung und Durchsetzung) weist vielmehr auf Legitimations- und Diskussionsbedarf
hin. Vogele pladiert in seiner offentlichen Theologie fiir die Begriindungsoffenheit der
Menschenrechte, so dass nicht in erster Linie Begriindungskonsens im engen Sinne ange-
strebt wird (und schon gar nicht der Alleinanspruch eines Begriindungsmusters, etwa des
theologischen), sondern ein Nebeneinander konkurrierender Begriindungen moglich wird.
Diese Begriindungsoffenheit hilft iiber eine alte Verlegenheit theologischer Menschen-
rechtslegitimationen hinweg, die sich aus der Spannung zwischen partikularer Begriindung
und universalem Anspruch ergibt. Offentliche Theologie akzeptiert die pluralistischen Be-
dingungen moderner Legitimationsdiskurse und kann ihr Proprium — die Verbindung von
Menschenwiirde und Gottebenbildlichkeit — in den Dialog einbringen.

In Zukunft sollte «<Menschenwiirde zwischen Recht und Theologie» auf keiner Literatur-
liste und bei keiner Seminarveranstaltung zum Thema Theologie und Menschenrechte feh-
len.

Bruno Amatruda, Ziirich

John Polkinghorne, Theologie und Naturwissenschaften. Eine Einfiihrung. Aus dem Engli-
schen von Gregor Etzelmiiller. Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus: Giitersloh 2001.
178 S., ISBN 3-579-05180-6.

Das Buch will «eine Art Lehrbuch sein, mit dem man sich das stindig grosser werdende
Feld des Gesprichs zwischen theologischer und naturwissenschaftlicher Forschung aneig-
nen kann». (7) Sein Verfasser ist Professor fiir mathematische Physik am Queens College
in Cambridge und Priester der Kirche von England. Einleitend erinnert er an die Konflikte
zwischen den beiden Wissenschaften (Galilei und Darwin) und charakterisiert ihre ver-
schiedenen Erkenntnisweisen: Die Naturwissenschaft sucht iiber Hypothesen, Experimen-
te und Theorien nach Erkenntnissen, bleibt immer offen fiir Falsifikationen und Paradig-
menwechsel, aber behilt doch durch alle Revisionen hindurch eine erstaunliche Kontinui-
tat im Verstehen der Wirklichkeit. Das theologische Denken hat Gott zum Gegenstand
und nahert sich ihm (nach G. Lindbeck) durch kognitive, expressionistische oder kulturell-
linguistische Methoden. Die Beziehungen zwischen den beiden Disziplinen bestehen aus
Polemiken, gegenseitiger Abschliessung, Dialog oder Assimilation.

Im ersten Teil des Buchs reflektiert Polkinghorne iiber Brennpunkte des naturwissen-
schaftlichen Forschens, die fiir die Theologie wichtig sind: Durch Entdeckung der Quanten
und die Quantentheorie wurden die Wellen-Korpuskel-Dualitdt und damit die Komple-
mentaritit fiir Naturwissenschaftler selbstverstdndlich. Dadurch wurden auch die Grenzen
der von Newton definierten Naturgesetze aufgedeckt. Viele Physiker haben darum die ri-
goros materialistische Weltdeutung fritherer Generationen aufgegeben (wihrend bei heu-
tigen Mikrobiologen und Genetikern ein positivistischer Reduktionismus eher modisches
Dogma ist). In der Kosmologie ist durch die Entdeckung der kosmischen Hintergrund-
strahlung die Theorie des Big-Bang vor ca. 15 Milliarden Jahren ziemlich unbestritten, wo-



Rezensionen 93

bei freilich die ersten Bruchteile dieser Entwicklung (bis 10** Sekunden nach dem Urknall)
nicht nach den heute bekannten Naturgesetzen abgelaufen sind. Fiir das Gespriach mit der
Theologie ist interessant, dass nach den ersten drei Minuten der Entwicklung die nuklearen
Strukturen des Kosmos im heutigen Zustand fixiert sind. Dabei konstatiert man, dass so-
wohl die expansive Wirkung des Urknalls, die Gravitation und die elektro-magnetischen,
wie auch die andern physikalischen und chemischen Krifte so fein aufeinander abgestimmt
sind, dass eine Milliarde Jahre nach dem Urknall die Entwicklung von Leben moglich wur-
de. Diese Struktur, die durch kleinste quantitative Verdnderungen die Entstehung von Le-
ben unmoglich gemacht hitte, das sogenannte «anthropische Prinzip», wird gegensitzlich
gedeutet: von den einen als dusserst seltener Zufall, von den anderen als Hinweis auf einen
teleologischen Faktor.

Im weiteren l16sen die Chaostheorie und die aus dem Chaos auftauchenden «dissipativen
Strukturen» ebenfalls Fragen nach einem Richtungssinn der Evolution aus. «Dass Zufall
(also historische Kontingenz) Sinnlosigkeit bedeutet, ist eine metaphysische Behauptung.
Es ist keinesfalls die einzig mégliche Deutung jener Geschichte, die die Naturwissenschaf-
ten erzédhlen.» (101)

Schliesslich stellen sich in der Anthropologie die Streitfragen mit teilweise neuen Argu-
menten: reduktionistischen und deterministischen Theorien (Denken und Bewusstsein nur
Nebenprodukte von molekularen Prozessen) stehen idealistischen, prozess-philosophi-
schen und zweiseitig-monistischen Theorien gegeniiber.

Im zweiten Teil entfaltet Polkinghorne seine eigene Theologie, fiir welche die «natiirli-
che Theologie» unverzichtbar ist. Denn die Naturgesetze haben bestimmte Eigenschaften,
die intellektuell nicht befriedigend und vollstandig zu erklaren sind. Hinter der Struktur
und der Geschichte des Universums steht der Plan eines gottlichen Schopfers, dessen Wille
in der Geschichte zum Ausdruck kommt, und «der unserer Anbetung und unseres Gehor-
sams wiirdig ist» (95). Fiir eine Biologie, die nicht fiir Transzendenz offen ist, wiire zu er-
warten, «dass die Evolution den menschlichen Geist so gestaltet hat, dass er in der Lage ist,
mit alltdglichen Problemen umzugehen, aber dass dieser Geist in der Lage ist, die subato-
mare Welt der Quantentheorie und die kosmischen Implikationen der allgemeinen Relati-
vititstheorie zu verstehen, geht weit iiber das hinaus, was fiirs Uberleben notig ist.» (100)
Der Theismus 1ost dieses Problem: «Wenn die Welt die Schopfung eines rationalen Gottes
ist und wir sein Ebenbild sind, dann ist es nicht verwunderlich, dass im Universum eine
Ordnung herrscht, die unserm Geist in ihrer Tiefe zugénglich ist.» (101)

Die iibrigen Loci seiner Theologie, die der Verfasser noch skizziert, entsprechen eher ei-
ner konservativen Dogmatik: Christi Kreuz, als Gottes grosse Versohnungstat — die Aufer-
stehung Christi, eine einmaliges wunderbares Eingreifen Gottes, durch das leere Grab be-
zeugt. Darum muss die Theologie die schwierige Dualitdat von Menschheit und Gottheit
Christi festhalten, dhnlich wie die Physiker die Welle/Teilchen-Dualitit des Lichts. Die Tri-
nititslehre, eine einleuchtende Beschreibung, wie Gottes Handeln in der Schopfung, in der
Erlosung und in der Heiligung als Handeln des einen Gottes zu verstehen ist. Es gibt zu
denken, dass der Verfasser, dessen Kompetenz in Physik, Mathematik und Naturphiloso-
phie tiber jeden Zweifel erhaben ist (Queens College!), von den Fragen der historischen
Kritik so unberiihrt seinen Glauben darstellen kann.

tWalter Neidhart, Basel

Martin Kumlehn, Kirche im Zeitalter der Pluralisierung von Religion. Ein Beitrag zur prak-
tisch-theologischen Kirchentheorie. Chr. Kaiser, Giitersloher Verlagshaus 2000. 296 S.,
ISBN 3-579-03481-2.

Der Pluralismus ist eine Herausforderung fiir das traditionelle Verstdndnis der Kirche.
Will die Kirche Volkskirche bleiben, muss sie den Anspruch auf das Monopol, das Chri-



94 Rezensionen

stentum zu verwirklichen, aufgeben und versuchen, auf die zunehmende Inidvidualisierung
von Religiositit einzugehen. Sie muss die mannigfaltigen ausserkirchlichen Formen von
Frommigkeit verstehen und in ihnen teilweise Ausserungen des christlichen Glaubens er-
kennen. Das sind die Grundiiberzeugungen, von denen Kumlehn in seiner Bochumer Dis-
sertation ausgeht. Von diesem Standpunkt aus untersucht er die Geschichte der Prakti-
schen Theologie hinsichtlich ihrer ekklesiologischen Entwiirfe.

Er geht ausfiihrlich auf Schleiermacher ein, der in den «Reden» die These vertritt, dass
«die Abnahme der Plausibilitét kirchlicher Religionsvollziige nicht ohne weiteres als Ver-
lust von Religiositit iiberhaupt verbucht werden kann». Das Wesen der Religion ist fiir die-
sen Lehrer bekanntlich «weder Denken, noch Handeln, sondern Anschauung und Gefiihl».
In diesem Religionsverstindnis sieht Kumlehn eine «addquate Neu-Formulierung der re-
formatorischen Rechtfertigungslehre». Sie ist fiir heutige Menschen angemessen, weil ihre
juridischen Konnotationen eliminiert sind. Religion ist die Erfahrung des Unendlichen,
welche das endliche Bewusstsein transzendiert, aber trotzdem eine sinnliche Gestalt
braucht, um wahrnehmbar zu sein. Dieser Dialektik von Transzendentem und Wahrnehm-
baren entspricht Differenz und Zusammengehorigkeit von Religion und Kirche. Mit dieser
religionstheoretisch begriindeten Verhiltnisbestimmung von individueller Religiositat und
kirchlicher Christentumspraxis ist es fiir Schleiermacher moglich, sowohl ausserkirchlicher
Religionspraxis ernst zu nehmen, wie auch die religionsvermittelnde Funktion des kirchlich
institutionalisierten Christentums zu wiirdigen.

Auf die eingehende Interpretation des Schleiermacher’schen Denkens iiber Religion,
Kirche und Praktische Theologie aufbauend, stellt Kumlehn dar, wie die bekannten (und
weniger bekannten) Lehrer der Praktischen Theologie seither diese Themen behandelt ha-
ben: Ph.K. Marheineke, der im Geist Hegels die gegenseitige Abhéngigkeit von Staat und
Kirche betont («der Staat hat seine Wahrheit nur in der Gemeinschaft mit der Kirche, und
die Kirche hat Wirklichkeit nur durch den Staat») und eine vor-neuzeitliche Einheitskultur
anstrebt, dabei aber das Frommigkeitsverstdndnis von Schleiermacher preisgibt; — — C.1L
Nitzsch, der aus der Unterscheidung von Reich Gottes und Kirche Verstidndnis fiir ausser-
kirchliche Formen des Christentums gewinnt, freilich ohne daraus Folgerungen fiir die
kirchliche Praxis zu ziehen; — — F. Ehrenfeuchter, der aus dem Zusammenhang von Reich
Gottes und Schopfung — die kulturelle Funktion des Christentums zu verstehen versucht.
(Aus der Differenz zwischen unsichtbarer und sichtbarer, geglaubter und wirklicher Kirche
ergibt sich fiir ihn auch, dass christliche Frommigkeit sich in einer Vielzahl von Ausformun-
gen manifestiert.)

Neben diesen Autoren der Epoche nach Schleiermacher zeichnet Kumlehn eine Linie,
die zu immer exklusiverem Konfessionalismus fiihrt: von Chr. Palmer, der zwar die Kirche
auch empirisch verstehen will, aber in seinen Urteilen tiber kirchlich Distanzierte nur dog-
matisch denkt, — — Th. Harnack («Niemand kann Christ sein, ohne Glied der Kirche zu
sein») und E.Chr. Achelis zu G.v. Zezschwitz (Das «glaubensvermittelnde Handeln der
Kirche» zielt darauf, «die Nichtkirche in Kirche aufzuheben, respective das Socialleben der
Welt nach dem Lebensgesetz und den Ordnungsformen der Christusherrschaft umzuge-
stalten»).

Gegen die Konfessionalisten begriinden liberale Lehrer des Fachs ihre Gegenposition:
P. Drews fordert die Umorientierung der Praktischen Theologie vom dogmatischen zum
empirischen Erkenntnisweg. F. Niebergall entfaltet Praktische Theologie auf religionswis-
senschaftlicher Grundlage und im Gesprich mit den Humanwissenschaften. O. Baumgar-
ten pladiert fiir eine Volkskirche, die grundsétzlich «allem Volk, auch der Masse, auch dem
Durchschnitt offen steht.» A. Krauss tritt fiir die grundlegende Distinktion im protestanti-
schen Kirchenverstidndnis ein: die Kirche ist «ihrem Wesen Gehalt und Werthe nach nur
als die vergingliche, weltliche Form des Reiches Gottes zu betrachten.»



Rezensionen 95

Aus dem 20. Jh. geht der Verfasser u.a. auf die Ansichten von M. Schian und E. Pfen-
ningsdorf ein und bietet eine Neu-Interpretation des Beitrags von K. Barth zum Kirchen-
verstdndnis: seine radikale Religionskritik sei nichts anderes als eine «iiberaus sprachge-
waltige Verteidigung der neuzeitlichen Emanzipation der christlichen Religion von ihrer
unmittelbaren Identifizierung mit der kirchlichen Gestalt des religiosen Lebens...» Im Be-
wusstsein des unendlichen Gegensatzes zwischen Evangelium und Kirche sollten die Chri-
sten sich gegeniiber der Kirche nicht desolidarisieren, sondern sich zu ihr stellen. Die fun-
damentale Konzentration auf das Wort Gottes beschreibe «die kirchentheoretischen Im-
plikationen der Dialektik des Religiosen und mache das kirchliche Handeln als ein zeichen-
haftes Geschehen verstandlich. —— Schliesslich kommen noch A.D. Miiller und O. Haendler
als «Erneuerer einer kulturtheoretisch verantworteten Kirchentheorie» zur Sprache.

Mit diesem historischen Hauptteil seiner Arbeit leistet Kumlehn einen interessanten
Beitrag, der in der Form einer Problemgeschichte einen bisher kaum beachteten Aspekt
der Praktischen Theologie darstellt. Viele seiner Interpretationen leuchten mir ein, man-
che iiberzeugen mich weniger.

Im Schlussabschnitt entfaltet er seine eigene Sicht des Themas: Wie ist Kirche im Plura-
lismus moglich? Wie ist sie verantwortbar? — Jedenfalls indem der Pluralismus bejaht, der
Kirchenbegriff entdogmatisiert und die Gleichsetzung von Religion und Kirche aufgeho-
ben wird. Ausgangspunkt und Gegenstand der Praktischen Theologie ist nicht die Kirche,
sondern der die Kirche erfiillende Geist, das Leben in Gott, die Frommigkeit und der Glau-
be. Das ist fiir Kumlehn die Aufforderung, zu einer Religionstheorie zu kommen, mit der
die Religionsfiahigkeit der Kirche wiedergewonnen wird, d.h. dass die Kirche stirker als
bisher die existentiell-religiosen Sinnerwartungen der Menschen aufnehmen und verarbei-
ten kann. Mit seinem Lehrer W. Grdb und anderen Theologen findet Kumlehn diesen Re-
ligionsbegriff in einem modernisierten, von der Satisfaktionslehre und der Imputationsleh-
re gereinigten, reformatorischen Rechtfertigungsglauben. Dieser Glaube ist die theologi-
sche Artikulation der Einsicht, dass «ich mich als der, der ich bin, annehmen kann, weil ich
meines durch keine fromme Empfindung und durch kein gutes Werk einholbaren Ange-
nommenseins gewiss bin.» Diesen Rechtfertigungsglauben verbindet die Kirche in ihrer
Botschaft mit dem Reich-Gottes-Gedanken, der «auf die religiose Dimension der transzen-
dentalen Konstitution von Kultur aufmerksam macht und ... als religioses Symbol fiir den
eschatologisch ausstehenden Vollendungszustand kultureller Praxis dient.» Mit dieser
Theologie ausgeriistet wird die Kirche, jenseits der Alternative Beteiligungs-/Versorgungs-
kirche, zur nachfragenden Kirche, welche die Religiositit der Menschen in ihrer Lebens-
welt ernst nimmt und damit der Verwirklichung des neuzeitlichen Christentums in der Ge-
sellschaft dient.

Vielleicht hat Kumlehn mit dem, was er als Rechtfertigungsglauben heutiger Menschen
beschreibt, eine bisher nicht beachtete Seite der «natiirlichen Religion» erfasst. Dass es
sinnvoll ist, diesen mit dem reformatorischen Rechtfertigungsglauben gleichzusetzen, be-
zweifle ich. Ein Skelett ist nicht dasselbe wie der lebendige Leib mit Fleisch, Blut und Haut
(Blase und Harn). Soll der Gebrauch des durch die Tradition geheiligten Begriffs «Recht-
fertigungsglauben» vielleicht verhiillen, wie sehr der Glaube durch die Bedingungen der
Neuzeit sich inhaltlich dndern musste?

tW. Neidhart, Basel

Henry Mottu (Hg. e.a.), Confessions de Foi réformées contemporaines. Et quelques autres
textes de sensibilité Protestante. Labor et Fides: Genéve 2000. 369 p., ISBN 2-8309-0940-
2.

Sozusagen als Fortsetzung der Sammlung «reformierte Bekenntnisschriften», die W.
Niesel 1934f. im Auftrag des Reformierten Bundes herausgegeben hat, bietet diese neue



96 Rezensionen

Sammlung, nach Erdteilen geordnet, Bekenntnisse, Thesen, Manifeste und personliche
Credos, in denen seither Christen versucht haben, vom Glauben aus zu den aktuellen Her-
ausforderungen Stellung zu nehmen. Niesels Buch schloss mit der theologischen Erklédrung
von Barmen. Der Reader von Mottu und seinen Kollegen beginnt mit dem Barmer Be-
kenntnis (zweisprachig) und bringt dann Texte aus dem franzésischen Protestantismus
wihrend und nach dem Krieg, aus Sizilien 1992, aus reformierten Kirchen Nord- und La-
tein-Amerikas (auch die beriihmte von M.L. King 1963), ferner Proklamationen afrikani-
scher Kirchen zur Apartheid und zur afrikanischen Tradition, Erklarungen der reformier-
ten Kirchen in Japan (1967), Korea und Taiwan. Manche Texte sind im Blick auf den litur-
gischen Gebrauch formuliert.

Die Herausgeber haben alle Texte durch Informationen iiber die Situation, in der sie ent-
standen sind, und durch theologische Analysen kommentiert. Dabei fillt auf, dass sie Gel-
tung und Wahrheitsanspruch der alt-kirchlichen Dogmen als selbstverstindlich vorausset-
zen. Fir sie ist es offenbar kein Problem, dass ein grosserer Teil der Mitglieder dieser re-
formierten Kirchen, ja auch viele ihrer Amtstriger, die politischen, sozialen und 6kologi-
schen Postulate dieser aktuellen Bekenntnisse zwar meistens bejahen, aber dass sie mit den
Dogmen nichts mehr anfangen kénnen.

tWalter Neidhart, Basel



	Rezensionen

