
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Walter C. Bouzard, Jr., We Have Heard with Our Ears, O God. Sources of the Communal
Laments in the Psalms, Society of Biblical Literature. Dissertation Series 159, Scholars
Press Atlanta, Georgia 1997. 229 p., ISBN 0-7885-0354-5.

Michael Emmendörffer, Der ferne Gott. Eine Untersuchung der alttestamentlichen
Volksklagelieder vor dem Hintergrund der mesopotamischen Literatur, Forschungen zum Alten

Testament 21, Mohr (Siebeck), Tübingen 1998. 328 S., ISBN 3-16-146773-6.

Die Verarbeitung nationaler Notlagen (ausgehend v.a. von der Eroberung und Zerstörung

heiliger Stätten) und deren Niederschlag in der (Klage-)Literatur des Alten Orients
hat in den letzten Jahren starke Beachtung gefunden. Insbesondere wurde und wird die
Frage einer möglichen Beeinflussung diesbezüglicher hebräischer Literatur (Threni,
Klagelieder des Volkes u.a.) durch entsprechende sumerisch-babylonische Texte (sumerische
Stadtklagen, balag/ersemma-Klagen) diskutiert. In jüngster Zeit haben sich vier grössere
Monographien diesem Thema gewidmet. Auf diejenigen von Paul Wayne Ferris, Jr. The
Genre of Communal Lament in the Bible an the Ancient Near East, SBL.DS 127, Atlanta
1992) und F.W. Dobbs-Allsopp (Weep, O Daughter of Zion: A Study of the City-Lament
Genre in the Hebrew Bible, BibOr 44, Roma 1993) ist an dieser Stelle lediglich hinzuweisen.
Auf die beiden neusten Publikationen, die praktisch zeitgleich und ohne gegenseitige
Kenntnis entstanden sind (beide kennen aber die Studien von Ferris und Dobbs-Allsopp),
soll an dieser Stelle näher eingegangen werden.

Bouzards Monographie hat eine fünfteilige Anlage: Im Einleitungskapitel wird die
Forschung nachgezeichnet und das Ziel der Studie benannt. Das zweite Kapitel bietet unter
dem Titel «Parallels or Parallelomania?» methodologische Klärungen. Als Vergleichskriterien

nennt er den «kulturellen Kontakt» (geographische und zeitliche Nähe) und die
«Komparabilität» (mit den Prinzipien der «kreativen Adaption» und der «kreativen
Adoption»). Im Kapitel 3 wendet sich Bouzard der mesopot. Klageliteratur zu. Er gibt zu bedenken,

dass die Stadtklagen historisches Geschehen verarbeiten, ihr Vortrag die Wiederherstellung

der entsprechenden Tempelheiligtümer zum Anlass hat, eine spätere liturgische
Wiederverwendung jedoch nicht stattgefunden hat. Die Stadtklagen haben die Entstehung
der balag/ersemma-Texte inspiriert, deren Verwendung einen Zeitraum von der neuassyrischen

bis in die seleukidische Zeit umspannen und deren liturgischer Gebrauch sich über
die Zerstörung und Wiederherstellung von Heiligtümern hinaus auch für andere Anlässe
der Götterbefriedung ausdehnte. Wesentliche Momente der balag/ersemma-Texte sind:
Götterlob unter Bezeichnung des Hauptgottes als mächtiger kosmogonischer Krieger;
erzählende Beschreibung des Desasters (wofür der Hauptgott verantwortlich gemacht wird);
Bitten um Aufwachen, Neuzuwendung, Rückkehr der Gottheit; verschiedene poetische
Techniken, u.a. Sprecherwechsel. Im vierten Kapitel wendet sich Bouzard den atl.
Volksklageliedern in den Psalmen zu. Nach einer Eingrenzung des Umfangs stellt er anhand
ihrer Charakteristika eine Typologie zusammen, die weitgehend mit derjenigen der balag/er-
semma-Texte übereinstimmt (das Motiv der weinenden Göttin fehlt allerdings). Auffallend
ist - wie bei den mesopot. Texten - das Fehlen der Thematik von Schuld und Busse. In
Kapitel 5 werden die mesopot. und die hebr. Literaturgattungen verglichen und Ähnlichkeiten

wie Verschiedenheiten herausgestellt. Das Schlusskapitel bietet Schlussfolgerungen:
Nach Bouzard ist eine literarische Anlehnung (Abhängigkeit) der israelitischen Volksklagen

von den mesopotamischen balag/ersemma-Texten sehr wahrscheinlich. Auch die
israelitische Volksklagetradition ist alt und zumindest einzelne hebräische Volksklagelieder
(wie Ps 74 und Ps 79) stammen aus vorexilischer Zeit. Sie verdanken sich nicht einer histo-



82 Rezensionen

rischen Situation (wie die sumerischen Stadtklagen), sondern (wie die balag/ersemma-Texte)
einem kultisch-rituellem Setting (Abwendung und Schutz vor Desaster). Ihre Verwendung

im rituellen Kalender Israels kann verschiedene Anlässe haben, etwa bei Plünderungen

und Neueinweihungen des Jerusalemer Tempels. Eine ausgewählte Bibliographie be-
schliesst die Studie.

Emmendörffers Opus ist ähnlich angelegt. Auch er setzt ein mit einem Forschungsüberblick
und der Angabe von Ziel und Methodik. In Kapitel II wird die mesopotamische

Klageliteratur (Stadt- und balag-KAagen) gesichtet und die nahezu 2000-jährige priesterliche
Kopier- und Rezensionstätigkeit hervorgehoben. Den mit Abstand grössten Teil der Studie

(rund 250 Seiten) macht die Analyse der von ihm zuvor bestimmten «Klagelieder des
Volkes» aus. Es wird jedesmal eine Übersetzung, ein textkritischer Apparat, die strukturelle

Anlage (Gliederung) samt Abdruck des hebr. Konsonantentextes sowie eine eingehende
Analyse dargeboten. Den Schluss bildet eine «Zusammenfassung». Nach Emmendörffer
lassen sich für die hebr. Volksklagen weder ein verbindliches Gattungsschema erheben
(Hauptaufbauelemente sind «Anrufung» [invocatio], «Klage» und «Bitte») noch diese
einem einzigen Verfasserkreis zuordnen. Gemeinsam ist ihnen, dass sie unter den Stichworten

«Nationalisierung» und «Kollektivierung» einen exilisch-nachexilischen «Verarbei-
tungsprozess» der Katastrophe von 587 v.Chr. anzeigen. Eine Abhängigkeit von den balag-
Klagen ist zu vermuten. «Das <missing link> zwischen den sumerischen Stadtklagen und den
alttestamentlichen Threni bzw. Volksklageliedern stellen somithin die sumerischen Balag-
Klagen dar, die von der Gruppe der gala/kalû-Priester über Generationen hinweg bis in die
seleukidische Zeit tradiert worden sind» (294). Dem Buch ist als Anhang eine Aufstellung
der wichtigsten Leitworte und Themen beigegeben. Es folgen Literaturverzeichnis sowie
Stellen-, Personen- und Sachregister.

Die unter dem Patronat von P.D. Miller bzw. H. Spieckermann verfassten Dissertationen

von Bouzard und Emmendörffer weisen eine Reihe Gemeinsamkeiten auf. Beide
beschränken sich, was den atl. Literaturbereich angeht, auf den «harten Kern» der Volksklagelieder.

In beiden Untersuchungen eingeschlossen sind die Psalmen 44; 60 (108); 74; 79;
80; 83 und 89; Emmendörffer bezieht darüber hinaus noch folgende Texte mit ein: Thr 2;
Thr 5; Ps 85; Ps 137 und Jes 63f. Beide Autoren betrachten als wesentliche Vergleichstexte
die mesopotamischen Stadt- sowie die davon beeinflussten balag/ersemma-Klagen. Und
beide Autoren beantworten die Frage einer literarischen Abhängigkeit der hebr. Volksklagen

von den mesopot. Stadt- bzw. balag/ersemma-Klagen - anders bzw. deutlicher als Ferris
und Dobbs-Allsopp vor ihnen - positiv. Übereinstimmend ist auch ihre Einschätzung, dass
die atl. Volksklage nicht deuteronomistisch bestimmt bzw. die Ursache der Katastrophe
(weithin) nicht bei der Schuld des Volkes, sondern bei JHWH selber gesehen wird. Die
wesentlichen Unterschiede liegen darin, dass Emmendörfer einen form- und
traditionsgeschichtlichen Ansatz wählt und die hebr. Volksklageliteratur historisch verortet, ausgelöst
durch die Geschehnisse um 587 v. Chr. Bouzards Ansatz dagegen ist derjenige der
vergleichenden Religionswissenschaft. Steht Emmendörffers Ansatz eher im Gefolge von Gun-
kel, so hat Bouzards kult-rituelle Deutung Mowinckel zu Gevatter.

Der Rezensent sieht die Stärke von Emmendörffers Studie in der umsichtigen und
sensiblen Analyse der atl. Texte. Viele wesentliche Detailbeobachtungen werden zusammengetragen.

Zu bedauern ist, dass der Verfasser bei der Textwiedergabe und der Übersetzung
auf eine poetische Darstellung in Zeilen- und Versform verzichtet. Des Öftern empfindet
man, dass der Verfasser bereits als (nicht weiter begründete) Vorgabe ein zeitliches und ge-
schichtstheologisches Einordnungsschema an die untersuchten Klagelieder heranträgt.
Der Autor kann sich mit seiner exilisch-nachexilischen Einordnung dabei allerdings -
zumindest, was den deutschsprachigen Raum betrifft - weithin auf die opinio communis
abstützen. Dass der Verfasser aufgrund seines Themas die neueren redaktions- und
kanonkritischen Überlegungen zum Psalmenbuch nicht einbezieht, kann ihm nicht verargt wer-



Rezensionen 83

den - obwohl der Umstand, dass ein nicht unwesentlicher Teil der von ihm untersuchten
Psalmen in der Überschrift mit «Asaph» in Verbindung gebracht werden, ihm doch zu
einigen Überlegungen hätten Anlass geben können. Dass er dann allerdings - in Überschreitung

seiner von ihm selbst gesetzten Untersuchungsmethode - Überlegungen zu einem
(asaphitischen) Gruppenhorizont vehement und von vornherein abweist, spricht nicht für
ihn, zumal er sich nicht die Mühe macht, stichhaltige Begründungen vorzutragen. Schliesslich

ist dem Rezensenten kaum klar geworden, was die Abhängigkeit der hebr. Volksklagen

von der entsprechenden mesopot. Literatur für deren Verständnis austrägt. Ist dies
wohl das grösste Manko der Studie von Emmendörffer, liegt nun andererseits hier gerade
die Stärke von Bouzards Monographie, bei der der Vergleichscharakter durchgehalten
wird. Ein weiterer Vorzug liegt im Bemühen um methodologische Klärung der bei der
Vergleichsanordnung in Anschlag genommenen Parameter. Der mesopotamische Teil ist
zudem bei Bouzard wesentlich stärker ausgearbeitet als bei Emmendörffer. Bei den hebr.
Volksklagepsalmen leistet er sich andererseits nicht dieselbe Analyse wie Emmendörffer.
Er bietet nur im Blick auf die Psalmen 74 und 79 einige weitergehende Erörterungen. Die
Gefahr, dass die jeweilige textliche Eigenheit zu stark in die Vergleichsanordnung einnivelliert

wird, ist nicht ganz von der Hand zu weisen. Seine Überlegungen in Richtung einer
vorexilischen Ansetzung und einem kult-rituellen Verständnis der Volksklage-Psalmen
sind prüfenswert. Im Blick auf die Vergleichsanordnung lässt sich allerdings fragen, ob
nicht auch die hebr. Volksklage-Literatur - analog zur mesopotamischen, wo die historisch
verhafteten Stadtklagen den liturgisch offeneren balag/ersemma-Texten vorausgehen! -
zunächst ein eigenes historisches Auslösungsmoment hatte. Die von Emmendörffer wie
Bouzard gemeinsam verfochtene Annahme einer literarischen Abhängigkeit wird jedenfalls

weiter zu bedenken sein.
Beat Weber, Linden

Henrik Pfeiffer, Das Heiligtum von Bethel im Spiegel des Hoseabuches, Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 183, Vandenhoeck & Ruprecht,
Göttingen 1999. 272 S„ DM 132.- (Leinen), ISBN 3-525-53867-7.

Die hier zu besprechende Berliner Dissertation problematisiert die traditionelle Annahme,

wonach das Hoseabuch den Ausgangspunkt der dtr. Sichtweise bilde, nach der das
Ende des Nordreichs (720 v.Chr.) auf dessen JHWH-Ferne («Sünde Jerobeams») zurückgehe.

Der Verfasser legt dazu eine eingehende Untersuchung des Inhalts und des literarischen

Werdens der hos. Kritik am Betheler Heiligtum, seiner Kulttheologie und -praxis,
vor. Diese inhaltliche Fragestellung ist mit einem methodischen bzw. entstehungsgeschichtlichen

Problem insofern verbunden, als die frühere Rückführung der Texte auf den
Propheten Hosea selber oder dessen Schülerkreis gemäss neueren Studien oft nicht mehr
haltbar ist. Von daher sieht sich Pfeiffer verpflichtet, durch eingehende literarkritische bzw.
redaktionsgeschichtliche Analysen Schichtung, Zeithorizonte und theologische Aussagen
der relevanten Texte aufzuhellen.

Im ersten Teil werden die religionsgeschichtlichen Hintergründe der auf das Betheler
Heiligtum bezogenen Texte erörtert. Gemäss Pfeiffer liegt I Kön 12,25-33 im Kern älteres
Material aus dem Nordreich zum Verständnis des israelitischen Reichskultes zugrunde (dazu

bietet sich ein urartäischer Text als Parallele an). Die theologische Verankerung in der
Tradition der «Heraufführung Israels aus Ägypten» ist grundlegend. Die Stierbilder des
Jerobeam sind als Präsenz- bzw. Vermittlungssymbole zu interpretieren, über die JHWH
(in der Gestalt des Wettergottes) und seine Verehrer kultisch kommunizieren.

Der mittlere und grösste Abschnitt beinhaltet exegetische Untersuchungen der einschlägigen

Texte. Dazu gehören - eingebettet in ihre jeweiligen Kontexte - Hos 4,14 (spätere
jüd. Redaktion); 12,3-5.7.11.13f. (exilisch, Streit um «rechte» Kulttheologie des von Judä-



84 Rezensionen

ern am Heiligtum von Bethel [provisorisch] ausgeführten Kultes); 10-5-6a (Aufklärung
über relig. Ursache des Untergangs Israels, nach 720 v.Chr.); 8,5f. (im Kern von Tradenten-
kreis hos. Prophétie, nach 720 v.Chr., Bezug auf Betheler Heiligtum); 13,2 (exilisch-nach-
exilisch, Anspielung auf Stierkult); 12,10a/13,4a (Selbstvorstellungsformel, Einzelwort);
9,3b-4a (hoseanisch, Androhung Nordisraels: Rückkehr nach Ägypten); 11,1-11 (Kernbestand

sind 1.3-5*, nicht vor 587 v.Chr.); 2,16f. (nachhoseanisch).
Der dritte und abschliessende Teil trägt eine mit dem Buchtitel identische Überschrift.

In ihm wird eine theologiegeschichtlich orientierte Chronologie der Anspielungen auf das
Betheler Heiligtum im Hoseabuch dargeboten. Die Kritik am Heiligtum von Bethel und
seinem Kult reicht bis in das prophetische Spruchgut von Hos zurück (8,5f.*; 10,5f.*). Wo
der Alleinverehrungsanspruch JHWHs laut wurde, liegt jedoch spätere (meist dtr.)
Bearbeitung vor. Insgesamt lässt sich sagen, dass der Bethelkritik Hoseas keine Sonderposition
innerhalb der Prophétie des 8. Jh.s v.Chr. zukommt (vgl. Am; Mi). Die prophetische
Kultkritik dieses Jh.s stellt sich somit als ein sehr viel einheitlicheres Phänomen dar als bisher

angenommen.
Der Band schliesst mit Abkürzungs- und Literaturverzeichnis, Bibelregister, und den

Schluss bilden Thesen, die den gesamten Argumentationsgang und die Ergebnisse dieser
Monographie knapp zusammenfassen.

Pfeiffer legt hier eine profunde, kenntnisreiche und profilierte Studie vor, die für die
Aufarbeitung des Spannungsfeldes von Prophétie versus Kult wesentlich ist. Ihre Ergebnisse

sind methodisch wesentlich von den redaktionsgeschichtlich erarbeiteten Textschichtungen

bestimmt, denen zufolge der prophetische Grundbestand (in Übereinstimmung mit der
neueren Forschung) minimiert wird. Wer derart akribisch gehandhabte methodische Analytik

- aus welchen Gründen auch immer - nicht adäquat findet, wird deshalb entsprechend
auch teilweise zu andern Ergebnissen kommen.

Beat Weber, Linden

Albert de Pury, Thomas Römer, Jean-Daniel Macchi (Hg.), Israel Constructs its History.
Deuteronomistic Historiography in Recent Research, Journal for the Study of the Old
Testament, Supplement Series 306, Sheffield 2000. 504 S. ISBN 1-84127-099-7.

Nach der französischen Originalausgabe Israël construit son histoire (1996) erscheint nun
eine englische Ausgabe dieses wichtigen Sammelbandes über die deuteronomistische
Geschichtsschreibung. Der Genfer Alttestamentier de Pury und seine Schüler Römer und
Macchi haben mit ihm eine würdige Fortsetzung zum viel beachteten Band Le Pentateuque
en question (1989,21991) geschaffen.

Gegenüber der französischen Erstausgabe sind die Beiträge leicht überarbeitet worden.
Hingegen fehlt der Beitrag von Rainer Albertz über die Milieu-Unterschiede zwischen
dem deuteronomistischen Geschichtswerk und dem deuteronomistischen Jeremia-Heraus-
geber in der englischen Ausgabe (siehe dafür die englische Fassung in BEThL 147, 2000).

Der Band beginnt mit einer umsichtigen Forschungsgeschichte, welche mit weit über
hundert Seiten bedeutend ausführlicher als beim Vorgängerband ausgefallen ist. Darauf
folgt eine thematisch überzeugend zusammengestellte und repräsentative Sammlung von
Arbeiten, welche die insgesamt 12 Autoren und 2 Autorinnen aus drei Kontinenten
erstmals 1995 vor Doktoranden-Kolloquien in den Westschweizer Fakultäten vorgetragen hatten.

Dabei sind die unterschiedlichsten Ebenen beachtet: Den grundsätzlichen Fragen der
antiken Geschichtsschreibung widmen sich Beiträge über die nachexilisch-judäische, die
griechische und die mesopotamische Geschichtsschreibung. Ausgeleuchtet werden die
Beziehungen zwischen Text- und Literarkritik, zwischen diachronen und synchronen Methoden,

zwischen vordeuteronomischen Quellen und deuteronomistischer Geschichtsschreibung.

Weitere Beiträge beschäftigen sich mit dem Milieu, der Ideologie sowie der theolo-



Rezensionen 85

gischen Bedeutung für das Alte Testament. Es kommen Befürworter einer vorexilischen
Situierung, aber auch von exilischen und nachexilischen Ansetzungen zu Wort, und auch
die grundsätzliche Bestreitung eines deuteronomistischen Geschichtswerks fehlt nicht.

Nach der Lektüre der Beiträge stellt sich eine gewisse Ratlosigkeit ein, welche übrigens
bereits in der Forschungsgeschichte kurz am Schluss angesprochen wird: Woran liegt es,
dass aus denselben Texten mit jeweils guten Argumenten ganz unterschiedliche Aussagen
herausgelesen werden können? Ob das im Titel des Buches angesprochene Stichwort
construction vielleicht stärker den heutigen exegetischen Konzepten gilt, jedoch die
Geschichtsschau des alten Israel sich weiterhin unsern Sichtweisen entzieht?

Edgar Kellenberger, Liestal

Albrecht Beutel, Protestantische Konkretionen. Studien zur Kirchengeschichte, Mohr
Siebeck: Tübingen 1998. ISBN 3-16-146856-2.

Der seit 1998 an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster lehrende Kirchenhistoriker

Albrecht Beutel legt zehn kirchengeschichtliche Aufsätze als «Protestantische
Konkretionen» aus den Jahren 1990-1997 vor. In chronologischer Reihenfolge bietet der
Band Beiträge zu Themen der lutherischen Reformation und Orthodoxie sowie zur
Aufklärung. Hinzu kommen zwei weitere, eher programmatisch ausgerichtete Studien. Den
Band eröffnet die geringfügig überarbeitete Fassung von Beutels Tübinger öffentlicher
Antrittsrede aus dem Jahr 1995, die sowohl nach «Nutzen und Nachteil der Kirchengeschichte»

fragt als auch «Begriff und Funktion einer theologischen Kerndisziplin» zu
bestimmen versucht. Der Kirchengeschichte weist der Vf. eine zentrale Aufgabe innerhalb
der theologischen Wissenschaften zu und definiert sie als «die Geschichte der Inanspruchnahme

des Christlichen». Es geht bei dieser Bestimmung des kirchenhistorischen
Forschungsgegenstandes um jene Phänomene, «in denen eine ausdrückliche oder stillschweigende

Wahrnehmung der christlichen Religion, es sei nun aktiv oder rezeptiv, zur
Anschauung kommt». Der Vf. plädiert dafür, auf apriorische Wesensbestimmungen zu
verzichten, um der Pluralität des Christlichen in der Geschichte gerecht werden zu können.
Bei der Verhältnisbestimmung von Kirchengeschichte und allgemeiner Geschichtswissenschaft

lehnt Beutel die Auffassung der Kirchengeschichte als eines bloss historischen
Segments ab und erklärt ihre Frage «nach dem Ganzen» zu ihrer konstitutiven Funktion. Dieser

kirchenhistorische Ansatz findet schliesslich seine Zuspitzung, wenn der Vf. die
spezifische Differenz zwischen Kirchengeschichte und allgemeiner Geschichtswissenschaft als
eine «aus kirchlichem Interesse geborene Fragstellung» markiert. Hier stellt sich die Frage,
ob dies nicht eine gewisse Engführung der kirchengeschichtlichen Perspektiven darstellt.
Müsste eine im universitären und akademischen Diskurs verortete Kirchengeschichtsforschung

nicht zunächst von einem weiter bestimmten Forschungsinteresse ausgehen? Ihrer
Stellung im Kontext der theologischen Disziplinen würde dies nicht schaden, ist sie doch,
wie der Vf. zurecht behauptet, ein «Strukturmoment der ganzen theologischen Arbeit», die
sowohl vor der Gefahr der «theologielosen Historisierung» als auch vor der Gefahr der
«ungeschichtlichen Dogmatisierung» bewahren kann.

Nach diesen grundsätzlichen und enzyklopädischen Überlegungen widmet sich Beutel
den «Strukturtypen kirchenhistorischer Arbeit» sowie «Exemplarischen Bewährungsfel-
dern». Dabei plädiert er für eine kritisch betriebene Kirchengeschichte, die den Gefahren
eines unkritischen monumentalen und antiquarischen historiographischen Ansatzes widersteht.

Dabei bezieht der Vf. die kritische Methode hellsichtig nicht nur auf den historischen
Gegenstand, sondern auf ihren Gebrauch selbst. So bietet die Kirchengeschichte einen
dreifachen Nutzen: Sie kann theologische Bescheidenheit, historische Bildung und christliches

Handeln fördern. Im abschliessenden dritten und letzten Teil werden als «exemplarische

Bewährungsfelder» Auslegungs-, Predigt- und Theologiegeschichte genannt, die dem



86 Rezensionen

Vf. ein besonderes Anliegen sind. Auch hier stellt sich dem Rezensenten die Frage, ob die
Auswahl der Exempel nicht eine zu hinterfragende thematische Reduktion impliziert.
Zudem ist zu bedenken, wie sich diese im deutschen, landeskirchlich geprägten lutherischen
Kontext entworfene kirchengeschichtliche Theorie zu den gegenwärtigen historiographi-
schen Fragestellungen in der Schweiz verhält. Zweifelsohne bieten Beutels unverkennbar
kirchlich und theologisch ausgerichtete Überlegungen und Anregungen nachdenkenswerte
und diskussionswürdige Anstösse für die gegenwärtige Kirchengeschichtsschreibung

Die theologischen Interessen des Vf.s werden auch im letzten Aufsatz, einer
«fundamentaltheologischen Skizze», deutlich, wenn er nach dem Verhältnis von Religion und Sprache
fragt. «Sprache» und «Wort» - bekannte Themen aus der Schule Gerhard Ebelings - sind
auch in einigen anderen abgedruckten Studien Thema, wenn beispielsweise die «Sprache
des Glaubens bei Luther», «Lehre und Leben in der Predigt in der lutherischen Orthodoxie»

oder das «Abendlied» von Matthias Claudius untersucht werden. Dass Sprache nicht
nur ein Forschungsschwerpunkt des Münsteraner Kirchenhistorikers ist, sondern dass der
diese auch souverän zu schreiben weiss, belegen die vorliegenden lesenswerten und
anregenden Studien.

Thomas K. Kuhn, Basel

(Sueng Hoon) Paul Chung, Spirituality and social ethics in John Calvin. A pneumatological
perspective, University Press of America, 2000. 217 S., ISBN 0761817425.

Bereits die Dissertation (Karl Barth und die Hegeische Linke, Peter Lang Verlag, 1992)
hatte der Koreaner Paul Chung an der Theologischen Fakultät Basel beim Systematiker
Jan M. Lochman erstellt. Für seine post-doktorale Thesis, vergleichbar mit einer
Habilitationsschrift, griff der zur Zeit in Berkeley unterrichtende Chung wieder auf Basel zurück
und erarbeitete die vorliegende Studie in Begleitung mit dem Kirchengeschichtler Martin
A. Schmidt.

Die Untersuchung will dem üblichen Calvin-Bild entgegen treten, wonach Calvin zwar
ein grosser Systematiker gewesen sei, dabei aber die Pneumatologie und deren Folgen für
die christliche Spiritualität vernachlässigt habe. Chung vertritt demgegenüber die These,
dass die Pneumatologie in Calvins Theologie eine zentrale Stellung einnehme und sich
entscheidend in der Spiritualität gelebten Christseins auswirke, und zwar besonders in ihrer
sozial-politischen Dimension. Nach dem Verständnis Calvins lasse christliche Spiritualität
die individualistische Engführung hinter sich und sei so revolutionär wie der von Karl Marx
geforderte soziale Humanismus.

In sechs Kapiteln erhärtet Chung seine These. Kapitel I erinnert daran, dass die ganze
Schöpfung das Werk des dreieinen Gottes sei. Dem Heiligen Geist komme dabei speziell
die Rolle des Initiators, Förderers und Bewahrers allen Lebens zu. Entsprechend fördere
der Heilige Geist beim Menschen das ökologische Bewusstsein und dessen Mitverantwortung

an der gesamten Schöpfung. Kapitel II streicht die reziproke Bezogenheit aller drei
Hypostasen der Trinität heraus und betont ebenso die dynamische Reziprozität zwischen
der menschlichen und göttlichen Natur innerhalb der 2. Person der Trinität. Kapitel III
entfaltet den Heiligen Geist als Bindeglied und eigentlichen Kommunikator Christi für das
christliche Leben der Gläubigen. Im Wirken des Heiligen Geistes wird der objektive
Grund eines jeden Christseins lokalisiert. Rechtfertigung und Heiligung, ja alle Früchte des
Glaubens gründen im Wirken des Heiligen Geistes, der uns als göttlicher Kommunikator
die Heilsgaben vermittelt. Zwischen Mensch und Christus komme es dabei zu einer nicht
subjektiv misszuverstehenden mystischen Vereinigung, zu einer <Theosis> des Menschen
(<in nobis> und zugleich <extra nos>). - Kapitel IV erklärt, weshalb Calvin, ehe er später als

Theologe der Prädestination wahrgenommen worden sei, als Theologe der Freiheit gegolten

habe. Nach Calvin wisse sich der Christenmensch nämlich erstens frei und unabhängig



Rezensionen 87

von jeder Gerechtigkeit, die durch das Gesetz kommt. Zweitens nehme bei Calvin ein
befreiter Christ die biblischen Gebote nicht als ein fremdes, knechtendes Joch auf sich, und
drittens mache der Glaube den Christen frei von sogenannten unwesentlichen Dingen, wie
Luxus, Äusserlichkeiten, aber auch überkommenen Traditionen und gesellschaftlichen
Konventionen. Kapitel V führt aus, wie sich diese pneumatologischen Überlegungen auf
die Praxis der christlichen Kirche auswirkt. Der weltoffene Ansatz der Theologie Calvins
bezieht das Wirken des Heiligen Geistes nicht nur auf das individuelle Christenleben,
sondern ebenso auf die Gesellschaft und die Ökonomie. Nicht nur Waisen und Witwen sollen
beschützt, sondern die gesamte Gesellschaft und Politik an den angestrebten Zielen des
Reiches Gottes, nämlich an Gemeinschaft und Solidarität, gemessen werden. Dabei geht
Calvins Ansatz vom alttestamentlichen Halljahr aus, welches regelmässig für eine gerechte
Neuverteilung der Güter sorgt. Entsprechend sollen sich die Christen in Politik und Gesellschaft

- getrieben vom Heiligen Geist, das heisst in christlicher Freiheit - für die gerechte
Verteilung der Güter einsetzen. Calvin beschreitet damit einen Mittelweg zwischen
kapitalistischem Individualismus und anabaptistischem Kommunismus. Kapitel VI deckt schliesslich

auf, wie dieser Ansatz Calvin und dessen verfolgte Glaubensgeschwister zum Widerstand,

ja sogar zur Rebellion gegenüber einer Staatsmacht treibt, die sich der Verantwortung

Gott gegenüber (Theokratie) entzieht und sich entsprechend nicht für Solidarität und
Gerechtigkeit einsetzt.

Chungs Verdienst ist es, uns mit einem ökumenisch aktuellen und sozialpolitisch
anregenden Bild von Calvin vertraut zu machen: Seine Pneumatologie vermag in der ökumenischen

Diskussion zu vermitteln (Perichorese, <Theosis>) und erhebt in unserer globalen,
neoliberalen Wirtschaft die Stimme als Prophet der ersten Stunde.

Pius F. Helfenstein, Rorschach

Philipp Stoellger, Metapher und Lebenswelt. Hans Blumenbergs Metaphorologie als
Lebenswelthermeneutik und ihr religionsphänomenologischer Horizont, Hermeneutische
Untersuchungen zur Theologie 39, Mohr (Siebeck), Tübingen 2000. 583 S., ISBN 3-16-
147302-7.

«Die Metapher ist eines in dem vielen, was mich am Schreiben verzweifeln lässt». Die
Not mit der Metapher, die Franz Kafka hier in seinem Tagebuch im Jahr 1921 bekennt,
wird jeder Leser, der sich mit Blumenbergs Metaphorologie beschäftigt, in gesteigerter
Weise nachempfinden können. Umso mehr freut man sich da über Monographien, die
Wege durch das Geflecht von Blumenbergs metaphorologischen Reflexionen bahnen helfen.

Das Ziel der im Wintersemester 1998/99 von der theologischen Fakultät der Universität
Zürich angenommenen Dissertationsschrift des Vf.s. besteht darin, Hans Blumenbergs
mehrdimensionale Metaphorologie, ihren religionsphänomenologischen Horizont und
ihre möglichen Horizonterweiterungen für eine Metaphorologie in theologischer Perspektive

zu entfalten. Wer dabei allerdings eine systematische Darlegung von Blumenbergs
<Metapherntheorie> erwartet, wird enttäuscht werden - doch das zu Recht. Die eigenartige
topische Struktur, die Blumenbergs Arbeiten zur Metapher, näher in der 1957 erschienene
Aufsatz «Licht als Metapher der Wahrheit», die «Paradigmen zu einer Metaphorologie»
(1960), sowie die Studie «Beobachtungen an Metaphern» (1971), kennzeichnen, soll nicht
systematisch eingeebnet und reduziert werden. Statt dessen wählt der Vf. selbst bestimmte
«Örter der Phänomenologie Blumenbergs» (8) aus und versucht, eine hermeneutisch
wohlreflektierte (s. I. Einleitung 1-16) «fortbestimmende Variation» von Blumenbergs Leseoder

sogar Lebenswelt, welche die dem Text vorausliegende Geschichte zu erkennen, die
in ihm liegenden Sinngehalte zu verstehen und die ihm immanenten Potenziale zu entfalten
und weiterzudenken sucht. Stoellger nimmt damit nicht nur Blumenbergs eigenen philoso-



88 Rezensionen

phischen Stil auf (vgl. 324ff.), er zwingt den Leser durch die Form der Auseinandersetzung,
selbst in die diskursive und philosophiegesättigte Gedankenwelt, oder besser: Höhlenwelt
(9) von Blumenbergs Nachdenken hinabzusteigen - doch der Höhlengang lohnt sich:

Im ersten Hauptteil (II. Hans Blumenbergs Metaphorologie, 17-324) wird der Leser
eingeladen, den Weg Blumenbergs von seinen theologischen Anfängen (vgl. die Dissertation
«Beiträge zum Problem der Ursprünglichkeit der mittelalterlich-scholastischen Ontologie»,

1947), seinen philosophischen Abgrenzungs- und Anknüpfungsbemühungen bei
Heidegger, Kant und Vico, der Entfaltung der Paradigmen zu einer Metaphorologie (81ff.) mit
der Entdeckung der «absoluten Metapher» bis hin zur Ausweitung der Metaphorologie zur
Lebensweltphänomenologie (253ff.) nachzugehen. Die Darstellung ist reich an
Detailbeobachtungen (wie etwa die Rückbeziehung von Blumenbergs Diktum der irreduziblen Un-
begrifflichkeit auf Heideggers vorprädikative Unverborgenheit des Grundes, 25f.), verfolgt
die bei Blumenberg oft nur angedeuteten Seitenzweige (z.B. Kants Schematismus- bzw.
Symboltheorie, 84-87 oder ausführlicher Vicos Metapherntheorie, 103-127) oder implizite
Gegenströmungen (z.B. Derrida oder Rortys Metaphorologiekritik, 207-252) und weist
behutsam auf Ungenauigkeiten hin (z.B. Blumenbergs Interpretation der christlichen
Lichtmetaphorik, 76-80; die Unschärfe der Metapher als cartesianischer Restbestand,
82ff.). Dennoch verliert der Vf. das grundlegende Ziel nicht aus dem Blick: Die Ausgangsfrage

von Blumenberg in seinen <Paradigmen> war, unter welchen Voraussetzungen Metaphern

in der philosophischen Sprache Legitimität beanspruchen können. Während seiner
Arbeiten im Archiv für (philosophische) Begriffsgeschichte, wurde Blumenberg deutlich,
dass bestimmte Metaphern nicht auf <Wörtlichkeit> oder <den Begriff> zu reduzieren sind,
sondern zu faktischen und irreduziblen Grundbeständen zu rechnen sind. Doch statt solche
so genannten «absoluten Metaphern» in einer «vollständigen Typologie» zu erfassen (wie
zuerst beabsichtigt) oder sie in einer metaphorologischen Metatheorie zu systematisieren
(wie sie Derrida destruiert, 218ff.), verortet Blumenberg später die Metapher in der
widerrufbaren, geschichtlich labilen und daher stets Varianten Lebenswelt (256ff.). So arbeitet
der Vf. heraus, warum auf Blumenbergs «Paradigmen» eben keine definitorische
Metapherntheorie, statt dessen aber eine Horizonterweiterung der Metaphorologie zur herme-
neutischen Phänomenologie kulturell-geschichtlicher Lebenswelten (264ff.) folgen konnte.

Im zweiten Teil (III. 325-498) wendet sich der Vf. dann explizit der theologischen
Dimension von Blumenbergs debensweltlicher Metaphorologie> zu und lotet dabei die
reziproke Dynamik einer «Remetaphorisierung der Theologie» und einer «Retheologisierung
der Metaphorologie» aus. Einzelne Topoi sind dabei Blumenbergs «Stil der Nachdenklichkeit»

(325-362), seine Einsicht in die phänomenologische Rettung der Unbestimmtheit
durch metaphorische Umbesetzung (363-389, z.B. vom Teufelsmythos zur Sündenmeta-
phorik) oder seine Cusanusinterpretation (384-418). Die cusanische Conjectura ist für
Blumenberg ein Paradigma, wie die elementare Unbestimmtheit imaginativ gestaltet werden
kann. Hier zeichnet sich eine mögliche Perspektive einer «Wiederkehr Gottes in der Neuzeit»

ab. Während noch etwa bei Jüngel die Metapher des Absoluten zum letzten Grund
einer normativen Metaphorologie gesetzt wird (434-478), kann die neuzeitliche Denkbarkeit

und Sagbarkeit Gottes - nach Blumenberg - nur in einer Deabsolutierung des
Gottesbegriffs, d.h. aber im Sinne Blumenbergs durch eine lebensweltbezogene Remetaphorisierung

der Theologie erfolgen, wie sie in der phänomenologischen Interpretation der
«Matthäuspassion» vorgeführt wurde (479-498). Ein instruktives Literaturverzeichnis (mit
Bibliographie Blumenbergs und Sekundärliteratur) sowie ein umfangreiches «Metaphern-
und Begriffsregister» (548-583) runden die Studie ab.

Die Stärke der Arbeit liegt darin, dass sie Blumenbergs Metaphorologie in Auseinandersetzung

mit dem gesamten Oeuvre von Blumenberg entfaltet (lediglich eine vertiefte
Darlegung der Übergänge und Abrenzungen zur <Arbeit am Mythos> hätte man sich hier und
da gewünscht) und dabei sehr sachgemäss eine topisch strukturierte Darstellung wählt.



Rezensionen 89

Dass diese induktive Vorgehensweise gelingt, wird zweifellos nur möglich, weil sich der Vf.
zugleich als profunder Kenner der philosophischen Diskurse und des zeitgeschichtlichen
Kontextes ausweist, was er in Seitendiskussionen, Ausblicken und einzelnen Anmerkungen

zu erkennen gibt. Instruktiv ist dabei auch, dass der Vf. die theologische Perspektive
nicht auf eine «Verwertbarkeit» oder Nutzbarmachung Blumenbergs für theologische
Zwecke reduziert (wie dies z.T. mit der Metapherntheorie von Ricoeur geschehen ist),
sondern auf eine theologische Anschlussfähigkeit und Horizonterweiterung zielt.

In dieser Hinsicht kann der Vf. das eingangs zitierte Votum Kafkas ergänzend aufnehmen,

wenn er schreibt, dass «die Metapher auch eines in dem vielen (ist), was mich hoffen

lässt» (2). Der teilnehmende Lesen darf hier im Sinne des Vf.s «interpretativ
fortbestimmen»: Auch Stoellgers Studie lässt gleich in mehrfacher Hinsicht hoffen. Nicht nur die
«Remetaphorisierung der Theologie» als Möglichkeit der Sagbarkeit Gottes in der Neuzeit
und Postmoderne könnte durch die vorliegende Arbeit entscheidend vorangebracht sein,
auch für eine «Retheologisierung der Philosophie» und damit für die Dialogaufnahme
zwischen Philosophie und Theologie bieten sich hier wesentliche Anknüpfungspunkte. Darf
man in dieser Hinsicht auf rege Wirksamkeit der «Metapher und Lebenswelt» (und weitere
Arbeiten des Vf.s.) hoffen, so ist ein <Höhlenausgang> schon jetzt gesichert: Der Vf. hat mit
seiner Untersuchung zweifellos einen Meilenstein innerhalb der theologischen Blumen-
berg-Rezeption und der Blumenberg-Forschung überhaupt gesetzt.

Ruben Zimmermann, Heidelberg/ München

Agnes Valyi-Nagy (Hg.), Geschichtserfahrung und die Suche nach Gott. Die Geschichtstheologie

Ervin Välyi Nagys, Kohlhammer Verlag: Stuttgart-Berlin-Köln, 2000. 252 S.,

ISBN 3-17-014783-8.

Jenseits seines Heimatlandes und eines vor allem in der Schweiz verorteten intellektuellen
Freundeskreises zählt der ungarische Theologe Ervin Välyi Nagy (1924-1993) gewiss

nicht zu den bekannteren theologischen Intellektuellen seiner Generation. Auch in
Ungarn selbst stand er nur selten in der ersten Reihe der akademischen Theologen. Hauptberuflich

als Hochschullehrer war Välyi Nagy nur fünf Jahre lang in Budapest und einmal -
1973/74 - im Rahmen einer Gastprofessur in Mainz tätig. Ansonsten hat er Pfarrämter
versehen und seine theologischen Schriften seit der Dissertation 1967 bei Heinrich Ott («Kirche

als Dialog») in einer Art wissenschaftlichen Paraexistenz verfasst. Deren Eigentümlichkeit

ist ihr theologisch reflektierter und zugleich programmatischer Charakter: «Am
Rand bleiben» - das ist gewissermassen das asketische Lebensmotto dieses theologischen
Einzelgängers, der gleichwohl und gerade darum ein intellektuelles Charisma ausstrahlte,
das ihm in der ungarischen theologischen Szene nicht wenige Schüler und weit darüber hinaus

reichende Anerkennung verschaffte.
Der von einer Tochter Ervin Välyi Nagys herausgegebene Band versammelt kurze,

ursprünglich teils auf deutsch, teils auf ungarisch und verstreut publizierte Arbeiten aus
nahezu 40 Jahren zu dem zentralen theologischen Lebensthema ihres Verfassers, zur
Geschichtstheologie. Daran angehängt sind in einem zweiten Teil des Buches Aufsätze von
theologischen Freunden, Weggenossen, Schülern und geistigen Austauschpartnern des

Autors (H. Ott, G. Sauter, I. Borgärdi-Szabö, Z. Balog, D. Ritsehl, E. Stegemann u.a.). Auf
diese Weise stellt das Buch zugleich eine repräsentative Einführung in das Denken dieses

sperrigen Theologen dar, wie auch eine Hommage, die das Gespräch mit ihm posthum
fortsetzt.

«Am Rand bleiben» - die so überschriebenen Aufzeichnungen eines kurz vor seinem
Tod mit zweien seiner Schüler geführten Gesprächs bieten eine instruktive Einführung in
Leben, Denken und Denkmotive Välyi Nagys. Aus ihm erhellt, dass der enttäuschenden
Erfahrung der Niederschlagung des Aufstandes von 1956 eine biographische Schlüsselstel-



90 Rezensionen

lung für seinen Rückzug aus politischen und kirchenpolitischen Aktivitäten in eine eher
einsame theologische Reflexionsexistenz am Rande institutioneller Einbindungen jenseits
des auf die Seelenpflege der Einzelnen ausgerichteten Pfarramtes zukommt. Diese Erfahrung

scheint die offenbar schon früher gehegte Aversion gegen politische Institutionen
jenseits des lebensweltlichen Nahbereichs zu bestärken; denn auch schon die ihm während des
Aufstandes angetragene Wahl in den Vorstand des Revolutionären Nationalkomitees
lehnt Välyi Nagy ab: «Ich brauchte kein Würdenträger zu werden, um auch weiterhin das

zu tun, was meine Überzeugung war.» (15)
Dass sich solche Apartsetzung gegenüber öffentlicher institutioneller Einbindung in der

Tat aus den biographischen Erfahrungen mit der strukturellen Korruption politischer
Institutionen in totalitären Systemen speist, wird in Välyi Nagys letzten Lebensjahren deutlich,

als sich nach der politischen Wende in den ehemaligen Ostblockstaaten auch eine -
wenn auch vorsichtige und sofort wieder mit Kautelen versehene - Wende in der Einschätzung

des Verhältnisses von Christentum und rechtsstaatlichen Institutionen bei ihm
abzuzeichnen beginnt: «Ich habe in der letzten Zeit meine dichotomischen Ansichten einiger-
massen in Frage gestellt, zum Teil wegen T. Rendtorff und auch wegen R. Rothe.» (21)
«Wir wollen...», so erklärt Välyi Nagy im Wendejahr 1989, «... nicht den revolutionären
Prozess an sich, sondern seine erreichbaren, nicht-utopistischen Zwecke. Zum Beispiel,
dass die Freiheitsrechte kodifiziert werden und dass wir sie nicht von Menschen, vielleicht
von <neuen Menschen* geschenkt bekommen, sondern dass sie uns gesetzlich gesichert
werden.» (142)

Die Geschichtstheologie, die Ervin Välyi Nagy in den Jahren seiner teils politisch
bedingten, teils frei gewählten inneren Emigration in kurzen, markanten mitunter bewusst ins
Fragmentarische spielenden Skizzen entwirft, orientiert sich an K. Barth, D. Bonhoeffer,
P. Schütz, J. Ellul und vor bzw. hinter allen: Friedrich Overbeck. Von ihm übernimmt er
die paradoxale Grundthese, dass ein geschichtliches - will heissen: ein sich sichtbar institutionell

in der Welt einrichtendes - Christentum ein Widerspruch in sich selbst sei. Dieser
Selbstwiderspruch kann, so die Auffassung Ervin Välyi Nagys, gerade nicht im
Institutionell-Allgemeinen, sondern nur im Besonderen der persönlichen Lebensführung aufgelöst
werden. Die antigeschichtstheologische Geschichtstheologie hat bei ihm eine moralische
Such- und Stossrichtung und wohl auch ein moralisches Motiv: Sie zielt auf eine Lebensform

asketischen In-der-Wahrheit-Bleibens, also der authentischen Selbstdurchsichtigkeit,
auf eine «Enkrateia..., die es auf sich nimmt, am Rande zu stehen, um auf diese Weise
deutlicher entdecken zu können, worauf es jetzt wirklich ankommt, wo man sich als Christ- und
nicht als Objekt einer Massen- und Mediensuggestion - einsetzen muss.» (125)

Diese moralische Authentizitätsforderung führt in temporalen geschichtstheologischen
Kategorien zu einer Bevorzugung des Heute vor dem Morgen. Futurische Eschatologien
neigen in dieser Deutungsperspektive stets zur Ablenkung der Individuen von ihrer
authentischen Selbstvergewisserung, zur ideologischen Vertröstung. «Das realisierte Escha-
ton gab es für mich existentiell und nicht als Theologoumenon, als das Zentrum meines
Glaubens. Ich will es jetzt.» (17)

In der Tat lässt sich Ideologiekritik, also Kritik an illegitimer Ausübung politischer und
kirchenpolitischer Macht, als das eigentliche Fluidum und der Effekt der geschichtstheologischen

Reflexionen Välyi Nagys erkennen, Sie trifft genauso die frühen Versuche der
Etablierung einer ungarischen <Kirche im Sozialismus*, wie alle offenen und verdeckten
Triumphalismen theologischer Überhöhung von politischer Herrschaft. Mit besonderer
Prägnanz zeigt Välyi Nagy sublime Herrschaftsstrategien gerade bei politischen Theologien
auf, die - wie die Theologie der Befreiung oder Moltmanns Theologie der Hoffnung - <die

Zukunft* dadurch zu monopolisieren versuchen, dass sie sich zu Anwälten der heute zu
kurz Gekommenen erklären. Dass solche Parteinahme für die Schwachen in der Sache ihr
gutes christliches Recht hat, wird von Välyi Nagy nicht nur nicht bestritten, sondern vor-



Rezensionen 91

ausgesetzt. Jedweder «Radikalismus» (87) aber stellt aus seiner Sicht eine sublime
Machtstrategie dar, die dazu angetan ist, anderen, vor allem aber auch dem eigenen Selbst
Gewalt anzutun, weil sie dem lebendigen, je geschichtlichen Anspruch des wahren freien
Selbstes - Jesus Christus - durch die Aufstellung eines gesetzlichen Prinzips ausweicht.

Die Konsequenz dieser ihrerseits durchaus radikalen Geschichstheologie ist ein «Lob
der Inkonsequenz» (87). In Zeiten institutionalisierter Inhumanität, so liesse sich in eras-
misch-europäischer Tradition sagen, kann auf das Fehlen von Institutionen der Sicherung
individueller Freiheitsrechte wohl kaum anders als eben so, als durch die Performanz einer
ideologiekrischen Beobachter- und Mahnerexistenz - theologice: der Wahrnehmung eines

prophetischen Amtes - öffentlich aufmerksam gemacht werden.
Georg Pfleiderer, Basel

Wolfgang Vögele, Menschenwürde zwischen Recht und Theologie. Begründungen von
Menschenrechten in der Perspektive öffentlicher Theologie, Gütersloh 2000. 528 S.,
ISBN 3-579-02659-3.

Es sei vorweggenommen: Mit seiner Habilitationsschrift legt Wolfgang Vögele ein
umfassendes, lehrreiches, spannendes und sehr angenehm zu lesendes Werk vor, das aus der
Masse der unzähligen theologischen Publikationen zum Thema Menschenrechte vor allem
durch seine akribische Recherche hervorsticht.

Ziel der Arbeit ist es, theologische Einflüsse bei der Legitimation von Menschenrechten
zu untersuchen und in der Perspektive der vom Verfasser bereits in seiner Dissertation
entwickelten öffentlichen Theologie ein eigenes Konzept theologischer Menschenrechtslegitimation

vorzulegen. Vögele geht von der Beobachtung aus, dass in den Menschenrechts-
und Verfassungsdiskussionen immer auch theologisch argumentiert wurde, was durch die
weitläufigen Nachforschungen des Autors eindrucksvoll dokumentiert wird. Dabei ist dem
Umstand, dass sich nicht nur Theologen und Kirchenleute, aber gelegentlich durchaus auch
Juristen und Politiker bei der Entwicklung und Interpretation von Menschenrechtskatalogen

und -artikeln theologischer Argumente bedienen, bisher zu wenig Beachtung
geschenkt worden. Der Verfasser hegt die Befürchtung, dass die Menschenrechte zur Zeit
einem zunehmenden Legitiatmionsverlust ausgesetzt sind und fragt nach theologischen
Elementen bei der juristischen und politischen Legitimation sowohl in Staatsverfassungen als

auch in völkerrechtlichen Dokumenten.
Für die Fallstudien legten sich die älteste noch geltende Verfassung, nämlich die

amerikanische von 1788 ebenso nahe, wie die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von
1948 und das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland von 1949, zumal in der Fokus-
sierung auf Art. 1 GG.

Die Fallstudien nehmen umfangmässig weitesten Raum ein und gewähren einen
Einblick von seltenem synoptischen Wert. Mit einem akkuraten Frageraster analysiert Vögele
die drei Menschenrechts-, bzw. Verfassungstexte, weist unterschiedliche kulturelle und
politische Prägungen nach, differenziert Entstehungs- und Interpretationsgeschichte von
Menschenrechtskatalogen und Verfassungsartikeln und legt Aspekte der dahinter liegenden

Anthropologie frei. Vor allem aber wartet er mit einer Fülle an Belegen auf, die - weit
über die Disziplinengrenze hinausreichend - nicht allein den Theologen, sondern auch den
Historiker, Juristen und Politologen zu beeindrucken vermag. Doch selbst bei der Diskussion

verfassungsrechtlicher Aspekte oder juristischer, naturrechtlicher und philosophischer

Interpretationen in Grund- und Menschenrechtsdebatten verliert der Verfasser nie
das Ziel vor Augen: das Sichtbarmachen theologischer Gehalte und Begründungsmuster.

Der These, dass der Staat auf weltanschaulichen Prämissen fusst, die er nicht selber
schaffen kann, wird allgemein zugestimmt. Ob, wie der Autor gelegentlich durchschimmern

lässt, der weltanschauliche Hintergrund notwendigerweise religiöse Vorstellungen



92 Rezensionen

mit einschliesst (die Voraussetzungen des modernen säkularen Staates folglich mithin
theologischen Charakter haben), sei dahingestellt. Dass religiösen Vorstellungen und
theologischem Argumentieren durchaus Raum gegeben wird, zeigen aber die Fallstudien, mit
welchen Vögele zu ermutigenden Resultaten gelangt. Als Ermutigung und nicht als
Legitimation theologischer Beschäftigung mit den Menschenrechten von ihrer Genese her
empfinde ich seine Materialsammlung: Die Tatsache, dass immer schon theologisch argumentiert

wurde, berechtigt noch zu nichts, zeigt aber auf, wieviel Theologie und Kirche leisten
können, wenn sie sich in die Diskussion einbringen. Von daher wären sowohl die
Selbstrücknahme als auch der Begründungsverzicht seitens der Theologie in Menschenrechtsdebatten

fehl am Platz. Der von Vögele nachgewiesene Zusammenhang zwischen Begründung

von Menschenrechten und ihrer Interpretation (und - ebenso denkbar - ihrer
Implementierung und Durchsetzung) weist vielmehr auf Legitimations- und Diskussionsbedarf
hin. Vögele plädiert in seiner öffentlichen Theologie für die Begründungsoffenheit der
Menschenrechte, so dass nicht in erster Linie Begründungskonsens im engen Sinne
angestrebt wird (und schon gar nicht der Alleinanspruch eines Begründungsmusters, etwa des

theologischen), sondern ein Nebeneinander konkurrierender Begründungen möglich wird.
Diese Begründungsoffenheit hilft über eine alte Verlegenheit theologischer
Menschenrechtslegitimationen hinweg, die sich aus der Spannung zwischen partikularer Begründung
und universalem Anspruch ergibt. Öffentliche Theologie akzeptiert die pluralistischen
Bedingungen moderner Legitimationsdiskurse und kann ihr Proprium - die Verbindung von
Menschenwürde und Gottebenbildlichkeit - in den Dialog einbringen.

In Zukunft sollte «Menschenwürde zwischen Recht und Theologie» auf keiner Literaturliste

und bei keiner Seminarveranstaltung zum Thema Theologie und Menschenrechte fehlen.

Bruno Amatruda, Zürich

John Polkinghorne, Theologie und Naturwissenschaften. Eine Einführung. Aus dem Englischen

von Gregor Etzelmüller. Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus: Gütersloh 2001.
178 S„ ISBN 3-579-05180-6.

Das Buch will «eine Art Lehrbuch sein, mit dem man sich das ständig grösser werdende
Feld des Gesprächs zwischen theologischer und naturwissenschaftlicher Forschung aneignen

kann». (7) Sein Verfasser ist Professor für mathematische Physik am Queens College
in Cambridge und Priester der Kirche von England. Einleitend erinnert er an die Konflikte
zwischen den beiden Wissenschaften (Galilei und Darwin) und charakterisiert ihre
verschiedenen Erkenntnisweisen: Die Naturwissenschaft sucht über Hypothesen, Experimente

und Theorien nach Erkenntnissen, bleibt immer offen für Falsifikationen und
Paradigmenwechsel, aber behält doch durch alle Revisionen hindurch eine erstaunliche Kontinuität

im Verstehen der Wirklichkeit. Das theologische Denken hat Gott zum Gegenstand
und nähert sich ihm (nach G. Lindbeck) durch kognitive, expressionistische oder
kulturelllinguistische Methoden. Die Beziehungen zwischen den beiden Disziplinen bestehen aus
Polemiken, gegenseitiger Abschliessung, Dialog oder Assimilation.

Im ersten Teil des Buchs reflektiert Polkinghorne über Brennpunkte des naturwissenschaftlichen

Forschens, die für die Theologie wichtig sind: Durch Entdeckung der Quanten
und die Quantentheorie wurden die Wellen-Korpuskel-Dualität und damit die
Komplementarität für Naturwissenschaftler selbstverständlich. Dadurch wurden auch die Grenzen
der von Newton definierten Naturgesetze aufgedeckt. Viele Physiker haben darum die
rigoros materialistische Weltdeutung früherer Generationen aufgegeben (während bei
heutigen Mikrobiologen und Genetikern ein positivistischer Reduktionismus eher modisches
Dogma ist). In der Kosmologie ist durch die Entdeckung der kosmischen Hintergrundstrahlung

die Theorie des Big-Bang vor ca. 15 Milliarden Jahren ziemlich unbestritten, wo-



Rezensionen 93

bei freilich die ersten Bruchteile dieser Entwicklung (bis 10"43 Sekunden nach dem Urknall)
nicht nach den heute bekannten Naturgesetzen abgelaufen sind. Für das Gespräch mit der
Theologie ist interessant, dass nach den ersten drei Minuten der Entwicklung die nuklearen
Strukturen des Kosmos im heutigen Zustand fixiert sind. Dabei konstatiert man, dass
sowohl die expansive Wirkung des Urknalls, die Gravitation und die elektro-magnetischen,
wie auch die andern physikalischen und chemischen Kräfte so fein aufeinander abgestimmt
sind, dass eine Milliarde Jahre nach dem Urknall die Entwicklung von Leben möglich wurde.

Diese Struktur, die durch kleinste quantitative Veränderungen die Entstehung von
Leben unmöglich gemacht hätte, das sogenannte «anthropische Prinzip», wird gegensätzlich
gedeutet: von den einen als äusserst seltener Zufall, von den anderen als Flinweis auf einen
teleologischen Faktor.

Im weiteren lösen die Chaostheorie und die aus dem Chaos auftauchenden «dissipativen
Strukturen» ebenfalls Fragen nach einem Richtungssinn der Evolution aus. «Dass Zufall
(also historische Kontingenz) Sinnlosigkeit bedeutet, ist eine metaphysische Behauptung.
Es ist keinesfalls die einzig mögliche Deutung jener Geschichte, die die Naturwissenschaften

erzählen.» (101)
Schliesslich stellen sich in der Anthropologie die Streitfragen mit teilweise neuen

Argumenten: reduktionistischen und deterministischen Theorien (Denken und Bewusstsein nur
Nebenprodukte von molekularen Prozessen) stehen idealistischen, prozess-philosophi-
schen und zweiseitig-monistischen Theorien gegenüber.

Im zweiten Teil entfaltet Polkinghorne seine eigene Theologie, für welche die «natürliche

Theologie» unverzichtbar ist. Denn die Naturgesetze haben bestimmte Eigenschaften,
die intellektuell nicht befriedigend und vollständig zu erklären sind. Hinter der Struktur
und der Geschichte des Universums steht der Plan eines göttlichen Schöpfers, dessen Wille
in der Geschichte zum Ausdruck kommt, und «der unserer Anbetung und unseres Gehorsams

würdig ist» (95). Für eine Biologie, die nicht für Transzendenz offen ist, wäre zu
erwarten, «dass die Evolution den menschlichen Geist so gestaltet hat, dass er in der Lage ist,
mit alltäglichen Problemen umzugehen, aber dass dieser Geist in der Lage ist, die subatomare

Welt der Quantentheorie und die kosmischen Implikationen der allgemeinen
Relativitätstheorie zu verstehen, geht weit über das hinaus, was fürs Überleben nötig ist.» (100)
Der Theismus löst dieses Problem: «Wenn die Welt die Schöpfung eines rationalen Gottes
ist und wir sein Ebenbild sind, dann ist es nicht verwunderlich, dass im Universum eine
Ordnung herrscht, die unserm Geist in ihrer Tiefe zugänglich ist.» (101)

Die übrigen Loci seiner Theologie, die der Verfasser noch skizziert, entsprechen eher
einer konservativen Dogmatik: Christi Kreuz, als Gottes grosse Versöhnungstat - die
Auferstehung Christi, eine einmaliges wunderbares Eingreifen Gottes, durch das leere Grab
bezeugt. Darum muss die Theologie die schwierige Dualität von Menschheit und Gottheit
Christi festhalten, ähnlich wie die Physiker die Welle/Teilchen-Dualität des Lichts. Die Tri-
nitätslehre, eine einleuchtende Beschreibung, wie Gottes Handeln in der Schöpfung, in der
Erlösung und in der Heiligung als Handeln des einen Gottes zu verstehen ist. Es gibt zu
denken, dass der Verfasser, dessen Kompetenz in Physik, Mathematik und Naturphilosophie

über jeden Zweifel erhaben ist (Queens College!), von den Fragen der historischen
Kritik so unberührt seinen Glauben darstellen kann.

tWalter Neidhart, Basel

Martin Kumlehn, Kirche im Zeitalter der Pluralisierung von Religion. Ein Beitrag zur
praktisch-theologischen Kirchentheorie. Chr. Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2000. 296 S.,
ISBN 3-579-03481-2.

Der Pluralismus ist eine Herausforderung für das traditionelle Verständnis der Kirche.
Will die Kirche Volkskirche bleiben, muss sie den Anspruch auf das Monopol, das Chri-



94 Rezensionen

stentum zu verwirklichen, aufgeben und versuchen, auf die zunehmende Inidvidualisierung
von Religiosität einzugehen. Sie muss die mannigfaltigen ausserkirchlichen Formen von
Frömmigkeit verstehen und in ihnen teilweise Äusserungen des christlichen Glaubens
erkennen. Das sind die Grundtiberzeugungen, von denen Kumlehn in seiner Bochumer
Dissertation ausgeht. Von diesem Standpunkt aus untersucht er die Geschichte der Praktischen

Theologie hinsichtlich ihrer ekklesiologischen Entwürfe.
Er geht ausführlich auf Schleiermacher ein, der in den «Reden» die These vertritt, dass

«die Abnahme der Plausibilität kirchlicher Religionsvollzüge nicht ohne weiteres als Verlust

von Religiosität überhaupt verbucht werden kann». Das Wesen der Religion ist für diesen

Lehrer bekanntlich «weder Denken, noch Flandeln, sondern Anschauung und Gefühl».
In diesem Religionsverständnis sieht Kumlehn eine «adäquate Neu-Formulierung der
reformatorischen Rechtfertigungslehre». Sie ist für heutige Menschen angemessen, weil ihre
juridischen Konnotationen eliminiert sind. Religion ist die Erfahrung des Unendlichen,
welche das endliche Bewusstsein transzendiert, aber trotzdem eine sinnliche Gestalt
braucht, um wahrnehmbar zu sein. Dieser Dialektik von Transzendentem und Wahrnehmbaren

entspricht Differenz und Zusammengehörigkeit von Religion und Kirche. Mit dieser
religionstheoretisch begründeten Verhältnisbestimmung von individueller Religiosität und
kirchlicher Christentumspraxis ist es für Schleiermacher möglich, sowohl ausserkirchlicher
Religionspraxis ernst zu nehmen, wie auch die religionsvermittelnde Funktion des kirchlich
institutionalisierten Christentums zu würdigen.

Auf die eingehende Interpretation des Schleiermacher'schen Denkens über Religion,
Kirche und Praktische Theologie aufbauend, stellt Kumlehn dar, wie die bekannten (und
weniger bekannten) Lehrer der Praktischen Theologie seither diese Themen behandelt
haben: Ph.K. Marheineke, der im Geist Hegels die gegenseitige Abhängigkeit von Staat und
Kirche betont («der Staat hat seine Wahrheit nur in der Gemeinschaft mit der Kirche, und
die Kirche hat Wirklichkeit nur durch den Staat») und eine vor-neuzeitliche Einheitskultur
anstrebt, dabei aber das Frömmigkeitsverständnis von Schleiermacher preisgibt; — C.I.
Nitzsch, der aus der Unterscheidung von Reich Gottes und Kirche Verständnis für ausser-
kirchliche Formen des Christentums gewinnt, freilich ohne daraus Folgerungen für die
kirchliche Praxis zu ziehen; — F. Ehrenfeuchter, der aus dem Zusammenhang von Reich
Gottes und Schöpfung - die kulturelle Funktion des Christentums zu verstehen versucht.
(Aus der Differenz zwischen unsichtbarer und sichtbarer, geglaubter und wirklicher Kirche
ergibt sich für ihn auch, dass christliche Frömmigkeit sich in einer Vielzahl von Ausformungen

manifestiert.)
Neben diesen Autoren der Epoche nach Schleiermacher zeichnet Kumlehn eine Linie,

die zu immer exklusiverem Konfessionalismus führt: von Chr. Palmer, der zwar die Kirche
auch empirisch verstehen will, aber in seinen Urteilen über kirchlich Distanzierte nur
dogmatisch denkt, — Th. Harnack («Niemand kann Christ sein, ohne Glied der Kirche zu
sein») und E.Chr. Achelis zu G.v. Zezschwitz (Das «glaubensvermittelnde Handeln der
Kirche» zielt darauf, «die Nichtkirche in Kirche aufzuheben, respective das Sociaileben der
Welt nach dem Lebensgesetz und den Ordnungsformen der Christusherrschaft
umzugestalten»).

Gegen die Konfessionalisten begründen liberale Lehrer des Fachs ihre Gegenposition:
P. Drews fordert die Umorientierung der Praktischen Theologie vom dogmatischen zum
empirischen Erkenntnisweg. F. Niebergall entfaltet Praktische Theologie auf
religionswissenschaftlicher Grundlage und im Gespräch mit den Humanwissenschaften. O. Baumgarten

plädiert für eine Volkskirche, die grundsätzlich «allem Volk, auch der Masse, auch dem
Durchschnitt offen steht.» A. Krauss tritt für die grundlegende Distinktion im protestantischen

Kirchenverständnis ein: die Kirche ist «ihrem Wesen Gehalt und Werthe nach nur
als die vergängliche, weltliche Form des Reiches Gottes zu betrachten.»



Rezensionen 95

Aus dem 20. Jh. geht der Verfasser u.a. auf die Ansichten von M. Schian und E. Pfen-
ningsdorfein und bietet eine Neu-Interpretation des Beitrags von K. Barth zum
Kirchenverständnis: seine radikale Religionskritik sei nichts anderes als eine «überaus sprachgewaltige

Verteidigung der neuzeitlichen Emanzipation der christlichen Religion von ihrer
unmittelbaren Identifizierung mit der kirchlichen Gestalt des religiösen Lebens...» Im Be-
wusstsein des unendlichen Gegensatzes zwischen Evangelium und Kirche sollten die Christen

sich gegenüber der Kirche nicht desolidarisieren, sondern sich zu ihr stellen. Die
fundamentale Konzentration auf das Wort Gottes beschreibe «die kirchentheoretischen
Implikationen der Dialektik des Religiösen und mache das kirchliche Handeln als ein zeichenhaftes

Geschehen verständlich. — Schliesslich kommen noch A.D. Müller und O. Haendler
als «Erneuerer einer kulturtheoretisch verantworteten Kirchentheorie» zur Sprache.

Mit diesem historischen Hauptteil seiner Arbeit leistet Kumlehn einen interessanten
Beitrag, der in der Form einer Problemgeschichte einen bisher kaum beachteten Aspekt
der Praktischen Theologie darstellt. Viele seiner Interpretationen leuchten mir ein, manche

überzeugen mich weniger.
Im Schlussabschnitt entfaltet er seine eigene Sicht des Themas: Wie ist Kirche im

Pluralismus möglich? Wie ist sie verantwortbar? - Jedenfalls indem der Pluralismus bejaht, der
Kirchenbegriff entdogmatisiert und die Gleichsetzung von Religion und Kirche aufgehoben

wird. Ausgangspunkt und Gegenstand der Praktischen Theologie ist nicht die Kirche,
sondern der die Kirche erfüllende Geist, das Leben in Gott, die Frömmigkeit und der Glaube.

Das ist für Kumlehn die Aufforderung, zu einer Religionstheorie zu kommen, mit der
die Religionsfähigkeit der Kirche wiedergewonnen wird, d.h. dass die Kirche stärker als
bisher die existentiell-religiösen Sinnerwartungen der Menschen aufnehmen und verarbeiten

kann. Mit seinem Lehrer W. Gräb und anderen Theologen findet Kumlehn diesen
Religionsbegriff in einem modernisierten, von der Satisfaktionslehre und der Imputationsleh-
re gereinigten, reformatorischen Rechtfertigungsglauben. Dieser Glaube ist die theologische

Artikulation der Einsicht, dass «ich mich als der, der ich bin, annehmen kann, weil ich
meines durch keine fromme Empfindung und durch kein gutes Werk einholbaren
Angenommenseins gewiss bin.» Diesen Rechtfertigungsglauben verbindet die Kirche in ihrer
Botschaft mit dem Reich-Gottes-Gedanken, der «auf die religiöse Dimension der transzendentalen

Konstitution von Kultur aufmerksam macht und als religiöses Symbol für den
eschatologisch ausstehenden Vollendungszustand kultureller Praxis dient.» Mit dieser
Theologie ausgerüstet wird die Kirche, jenseits der Alternative Beteiligungs-/Versorgungs-
kirche, zur nachfragenden Kirche, welche die Religiosität der Menschen in ihrer Lebenswelt

ernst nimmt und damit der Verwirklichung des neuzeitlichen Christentums in der
Gesellschaft dient.

Vielleicht hat Kumlehn mit dem, was er als Rechtfertigungsglauben heutiger Menschen
beschreibt, eine bisher nicht beachtete Seite der «natürlichen Religion» erfasst. Dass es

sinnvoll ist, diesen mit dem reformatorischen Rechtfertigungsglauben gleichzusetzen,
bezweifle ich. Ein Skelett ist nicht dasselbe wie der lebendige Leib mit Fleisch, Blut und Haut
(Blase und Harn). Soll der Gebrauch des durch die Tradition geheiligten Begriffs
«Rechtfertigungsglauben» vielleicht verhüllen, wie sehr der Glaube durch die Bedingungen der
Neuzeit sich inhaltlich ändern musste?

tW. Neidhart, Basel

Henry Mottu (Hg. e.a.), Confessions de Foi réformées contemporaines. Et quelques autres
textes de sensibilité Protestante. Labor et Fides: Genève 2000.369 p., ISBN 2-8309-0940-
2.

Sozusagen als Fortsetzung der Sammlung «reformierte Bekenntnisschriften», die W.
Niesei 1934f. im Auftrag des Reformierten Bundes herausgegeben hat, bietet diese neue



96 Rezensionen

Sammlung, nach Erdteilen geordnet, Bekenntnisse, Thesen, Manifeste und persönliche
Credos, in denen seither Christen versucht haben, vom Glauben aus zu den aktuellen
Herausforderungen Stellung zu nehmen. Nieseis Buch schloss mit der theologischen Erklärung
von Barmen. Der Reader von Mottu und seinen Kollegen beginnt mit dem Barmer
Bekenntnis (zweisprachig) und bringt dann Texte aus dem französischen Protestantismus
während und nach dem Krieg, aus Sizilien 1992, aus reformierten Kirchen Nord- und
Latein-Amerikas (auch die berühmte von M.L. King 1963), ferner Proklamationen afrikanischer

Kirchen zur Apartheid und zur afrikanischen Tradition, Erklärungen der reformierten
Kirchen in Japan (1967), Korea und Taiwan. Manche Texte sind im Blick auf den

liturgischen Gebrauch formuliert.
Die Herausgeber haben alle Texte durch Informationen über die Situation, in der sie

entstanden sind, und durch theologische Analysen kommentiert. Dabei fällt auf, dass sie
Geltung und Wahrheitsanspruch der alt-kirchlichen Dogmen als selbstverständlich voraussetzen.

Für sie ist es offenbar kein Problem, dass ein grösserer Teil der Mitglieder dieser
reformierten Kirchen, ja auch viele ihrer Amtsträger, die politischen, sozialen und ökologischen

Postulate dieser aktuellen Bekenntnisse zwar meistens bejahen, aber dass sie mit den
Dogmen nichts mehr anfangen können.

tWalter Neidhart, Basel


	Rezensionen

