Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 1

Artikel: Offenbarung als Erschliessungsgeschehen
Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877933

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

Einleitung: Die Frage nach dem Ansatzpunkt
des Offenbarungsverstindnisses

1948 veroffentlichte Karl Barth eine Vorlesung unter dem Titel Das christ-
liche Verstindnis von Offenbarung. Von den Barth-Interpreten wurde diese
kleine Schrift bisher kaum beachtet.! Ginzlich zu Unrecht allerdings, denn
der Verfasser bietet darin nicht nur eine ausserordentlich priagnante Darstel-
lung seiner Offenbarungsauffassung, er wéhlt auch einen Zugang zu diesem
Thema, der im Blick auf die in der KD entfaltete Offenbarungslehre kaum zu
erwarten ist und sehr iiberrascht: Er geht von einem allgemeinen Offenba-
rungsbegriff aus. Offenbarung ist zunédchst ganz formal von den griechischen
Begriffen phanerosis und apokalypsis her als «Erscheinen eines Verborge-
nen» und «Enthiillung eines Verhiillten» bestimmt. Dann beschreibt er zehn
Formen der immanenten «Selbstoffenbarung des Seienden». Von dort aus —
und zwar vom Rand bzw. von der Grenze jeder dieser <weltlichen> Seins- und
Sinnerschliessungen aus — kommt dann das spezifisch christliche Offenba-
rungsverstidndnis als Frage in den Blick. Die eine, ganz andere, transzendente,
jenseitige Offenbarung wird am Horizont sichtbar.

Barth kennt und anerkennt also durchaus einen allgemeinen und forma-
len Offenbarungsbegriff und damit ein nicht durch die Christusbotschaft in-
formiertes, somit <uneigentliches> Vorverstdndnis von Offenbarung. Doch
kann kein Zweifel daran bestehen, dass kein Weg von diesem Vorverstandnis
zum Inhalt der Christusoffenbarung fiihrt. Denn die Selbsterschliessung Got-
tes, die sich ein fiir allemal in Christus ereignet hat, bekundet sich in unum-
kehrbarer Einseitigkeit in der Selbstvergegenwirtigung des Wortes Gottes
im Glauben des Christen. Und nur so wird sie erkennbar.

Das bedeutet nicht, dass es nach Barth keine Offenbarungserfahrung ga-
be. Im Gegenteil: Wo sich das Wort Gottes selbst vergegenwirtigt, 16st das
existentielle Transformationen aus, die sowohl den menschlichen Intellekt
wie auch seinen Willen und sein Gemiit betreffen.? Doch sind das von Gott
gewirkte Erfahrungen, die sich vielleicht nicht in ihrer Erscheinungsform,
wohl aber in ihrem Inhalt qualitativ von allen anderen religiosen Erfahrungen
unterscheiden. Der Begriff «Gotteserfahrung» kann dabei immer nur zu-

! Ausnahmen bilden: J. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur
Begriindung und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie, Miinchen 1964,
1966, 43-50; P. Eicher, Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, Miinchen 171ff.

2 So etwa in KD I, 258, wo Barth konstatiert, dass der Mensch «im Glauben keines-
wegs ein Holzblock oder Stein, sondern eben der sich selbst bestimmende Mensch ist ...,
dass er im Glauben ... denkend, wollend, fiihlend, durchaus bei sich selber sei».



62 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

gleich als genitivus subjectivus und genitvus objectivus verstanden werden:
Gott ist Subjekt und Gegenstand der Gotteserfahrung. Gott offenbart sich.

Wenn das so ist, dann macht es bestenfalls didaktisch, nicht aber sachlich
Sinn, bei der Erscheinungsform der Offenbarung, beim Modus ihrer Erfah-
rung bzw. bei ihrem allgemeinen Begriff anzusetzen. Nur wer sich auf die un-
umkehrbar einseitige Bewegungsrichtung der Offenbarung einlésst, wer sie
also dort aufsucht (oder eben umgekehrt: wer sich von ihr dort aufsuchen
lasst), wo sie sich selbst ein fiir allemal ereignet hat — in Christus —, dem wird
sich ihr spezifischer Inhalt erschliessen. Und das auch nur deshalb, weil Gott
in der Wirksamkeit seines Geistes den Menschen fiir diese Erkenntnis auf-
schliesst. Ihr Inhalt besteht in der Einsicht in eben diesen Zusammenhang:
dass Gott sich in Christus selbst offenbart hat und dass er in der Kraft seines
Heiligen Geistes auch die Gotteserkenntnis des Menschen — die subjektive
Vergewisserung der objektiven Selbstoffenbarung — wirkt.

Weil es keine Kontinuitdt vom Geist des Menschen zum Geist Gottes gibt,
kann die christliche Gotteserkenntnis nach Barth niemals im menschlichen
Gottesbewusstsein oder in religidsen Erfahrungen griinden, sondern nur in
der Selbstmitteilung Gottes — und sei es gegen alle seine bisherige Erfahrung.

Jiirgen Moltmann hat seine Kritik an diesem Ansatz in dem Satz zusam-
mengefasst: «Wer Offenbarung und Erfahrung zu Alternativen stilisiert, en-
det bei unerfahrbaren Offenbarungen und offenbarungslosen Erfahrungen».?
So sehr man demgegeniiber jedoch darauf verweisen muss, dass Barth keinen
exklusiven Gegensatz zwischen Offenbarung und Erfahrung postuliert, son-
dern lediglich auf der sachlichen Vorordnung der Offenbarung vor der Offen-
barungserfahrung beharrt — die Offenbarung konstituiert diese Erfahrung, die
ihr damit immer nur konsekutiv sein kann —, so sehr ist doch andererseits un-
verkennbar, dass das vor einigen Jahrzehnten vielbeklagte Erfahrungsdefizit
in der protestantischen Theologie im Offenbarungsverstdndnis der Wort-
Gottes-Theologie wurzelt.

Und so war es nur eine Frage der Zeit, bis man in der theologischen Lehre
von der Offenbarung Gottes doch wieder den von Barth verworfenen Ansatz-
punkt bei einem erfahrungsnahen allgemeinen Verstdandnis von Offenbarung
in Betracht zog, um von hier aus dann zu spezifizieren, was mit «christlicher
Offenbarung» gemeint ist. Man konnte dazu auf die Offenheit des Offenba-
rungbegriffs in der biblischen Uberlieferung und in der Theologie der Alten
Kirche verweisen. Und man konnte und kann in der Phdnomenologie der Re-
ligionen, in der Philosophie und in der Alltagssprache Bezugspunkte finden:
Die Berufung auf Offenbarung ist ein universal-religioses Motiv. In der Phi-
losophie (vor allem in Heideggers Ausdeutung von «aletheia») wird der Of-
fenbarungsbegriff fiir die Epistemologie fruchtbar gemacht. Und in der All-

3 J. Moltmann, Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen
1991, 20.



Reinhold Bernhardt 63

tagssprache begegnet er als Ausdruck fiir eine liberraschend widerfahrene
Einsicht von existentieller Relevanz und mit transformativer Wirkung. Er be-
zeichnet also eine spezifische Weise der Erkenntnis bzw. des Erkenntnisvoll-
zugs.

In der aktuellen Diskussion in der englischsprachigen Theologie wird die-
ser Weg unvoreingenommen beschritten und der christliche Offenbarungsbe-
griff von einem allgemeinen Offenbarungsverstandnis aus in den Blick ge-
nommen. So schaltet etwa Collin Gunton in seiner 1996 erschienenen «Brief
Theology of Revelation» der materialen Entfaltung der Offenbarungslehre
eine «general theology of revelation» vor, die er strikt von der «theology of
general revelation» unterscheidet.

«General theology of revelation» — das meint die Ausdehnung des Offen-
barungsbegriffs zu einer Grundkategorie der Erkenntnislehre iiberhaupt.
Nicht nur eine spezifische Klasse von Erkenntnissen, sondern jede Erkenntnis
verdankt sich demnach einem vom Gegenstand der Erkenntnis ausgehenden
Erschliessungsimpuls. «All Truth is a species of revelation», so Gunton im
Anschluss an Coleridge. Und dafiir fiihrt er als Beispiel das interpersonale
Begegnungsgeschehen an — Offenbarung ist hier nicht ein einzelner intentio-
naler Akt, sondern das, was in jeder Begegnung unausdriicklich immer mit-
geschieht, in Wort und Tat: Das Geschehen der Einsicht in das Wesen des an-
deren. Ein zweites Beispiel ist das der Naturerkenntnis. Auch hier ist Er-
kenntnis nach Gunton nicht die Leistung der autonom forschenden Vernunft,
sondern Resultat des sich zu Erkennen-Gebens der Natur selbst. Naturwis-
senschaft griindet sich demnach auf Offenbarung in diesem weiteren (religio-
se Konnotierungen iibersteigenden) Sinne: Offenbarung als unverfiigbares
Widerfahrnis von Erkenntnis, in der sich der oder das zu Erkennende selbst
zu erkennen gibt. Offenbarung ist ein Erschliessungsgeschehen, das sich psy-
chologisch als eine (von einem inneren oder dusseren Impuls ausgeloste) Er-
schliessungserfahrung beschreiben lésst.

Auch neuere deutschsprachige systematisch-theologische Darstellungen
der Offenbarungslehre setzen bei einem allgemein gefassten Begriff von Of-
fenbarung an: Eilert Herms, Wilfried Hirle, Dietrich Ritschl und Christoph
Schwobel etwa (wobei Schwobels Aufsatz zu diesem Thema in englischer
Sprache erschienen ist). Sie rekurrieren dabei implizit oder explizit entweder
auf die Phianomenologie Husserls und die Existentialontologie Heideggers
oder auf den im Folgenden darzustellenden Ansatz von Ian Ramsey, einem
der bedeutendsten britischen Religionsphilosophen dieses Jahrhunderts.
Doch scheuen sie mehr oder weniger davor zuriick, eine konkrete Art von Er-
fahrung nambhaft zu machen, die als Offenbarungserfahrung gedeutet und die
umgekehrt Offenbarung als Erfahrungsgeschehen zu deuten imstande ist.

Neun Jahre nach der Veroffentlichung der Vorlesung Karl Barths iiber
Offenbarung, also 1957, erschien Ramseys Hauptwerk «Religious Language.
An Empirical Placing of Theological Phrases». Das Wort «Offenbarung"



64 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

taucht im Register dieses Band gar nicht — und im Text bestenfalls ganz mar-
ginal auf.* Wie der Untertitel erkennen lisst, handelt es sich dabei um eine
Untersuchung zum Wirklichkeitsbezug und zur inneren Logik der theologi-
schen Sprache. Sie setzt sich auseinander mit dem Logischen Empirismus, wie
er zu dieser Zeit in der analytischen Philosophie in England debattiert wurde.
Diesen Ansatz will Ramsey aufnehmen und fiir die Analyse religioser Rede
fruchtbar machen. Doch muss er ithn dazu {iber sich hinausfiihren — hin zu
dem, was er «Christian Empirism» nennt. Dabei lenkt der Autor den Blick
auf genau jene Stelle, von der Barth ihn (hinsichtlich der Konstitution theolo-
gischer Erkenntnis) programmatisch abwenden wollte: auf Erfahrungen von
Erschliessung, die religidse Sprache generieren und sich in ihr manifestieren.
Er will diese Erfahrungen zunichst unter Absehung von ihrem spezifischen
Inhalt in Analogie zu nicht-religiosen Erschliessungssituationen beschreiben
und zwar rein phdnomenologisch —so wie sie sich der Selbst- und Fremdwahr-
nehmung darbieten.

Sollte es moglich sein, von diesem allgemeinen, vortheologischen Ansatz
her das christliche Offenbarungsverstindnis zu erreichen, dann wére dem
Missverstindnis von Offenbarung als Ubermittlung iibernatiirlicher Wahr-
heiten ein fiir allemal der Boden entzogen. Denn dann ginge es bei «Offenba-
rung» nicht um eine von aller Selbst- und Welterkenntnis (hinsichtlich ihrer
Quelle, ihres Mitteilungsmodus’ und ihres Empfangs) qualitativ unterschie-
dene Sondererkenntnis. Vielmehr wire sie — nicht in ihrem Inhalt, wohl aber
in ihrem Vollzug — den nicht-religios zu qualifizierenden, auf Erschliessungs-
erfahrungen beruhenden Erkenntnissen gleich oder doch sehr dhnlich. Aber
ist es moglich? Oder gerdt man von diesem Ausgangspunkt aus unvermeidlich
in die Fange der von Barth so vehement bekdmpften Erfahrungstheologie mit
ihrem Subjektivismus?

Was tragt dieser Ansatz «Offenbarung als Erschliessungsgeschehen» sy-
stematisch-theologisch aus? Um dieser Frage nach der «subjektiven Seite»
des Offenbarungsbegriffs, nach seiner Erfahrungsdimension und ihrer psy-
chologischen Beschreibbarkeit nachzugehen, stelle ich zuerst Ramseys The-
sen dar, skizziere und diskutiere dann die zentralen Einwénde dagegen und
versuche im letzten Teil des Artikels, dieses Konzept in den Rahmen umfas-
senderer systematisch-theologischer Uberlegungen zum Offenbarungsver-

* Einer der wenigen Beziige, die Ramsey zwischen seiner Analyse der disclosure-situa-
tions und dem Offenbarungsthema herstellt, findet sich in: «Models and Mystery», London
1964, 58; dort heisst es: «Denn die Theologie griindet sich auf Erkenntnis- und Enthiillungs-
situationen, in denen, um es ganz allgemein zu sagen, die Welt sich im Umkreis einer Grup-
pe von Ereignissen offenbart, die dadurch kosmische Bedeutung erlangen». Siehe auch die
von Brian Hebblethwaite (The Philosophical Theology of I.T. Ramsey, Theology 76 [1973]
638-645 [639]) zitierte Passage und die Angaben bei J. Astley: Ian Ramsey and the Problem
of Religious Knowledge, Journal of Theological Studies 35 (1984) 414-440 (438).



Reinhold Bernhardt 65

stdndnis zu stellen, um auf diese Weise sein Wahrheitsmoment «aufzuheben»
(im dreifachen Sinne Hegels).

L. Ian Ramseys Deutung der religiosen Sprache
als discernment-commitment

Fiihrt man sich die Grunddaten der Biographie Ian Ramseys vor Augen,
dann wird deutlich, wie sehr bei ihm eine mathematisch-naturwissenschaftli-
che mit einer philosophischen und einer theologischen Interessenausrichtung
zusammenkommt.’ Der 1915 geborene und 1972 verstorbene Mathematiker
und Theologe war seit 1940 Pfarrer; von 1944 bis 1951 lehrte er Mathematik
in Cambridge; seit 1951 hatte er einen Lehrstuhl fiir christliche Religionsphi-
losophie in Oxford; und in der letzten Phase seines Lebens bis zu seinem tra-
gischen Tod war er anglikanischer Bischof von Durham. Theologisch galt sein
Interesse der Verbindung zwischen dem idealistische Erbe, das in der angli-
kanischen Theologie lebendig war, und der Tradition des britischen Empiris-
mus.

Sein zentrales Anliegen war es, religiose Sprache gegen den Sinnlosig-
keitsvorwurf, wie er im Logischen Empirismus und Positivismus erhoben
wurde, als zwar logisch eigenartige, aber doch sinnvolle Rede zu erweisen. Al-
lerdings enthiillt sich dieser Sinn immer nur, wenn man die religiose Sprache
in Korrelation zu ihrem Bedeutungskontext setzt, d.h. wenn man ihre «empi-
rical rootage», ihre empirische Verankerung, aufweisen kann. Damit steht
Ramsey ganz im Strom der britischen Religionsphilosophie mit ihrer anti-
idealistischen, pragmatistisch-empiristischen Ausrichtung. So lautet denn
auch seine erste Frage in «Religious Language»: «To what kind of situation
does religion appeal?» — Welche Art von Situationen sind es, in denen sich re-
ligiose Sprache formiert und in denen sie verstanden werden muss. Seine Ant-
wort: Es sind disclosure-situations (Entdeckungs- oder Erschliessungssitua-
tionen). Situationen also, in denen keine quantitative, sondern eine qualitati-
ve Erkenntnis stattfindet. Es wird nichts Neues, sondern das Bekannte wird
neu erkannt. Es erscheint in neuem Licht. Nicht die Menge der wahrgenom-
menen Phinomene, sondern ihre Konstellation dndert sich. Es vollzieht sich
eine «Erfahrung mit der Erfahrung» (Eberhard Jiingel), der Durchbruch ei-
ner neuen Bedeutsamkeit.

Ausgelost wird diese Anderung durch einen Anlass, der in der jeweiligen
konkreten Situation liegt und von Ramsey «occasion» genannt wird. Es kann
dies eine Information sein oder ein Ereignis oder ein plotzlicher Einfall. Mit

5 «Ramsey was a mathematician turned philosophical theologian» (J. Astley [siche

Anm. |, 417).



66 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

dem Inhalt der Erschliessungserfahrung muss er zunéchst gar nichts zu tun
haben.

Die religiose Erschliessungserfahrung ist gekennzeichnet (1) durch ihren
Widerfahrnischarakter und (2) durch die grundlegende transformative Wir-
kung, die sie auslost.

Sie widerfdhrt dem Menschen. Er ist ginzlich passiv von ihr betroffen; sie
tiberkommt ihn gewissermassen. Nicht: «er erschliesst sich etwas», sondern
«es erschliesst sich thm». Doch setzt die religiose disclosure, die aller Aktivitét
vorausliegt, ihrerseits starke Aktivitdtsimpulse frei. Der Erkennende steht
der Erkenntnis nicht distanziert gegeniiber, sondern ist von ihr in seinem ge-
samten Dasein «betroffen»; er muss Stellung dazu beziehen und auf das Wi-
derfahrnis antworten. Weil es sich um eine existentielle Grunderfahrung han-
delt, um die Erschliessung von etwas, das ihn unbedingt angeht (Tillich) und
das ihm mit einem unbedingten Verpflichtunganspruch begegnet, reagiert er
mit einer hingebenden Bindung und einer grundlegenden Reorganisiation
seines gesamten bisherigen Weltbildes und Weltverhaltens darauf.

In Anlehnung an Joseph Butler (der seit 1741 ebenfalls Bischof von Dur-
ham war) unterscheidet Ramsey in seiner Analyse der disclosuse-situation
zwei Momente, die untrennbar zusammengehoren: discernment (Einsicht
und Erkenntnis) und commitment (Engagement und Verpflichtung). Jede
dieser Situationen hat also zugleich einen epistemologischen, indikativischen
und einen responsiven, imperativischen Aspekt. Sie ist gekennzeichnet nicht
nur durch ein neues Sehen, sondern durch eine damit verbundene umfassen-
de Inanspruchnahme des Sehenden mit weitreichenden Auswirkungen auf
sein Selbst- und Weltverhiltnis.

Disclosure-situations griinden in der empirischen Wirklichkeit, sprengen
aber einen ausschliesslich empiristischen Bezug zu dieser Wirklichkeit; sie
lassen Sachverhalte als «empirical and more» erscheinen. Mitten in der Wahr-
nehmung der Wirklichkeit bricht ein Mehrwert an Wirklichkeit auf, eine
Transzendenzdimension, die alle bisherige Wahrnehmung durch das Wider-
fahrnis des «and more» grundlegend verwandelt.

Zur Deutung solcher religioser Erschliessungserfahrungen zieht Ramsey
zwei verwandte, aber doch charakteristisch verschiedene Komplexe von
nicht-religiosen disclosures heran®:

® Siehe die Zusammenstellung von vier «wide areas of cognitive experience» bei J.C.A.
Gaskin (Disclosures, Religious Studies 9 [1973] 131-141 [131f.]): personal disclosures (= self
awareness), cosmic -, scientific — und philosophical disclosures. In feinerer Differenzierung
listet J. Astley (siehe Anm.,416-419), elf «types of disclosure» (geordnet nach dem «degree
of transcendence of their disclosed objects») auf: Verstehen einer Bedeutung, mathemati-
sche und geometrische Einsichten, wissenschaftliche Entdeckungen, Erkenntnis von Wer-
ten und moralischen Pflichten (die Stimme des Gewissens meldet sich, eine
Situationswahrnehmung setzt spontan einen moralischen Imperativ aus sich heraus), tiefe-
re Kenntnis anderer Menschen, Erschliessungen Gottes, Innewerden des eigenen Selbst.



Reinhold Bernhardt 67

Zum einen die Analogie zu kognitiven Aha-Erlebnissen: zu plotzlichen
und unverfiigbar-widerfahrenden Kldrungen und Umstrukturierungen der
bisherigen Wahrnehmung, die wir beschreiben mit Worten wie: «Jetzt ist der
Groschen gefallen» oder «jetzt ist mir ein Licht aufgegangen». Auch hier be-
steht die aufblitzende Einsicht nicht in einem Zuwachs an wissbaren Daten,
sondern darin, dass ein neues Bedeutungsmoment die Konstellation und die
Kodierung der bekannten Daten in génzlich neuem Licht erscheinen lésst.

Stammte dieser erste Bereich von Analogien aus dem Bereich logischer
Erkenntnis und aus der Wahrnehmungspsychologie, so bezieht sich der zwei-
te auf interpersonale Begegnungen. Ramsey richtet sein Augenmerk auf voll-
kommen unerwartete Aufbriiche in festen Beziehungsmustern, unter deren
Eindruck man sagt «jetzt ist das Eis gebrochen», oder «die Situation ist leben-
dig geworden» («the situation comes alive»). Er fiihrt dafiir das Beispiel einer
Gerichtsverhandlung an, bei der es wie iiblich sehr formell und unpersonlich
zugeht: Jede der beteiligten Personen ist durch ihre Funktion, nicht durch
ihre individuelle Personalitit bestimmt: der Richter, die Angeklagte, der Ver-
teidiger. Als die Angeklagte hereingefiihrt wird, erkennt der Richter in ihr
plotzlich seine frithere Geliebte wieder. In dem Moment, als sich die Augen
der beiden treffen, entfédhrt ihm ihr Kosename. Die Situation ist plotzlich fiir
die beiden eine vollkommen andere geworden: Betroffenheit, Befangenheit
und Unsicherheit herrschen, die festen Rollenmuster schwanken, die Fassade
ist durchbrochen. Ramsey beschreibt es so: «The Court is <electrified>», «the
situation has come alive», sie hat personale Tiefe bekommen. Die Verédnde-
rung betrifft dabei nicht das Empirische, sondern das «and more». Anlass
(«occasion») fiir die Umstrukturierung der Situationswahrnehmung ist die
unerwartete Bekanntheit zwischen dem Richter und der Angeklagten.

Solche nicht-religiosen disclosures sollen auf das Spezifikum der Er-
schliessungssituation verweisen, in dem auch religiose Aussagen zu verstehen
sind, was nicht heisst, dass religiose mit alltagswirklichen disclosures identifi-
ziert wiirden. Lediglich in ihrer Form als Erschliessungsgeschehen, als «Er-
fahrung mit der Erfahrung», als Durchbruch einer iiberempirischen Bedeut-
samkeit sind sie diesen strukturanalog. Religiose Erschliessungen unterschei-
den sich von nicht-religiésen dadurch, dass sie nicht mehr oder weniger be-
deutsame Einsichten in lebensweltliche Sachverhalte eroffnen; sie betreffen
vielmehr den gesamten Wirklichkeitsbezug, in dessen Rahmen Menschen ihr
Dasein fithren. In diesem Sinne kann Ramsey die religiosen Erschliessungen
als «cosmic disclosures und die nicht religidsen im Gegeniiber dazu als «finite
disclosures» bezeichnen, wobei «cosmic» als Chiffre fiir die Ganzheits- und
Transzendenzdimension aufzufassen ist.

Auch in ihrer Logik unterscheiden sich Aussagen, die religiése Erschlies-
sungsereignisse artikulieren, von solchen, die sich auf nicht-religitse disclos-
ures beziehen. Das hat seinen Grund in der Eigenart der religiosen Erkennt-
nisgegenstidnde, die real sind, die Ausdrucksmoglichkeiten der Sprache aber



68 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

uneinholbar iibersteigen und doch nur sprachlich erschlossen werden kon-
nen. Um sie in dieser Eigenartigkeit zur Sprache zu bringen, muss die Objekt-
oder Beobachtungssprache qualifiziert und damit verfremdet werden. Weil
dabei notwendigerweise logische Seltsamkeiten und Unangemessenheiten
entstehen, spricht Ramsey von «odd discernment» — von «eigentiimlicher
Einsicht». Und um die davon ausgeldsten Verpflichtungsanspriiche in ihrer
Eigenart als existentiell fundamentale herauszuheben, kennzeichnet er sie als
«total commitment».’

Disclosure-situations konnen niemals vollstindig in beschreibender Ob-
jektsprache artikuliert werden, auch nicht in deskriptiven «picturing models»,
die das von ihnen Anvisierte moglichst originalgetreu abzubilden versuchen,
sondern nur in Form von evokativen «disclosure models», die nicht nur vor-
géngige disclosures artikulieren, sondern auch neue Erschliessungsereignisse
hervorrufen.®

Befragt man die biblische Uberlieferung auf Erzihlungen, die sich nach
diesem Ansatz deuten lassen, dann fillt der Blick vor allem auf die Berichte
von den Erscheinungen des auferstandenen Jesus. Die Erzahlung vom Gang
der Jiinger nach Emmaus (Lk 24) scheint geradezu paradigmatisch fiir das
von Ramsey anvisierte Erschliessungsgeschehen zu sein. Denn hier wird eine
dreifache Erschliessungserfahrung der Jiinger besehrieben: Bei der «occasi-
on» des Brotbrechens erkannten sie plotzlich, (1) dass Jesus der Fremde war,
der auf dem Weg mit ihnen gesprochen und dann mit ithnen gegessen hatte
(«Da wurden ihnen die Augen aufgetan, und sie erkannten ihn», V. 31); (2)
gingen ihnen die Augen fiir die Bedeutung der Schrift auf («Brannte nicht un-
ser Herz in uns, wie er auf dem Wege mit uns redete, wie er uns die Schriften
erschloss?», V. 32) und (3) realisierten sie, dass Jesus auferstanden war («Der
Herr ist wirklich auferweckt worden», V. 24); sie erkannten die Identitit des
Gekreuzigten mit dem Auferstandenen, sie verstanden den Sinn des Kreuzes-
todes, die Bedeutung Jesu insgesamt. Der Augenblick dieser «disclosure»
wird als ein Zugleich von Erkenntnis und Verhiillung («und er entschwand ih-
ren Blicken», V. 31) beschrieben.

Inhaltlich besteht die Erschliessungserfahrung in einer vierfachen Re-Vi-
sion: (1) einer Re-Vision der Hoffnungen, die man in Jesus als den Messias
gesetzt hatte und die mit seinem Tod bitter enttduscht worden waren («Wir
aber hatten gehofft, er sei es, der Israel erlosen [d.h. politisch aus der Unter-

" Diese «Seltsamkeit» oder «Regelwidrigkeit» bekommt die religiose Sprache dadurch,
dass in ihr gewohnte Aspekte und Elemente der Wirklichkeit so zusammengezogen wer-
den, dass eine neue Wirklichkeitssicht erdffnet wird. Sie wird parabolisch bzw. analogisch
verfremdet.

8 Religiose Sprache hat also eine Doppelfunktion von sprachlicher Erfahrungsmanife-
station und Erfahrungsgeneration. Das entspricht George Lindbecks «cultural-linguistic ap-
proach»: Religionen sind angelernte kulturell-linguistische Systeme, die Erfahrungen
formen (The Nature of Doctrine. Religion and Theology in a Postliberal Age, 1984).



Reinhold Bernhardt 69

driickung befreien — R.B.] sollte», V. 21); (2) einer sinnstiftenden Re-Vision
der Passion Jesu als Erfiillung seiner gottlichen Mission («Musste nicht der
Christus dies leiden und dann in seine Herrlichkeit eingehen?», V. 26). (3) Ei-
ner Re-Vision des bisherigen Schriftverstindnisses (V. 32 —s.0.): Die heiligen
Schriften erschliessen sich als Verheissung dessen, was mit Jesus in Erfiilllung
gegangen ist. Und schliesslich (4) einer Re-Vision dessen, was auf dem gerade
zuriickgelegten Weg von Jerusalem nach Emmaus geschehen ist. Jesus hatte
den Jiingern auf diesem gemeinsamen Weg den Sinnzusammenhang des Pas-
sionsgeschehens aus der Schrift verdeutlicht. Die «objektive Offenbarung»
hatte schon statt gefunden. Aber sie war noch nicht zur subjektiven Wirkung
bei den Jiingern gekommen. Jetzt erst — ausgeldst vom Anlass des Brotbre-
chens — wird die externe zur internen, die objektive zur subjektiven Offenba-
rung. Jetzt erst kommt der Inhalt zur Wirkung.

Auch die von Ramsey beschriebene transformative Wirkung der Er-
schliessungserfahrung ist iiberliefert. Sie besteht in der sofortigen Umkehr
der beiden Jiinger nach Jerusalem und der durch ihren Bericht ausgeltsten
Rekonstitution der Nachfolgegemeinschaft (V. 33).

Diese Erzihlung veranschaulicht, dass sich Erschliessungserfahrungen in
der Regel retrospektiv vollziehen — im Riickblick auf das Erlebte; sie beste-
hen in der Kreation eines Sinnmusters, das diese Erfahrungen in einen neuen
Zusammenhang bringt und ihnen damit eine neue Bedeutung gibt. Daher
kann man sie als Vorgang eines kreativen Erinnerns beschreiben. In ihnen
vollzieht sich nicht eine denkende, sondern eine erinnernde Erkenntnis; —
eher ein Wieder-Erkennen als ein Erkennen, eben eine Re-Vision.

Andere Beispiele fiir biblisch iiberlieferte disclosure-situations finden sich
etwa in: (1) prophetischen Visionen: Amos sieht ein Senkblei und erkennt:
«So wird Gott das Volk priifen». Er sieht einen Erntekorb und erkennt darin
das kommende Gericht. Jeremia sieht einen Mandelzweig und erkennt, dass
Jahwe iiber seinem Wort wacht. Oder er sieht einen kochend iiberlaufenden
Kessel und erkennt darin das Gericht Gottes.” (2) Das von Nathan zu David
gesprochene: «Du bist der Mann» (IT Sam 12,7). (3) Die Bekehrung des Cor-
nelius (bzw. des Petrus) in Apg 10, wo davon berichtet ist, wie Petrus die Au-
gen dafiir aufgehen, dass «in jedem Volk, wer ihn fiirchtet und Gerechtigkeit
ibt» Gott willkommen ist. (4) Der Dialog zwischen Jesus und der Syrophoni-
zierin (Mt 15,21-28), in dem sich eine «Bekehrung» Jesu ereignet, in der er die
Universalitit seiner Mission erkennt.

° Diese Beispiele sind entnommen aus: W. Pannenberg, Systematische Theologie I,
Gottingen 1988, 221.



70 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

I1. Diskussion: Was trdigt die Anwendung von Ramseys Konzept
auf das Verstindnis von Offenbarung aus?

Im zweiten Teil dieses Artikels wiirdige ich zunéchst die Stiarken, die eine
Applikation des Ramsey’schen Ansatzes auf die theologische Rede von Of-
fenbarung haben konnte und skizziere und diskutiere dann vier Anfragen, die
sich im Blick auf eine solche Anwendung stellen.

(1) Ramseys psychologische Beschreibung und epistemologische Deutung
der «disclosure situations» richtet den Blick auf die «subjektive» Seite des Of-
fenbarungsgeschehens; auf die Dimension der Offenbarungserfahrung. Er er-
Offnet eine beim «Empfinger» der Offenbarung ansetzende Deutung, wobei
«empfangen» aber — wie gezeigt — nicht im Sinne der Mitteilung einer neuen
— tbernatiirlichen — Information aufzufassen ist, sondern als Vollzug des
durch einen Anlass ausgeldsten Erschliessungsgeschehens mit transformati-
ver Wirkung. «Offenbarung» erscheint in dieser Perspektive also nicht in ih-
rer «objektiven» Dimension, nicht als ein Ereignis der Vergangenheit, das in
die Gegenwart tradiert wird, sondern primér und vor allem als ein Geschehen
in der jeweiligen Gegenwart. Sie verweist nicht zuerst auf den einmaligen
«Ursprung der christlichen Gottes-, Welt- und Selbstgewissheit»'’, sondern
auf den immer wieder neuen Aufbruch des Sehens mit den Augen des Glau-
bens an Gott. Der existentielle Vorgang des Widerfahrnisses bildet den Aus-
gangspunkt. Hier liegt die «empirical rootage» des Offenbarungsgeschehens.

Anders als der beispielsweise von Barth und Pannenberg beschrittene
Weg erlaubt dieser Ansatz, die im Subjekt liegenden Konstitutionsbedinun-
gen von Erkenntnis ernstzunehmen. Auch der Standortgebundenheit und
Perspektivitidt menschlicher Erkenntnis trégt er Rechnung, indem er Offen-
barung nicht vom Pol der (Selbst-)Mitteilung aus expliziert, sondern vom Pol
des davon ausgelosten Wahrnehmungsereignisses, das sich nur in der Teil-
nahme an einer bestimmten Situation — der disclosure-situation — vollzieht.

Rein formal betrachtet ist Offenbarung damit nicht im Sinne des sog. in-
struktionstheoretischen Modells zu verstehen als ein-fiir-allemal ergangene
Mitteilung iiberzeitlicher, ewiger Wahrheiten tiber Gott und iiber die wahre
Verfassung des geschopflichen Seins, bzw. als depositum fidei, d.h. als tradier-
ter Bestand solcher Wahrheiten, sondern als Geschehen der Wahrnehmungs-
erweiterung, des Neu-Sehens, der <Erleuchtung», als existentielle Erschlies-
sungserfahrung in der jeweiligen Gegenwart der davon betroffenen Person.
Eine Unabhingigkeit der Offenbarung Gottes von der Erfahrung und dem
Wahrheitsbewusstsein der Glaubenden (also eine Offenbarung <an sicho,
ohne dass sie erkannt wiirde, wie nach dem Vaticanum I) kann es nicht geben.

1"'E. Herms: Art. «Offenbarung, V. Theologiegeschichte und Dogmatik», TRE 25, 146-
210 (146).



Reinhold Bernhardt 71

(2) Die Bestimmung von Offenbarung als Erschliessungsereignis ermog-
licht es, das Offenbarungsverstindnis weit zu fassen: Offenbarung lésst sich
nicht einschrinken auf Erkenntnis von Glaubenswissen, sie erscheint als
ganzheitliche existentielle Transformation. Damit ist ein intellektualistisches
Missverstindnis von Offenbarung von vorneherein verhindert, ohne jedoch
den Aspekt des Kognitiven unterzubestimmen: disclosure ist Erkenntnis,
aber eben: Erkenntnis und mehr. Sie bezieht sich nicht primér auf einzelne
Erkenntnisgegenstédnde, sondern auf das, was Erkenntnis allererst ermog-
licht, auf den Glauben, d.h. auf eine Ganzheitsbeziehung. In diesem Sinne ist
Offenbarung ein transzendentaltheologischer Begriff: Die kognitiv zu fassen-
de Entdeckung (Luthers «notitia») wird eingebettet in einen das ganze Da-
sein umfassenden und verwandelnden Horizont (Luthers «fiducia»). Ande-
rerseits ist diese Transformation aber auch nicht auf die existentialistische
Vermittlung eines neuen Seins- und Selbstverstdndnisses zu reduzieren, son-
dern immer auch als Durchbruch einer Gotteserkenntnis zu verstehen.

Wo Offenbarung von Erfahrung gel6st und ihr gegeniibergestellt wird, wo
man sie also nicht dem existentiellen Vollzug des Glaubens zurechnet, son-
dern als Vermittlung von Glaubenswissen versteht, das aller Erfahrung ent-
gegensteht, dort wird der Offenbarungsbegriff zu einer Abstraktionskatego-
rie und der Glaube wird intellektualisiert. Nicht die Erfahrung ist dann der
Ort der Gottesbegegnung, sondern die Kenntnisnahme der Offenbarung als
Dekret ein-fiir-allemal giiltiger Wahrheiten iiber Gott. Die Begriffe «Erfah-
rung» und «Offenbarung» sind demgegeniiber als dynamische Begriffe aufzu-
fassen — sie verweisen nicht auf statische Inhalte, sondern auf Bewegungen.
So wie der Begriff der Erfahrung auf das Fahren, auf die rdumliche Ortsver-
anderung anspielt, so liegt im Begriff der Offenbarung der Anklang an die
Bewegung der Offnung.

Die Stirke dieser Deutung von Offenbarung als Erschliessungsgeschehen
liegt also in der darin vollzogenen Uberwindung des Gegensatzes von Offen-
barungs- und Erfahrungstheologie. Vernunft und Erfahrung stehen nicht
mehr der Offenbarung gegeniiber. Offenbarung meint ein Erschliessungsge-
schehen, das sich in der Erfahrung vollzieht und mit den Mitteln der Vernunft
erfasst wird.

(3) Mit Ramseys Einsatz bei der Erfahrung wird demgegeniiber drittens
auch eine supranaturale Verengung des Offenbarungsverstdndnisses von vor-
neherein abgewehrt, ohne abzublenden, dass es sich hier um ein Ereignis han-
delt, das sich nicht menschlicher Sinnkreation, sondern gottlicher Sinnstif-
tung verdankt. Es bleibt unhintergehbar an Erfahrung gebunden, verweist
aber auf den Durchbruch der Transzendenzdimension mitten in der Erfah-
rung, auf das Widerfahrnis des Metaempirischen im Empirischen. Erfahrung
ist hier weder empiristisch noch subjektivistisch verstanden, sondern als Er-
eignisraum der von Gott her erdffneten Beziehung zu Gott. Von Ramseys
Ansatz her kommt ein solches Verstdndnis von Offenbarung als Beziehungs-



72 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

geschehen in den Blick. Es fiihrt dazu, Offenbarung als von der gelingenden
Konstitution dieser Beziehung abhédngig zu denken, d.h. sie ereignet sich
nicht «an sich», abgel6st von ihrer Wahrnehmung, sondern nur, wenn es wirk-
lich zu einer Erschliessungserfahrung kommt. Insofern ist «Offenbarung»
vom «Erfolg» der Erschliessung abhingig."

Die Herausarbeitung dieser Stiarken vermag jedoch die Schwierigkeiten
der sich hier eroffnenden Offenbarungsdeutung nicht zu verdecken:

(1) Die grundlegende Anfrage an Ramsey lautet: Speist sich sein Religi-
onsverstdndnis nicht aus einem romantisierenden Subjektivismus? Wenn alle
religivsen Ausserungen letztlich auf einer bestimmten Art von Erfahrung be-
ruhen — auf den von Ramsey sog. «Schliissel-Erlebnissen» —, wie ldsst sich
dann authentische Offenbarung von religioser Tduschung, von Illusion oder
Halluzination unterscheiden? Was ist das Wahrheitskriterium, das es erlaubt,
religiose Aussagen von poetischer Fiktion, die ja vergleichbare logische Ei-
gentiimlichkeiten aufweist, abzuheben? Gleiches gilt auch fiir die Behaup-
tung des «total commitment»: In welcher Weise kann man die ganzheitliche
Inanspruchnahme von Menschen durch totalitére politische oder religidse
Ideologien von solchem «total commitment» abgrenzen, das nach Ramsey
konstitutives Kennzeichen von jenen disclosure situations ist, die ein christ-
lich zu nennendes Gottesbewusstsein erschliessen?

Bei der Subjektivismusproblematik geht es also immer auch um die Frage
nach Relativitidt (bzw. Relativismus) und Normativitdt: Wie ldsst sich eine un-
kritische Beliebigkeit vermeiden, derzufolge prinzipiell jedes Transzendenz-
erlebnis als Offenbarung ausgegeben werden kann? Fiithrt der Versuch, Of-
fenbarung als Erschliessungserfahrung zu deuten nicht zuriick in genau jene
Gefahr, vor der die Dialektische Theologie mit Recht so vehement gewarnt
hat? Der Blick in die Religionskultur der Gegenwart zeigt eine Vielfalt von
z.T. obskuren Offenbarungsanspriichen. Es drédngt sich die Frage nach der
Unterscheidung der Geister und d.h. nach der Priifung derjenigen Offenba-
rungserfahrungen auf, die nach intersubjektiver Geltung streben.

(2) Eine zweite Anfrage (die der ersten verwandt, aber doch von eigenem
Geprige ist) betrifft den Individualismus dieses Konzepts. Wie gezeigt, zen-
triert es religiose Rede auf religiose Schliisselerfahrungen, wie sie fiir die Aus-
nahmesituation von Bekehrungserlebnissen typisch sind. Es sind dies hochst-
personliche Erlebnisse von unmittelbarer Evidenz, Erleuchtung und Erwek-
kung (in einem weiteren Sinne des Wortes); erst nachtréglich — indem sie sich

' Damit ist fiir ein Inspirationsmodell von «Offenbarung» plidiert, das diesen Begriff
auf die Beschreibung des (mentalen) Erkenntnisgeschehens beschrinkt und nicht von «Of-
fenbarungen» Gottes in der Sphidre des Physischen und Geschichtlichen spricht. Das
schliesst nicht aus, sondern gerade ein, dass im Prinzip jede (auch die physische und ge-
schichtliche) Wirklichkeitswahrnehmung sowohl zum Gegenstand revelativer Erschlies-
sungserfahrungen werden kann, als auch solche Erfahrungen zu veranlassen vermag.



Reinhold Bernhardt 73

reflexiv sedieren — werden sie in den geschichtlichen Sprachstrom des Glau-
bens eingebettet und in die Auslegungsgemeinschaft der Christen eingebun-
den. Die Offentlichkeit der christlichen Gemeinde, d.h. die Verkiindigung
und die intersubjektive Verstidndigung der Gldaubigen untereinander ist fiir
diese Erfahrung ebensowenig konstitutiv wie die Erfahrungs- und Uberliefe-
rungsgeschichte des christlichen Glaubens (Tradition). Die Dimensionen des
Gemeinschaftlichen und des Geschichtlichen sind der Erschliessungserfah-
rung konsekutiv. Fiihrt dieser Ansatz nicht letztlich in ein religioses Virtuo-
sentum? Das hitte eminente ekklesiologische Konsequenzen, denn Kirche
misste demnach zum Verbund religioser Individuen werden, denen solche
Erfahrungen zuteil geworden sind. Sie kénnte also nur noch in abgeleiteter
Weise theologische Dignitit fiir sich in Anspruch nehmen - als moglicher,
aber auch bevorzugter Raum der Erinnerung an — und der Ereignung von
christlichen «disclosure situations».

(3) Meine dritte Anfrage héngt wiederum eng mit der ersten und der zwei-
ten zusammen: Sie betrifft die Punktualitiit der disclosures. Sie bleiben spora-
disch, einmalig und uniibertragbar. Lisst sich ein kontinuierliches Glaubens-
leben auf dieser Grundlage fiihren? Wird hier nicht der Ausnahmefall der
Glaubenserweckung zum Normalfall des Glaubenslebens erklart und damit
die Glaubenskonstitution mit dem Glaubensvollzug identifiziert? Was aber,
wenn die Erschliessungserfahrungen iiber einen langen Zeitraum ausblei-
ben?

(4) Die vierte Frage betrifft die Kontinuitit zwischen den je eigenen aktu-
ellen disclosures und den Erschliessungserfahrungen, die von Christinnen
und Christen in Geschichte und Gegenwart gemacht wurden und die einge-
gangen sind in die Uberlieferung in Schrift und Tradition. Was verbiirgt diese
Kontinuitdt? Muss man gegeniiber Ramseys Konzept nicht die Relevanz der
kontinuitétsstiftenden Tradition ins Feld fithren? Religiose Erschliessungser-
fahrungen vollziehen sich immer in einer Deutegemeinschaft, die wiederum
in einer Deutungstradition steht. Nur in Referenz zu diesem Sprachstrom
christlicher Welt- und Existenzdeutung kann sie Geltung beanspruchen. So
miindet diese Anfrage wieder in die im ersten und zweiten Punkt angespro-
chene Subjektivismus- und Individualismusproblematik.

All diese vier Einwiénde treffen sich in der Frage, ob die Anwendung des
Ramsey’schen Konzepts auf die Offenbarungslehre nicht zu einer Unterbe-
stimmung der Dimension des Kommunikativen, des Gemeinschaftlichen und
des Geschichtlichen fiihre.

Die Bedeutung des Geschichtlichen und des Gemeinschaftlichen liegt
auch im Blick auf die Emmauserzidhlung auf der Hand: Die Erschliessungser-
fahrung der beiden Jinger wire nicht moglich gewesen ohne die vorgingige
intensive Bekanntschaft mit Jesus, ohne die Uberlieferung der Schriften und
ohne die Gemeinschaft der Jiinger. Die disclosure-situation erweckt keine
unvermittelten Erleuchtungserlebnisse, sondern evoziert ein kreatives Erin-



74 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

nern. Sie vergegenwartigt Tradition und zuriickliegende Erfahrung, ldsst sie
aber in génzlich neuem Licht erscheinen und setzt damit neue Hoffnung frei.
Offenbarung ist nicht zuerst cognition, sondern recognition. Darin liegt ihre
fundamentale Verwiesenheit auf Geschichte begriindet.

Mit dem Subjektivismusvorwurf hat sich Ramsey in einer posthum unter
dem Titel «Models for Divine Activity» veréffentlichten Vorlesung noch ein-
mal explizit auseinandergesetzt. Er hebt darin hervor, dass disclosures <kos-
mische> Erschliessungen eines extra nos realen Transzendenzgrundes seien,
nicht subjektive Erzeugungen. In ihnen erschliesse sich zugleich mit der
mehr-als-empirischen Verfassung des Subjektsseins die Realitdt und Wirk-
samkeit des gottlichen Transzendenzgrundes selbst. Diese beiden Seiten der
Erschliessungserfahung — die subjektive und die objektive — griindeten in der
Aktivitit Gottes. Der Erkenntnisimpuls gehe von der Wirksamkeit des ihm
vorausliegenden objektiven Erkenntnisgegenstandes aus.'? Darin liegt nach
Ramsey der eigentliche Realitédtsbezug religioser Aussagen. Sie bringen die
in den disclosure-situations wirkende Aktivitidt Gottes zum Ausdruck und in-
dem sie das tun, eroffnen sie einen ihr einen neuen Wirkraum.

In der genannten Vorlesung nennt Ramsey Kriterien fiir die Entscheidung
zwischen konkurrierenden religiésen Sprachsystemen, die es auch moglich
machen sollen, zwischen authentischen und illusioniren Erschliessungserfah-
rungen zu unterscheiden: Formal bemisst sich die Qualitédt einer sprachlich
verfassten religiosen Vorstellung an ihrer Einfachheit und Kohirenz, ihrer
Umfassendheit und Konsistenz. In materialer Hinsicht entscheidet ihre «em-
pirische Tauglichkeit» («empirical fit» im Kontrast zur «experimental verifi-
cation») liber ihre Authentizitit, d.h. der Grad an Ubereinstimmung mit dem
Gesamt der wahrgenommenen Weltwirklichkeit und Lebenserfahrung und
seine Kraft, die Wahrnehmungen dieser Wirklichkeit in einer Art «kosmi-
schen Landkarte» (J.A. Martin) sinnvoll zu ordnen. An anderer Stelle'® nennt
Ramsey noch zwei weitere Kriterien: (a) a models «relative dominance» or
wide rangingness, (b) its closeness to the Church’s language about God.

Entscheidend fiir die Auseinandersetzung mir dem Subjektivismus- und
Relativismusvorwurf ist die Frage, in welcher Weise diese Kriterien angewen-
det werden: in einsamer Selbstpriifung dessen, dem die Erschliessungserfah-
rung zuteil geworden ist oder in einer Deutegemeinschaft, die in einem ge-
schichtlich gewachsenen Sprachstrom steht? Ramseys Ansatz scheint beide
Auslegungen zuzulassen, wenn man ihn so deutet, dass die Selbstevidenz der
disclosure nicht schon die hinreichende Bedingung ihrer Geltung ist. Wire

12 «The claim for <objectivity> — <objective reference> — is grounded in the sense I have
of being confronted, of being acted upon, in the discernment I have of some claim impin-
ging on me» (a.a.0. 61).

B In: «Talking about God: Models, Ancient and Modern», in: F.W. Dillistone (Hg),
Myth and Symbol, London 1966, 90-92.



Reinhold Bernhardt 75

dem so, wiirde also die Erleuchtungserfahrung als solche schon ihre Geltung
verbiirgen, dann liesse sich der angezeigte Subjektivismus und damit die Apo-
rie aller Erfahrungstheologie nicht vermeiden. Demgegeniiber ist daran fest-
zuhalten, dass eine Erfahrung die Geltung ihrer selbst nicht verbiirgen kann
— auch eine Erschliessungserfahrung und eine Offenbarungserfahrung nicht.
Erst recht kann der im Evangelium vorausgesetzte Wahrheitsanspruch fiir die
Existenz Gottes als Subjekt aller Offenbarung nicht durch die erfahrbare
Wirklichkeit gerechtfertigt werden.'"* Wo ein Offenbarungsanspruch die Gel-
tung seines Inhalts mit der Tatsache begriinden will, dass dieser Inhalt auf Of-
fenbarung beruht, verfiéllt er unvermeidlich in eine zirkuldre Legitimations-
strategie. Um Erschliessungserfahrungen coram Deo zu beurteilen, braucht
es externe Massstéibe, die nicht in der Selbstevidenz der jeweiligen Erfahrung
liegen und damit auch nicht in dem Subjekt, das diese Erfahrung macht. Eine
christlich-theologische Reflexion wird solche Massstidbe vor allem im Wort
der Schrift und davon abgeleitet in der geschichtlichen Auslegungsgemein-
schaft der Christen finden. Wichtige Kriterien fiir die Geltungspriifung christ-
licher Erschliessungserfahrungen sind (a) die prinzipielle Vereinbarkeit mit
der Tradition christlicher Gottes-, Welt- und Lebensdeutung, (b) die heilende
(Ganzheit fordernde) Wirkung auf das Leben des Betroffenen, (c) die
«Friichte», die sie austragen fiir den Aufbau von gelingender Kommunikati-
on, von offenen und gerechten Sozialformen, von befreienden und partizipa-
tionsoffenen politischen Strukturen.

Erschliessungserfahrungen, die sich aus der Kommunikation Gottes mit
seinen Geschopfen ergeben, konnen sich einer solchen diskursiven Geltungs-
priifung nicht entziehen wollen. Sie sind vielmehr darauf angelegt, im offenen
Dialog, Rechenschaft tiber die Geltung ihrer selbst zu geben — im Sinne von
I Petr 3,15.

Als Zwischenbilanz ldsst sich formulieren: Die Anwendung der Theorie
Ramseys auf die Offenbarungslehre hat eine begrenzte Reichweite, weil sie
nur einen Aspekt des damit bezeichneten komplexen Sinnkreationszusam-
menhangs — die Dimension der subjektiven Offenbarungserfahrung erfasst,
jener Dimension also, die in der deutschsprachigen Theologie im Gefolge
Karl Barths programmatisch vernachléssigt wurde. Ihre Bedeutung liegt dar-
in, dass sie eine bestimmte Klasse von Erfahrungen bzw. Erfahrungssituatio-
nen beschreibt, die fiir das Verstédndnis der psychologisch erfassbaren Seite
des Offenbarungsgeschehens erhellend sein kann. Doch muss diese spezifi-
sche Erfahrung deutlicher, als es bei Ramsey der Fall ist, in den Kontext einer
Deutegemeinschaft und ihrer Geschichte eingebunden werden. Fiir das
christliche Offenbarungsverstdndnis heisst das: Sie muss eingebunden wer-

14 Mit: I.U. Dalferth (Hg.), Sprachlogik des Glaubens. Texte analytischer Religionsphi-
losophie und Theologie zur religiosen Sprache (Beitrdge zur evangelischen Theologie 66),
Miinchen 1974, 46.



76 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

den in den Zusammenhang des Sprachstroms der christlichen Glaubensge-
meinschaft. Dies nicht nur, um die Sinnerfahrung an den Sprachregeln der
Gemeinschaft zu messen, sondern auch, um dem christlichen Sprachstrom
seinerseits neue Impulse zu geben und ihn so als Manifestation der Kraft des
Geistes Gottes zu erweisen.

I11. Die Frage nach Subjekt und Inhalt der Offenbarung

Das bisher im Blick auf seinen Erfahrungsmodus skizzierte Verstdndnis
von Offenbarung mit seinem Ausgangspunkt beim erfahrenden Subjekt steht
der eingangs beschriebenen Offenbarungslehre Karl Barths offensichtlich
diametral gegeniiber. Darin liegt eine Reaktion auf das erkenntnistheoreti-
sche Grundproblem des Barth’schen Ansatzes, der die fiir den Offenbarungs-
empfang konstitutive Rolle des Offenbarungsempfiangers ausblendet (was
sich auch in seiner Kritik an Descartes spiegelt). Dass dem «Deus dixit» epi-
stemologisch immer ein «ich denke» bzw. «ich glaube», bzw. «mir hat sich er-
schlossen» vorangeht, bleibt unbeachtet. Demgegeniiber geht der hier favori-
sierte Zugang zur Offenbarungslehre davon aus, dass die Frage nach der spe-
zifischen Ereignungsweise dieser Erkenntnis nicht abgedringt werden darf.
Die erkenntnistheoretischen Bedingungen miissen mitbedacht und inhaltlich
integriert werden. Erkenntnistheoretisch kann man nicht bei Gott beginnen.
Was sich erschliesst, erschliesst sich geschichtlich und kann «nur so, wie es der
Weise seiner (des Menschen, R.B.) Erkenntnis entspricht» erkannt werden.'

Dennoch scheint es mir moglich und notwendig zu sein, die im Anschluss
an [Ian Ramseys Deutung der disclosure-situations entwickelte Offenbarungs-
auffassung auf die unverzichtbaren Intentionen des Barth’schen Konzepts zu
beziehen. Dies betrifft in erster Linie die Frage nach dem Inhalt und dem Sub-
jekt der Offenbarung, die in der von Ramsey angeregten Deutung unvermeid-
lich unterbestimmt bleiben, fiir das christliche Offenbarungsverstidndnis aber
konstitutiv sind. In den bisherigen Uberlegungen ist die Frage nach dem Ge-
halt hinter der Frage nach der Gestalt der Offenbarung zuriickgetreten. Eine
theologische Bestimmung des Offenbarungsbegriffs kann aber von der Frage
nach dem Gehalt und dem Subjekt nicht absehen. Indem sie sich ihr zuwen-
det, vollzieht sie den Ubergang von der psychologischen und erkenntnistheo-
retischen zur ontologischen Betrachtungsebene.

Die grundlegende Einsicht der christlichen Offenbarungslehre liegt im
strikten Beharren auf der unumkehrbar einseitig von Gott ausgehenden
Selbstkundgabe. Dieser Gedanke ist auch fiir die Deutung des Offenbarungs-
als eines Erschliessungsgeschehens zentral und unaufgebbar. Er ist auch bei
Ramsey anzutreffen, bleibt dort aber im Hintergrund. Sachlogisch fiihrt

5 Thomas von Aquin, Summa Theologia, II/I1, Q.1, Art.2.



Reinhold Bernhardt 77

Ramsey’s Einsicht in den Widerfahrnischarakter der Erschliessungserfahrung
jedoch unvermeidlich zur Frage nach dem eigentlichen Subjekt, das den ge-
samten Ereigniszusammenhang der Erschliessung evoziert. Auf die Er-
schliessung existentieller, lebensweltlicher und theologischer Zusammenhén-
ge in der Perspektive des christlichen Glaubens angewendet, heisst das: Nicht
der/die Erkennende erschliesst sich diese Zusammenhénge, sondern Gott er-
schliesst sie ihm/ihr. Offenbarung bezeichnet also eine Erschliessung von dem
zu Erschliessenden her; ein Erkanntwerden im Erkennen.

Indem Gott diesen Impuls gibt, erschliesst er sich als der, der sich erschlies-
sen will, d.h. als ein Wesen, das durch einen Beziehungswillen bestimmt ist.
Letztlich griindet Offenbarung als Erschliessungsgeschehen in der Offnungs-
bewegung Gottes, die Gott als eine sich selbst offenbarende, wesenhaft auf
Beziehung zu seiner Schopfung ausgerichtete Macht zu erkennen gibt. Diese
Relationalitit bestimmt sein Wesen ad intra — als Beziehungsgeschehen im
trinitarischen Gott — und realisiert sich damit zugleich in seinem Wirken ad
extra als Mitteilung dieser inneren Bewegung an seine Kreatur. Die personale
Selbstmitteilung Gottes darf demnach nicht idealistisch verstanden werden —
so als offenbare sich Gott, wie sich eine platonische Idee offenbart. Offenba-
rung ist ein Beziehungsgeschehen, das seinen Grund im innersten Wesen,
Wollen und Wirken Gottes hat, in der «Offenbarungsidentitiat» Gottes. Auf
diesen letzten Grund hin betrachtet erscheint sie als Ausdruck der grundle-
genden Selbstbestimmung Gottes und damit als ein Pradikat seines Wesens.
In der Selbstoffenbarung Gottes sind Urheber, Inhalt und Geschehen not-
wendig identisch. Wo sich diese Wesensbestimmung in der Relation zur
Schopfung realisiert, wird «Offenbarung» zu einem Prédikat der epistemolo-
gischen Relation zwischen Gott und Mensch und als solches zum Inbegriff der
theologischen Erkenntnistheorie.

Der Inhalt der Offenbarung besteht also nicht primér in Wahrheiten iiber
Gott und die Welt, sondern in der Mitteilung seines Selbst als Selbst-in-Be-
ziehung. Offenbarung ist selbstreflexiv: das Geschehen von Offenbarung ist
zentraler Bestandteil ihres Inhalts. Diese — von Hegel angeregte — inhaltliche
Bestimmung des Offenbarungsbegriffs ist vor allem von Karl Barth in den
Mittelpunkt seiner Wort-Gottes-Theologie gestellt worden: Der Gehalt der
Offenbarung liegt in der Selbstkundgabe Gottes; der Offenbarer ist das Offen-
barte. Doch offenbart er nicht nur ein der Mitteilung vorausliegendes in-sich-
ruhendes Selbst. Vielmehr bezeichnet «Offenbarung» den Selbstvollzug Got-
tes, den Vollzug seines Wesens, das auf Mitteilung angelegt ist. So verstanden
verweist dieser Begriff auf die personale Mitteilung der Goéttlichkeit Gottes.
Gott konstituiert eine Beziehung und gewahrt dadurch die Teilhabe an seiner
heilschaffenden Wirklichkeit. — So wie eine Beziehung zwischen Menschen
nicht durch die Kenntnis von Informationen iiber den anderen konstituiert
wird, sondern durch die gegenseitige Selbstdarbietung.



78 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

Diese Selbstoffnung bewirkt bei dem davon Angesprochenen Akte der
Offnung: Offnungen verhiirteter Existenzhaltungen, festgefahrener Bezie-
hungen, auch immunisierter Glaubensweisen. Diese sind verbunden mit
Wahrnehmungserweiterungen, dialogischen Beziehungsstrukturen und
selbstkritischen Revisionen geschlossener religioser Verstandnisweisen. So
verstanden driickt «Offenbarung» das kritisch-dynamische Prinzip des christ-
lichen Selbstbewusstseins aus. Es bezeichnet den Impuls Gottes, der Selbst-
abschliessungstendenzen aufbricht — auch und gerade religitose Selbstab-
schliessungstendenzen. Vor diesem Hintergrund zeichnet sich die Bewe-
gungshaltung der «Offenheit» und der «Offnung» als Grundzug christlicher
Identitit ab.

Daher treibt der mit «Offenbarung» bezeichnete Geschehenszusammen-
hang iiber ein blosses existentielles Wahrnehmungsgeschehen hinaus. Es geht
dabei um einen Impuls Gottes, der nicht nur die Sicht der gleichbleibenden
Wirklichkeit und die subjektive Einstellung zu ihr verdndert, sondern die
Wirklichkeit selbst. Er bewirkt das Aufbrechen struktureller Verkrustungen
und erdffnet neue Moglichkeiten, so dass sich beispielsweise neue Gemein-
schaftsbeziehungen bilden oder zerstorte sich wieder herstellen lassen. So
fiihrt die Transformation der Wahrnehmungskonstellationen zu einer Verédn-
derung der Ereigniskonstellationen. Offenbarung als widerfahrene (nicht
selbst-erzeugte) Offnungsbewegung, als Eroéffnung eines neuen Sinnzusam-
menhanges ldsst die Wirklichkeit nicht nur in einem neuen Licht erscheinen,
sondern gibt Impulse zu ihrer Neugestaltung.

Doch so sehr es berechtigt und sachlich gefordert ist, «Offenbarung» letzt-
lich als Selbstmitteilung Gottes zu verstehen und ihren Inhalt mit ihrem Sub-
jekt zu identifizieren, so sehr darf sie andererseits nicht auf diese Dimension
beschrinkt werden. Wo das Moment der Selbstoffenbarung einseitig betont
wird, droht die Diesseitigkeit und Immanenz der Offenbarung verlorenzuge-
hen. Dem biblischen Gebrauch des Offenbarungsbegriffs eignet ein weiterer
Bedeutungsumfang, der sich nicht in der Bestimmung von Offenbarung als
Selbstkundgabe Gottes erschopft. Vor allem in der hebréischen Bibel — dar-
auf haben Pannenberg u.a. immer wieder hingewiesen — kann der Offenba-
rungsbegriff auf prinzipiell jede Selbst- und Welterfahrung bezogen werden
und darin die Erschliessung einer im Licht Gottes aufscheinenden Tiefendi-
mension bezeichnen. Gott offenbart stets etwas oder jemanden «als», er qua-
lifiziert Situationen. Indem er das tut, offenbart er sich selbst oder Ziige seiner
selbst (wie etwa seinen Zorn, Rom 1,19ff), — vermittelt und indirekt. Auch in
der Alten Kirche hat sich diese Bedeutungsweite des Offenbarungsbegriffs
erhalten.

Der Inhalt des von Gott ausgehenden Erschliessungsgeschehens ist dem-
nach zu bestimmen als die Re-Vision der kreatiirlichen Wirklichkeit im Licht
Gottes, wie es paradigmatisch in Christus aufgeschienen ist, d.h. als Aufbruch
einer neuen, von Gottes Geist inspirierten Selbst- und Welterfahrung, in und



Reinhold Bernhardt 79

mit der Gott selbst erkennbar wird. Es handelt sich dabei um die Erschlies-
sung der gottlichen Ganzheitsdimension in den Fragmenten unserer Welt-
wahrnehmung.

Ich ziehe Bilanz: Die Deutung von Offenbarung als Erschliessungsereig-
nis bzw. als Erschliessungserfahrung bietet einen Deuteansatz der «subjekti-
ven» Seite des mit «Offenbarung» bezeichneten Sinnstiftungszusammen-
hangs. Sie vermag das spezifisch christliche Verstidndnis jedoch nur zu errei-
chen, wenn sie im Blick auf den Inhalt und das Subjekt der Erfahrung niher
bestimmt wird. Hierbei spielt die Deutung der Offenbarung als einer Selbst-
mitteilung eine wichtige Rolle, sie kann aber nicht monopolisiert werden. Ihr
gegeniiber ist die Weite des biblischen und altkirchlichen Begriffsgebrauchs
ins Feld zu fiihren.

Wohl muss man mit Barth daran festhalten, dass es inhaltlich keinen Er-
kenntnisweg von einer vermeintlich allgemeinen Form zum spezifischen In-
halt der Offenbarung geben kann, doch gilt fiir die Form ihrer Erkenntnis,
dass sie sich als Erschliessungserfahrung ereignet. Der Inhalt generiert also
nicht eine von aller sonstigen Erfahrung prinzipiell unterschiedene eigene Er-
kenntnisweise. Damit ist keineswegs geleugnet, dass Gott durch seinen Geist
die Moglichkeitsbedingung fiir den Empfang der Gottesmitteilung in den
Herzen der Menschen selbst schafft, sich also selbst vergegenwiirtigt.'® Es ist
der von Gott erkannte Mensch, der Gott erkennt. Aber der Mensch erkennt
ihn im Modus seiner menschlichen Erkenntnisweise, worin man eine Konse-
quenz der Inkarnationsmotivs erblicken mag.

Gottes Wesen bringt sich als ein von Liebe getragener Schopfungs-, Ver-
s6hnungs- und Vollendungswillen in der Welt zum Ausdruck und gibt sich
darin zu erkennen. Fiir diese Erkenntnis sind Christinnen und Christen an die
normative Manifestation des géttlichen Willens und Wesens im Leben, Ster-
ben und Auferstehen Jesu Christi verwiesen. Er ist das Modell, an dem — und
durch das - sich Gott erschliesst und das fiir das christliche Existenz-, Welt-
und Gottesverstdndnis immer wieder als «occasion» fungiert, die Erschlies-
sungserfahrungen auslost.

Diese Erfahrungen bestehen in der Evokation kreativer Erinnerungen an
iberlieferte Bezeugungen der Wirksamkeit Gottes im Mitgehen mit seinem
Volk. Offenbarung vollzieht sich in der Vergegenwirtigung solcher Erinne-
rungen, aus denen eine Verheissung spricht. Solches Erinnern tragt ein emi-
nent kritisches Potential in sich. Mit ihm kommt die Dimension des Prophe-
tischen und des Eschatologischen ins Spiel. Offenbarung schliesst auch den

1 Vgl.: M. Luther, Kleiner Katechismus, Erkldrung zum 3. Credoartikel: «Ich glaube,
dass ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an Jesus Christus, meinen Herrn, glauben
oder zu ihm kommen kann, sondern der Hl. Geist hat mich durch das Evgl. berufen, mit
seinen Gaben erleuchtet ...».



80 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

Widerspruch gegen die Widerspriiche der Welt in sich und die Verheissung,
dass sie einmal iiberwunden sein werden. Aus dieser Perspektive setzt sie den
prophetischen Protest gegen bestimmte Formen der menschlichen Weltge-
staltung frei. Verstehen von Gott her fiithrt immer auch zur Kritik an gottwid-
rigen Weltverhiltnissen — denn es lebt aus der Vergewisserung dessen, was
noch nicht ist, aber sein soll und sein wird.

Reinhold Bernhardt, Basel



	Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

