
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 1

Artikel: Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

Einleitung: Die Frage nach dem Ansatzpunkt
des Offenbarungsverständnisses

1948 veröffentlichte Karl Barth eine Vorlesung unter dem Titel Das christliche

Verständnis von Offenbarung. Von den Barth-Interpreten wurde diese
kleine Schrift bisher kaum beachtet.1 Gänzlich zu Unrecht allerdings, denn
der Verfasser bietet darin nicht nur eine ausserordentlich prägnante Darstellung

seiner Offenbarungsauffassung, er wählt auch einen Zugang zu diesem
Thema, der im Blick auf die in der KD entfaltete Offenbarungslehre kaum zu
erwarten ist und sehr überrascht: Er geht von einem allgemeinen
Offenbarungsbegriff aus. Offenbarung ist zunächst ganz formal von den griechischen
Begriffen phanerosis und apokalypsis her als «Erscheinen eines Verborgenen»

und «Enthüllung eines Verhüllten» bestimmt. Dann beschreibt er zehn
Formen der immanenten «Selbstoffenbarung des Seienden». Von dort aus -
und zwar vom Rand bzw. von der Grenze jeder dieser <weltlichen> Seins- und
Sinnerschliessungen aus - kommt dann das spezifisch christliche
Offenbarungsverständnis als Frage in den Blick. Die eine, ganz andere, transzendente,
jenseitige Offenbarung wird am Horizont sichtbar.

Barth kennt und anerkennt also durchaus einen allgemeinen und formalen

Offenbarungsbegriff und damit ein nicht durch die Christusbotschaft
informiertes, somit <uneigentliches> Vorverständnis von Offenbarung. Doch
kann kein Zweifel daran bestehen, dass kein Weg von diesem Vorverständnis
zum Inhalt der Christusoffenbarung führt. Denn die Selbsterschliessung Gottes,

die sich ein für allemal in Christus ereignet hat, bekundet sich in
unumkehrbarer Einseitigkeit in der Selbstvergegenwärtigung des Wortes Gottes
im Glauben des Christen. Und nur so wird sie erkennbar.

Das bedeutet nicht, dass es nach Barth keine Offenbarungser/ß/tnmg gäbe.

Im Gegenteil: Wo sich das Wort Gottes selbst vergegenwärtigt, löst das
existentielle Transformationen aus, die sowohl den menschlichen Intellekt
wie auch seinen Willen und sein Gemüt betreffen.2 Doch sind das von Gott
gewirkte Erfahrungen, die sich vielleicht nicht in ihrer Erscheinungsform,
wohl aber in ihrem Inhalt qualitativ von allen anderen religiösen Erfahrungen
unterscheiden. Der Begriff «Gotteserfahrung» kann dabei immer nur zu-

1 Ausnahmen bilden: J. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur
Begründung und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie, München 1964,
61966, 43-50; P. Eicher, Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, München 171ff.

2 So etwa in KD I, 258, wo Barth konstatiert, dass der Mensch «im Glauben keineswegs

ein Holzblock oder Stein, sondern eben der sich selbst bestimmende Mensch ist
dass er im Glauben denkend, wollend, fühlend, durchaus bei sich selber sei».



62 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

gleich als genitivus subjectivus und genitvus objectivus verstanden werden:
Gott ist Subjekt und Gegenstand der Gotteserfahrung. Gott offenbart sich.

Wenn das so ist, dann macht es bestenfalls didaktisch, nicht aber sachlich
Sinn, bei der Erscheinungsform der Offenbarung, beim Modus ihrer Erfahrung

bzw. bei ihrem allgemeinen Begriff anzusetzen. Nur wer sich auf die
unumkehrbar einseitige Bewegungsrichtung der Offenbarung einlässt, wer sie
also dort aufsucht (oder eben umgekehrt: wer sich von ihr dort aufsuchen
lässt), wo sie sich selbst ein für allemal ereignet hat - in Christus -, dem wird
sich ihr spezifischer Inhalt erschliessen. Und das auch nur deshalb, weil Gott
in der Wirksamkeit seines Geistes den Menschen für diese Erkenntnis auf-
schliesst. Ihr Inhalt besteht in der Einsicht in eben diesen Zusammenhang:
dass Gott sich in Christus selbst offenbart hat und dass er in der Kraft seines

Eleiligen Geistes auch die Gotteserkenntnis des Menschen - die subjektive
Vergewisserung der objektiven Selbstoffenbarung - wirkt.

Weil es keine Kontinuität vom Geist des Menschen zum Geist Gottes gibt,
kann die christliche Gotteserkenntnis nach Barth niemals im menschlichen
Gottesbewusstsein oder in religiösen Erfahrungen gründen, sondern nur in
der Selbstmitteilung Gottes - und sei es gegen alle seine bisherige Erfahrung.

Jürgen Moltmann hat seine Kritik an diesem Ansatz in dem Satz zusam-
mengefasst: «Wer Offenbarung und Erfahrung zu Alternativen stilisiert, endet

bei unerfahrbaren Offenbarungen und offenbarungslosen Erfahrungen».3
So sehr man demgegenüber jedoch darauf verweisen muss, dass Barth keinen
exklusiven Gegensatz zwischen Offenbarung und Erfahrung postuliert,
sondern lediglich auf der sachlichen Vorordnung der Offenbarung vor der
Offenbarungserfahrung beharrt - die Offenbarung konstituiert diese Erfahrung, die
ihr damit immer nur konsekutiv sein kann -, so sehr ist doch andererseits
unverkennbar, dass das vor einigen Jahrzehnten vielbeklagte Erfahrungsdefizit
in der protestantischen Theologie im Offenbarungsverständnis der Wort-
Gottes-Theologie wurzelt.

Und so war es nur eine Frage der Zeit, bis man in der theologischen Lehre
von der Offenbarung Gottes doch wieder den von Barth verworfenen Ansatzpunkt

bei einem erfahrungsnahen allgemeinen Verständnis von Offenbarung
in Betracht zog, um von hier aus dann zu spezifizieren, was mit «christlicher
Offenbarung» gemeint ist. Man konnte dazu auf die Offenheit des
Offenbarungbegriffs in der biblischen Überlieferung und in der Theologie der Alten
Kirche verweisen. Und man konnte und kann in der Phänomenologie der
Religionen, in der Philosophie und in der Alltagssprache Bezugspunkte finden:
Die Berufung auf Offenbarung ist ein universal-religiöses Motiv. In der
Philosophie (vor allem in Heideggers Ausdeutung von «aletheia») wird der
Offenbarungsbegriff für die Epistemologie fruchtbar gemacht. Und in der All-

3 J. Moltmann, Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, München
1991,20.



Reinhold Bernhardt 63

tagssprache begegnet er als Ausdruck für eine überraschend widerfahrene
Einsicht von existentieller Relevanz und mit transformativer Wirkung. Er
bezeichnet also eine spezifische Weise der Erkenntnis bzw. des Erkenntnisvoll-
zugs.

In der aktuellen Diskussion in der englischsprachigen Theologie wird dieser

Weg unvoreingenommen beschritten und der christliche Offenbarungsbegriff

von einem allgemeinen Offenbarungsverständnis aus in den Blick
genommen. So schaltet etwa Collin Gunton in seiner 1996 erschienenen «Brief
Theology of Revelation» der materialen Entfaltung der Offenbarungslehre
eine «general theology of revelation» vor, die er strikt von der «theology of
general revelation» unterscheidet.

«General theology of revelation» - das meint die Ausdehnung des

Offenbarungsbegriffs zu einer Grundkategorie der Erkenntnislehre überhaupt.
Nicht nur eine spezifische Klasse von Erkenntnissen, sondern jede Erkenntnis
verdankt sich demnach einem vom Gegenstand der Erkenntnis ausgehenden
Erschliessungsimpuls. «All Truth is a species of revelation», so Gunton im
Anschluss an Coleridge. Und dafür führt er als Beispiel das interpersonale
Begegnungsgeschehen an - Offenbarung ist hier nicht ein einzelner intentio-
naler Akt, sondern das, was in jeder Begegnung unausdrücklich immer
mitgeschieht, in Wort und Tat: Das Geschehen der Einsicht in das Wesen des
anderen. Ein zweites Beispiel ist das der Naturerkenntnis. Auch hier ist
Erkenntnis nach Gunton nicht die Leistung der autonom forschenden Vernunft,
sondern Resultat des sich zu Erkennen-Gebens der Natur selbst. Naturwissenschaft

gründet sich demnach auf Offenbarung in diesem weiteren (religiöse

Konnotierungen übersteigenden) Sinne: Offenbarung als unverfügbares
Widerfahrnis von Erkenntnis, in der sich der oder das zu Erkennende selbst
zu erkennen gibt. Offenbarung ist ein Erschliessungsgeschehen, das sich
psychologisch als eine (von einem inneren oder äusseren Impuls ausgelöste) Er-
schliessungserfahrung beschreiben lässt.

Auch neuere deutschsprachige systematisch-theologische Darstellungen
der Offenbarungslehre setzen bei einem allgemein gefassten Begriff von
Offenbarung an: Eilert Herms, Wilfried Härle, Dietrich Ritsehl und Christoph
Schwöbel etwa (wobei Schwöbeis Aufsatz zu diesem Thema in englischer
Sprache erschienen ist). Sie rekurrieren dabei implizit oder explizit entweder
auf die Phänomenologie Husserls und die Existentialontologie Heideggers
oder auf den im Folgenden darzustellenden Ansatz von Ian Ramsey, einem
der bedeutendsten britischen Religionsphilosophen dieses Jahrhunderts.
Doch scheuen sie mehr oder weniger davor zurück, eine konkrete Art von
Erfahrung namhaft zu machen, die als Offenbarungserfahrung gedeutet und die
umgekehrt Offenbarung als Erfahrungsgeschehen zu deuten imstande ist.

Neun Jahre nach der Veröffentlichung der Vorlesung Karl Barths über
Offenbarung, also 1957, erschien Ramseys Hauptwerk «Religious Language.
An Empirical Placing of Theological Phrases». Das Wort «Offenbarung"



64 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

taucht im Register dieses Band gar nicht - und im Text bestenfalls ganz
marginal auf.4 Wie der Untertitel erkennen lässt, handelt es sich dabei um eine
Untersuchung zum Wirklichkeitsbezug und zur inneren Logik der theologischen

Sprache. Sie setzt sich auseinander mit dem Logischen Empirismus, wie
er zu dieser Zeit in der analytischen Philosophie in England debattiert wurde.
Diesen Ansatz will Ramsey aufnehmen und für die Analyse religiöser Rede
fruchtbar machen. Doch muss er ihn dazu über sich hinausführen - hin zu
dem, was er «Christian Empirism» nennt. Dabei lenkt der Autor den Blick
auf genau jene Stelle, von der Barth ihn (hinsichtlich der Konstitution theologischer

Erkenntnis) programmatisch abwenden wollte: auf Erfahrungen von
Erschliessung, die religiöse Sprache generieren und sich in ihr manifestieren.
Er will diese Erfahrungen zunächst unter Absehung von ihrem spezifischen
Inhalt in Analogie zu nicht-religiösen Erschliessungssituationen beschreiben
und zwar rein phänomenologisch - so wie sie sich der Selbst- und Fremdwahrnehmung

darbieten.
Sollte es möglich sein, von diesem allgemeinen, vortheologischen Ansatz

her das christliche Offenbarungsverständnis zu erreichen, dann wäre dem
Missverständnis von Offenbarung als Übermittlung übernatürlicher Wahrheiten

ein für allemal der Boden entzogen. Denn dann ginge es bei «Offenbarung»

nicht um eine von aller Selbst- und Welterkenntnis (hinsichtlich ihrer
Quelle, ihres Mitteilungsmodus' und ihres Empfangs) qualitativ unterschiedene

Sondererkenntnis. Vielmehr wäre sie - nicht in ihrem Inhalt, wohl aber
in ihrem Vollzug - den nicht-religiös zu qualifizierenden, auf Erschliessungs-
erfahrungen beruhenden Erkenntnissen gleich oder doch sehr ähnlich. Aber
ist es möglich? Oder gerät man von diesem Ausgangspunkt aus unvermeidlich
in die Fänge der von Barth so vehement bekämpften Erfahrungstheologie mit
ihrem Subjektivismus?

Was trägt dieser Ansatz «Offenbarung als Erschliessungsgeschehen»
systematisch-theologisch aus? Um dieser Frage nach der «subjektiven Seite»
des Offenbarungsbegriffs, nach seiner Erfahrungsdimension und ihrer
psychologischen Beschreibbarkeit nachzugehen, stelle ich zuerst Ramseys Thesen

dar, skizziere und diskutiere dann die zentralen Einwände dagegen und
versuche im letzten Teil des Artikels, dieses Konzept in den Rahmen
umfassenderer systematisch-theologischer Überlegungen zum Offenbarungsver-

4 Einer der wenigen Bezüge, die Ramsey zwischen seiner Analyse der disclosure-situations

und dem Offenbarungsthema herstellt, findet sich in: «Models and Mystery», London
1964,58; dort heisst es: «Denn die Theologie gründet sich auf Erkenntnis- und Enthüllungssituationen,

in denen, um es ganz allgemein zu sagen, die Welt sich im Umkreis einer Gruppe

von Ereignissen offenbart, die dadurch kosmische Bedeutung erlangen». Siehe auch die
von Brian Hebblethwaite (The Philosophical Theology of I.T. Ramsey, Theology 76 [1973]
638-645 [639]) zitierte Passage und die Angaben bei J. Astley: Ian Ramsey and the Problem
of Religious Knowledge, Journal of Theological Studies 35 (1984) 414-440 (438).



Reinhold Bernhardt 65

ständnis zu stellen, um auf diese Weise sein Wahrheitsmoment «aufzuheben»
(im dreifachen Sinne Hegels).

I. Ian Ramseys Deutung der religiösen Sprache
als discernment-commitment

Führt man sich die Grunddaten der Biographie Ian Ramseys vor Augen,
dann wird deutlich, wie sehr bei ihm eine mathematisch-naturwissenschaftliche

mit einer philosophischen und einer theologischen Interessenausrichtung
zusammenkommt.5 Der 1915 geborene und 1972 verstorbene Mathematiker
und Theologe war seit 1940 Pfarrer; von 1944 bis 1951 lehrte er Mathematik
in Cambridge; seit 1951 hatte er einen Lehrstuhl für christliche Religionsphilosophie

in Oxford; und in der letzten Phase seines Lebens bis zu seinem
tragischen Tod war er anglikanischer Bischof von Durham. Theologisch galt sein
Interesse der Verbindung zwischen dem idealistische Erbe, das in der
anglikanischen Theologie lebendig war, und der Tradition des britischen Empirismus.

Sein zentrales Anliegen war es, religiöse Sprache gegen den
Sinnlosigkeitsvorwurf, wie er im Logischen Empirismus und Positivismus erhoben
wurde, als zwar logisch eigenartige, aber doch sinnvolle Rede zu erweisen.
Allerdings enthüllt sich dieser Sinn immer nur, wenn man die religiöse Sprache
in Korrelation zu ihrem Bedeutungskontext setzt, d.h. wenn man ihre «empirical

rootage», ihre empirische Verankerung, aufweisen kann. Damit steht
Ramsey ganz im Strom der britischen Religionsphilosophie mit ihrer
antiidealistischen, pragmatistisch-empiristischen Ausrichtung. So lautet denn
auch seine erste Frage in «Religious Language»: «To what kind of situation
does religion appeal?» - Welche Art von Situationen sind es, in denen sich
religiöse Sprache formiert und in denen sie verstanden werden muss. Seine
Antwort: Es sind disclosure-situations (Entdeckungs- oder Erschliessungssitua-
tionen). Situationen also, in denen keine quantitative, sondern eine qualitative

Erkenntnis stattfindet. Es wird nichts Neues, sondern das Bekannte wird
neu erkannt. Es erscheint in neuem Licht. Nicht die Menge der wahrgenommenen

Phänomene, sondern ihre Konstellation ändert sich. Es vollzieht sich
eine «Erfahrung mit der Erfahrung» (Eberhard Jüngel), der Durchbruch
einer neuen Bedeutsamkeit.

Ausgelöst wird diese Änderung durch einen Anlass, der in der jeweiligen
konkreten Situation liegt und von Ramsey «occasion» genannt wird. Es kann
dies eine Information sein oder ein Ereignis oder ein plötzlicher Einfall. Mit

5 «Ramsey was a mathematician turned philosophical theologian» (J. Astley [siehe
Anm. ], 417).



66 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

dem Inhalt der Erschliessungserfahrung muss er zunächst gar nichts zu tun
haben.

Die religiöse Erschliessungserfahrung ist gekennzeichnet (1) durch ihren
Widerfahrnischarakter und (2) durch die grundlegende transformative
Wirkung, die sie auslöst.

Sie widerfährt dem Menschen. Er ist gänzlich passiv von ihr betroffen; sie
überkommt ihn gewissermassen. Nicht: «er erschliesst sich etwas», sondern
«es erschliesst sich ihm». Doch setzt die religiöse disclosure, die aller Aktivität
vorausliegt, ihrerseits starke Aktivitätsimpulse frei. Der Erkennende steht
der Erkenntnis nicht distanziert gegenüber, sondern ist von ihr in seinem
gesamten Dasein «betroffen»; er muss Stellung dazu beziehen und auf das Wi-
derfahrnis antworten. Weil es sich um eine existentielle Grunderfahrung handelt,

um die Erschliessung von etwas, das ihn unbedingt angeht (Tillich) und
das ihm mit einem unbedingten Verpflichtunganspruch begegnet, reagiert er
mit einer hingebenden Bindung und einer grundlegenden Reorganisiation
seines gesamten bisherigen Weltbildes und Weltverhaltens darauf.

In Anlehnung an Joseph Butler (der seit 1741 ebenfalls Bischof von Durham

war) unterscheidet Ramsey in seiner Analyse der disclosuse-situation
zwei Momente, die untrennbar zusammengehören: discernment (Einsicht
und Erkenntnis) und commitment (Engagement und Verpflichtung). Jede
dieser Situationen hat also zugleich einen epistemologischen, indikativischen
und einen responsiven, imperativischen Aspekt. Sie ist gekennzeichnet nicht
nur durch ein neues Sehen, sondern durch eine damit verbundene umfassende

Inanspruchnahme des Sehenden mit weitreichenden Auswirkungen auf
sein Selbst- und Weltverhältnis.

Disclosure-situations gründen in der empirischen Wirklichkeit, sprengen
aber einen ausschliesslich empiristischen Bezug zu dieser Wirklichkeit; sie
lassen Sachverhalte als «empirical and more» erscheinen. Mitten in der
Wahrnehmung der Wirklichkeit bricht ein Mehrwert an Wirklichkeit auf, eine
Transzendenzdimension, die alle bisherige Wahrnehmung durch das Wider-
fahrnis des «and more» grundlegend verwandelt.

Zur Deutung solcher religiöser Erschliessungserfahrungen zieht Ramsey
zwei verwandte, aber doch charakteristisch verschiedene Komplexe von
nicht-religiösen disclosures heran6:

6 Siehe die Zusammenstellung von vier «wide areas of cognitive experience» bei J.C.A.
Gaskin (Disclosures, Religious Studies 9 [1973] 131-141 [131 f.]): personal disclosures self
awareness), cosmic -, scientific - und philosophical disclosures. In feinerer Differenzierung
listet J. Astley (siehe Anm., 416-419), elf «types of disclosure» (geordnet nach dem «degree
of transcendence of their disclosed objects») auf: Verstehen einer Bedeutung, mathematische

und geometrische Einsichten, wissenschaftliche Entdeckungen, Erkenntnis von Werten

und moralischen Pflichten (die Stimme des Gewissens meldet sich, eine
Situationswahrnehmung setzt spontan einen moralischen Imperativ aus sich heraus), tiefere

Kenntnis anderer Menschen, Erschliessungen Gottes, Innewerden des eigenen Selbst.



Reinhold Bernhardt 67

Zum einen die Analogie zu kognitiven Aha-Erlebnissen: zu plötzlichen
und unverfügbar-widerfahrenden Klärungen und Umstrukturierungen der
bisherigen Wahrnehmung, die wir beschreiben mit Worten wie: «Jetzt ist der
Groschen gefallen» oder «jetzt ist mir ein Licht aufgegangen». Auch hier
besteht die aufblitzende Einsicht nicht in einem Zuwachs an wissbaren Daten,
sondern darin, dass ein neues Bedeutungsmoment die Konstellation und die
Kodierung der bekannten Daten in gänzlich neuem Licht erscheinen lässt.

Stammte dieser erste Bereich von Analogien aus dem Bereich logischer
Erkenntnis und aus der Wahrnehmungspsychologie, so bezieht sich der zweite

auf interpersonale Begegnungen. Ramsey richtet sein Augenmerk auf
vollkommen unerwartete Aufbrüche in festen Beziehungsmustern, unter deren
Eindruck man sagt «jetzt ist das Eis gebrochen», oder «die Situation ist lebendig

geworden» («the situation comes alive»). Er führt dafür das Beispiel einer
Gerichtsverhandlung an, bei der es wie üblich sehr formell und unpersönlich
zugeht: Jede der beteiligten Personen ist durch ihre Funktion, nicht durch
ihre individuelle Personalität bestimmt: der Richter, die Angeklagte, der
Verteidiger. Als die Angeklagte hereingeführt wird, erkennt der Richter in ihr
plötzlich seine frühere Geliebte wieder. In dem Moment, als sich die Augen
der beiden treffen, entfährt ihm ihr Kosename. Die Situation ist plötzlich für
die beiden eine vollkommen andere geworden: Betroffenheit, Befangenheit
und Unsicherheit herrschen, die festen Rollenmuster schwanken, die Fassade
ist durchbrochen. Ramsey beschreibt es so: «The Court is <electrified>», «the
situation has come alive», sie hat personale Tiefe bekommen. Die Veränderung

betrifft dabei nicht das Empirische, sondern das «and more». Anlass
(«occasion») für die Umstrukturierung der Situationswahrnehmung ist die
unerwartete Bekanntheit zwischen dem Richter und der Angeklagten.

Solche nicht-religiösen disclosures sollen auf das Spezifikum der Er-
schliessungssituation verweisen, in dem auch religiöse Aussagen zu verstehen
sind, was nicht heisst, dass religiöse mit alltagswirklichen disclosures identifiziert

würden. Lediglich in ihrer Form als Erschliessungsgeschehen, als

«Erfahrung mit der Erfahrung», als Durchbruch einer überempirischen Bedeutsamkeit

sind sie diesen strukturanalog. Religiöse Erschliessungen unterscheiden

sich von nicht-religiösen dadurch, dass sie nicht mehr oder weniger
bedeutsame Einsichten in lebensweltliche Sachverhalte eröffnen; sie betreffen
vielmehr den gesamten Wirklichkeitsbezug, in dessen Rahmen Menschen ihr
Dasein führen. In diesem Sinne kann Ramsey die religiösen Erschliessungen
als «cosmic disclosures und die nicht religiösen im Gegenüber dazu als «finite
disclosures» bezeichnen, wobei «cosmic» als Chiffre für die Ganzheits- und
Transzendenzdimension aufzufassen ist.

Auch in ihrer Logik unterscheiden sich Aussagen, die religiöse Erschlies-
sungsereignisse artikulieren, von solchen, die sich auf nicht-religiöse disclosures

beziehen. Das hat seinen Grund in der Eigenart der religiösen
Erkenntnisgegenstände, die real sind, die Ausdrucksmöglichkeiten der Sprache aber



68 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

uneinholbar übersteigen und doch nur sprachlich erschlossen werden können.

Um sie in dieser Eigenartigkeit zur Sprache zu bringen, muss die Objektoder

Beobachtungssprache qualifiziert und damit verfremdet werden. Weil
dabei notwendigerweise logische Seltsamkeiten und Unangemessenheiten
entstehen, spricht Ramsey von «odd discernment» - von «eigentümlicher
Einsicht». Und um die davon ausgelösten Verpflichtungsansprüche in ihrer
Eigenart als existentiell fundamentale herauszuheben, kennzeichnet er sie als

«total commitment».7
Disclosure-situations können niemals vollständig in beschreibender

Objektsprache artikuliert werden, auch nicht in deskriptiven «picturing models»,
die das von ihnen Anvisierte möglichst originalgetreu abzubilden versuchen,
sondern nur in Form von evokativen «disclosure models», die nicht nur
vorgängige disclosures artikulieren, sondern auch neue Erschliessungsereignisse
hervorrufen.8

Befragt man die biblische Überlieferung auf Erzählungen, die sich nach
diesem Ansatz deuten lassen, dann fällt der Blick vor allem auf die Berichte
von den Erscheinungen des auferstandenen Jesus. Die Erzählung vom Gang
der Jünger nach Emmaus (Lk 24) scheint geradezu paradigmatisch für das

von Ramsey anvisierte Erschliessungsgeschehen zu sein. Denn hier wird eine
dreifache Erschliessungserfahrung der Jünger besehrieben: Bei der «occasion»

des Brotbrechens erkannten sie plötzlich, (1) dass Jesus der Fremde war,
der auf dem Weg mit ihnen gesprochen und dann mit ihnen gegessen hatte
(«Da wurden ihnen die Augen aufgetan, und sie erkannten ihn», V. 31); (2)
gingen ihnen die Augen für die Bedeutung der Schrift auf («Brannte nicht unser

Herz in uns, wie er auf dem Wege mit uns redete, wie er uns die Schriften
erschloss?», V. 32) und (3) realisierten sie, dass Jesus auferstanden war («Der
Herr ist wirklich auferweckt worden», V. 24); sie erkannten die Identität des

Gekreuzigten mit dem Auferstandenen, sie verstanden den Sinn des Kreuzestodes,

die Bedeutung Jesu insgesamt. Der Augenblick dieser «disclosure»
wird als ein Zugleich von Erkenntnis und Verhüllung («und er entschwand
ihren Blicken», V. 31) beschrieben.

Inhaltlich besteht die Erschliessungserfahrung in einer vierfachen Re-Vi-
sion: (1) einer Re-Vision der Hoffnungen, die man in Jesus als den Messias

gesetzt hatte und die mit seinem Tod bitter enttäuscht worden waren («Wir
aber hatten gehofft, er sei es, der Israel erlösen [d.h. politisch aus der Unter-

7 Diese «Seltsamkeit» oder «Regelwidrigkeit» bekommt die religiöse Sprache dadurch,
dass in ihr gewohnte Aspekte und Elemente der Wirklichkeit so zusammengezogen werden,

dass eine neue Wirklichkeitssicht eröffnet wird. Sie wird parabolisch bzw. analogisch
verfremdet.

8 Religiöse Sprache hat also eine Doppelfunktion von sprachlicher Erfahrmgsmanifestation

und Erfahrungsgewerarion. Das entspricht George Lindbecks «cultural-linguistic
approach»: Religionen sind angelernte kulturell-linguistische Systeme, die Erfahrungen
formen (The Nature of Doctrine. Religion and Theology in a Postliberal Age, 1984).



Reinhold Bernhardt 69

drückung befreien - R.B.] sollte», V. 21); (2) einer sinnstiftenden Re-Vision
der Passion Jesu als Erfüllung seiner göttlichen Mission («Musste nicht der
Christus dies leiden und dann in seine Herrlichkeit eingehen?», V. 26). (3)
Einer Re-Vision des bisherigen Schriftverständnisses (V. 32 - s.o.): Die heiligen
Schriften erschliessen sich als Verheissung dessen, was mit Jesus in Erfüllung
gegangen ist. Und schliesslich (4) einer Re-Vision dessen, was auf dem gerade
zurückgelegten Weg von Jerusalem nach Emmaus geschehen ist. Jesus hatte
den Jüngern auf diesem gemeinsamen Weg den Sinnzusammenhang des

Passionsgeschehens aus der Schrift verdeutlicht. Die «objektive Offenbarung»
hatte schon statt gefunden. Aber sie war noch nicht zur subjektiven Wirkung
bei den Jüngern gekommen. Jetzt erst - ausgelöst vom Anlass des Brotbrechens

- wird die externe zur internen, die objektive zur subjektiven Offenbarung.

Jetzt erst kommt der Inhalt zur Wirkung.
Auch die von Ramsey beschriebene transformative Wirkung der Er-

schliessungserfahrung ist überliefert. Sie besteht in der sofortigen Umkehr
der beiden Jünger nach Jerusalem und der durch ihren Bericht ausgelösten
Rekonstitution der Nachfolgegemeinschaft (V. 33).

Diese Erzählung veranschaulicht, dass sich Erschliessungserfahrungen in
der Regel retrospektiv vollziehen - im Rückblick auf das Erlebte; sie bestehen

in der Kreation eines Sinnmusters, das diese Erfahrungen in einen neuen
Zusammenhang bringt und ihnen damit eine neue Bedeutung gibt. Daher
kann man sie als Vorgang eines kreativen Erinnerns beschreiben. In ihnen
vollzieht sich nicht eine denkende, sondern eine erinnernde Erkenntnis; -
eher ein Wieder-Erkennen als ein Erkennen, eben eine Re-Vision.

Andere Beispiele für biblisch überlieferte disclosure-situations finden sich

etwa in: (1) prophetischen Visionen: Arnos sieht ein Senkblei und erkennt:
«So wird Gott das Volk prüfen». Er sieht einen Erntekorb und erkennt darin
das kommende Gericht. Jeremia sieht einen Mandelzweig und erkennt, dass

Jahwe über seinem Wort wacht. Oder er sieht einen kochend überlaufenden
Kessel und erkennt darin das Gericht Gottes.9 (2) Das von Nathan zu David
gesprochene: «Du bist der Mann» (II Sam 12,7). (3) Die Bekehrung des
Cornelius (bzw. des Petrus) in Apg 10, wo davon berichtet ist, wie Petrus die Augen

dafür aufgehen, dass «in jedem Volk, wer ihn fürchtet und Gerechtigkeit
übt» Gott willkommen ist. (4) Der Dialog zwischen Jesus und der Syrophöni-
zierin (Mt 15,21-28), in dem sich eine «Bekehrung» Jesu ereignet, in der er die
Universalität seiner Mission erkennt.

9 Diese Beispiele sind entnommen aus: W. Pannenberg, Systematische Theologie I,
Göttingen 1988, 221.



70 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

II. Diskussion: Was trägt die Anwendung von Ramseys Konzept
aufdas Verständnis von Offenbarung aus?

Im zweiten Teil dieses Artikels würdige ich zunächst die Stärken, die eine

Applikation des Ramsey'schen Ansatzes auf die theologische Rede von
Offenbarung haben könnte und skizziere und diskutiere dann vier Anfragen, die
sich im Blick auf eine solche Anwendung stellen.

(1) Ramseys psychologische Beschreibung und epistemologische Deutung
der «disclosure situations» richtet den Blick auf die «subjektive» Seite des

Offenbarungsgeschehens; auf die Dimension der Offenbarungserfahrung. Er
eröffnet eine beim «Empfänger» der Offenbarung ansetzende Deutung, wobei
«empfangen» aber - wie gezeigt - nicht im Sinne der Mitteilung einer neuen

- übernatürlichen - Information aufzufassen ist, sondern als Vollzug des

durch einen Anlass ausgelösten Erschliessungsgeschehens mit transformati-
ver Wirkung. «Offenbarung» erscheint in dieser Perspektive also nicht in
ihrer «objektiven» Dimension, nicht als ein Ereignis der Vergangenheit, das in
die Gegenwart tradiert wird, sondern primär und vor allem als ein Geschehen
in der jeweiligen Gegenwart. Sie verweist nicht zuerst auf den einmaligen
«Ursprung der christlichen Gottes-, Welt- und Selbstgewissheit»10, sondern
auf den immer wieder neuen Aufbruch des Sehens mit den Augen des Glaubens

an Gott. Der existentielle Vorgang des Widerfahrnisses bildet den
Ausgangspunkt. Hier liegt die «empirical rootage» des Offenbarungsgeschehens.

Anders als der beispielsweise von Barth und Pannenberg beschrittene
Weg erlaubt dieser Ansatz, die im Subjekt liegenden Konstitutionsbedinun-
gen von Erkenntnis ernstzunehmen. Auch der Standortgebundenheit und
Perspektivität menschlicher Erkenntnis trägt er Rechnung, indem er
Offenbarung nicht vom Pol der (Selbst-)Mitteilung aus expliziert, sondern vom Pol
des davon ausgelösten Wahrnehmungsereignisses, das sich nur in der
Teilnahme an einer bestimmten Situation - der disclosure-situation - vollzieht.

Rein formal betrachtet ist Offenbarung damit nicht im Sinne des sog.
instruktionstheoretischen Modells zu verstehen als ein-für-allemal ergangene
Mitteilung überzeitlicher, ewiger Wahrheiten über Gott und über die wahre
Verfassung des geschöpflichen Seins, bzw. als depositum fidei, d.h. als tradierter

Bestand solcher Wahrheiten, sondern als Geschehen der Wahrnehmungserweiterung,

des Neu-Sehens, der <Erleuchtung>, als existentielle Erschlies-
sungserfahrung in der jeweiligen Gegenwart der davon betroffenen Person.
Eine Unabhängigkeit der Offenbarung Gottes von der Erfahrung und dem
Wahrheitsbewusstsein der Glaubenden (also eine Offenbarung <an sich>,
ohne dass sie erkannt würde, wie nach dem Vaticanum I) kann es nicht geben.

10 E. Herms: Art. «Offenbarung, V. Theologiegeschichte und Dogmatik», TRE 25,146-
210 (146).



Reinhold Bernhardt 71

(2) Die Bestimmung von Offenbarung als Erschliessungsereignis ermöglicht

es, das Offenbarungsverständnis weit zu fassen: Offenbarung lässt sich
nicht einschränken auf Erkenntnis von Glaubenswissen, sie erscheint als

ganzheitliche existentielle Transformation. Damit ist ein intellektualistisches
Missverständnis von Offenbarung von vorneherein verhindert, ohne jedoch
den Aspekt des Kognitiven unterzubestimmen: disclosure ist Erkenntnis,
aber eben: Erkenntnis und mehr. Sie bezieht sich nicht primär auf einzelne
Erkenntnisgegenstände, sondern auf das, was Erkenntnis allererst ermöglicht,

auf den Glauben, d.h. auf eine Ganzheitsbeziehung. In diesem Sinne ist

Offenbarung ein transzendentaltheologischer Begriff: Die kognitiv zu fassende

Entdeckung (Luthers «notitia») wird eingebettet in einen das ganze
Dasein umfassenden und verwandelnden Horizont (Luthers «fiducia»).
Andererseits ist diese Transformation aber auch nicht auf die existentialistische
Vermittlung eines neuen Seins- und Selbstverständnisses zu reduzieren,
sondern immer auch als Durchbruch einer Gofteserkenntnis zu verstehen.

Wo Offenbarung von Erfahrung gelöst und ihr gegenübergestellt wird, wo
man sie also nicht dem existentiellen Vollzug des Glaubens zurechnet,
sondern als Vermittlung von Glaubenswissen versteht, das aller Erfahrung
entgegensteht, dort wird der Offenbarungsbegriff zu einer Abstraktionskategorie

und der Glaube wird intellektualisiert. Nicht die Erfahrung ist dann der
Ort der Gottesbegegnung, sondern die Kenntnisnahme der Offenbarung als
Dekret ein-für-allemal gültiger Wahrheiten über Gott. Die Begriffe «Erfahrung»

und «Offenbarung» sind demgegenüber als dynamische Begriffe aufzufassen

- sie verweisen nicht auf statische Inhalte, sondern auf Bewegungen.
So wie der Begriff der Erfahrung auf das Fahren, auf die räumliche
Ortsveränderung anspielt, so liegt im Begriff der Offenbarung der Anklang an die
Bewegung der Öffnung.

Die Stärke dieser Deutung von Offenbarung als Erschliessungsgeschehen
liegt also in der darin vollzogenen Überwindung des Gegensatzes von Offen-
barungs- und Erfahrungstheologie. Vernunft und Erfahrung stehen nicht
mehr der Offenbarung gegenüber. Offenbarung meint ein Erschliessungsgeschehen,

das sich in der Erfahrung vollzieht und mit den Mitteln der Vernunft
erfasst wird.

(3) Mit Ramseys Einsatz bei der Erfahrung wird demgegenüber drittens
auch eine supranaturale Verengung des Offenbarungsverständnisses von
vorneherein abgewehrt, ohne abzublenden, dass es sich hier um ein Ereignis handelt,

das sich nicht menschlicher Sinnkreation, sondern göttlicher Sinnstiftung

verdankt. Es bleibt unhintergehbar an Erfahrung gebunden, verweist
aber auf den Durchbruch der Transzendenzdimension mitten in der Erfahrung,

auf das Widerfahrnis des Metaempirischen im Empirischen. Erfahrung
ist hier weder empiristisch noch subjektivistisch verstanden, sondern als

Ereignisraum der von Gott her eröffneten Beziehung zu Gott. Von Ramseys
Ansatz her kommt ein solches Verständnis von Offenbarung als Beziehungs-



72 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

geschehen in den Blick. Es führt dazu, Offenbarung als von der gelingenden
Konstitution dieser Beziehung abhängig zu denken, d.h. sie ereignet sich
nicht «an sich», abgelöst von ihrer Wahrnehmung, sondern nur, wenn es wirklich

zu einer Erschliessungserfahrung kommt. Insofern ist «Offenbarung»
vom «Erfolg» der Erschliessung abhängig.11

Die Herausarbeitung dieser Stärken vermag jedoch die Schwierigkeiten
der sich hier eröffnenden Offenbarungsdeutung nicht zu verdecken:

(1) Die grundlegende Anfrage an Ramsey lautet: Speist sich sein
Religionsverständnis nicht aus einem romantisierenden Subjektivismus? Wenn alle
religiösen Äusserungen letztlich auf einer bestimmten Art von Erfahrung
beruhen - auf den von Ramsey sog. «Schlüssel-Erlebnissen» -, wie lässt sich
dann authentische Offenbarung von religiöser Täuschung, von Illusion oder
Halluzination unterscheiden? Was ist das Wahrheitskriterium, das es erlaubt,
religiöse Aussagen von poetischer Fiktion, die ja vergleichbare logische
Eigentümlichkeiten aufweist, abzuheben? Gleiches gilt auch für die Behauptung

des «total commitment»: In welcher Weise kann man die ganzheitliche
Inanspruchnahme von Menschen durch totalitäre politische oder religiöse
Ideologien von solchem «total commitment» abgrenzen, das nach Ramsey
konstitutives Kennzeichen von jenen disclosure situations ist, die ein christlich

zu nennendes Gottesbewusstsein erschliessen?
Bei der Subjektivismusproblematik geht es also immer auch um die Frage

nach Relativität (bzw. Relativismus) und Normativität: Wie lässt sich eine
unkritische Beliebigkeit vermeiden, derzufolge prinzipiell jedes Transzendenzerlebnis

als Offenbarung ausgegeben werden kann? Führt der Versuch,
Offenbarung als Erschliessungserfahrung zu deuten nicht zurück in genau jene
Gefahr, vor der die Dialektische Theologie mit Recht so vehement gewarnt
hat? Der Blick in die Religionskultur der Gegenwart zeigt eine Vielfalt von
z.T. obskuren Offenbarungsansprüchen. Es drängt sich die Frage nach der
Unterscheidung der Geister und d.h. nach der Prüfung derjenigen
Offenbarungserfahrungen auf, die nach intersubjektiver Geltung streben.

(2) Eine zweite Anfrage (die der ersten verwandt, aber doch von eigenem
Gepräge ist) betrifft den Individualismus dieses Konzepts. Wie gezeigt,
zentriert es religiöse Rede auf religiöse Schlüsselerfahrungen, wie sie für die
Ausnahmesituation von Bekehrungserlebnissen typisch sind. Es sind dies
höchstpersönliche Erlebnisse von unmittelbarer Evidenz, Erleuchtung und Erwek-
kung (in einem weiteren Sinne des Wortes); erst nachträglich - indem sie sich

11 Damit ist für ein Inspirationsmodell von «Offenbarung» plädiert, das diesen Begriff
auf die Beschreibung des (mentalen) Erkenntnisgeschehens beschränkt und nicht von
«Offenbarungen» Gottes in der Sphäre des Physischen und Geschichtlichen spricht. Das
schliesst nicht aus, sondern gerade ein, dass im Prinzip jede (auch die physische und
geschichtliche) Wirklichkeitswahrnehmung sowohl zum Gegenstand revelativer Erschlies-
sungserfahrungen werden kann, als auch solche Erfahrungen zu veranlassen vermag.



Reinhold Bernhardt 73

reflexiv sedieren - werden sie in den geschichtlichen Sprachstrom des Glaubens

eingebettet und in die Auslegungsgemeinschaft der Christen eingebunden.

Die Öffentlichkeit der christlichen Gemeinde, d.h. die Verkündigung
und die intersubjektive Verständigung der Gläubigen untereinander ist für
diese Erfahrung ebensowenig konstitutiv wie die Erfahrungs- und Überliefe-

rungsgeschickte des christlichen Glaubens (Tradition). Die Dimensionen des
Gemeinschaftlichen und des Geschichtlichen sind der Erschliessungserfah-
rung konsekutiv. Führt dieser Ansatz nicht letztlich in ein religiöses Virtuo-
sentum? Das hätte eminente ekklesiologische Konsequenzen, denn Kirche
müsste demnach zum Verbund religiöser Individuen werden, denen solche
Erfahrungen zuteil geworden sind. Sie könnte also nur noch in abgeleiteter
Weise theologische Dignität für sich in Anspruch nehmen - als möglicher,
aber auch bevorzugter Raum der Erinnerung an - und der Ereignung von
christlichen «disclosure situations».

(3) Meine dritte Anfrage hängt wiederum eng mit der ersten und der zweiten

zusammen: Sie betrifft die Punktualität der disclosures. Sie bleiben sporadisch,

einmalig und unübertragbar. Lässt sich ein kontinuierliches Glaubensleben

auf dieser Grundlage führen? Wird hier nicht der Ausnahmefall der
Glaubenserweckung zum Normalfall des Glaubens lebens erklärt und damit
die Glaubenskonstitution mit dem Glaubensvollzug identifiziert? Was aber,
wenn die Erschliessungserfahrungen über einen langen Zeitraum ausbleiben?

(4) Die vierte Frage betrifft die Kontinuität zwischen den je eigenen aktuellen

disclosures und den Erschliessungserfahrungen, die von Christinnen
und Christen in Geschichte und Gegenwart gemacht wurden und die
eingegangen sind in die Überlieferung in Schrift und Tradition. Was verbürgt diese
Kontinuität? Muss man gegenüber Ramseys Konzept nicht die Relevanz der
kontinuitätsstiftenden Tradition ins Feld führen? Religiöse Erschliessungserfahrungen

vollziehen sich immer in einer Deutegemeinschaft, die wiederum
in einer Deutungstradition steht. Nur in Referenz zu diesem Sprachstrom
christlicher Welt- und Existenzdeutung kann sie Geltung beanspruchen. So
mündet diese Anfrage wieder in die im ersten und zweiten Punkt angesprochene

Subjektivismus- und Individualismusproblematik.
All diese vier Einwände treffen sich in der Frage, ob die Anwendung des

Ramsey'schen Konzepts auf die Offenbarungslehre nicht zu einer
Unterbestimmung der Dimension des Kommunikativen, des Gemeinschaftlichen und
des Geschichtlichen führe.

Die Bedeutung des Geschichtlichen und des Gemeinschaftlichen liegt
auch im Blick auf die Emmauserzählung auf der Hand: Die Erschliessungser-
fahrung der beiden Jünger wäre nicht möglich gewesen ohne die vorgängige
intensive Bekanntschaft mit Jesus, ohne die Überlieferung der Schriften und
ohne die Gemeinschaft der Jünger. Die disclosure-situation erweckt keine
unvermittelten Erleuchtungserlebnisse, sondern evoziert ein kreatives Erin-



74 Offenbarung als ErschUessungsgeschehen

nern. Sie vergegenwärtigt Tradition und zurückliegende Erfahrung, lässt sie
aber in gänzlich neuem Licht erscheinen und setzt damit neue Hoffnung frei.
Offenbarung ist nicht zuerst cognition, sondern recognition. Darin liegt ihre
fundamentale Verwiesenheit auf Geschichte begründet.

Mit dem Subjektivismusvorwurf hat sich Ramsey in einer posthum unter
dem Titel «Models for Divine Activity» veröffentlichten Vorlesung noch einmal

explizit auseinandergesetzt. Er hebt darin hervor, dass disclosures <kos-
mische> Erschliessungen eines extra nos realen Transzendenzgrundes seien,
nicht subjektive Erzeugungen. In ihnen erschliesse sich zugleich mit der
mehr-als-empirischen Verfassung des Subjektsseins die Realität und
Wirksamkeit des göttlichen Transzendenzgrundes selbst. Diese beiden Seiten der
Erschliessungserfahung - die subjektive und die objektive - gründeten in der
Aktivität Gottes. Der Erkenntnisimpuls gehe von der Wirksamkeit des ihm
vorausliegenden objektiven Erkenntnisgegenstandes aus.12 Darin liegt nach
Ramsey der eigentliche Realitätsbezug religiöser Aussagen. Sie bringen die
in den disclosure-situations wirkende Aktivität Gottes zum Ausdruck und
indem sie das tun, eröffnen sie einen ihr einen neuen Wirkraum.

In der genannten Vorlesung nennt Ramsey Kriterien für die Entscheidung
zwischen konkurrierenden religiösen Sprachsystemen, die es auch möglich
machen sollen, zwischen authentischen und illusionären Erschliessungserfah-
rungen zu unterscheiden: Formal bemisst sich die Qualität einer sprachlich
verfassten religiösen Vorstellung an ihrer Einfachheit und Kohärenz, ihrer
Umfassendheit und Konsistenz. In materialer Hinsicht entscheidet ihre
«empirische Tauglichkeit» («empirical fit» im Kontrast zur «experimental
verification») über ihre Authentizität, d.h. der Grad an Übereinstimmung mit dem
Gesamt der wahrgenommenen Weltwirklichkeit und Lebenserfahrung und
seine Kraft, die Wahrnehmungen dieser Wirklichkeit in einer Art «kosmischen

Landkarte» (J.A. Martin) sinnvoll zu ordnen. An anderer Stelle13 nennt
Ramsey noch zwei weitere Kriterien: (a) a models «relative dominance» or
wide rangingness, (b) its closeness to the Church's language about God.

Entscheidend für die Auseinandersetzung mir dem Subjektivismus- und
Relativismusvorwurf ist die Frage, in welcher Weise diese Kriterien angewendet

werden: in einsamer Selbstprüfung dessen, dem die Erschliessungserfah-
rung zuteil geworden ist oder in einer Deutegemeinschaft, die in einem
geschichtlich gewachsenen Sprachstrom steht? Ramseys Ansatz scheint beide
Auslegungen zuzulassen, wenn man ihn so deutet, dass die Selbstevidenz der
disclosure nicht schon die hinreichende Bedingung ihrer Geltung ist. Wäre

12 «The claim for <objectivity> - <objective reference) - is grounded in the sense I have
of being confronted, of being acted upon, in the discernment I have of some claim impinging

on me» (a.a.O. 61).
13 In: «Talking about God: Models, Ancient and Modern», in: F.W. Dillistone (Hg),

Myth and Symbol, London 1966, 90-92.



Reinhold Bernhardt 75

dem so, würde also die Erleuchtungserfahrung als solche schon ihre Geltung
verbürgen, dann liesse sich der angezeigte Subjektivismus und damit die Apo-
rie aller Erfahrungstheologie nicht vermeiden. Demgegenüber ist daran
festzuhalten, dass eine Erfahrung die Geltung ihrer selbst nicht verbürgen kann

- auch eine Erschliessungserfahrung und eine Offenbarungserfahrung nicht.
Erst recht kann der im Evangelium vorausgesetzte Wahrheitsanspruch für die
Existenz Gottes als Subjekt aller Offenbarung nicht durch die erfahrbare
Wirklichkeit gerechtfertigt werden.14 Wo ein Offenbarungsanspruch die
Geltung seines Inhalts mit der Tatsache begründen will, dass dieser Inhalt auf
Offenbarung beruht, verfällt er unvermeidlich in eine zirkuläre Legitimationsstrategie.

Um Erschliessungserfahrungen coram Deo zu beurteilen, braucht
es externe Massstäbe, die nicht in der Selbstevidenz der jeweiligen Erfahrung
liegen und damit auch nicht in dem Subjekt, das diese Erfahrung macht. Eine
christlich-theologische Reflexion wird solche Massstäbe vor allem im Wort
der Schrift und davon abgeleitet in der geschichtlichen Auslegungsgemeinschaft

der Christen finden. Wichtige Kriterien für die Geltungsprüfung christlicher

Erschliessungserfahrungen sind (a) die prinzipielle Vereinbarkeit mit
der Tradition christlicher Gottes-, Welt- und Lebensdeutung, (b) die heilende
(Ganzheit fördernde) Wirkung auf das Leben des Betroffenen, (c) die
«Früchte», die sie austragen für den Aufbau von gelingender Kommunikation,

von offenen und gerechten Sozialformen, von befreienden und
partizipationsoffenen politischen Strukturen.

Erschliessungserfahrungen, die sich aus der Kommunikation Gottes mit
seinen Geschöpfen ergeben, können sich einer solchen diskursiven Geltungsprüfung

nicht entziehen wollen. Sie sind vielmehr darauf angelegt, im offenen
Dialog, Rechenschaft über die Geltung ihrer selbst zu geben - im Sinne von
I Petr 3,15.

Als Zwischenbilanz lässt sich formulieren: Die Anwendung der Theorie
Ramseys auf die Offenbarungslehre hat eine begrenzte Reichweite, weil sie

nur einen Aspekt des damit bezeichneten komplexen Sinnkreationszusammenhangs

- die Dimension der subjektiven Offenbarungserfahrung erfasst,
jener Dimension also, die in der deutschsprachigen Theologie im Gefolge
Karl Barths programmatisch vernachlässigt wurde. Ihre Bedeutung liegt darin,

dass sie eine bestimmte Klasse von Erfahrungen bzw. Erfahrungssituationen
beschreibt, die für das Verständnis der psychologisch erfassbaren Seite

des Offenbarungsgeschehens erhellend sein kann. Doch muss diese spezifische

Erfahrung deutlicher, als es bei Ramsey der Fall ist, in den Kontext einer
Deutegemeinschaft und ihrer Geschichte eingebunden werden. Für das
christliche Offenbarungsverständnis heisst das: Sie muss eingebunden wer-

14 Mit: I.U. Dalferth (Hg.), Sprachlogik des Glaubens. Texte analytischer Religionsphilosophie

und Theologie zur religiösen Sprache (Beiträge zur evangelischen Theologie 66),
München 1974,46.



76 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

den in den Zusammenhang des Sprachstroms der christlichen Glaubensgemeinschaft.

Dies nicht nur, um die Sinnerfahrung an den Sprachregeln der
Gemeinschaft zu messen, sondern auch, um dem christlichen Sprachstrom
seinerseits neue Impulse zu geben und ihn so als Manifestation der Kraft des
Geistes Gottes zu erweisen.

III. Die Frage nach Subjekt und Inhalt der Offenbarung

Das bisher im Blick auf seinen Erfahrungsmodus skizzierte Verständnis
von Offenbarung mit seinem Ausgangspunkt beim erfahrenden Subjekt steht
der eingangs beschriebenen Offenbarungslehre Karl Barths offensichtlich
diametral gegenüber. Darin liegt eine Reaktion auf das erkenntnistheoretische

Grundproblem des Barth'schen Ansatzes, der die für den Offenbarungsempfang

konstitutive Rolle des Offenbarungsempfängers ausblendet (was
sich auch in seiner Kritik an Descartes spiegelt). Dass dem «Deus dixit» epi-
stemologisch immer ein «ich denke» bzw. «ich glaube», bzw. «mir hat sich
erschlossen» vorangeht, bleibt unbeachtet. Demgegenüber geht der hier favorisierte

Zugang zur Offenbarungslehre davon aus, dass die Frage nach der
spezifischen Ereignungsweise dieser Erkenntnis nicht abgedrängt werden darf.
Die erkenntnistheoretischen Bedingungen müssen mitbedacht und inhaltlich
integriert werden. Erkenntnistheoretisch kann man nicht bei Gott beginnen.
Was sich erschliesst, erschliesst sich geschichtlich und kann «nur so, wie es der
Weise seiner (des Menschen, R.B.) Erkenntnis entspricht» erkannt werden.15

Dennoch scheint es mir möglich und notwendig zu sein, die im Anschluss
an Ian Ramseys Deutung der disclosure-situations entwickelte Offenbarungsauffassung

auf die unverzichtbaren Intentionen des Barth'schen Konzepts zu
beziehen. Dies betrifft in erster Linie die Frage nach dem Inhalt und dem Subjekt

der Offenbarung, die in der von Ramsey angeregten Deutung unvermeidlich

unterbestimmt bleiben, für das christliche Offenbarungsverständnis aber
konstitutiv sind. In den bisherigen Überlegungen ist die Frage nach dem
Gehalt hinter der Frage nach der Gestalt der Offenbarung zurückgetreten. Eine
theologische Bestimmung des Offenbarungsbegriffs kann aber von der Frage
nach dem Gehalt und dem Subjekt nicht absehen. Indem sie sich ihr zuwendet,

vollzieht sie den Übergang von der psychologischen und erkenntnistheoretischen

zur ontologischen Betrachtungsebene.
Die grundlegende Einsicht der christlichen Offenbarungslehre liegt im

strikten Beharren auf der unumkehrbar einseitig von Gott ausgehenden
Selbstkundgabe. Dieser Gedanke ist auch für die Deutung des Offenbarungsais

eines Erschliessungsgeschehens zentral und unaufgebbar. Er ist auch bei
Ramsey anzutreffen, bleibt dort aber im Hintergrund. Sachlogisch führt

15 Thomas von Aquin, Summa Theologia, II/II, Q.l, Art.2.



Reinhold Bernhardt 77

Ramsey's Einsicht in den Widerfahrnischarakter der Erschliessungserfahrung
jedoch unvermeidlich zur Frage nach dem eigentlichen Subjekt, das den
gesamten Ereigniszusammenhang der Erschliessung evoziert. Auf die
Erschliessung existentieller, lebensweltlicher und theologischer Zusammenhänge

in der Perspektive des christlichen Glaubens angewendet, heisst das: Nicht
der/die Erkennende erschliesst sich diese Zusammenhänge, sondern Gott er-
schliesst sie ihm/ihr. Offenbarung bezeichnet also eine Erschliessung von dem
zu Erschliessenden her; ein Erkanntwerden im Erkennen.

Indem Gott diesen Impuls gibt, erschliesst er sich als der, der sich erschlossen

will, d.h. als ein Wesen, das durch einen Beziehungswillen bestimmt ist.
Letztlich gründet Offenbarung als Erschliessungsgeschehen in der
Öffnungsbewegung Gottes, die Gott als eine sich selbst offenbarende, wesenhaft auf
Beziehung zu seiner Schöpfung ausgerichtete Macht zu erkennen gibt. Diese
Relationalität bestimmt sein Wesen ad intra - als Beziehungsgeschehen im
trinitarischen Gott - und realisiert sich damit zugleich in seinem Wirken ad

extra als Mitteilung dieser inneren Bewegung an seine Kreatur. Die personale
Selbstmitteilung Gottes darf demnach nicht idealistisch verstanden werden -
so als offenbare sich Gott, wie sich eine platonische Idee offenbart. Offenbarung

ist ein Beziehungsgeschehen, das seinen Grund im innersten Wesen,
Wollen und Wirken Gottes hat, in der «Offenbarungsidentität» Gottes. Auf
diesen letzten Grund hin betrachtet erscheint sie als Ausdruck der grundlegenden

Selbstbestimmung Gottes und damit als ein Prädikat seines Wesens.
In der Selbstoffenbarung Gottes sind Urheber, Inhalt und Geschehen
notwendig identisch. Wo sich diese Wesensbestimmung in der Relation zur
Schöpfung realisiert, wird «Offenbarung» zu einem Prädikat der epistemolo-
gischen Relation zwischen Gott und Mensch und als solches zum Inbegriff der
theologischen Erkenntnistheorie.

Der Inhalt der Offenbarung besteht also nicht primär in Wahrheiten über
Gott und die Welt, sondern in der Mitteilung seines Selbst als Selbst-in-Be-
ziehung. Offenbarung ist selbstreflexiv: das Geschehen von Offenbarung ist
zentraler Bestandteil ihres Inhalts. Diese - von Hegel angeregte - inhaltliche
Bestimmung des Offenbarungsbegriffs ist vor allem von Karl Barth in den
Mittelpunkt seiner Wort-Gottes-Theologie gestellt worden: Der Gehalt der
Offenbarung liegt in der Se/bstkundgabe Gottes; der Offenbarer ist das Offenbarte.

Doch offenbart er nicht nur ein der Mitteilung vorausliegendes in-sich-
ruhendes Selbst. Vielmehr bezeichnet «Offenbarung» den SelbstVollzug Gottes,

den Vollzug seines Wesens, das auf Mitteilung angelegt ist. So verstanden
verweist dieser Begriff auf die personale Mitteilung der Göttlichkeit Gottes.
Gott konstituiert eine Beziehung und gewährt dadurch die Teilhabe an seiner
heilschaffenden Wirklichkeit. - So wie eine Beziehung zwischen Menschen
nicht durch die Kenntnis von Informationen über den anderen konstituiert
wird, sondern durch die gegenseitige Selbstdarbietung.



78 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

Diese Selbstöffnung bewirkt bei dem davon Angesprochenen Akte der
Öffnung: Öffnungen verhärteter Existenzhaltungen, festgefahrener
Beziehungen, auch immunisierter Glaubensweisen. Diese sind verbunden mit
Wahrnehmungserweiterungen, dialogischen Beziehungsstrukturen und
selbstkritischen Revisionen geschlossener religiöser Verständnisweisen. So
verstanden drückt «Offenbarung» das kritisch-dynamische Prinzip des christlichen

Selbstbewusstseins aus. Es bezeichnet den Impuls Gottes, der Selbst-
abschliessungstendenzen aufbricht - auch und gerade religiöse Selbstab-
schliessungstendenzen. Vor diesem Hintergrund zeichnet sich die
Bewegungshaltung der «Offenheit» und der «Öffnung» als Grundzug christlicher
Identität ab.

Daher treibt der mit «Offenbarung» bezeichnete Geschehenszusammenhang

über ein blosses existentielles Wahrnehmungsgeschehen hinaus. Es geht
dabei um einen Impuls Gottes, der nicht nur die Sicht der gleichbleibenden
Wirklichkeit und die subjektive Einstellung zu ihr verändert, sondern die
Wirklichkeit selbst. Er bewirkt das Aufbrechen struktureller Verkrustungen
und eröffnet neue Möglichkeiten, so dass sich beispielsweise neue
Gemeinschaftsbeziehungen bilden oder zerstörte sich wieder herstellen lassen. So

führt die Transformation der WahrnehmungskonsteWationen zu einer Veränderung

der Eragu/skonstellationen. Offenbarung als widerfahrene (nicht
selbst-erzeugte) Öffnungsbewegung, als Eröffnung eines neuen Sinnzusammenhanges

lässt die Wirklichkeit nicht nur in einem neuen Licht erscheinen,
sondern gibt Impulse zu ihrer Neugestaltung.

Doch so sehr es berechtigt und sachlich gefordert ist, «Offenbarung» letztlich

als Selbstmitteilung Gottes zu verstehen und ihren Inhalt mit ihrem Subjekt

zu identifizieren, so sehr darf sie andererseits nicht auf diese Dimension
beschränkt werden. Wo das Moment der Selbstoffenbarung einseitig betont
wird, droht die Diesseitigkeit und Immanenz der Offenbarung verlorenzugehen.

Dem biblischen Gebrauch des Offenbarungsbegriffs eignet ein weiterer
Bedeutungsumfang, der sich nicht in der Bestimmung von Offenbarung als

Selbstkundgabe Gottes erschöpft. Vor allem in der hebräischen Bibel - darauf

haben Pannenberg u.a. immer wieder hingewiesen - kann der
Offenbarungsbegriff auf prinzipiell jede Selbst- und Welterfahrung bezogen werden
und darin die Erschliessung einer im Licht Gottes aufscheinenden Tiefendimension

bezeichnen. Gott offenbart stets etwas oder jemanden «als», er
qualifiziert Situationen. Indem er das tut, offenbart er sich selbst oder Züge seiner
selbst (wie etwa seinen Zorn, Rom l,19ff), - vermittelt und indirekt. Auch in
der Alten Kirche hat sich diese Bedeutungsweite des Offenbarungsbegriffs
erhalten.

Der Inhalt des von Gott ausgehenden Erschliessungsgeschehens ist demnach

zu bestimmen als die Re-Vision der kreatürlichen Wirklichkeit im Licht
Gottes, wie es paradigmatisch in Christus aufgeschienen ist, d.h. als Aufbruch
einer neuen, von Gottes Geist inspirierten Selbst- und Welterfahrung, in und



Reinhold Bernhardt 79

mit der Gott selbst erkennbar wird. Es handelt sich dabei um die Erschliessung

der göttlichen Ganzheitsdimension in den Fragmenten unserer
Weltwahrnehmung.

Ich ziehe Bilanz: Die Deutung von Offenbarung als Erschliessungsereig-
nis bzw. als Erschliessungserfahrung bietet einen Deuteansatz der «subjektiven»

Seite des mit «Offenbarung» bezeichneten Sinnstiftungszusammenhangs.

Sie vermag das spezifisch christliche Verständnis jedoch nur zu erreichen,

wenn sie im Blick auf den Inhalt und das Subjekt der Erfahrung näher
bestimmt wird. Hierbei spielt die Deutung der Offenbarung als einer
Selbstmitteilung eine wichtige Rolle, sie kann aber nicht monopolisiert werden. Ihr
gegenüber ist die Weite des biblischen und altkirchlichen Begriffsgebrauchs
ins Feld zu führen.

Wohl muss man mit Barth daran festhalten, dass es inhaltlich keinen
Erkenntnisweg von einer vermeintlich allgemeinen Form zum spezifischen
Inhalt der Offenbarung geben kann, doch gilt für die Form ihrer Erkenntnis,
dass sie sich als Erschliessungserfahrung ereignet. Der Inhalt generiert also
nicht eine von aller sonstigen Erfahrung prinzipiell unterschiedene eigene
Erkenntnisweise. Damit ist keineswegs geleugnet, dass Gott durch seinen Geist
die Möglichkeitsbedingung für den Empfang der Gottesmitteilung in den
Herzen der Menschen selbst schafft, sich also selbst vergegenwärtigt.16 Es ist
der von Gott erkannte Mensch, der Gott erkennt. Aber der Mensch erkennt
ihn im Modus seiner menschlichen Erkenntnisweise, worin man eine Konsequenz

der Inkarnationsmotivs erblicken mag.
Gottes Wesen bringt sich als ein von Liebe getragener Schöpfungs-, Ver-

söhnungs- und Vollendungswillen in der Welt zum Ausdruck und gibt sich
darin zu erkennen. Für diese Erkenntnis sind Christinnen und Christen an die
normative Manifestation des göttlichen Willens und Wesens im Leben, Sterben

und Auferstehen Jesu Christi verwiesen. Er ist das Modell, an dem - und
durch das - sich Gott erschliesst und das für das christliche Existenz-, Welt-
und Gottesverständnis immer wieder als «occasion» fungiert, die Erschlies-
sungserfahrungen auslöst.

Diese Erfahrungen bestehen in der Evokation kreativer Erinnerungen an
überlieferte Bezeugungen der Wirksamkeit Gottes im Mitgehen mit seinem
Volk. Offenbarung vollzieht sich in der Vergegenwärtigung solcher Erinnerungen,

aus denen eine Verheissung spricht. Solches Erinnern trägt ein
eminent kritisches Potential in sich. Mit ihm kommt die Dimension des Prophetischen

und des Eschatologischen ins Spiel. Offenbarung schliesst auch den

16 Vgl.: M. Luther, Kleiner Katechismus, Erklärung zum 3. Credoartikel: «Ich glaube,
dass ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an Jesus Christus, meinen Herrn, glauben
oder zu ihm kommen kann, sondern der Hl. Geist hat mich durch das Evgl. berufen, mit
seinen Gaben erleuchtet...».



80 Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

Widerspruch gegen die Widersprüche der Welt in sich und die Verheissung,
dass sie einmal überwunden sein werden. Aus dieser Perspektive setzt sie den
prophetischen Protest gegen bestimmte Formen der menschlichen
Weltgestaltung frei. Verstehen von Gott her führt immer auch zur Kritik an gottwidrigen

Weltverhältnissen - denn es lebt aus der Vergewisserung dessen, was
noch nicht ist, aber sein soll und sein wird.

Reinhold Bernhardt, Basel


	Offenbarung als Erschliessungsgeschehen

