
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 1

Artikel: Wie einer der Propheten? : Das biblische Markusevangelium als
Darbietung eines "Vorevangeliums"

Autor: Katz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie einer der Propheten?

Das biblische Markusevangelium als Darbietung eines
<Vorevangeliums>

I - Das Problem: Der Anfang1:2 des Evangeliums

«Stimme eines Rufenden3 in der Wüste/Einsamkeit4 bereitet den Weg des

HERRN.» Mit diesem Zitat5 aus Jes 40,3 wird im neuen Testament ein
Mensch gekennzeichnet, dessen Namen wir von klein auf bzw. von Beginn
unserer christlichen Sozialisation an kennen: es ist Johannes der Täufer!
Denn so heisst es in Mt 3,1+3: « Johannes der Täufer predigte in der Wüste
von Judäa6... ; dieser ist's, von dem der Prophet Jesaja gesprochen und gesagt
hat: <Stimme eines Rufenden in der Wüste bereitet den Weg des HERRN7>.
Das Johannesevangelium lässt es dann den Täufer selbst aussprechen (1,23):
Ich bin «Stimme eines Rufenden in der Wüste bereitet den Weg des

HERRN».
Auch der Evangelist Lukas weist mit diesem Zitat auf Johannes den Täufer

hin, wenn auch nicht ganz so direkt wie Mt und Joh. In Lk 3,2-4 lesen wir:

1
<Anfang> hier verstanden im Sinne von <Anfangsteil>, <Ursprung>. ctpxh ist in der

LXX auch Übersetzung für <qédem> was vorher war, das Frühere, was dem Gegenwärtigen

voranging, worauf das Gegenwärtige zurückzuführen ist bzw. worauf es basiert: Vgl.
dazu Q-ip LXX äpxf| in Neh 12,46; Ps 74,.2; Ps 77,12; Ps 78,2; Ps 119,152; Mi5,l\ Jes 45,21;
Jes 51,9. Vor allem die in den Urgemeinden offensichtlich kontrovers diskutierte Michastelle

(vgl. Mt 2,5f. und Joh 7,42) könnte hier von Belang sein - vielleicht auch in Alternative

zur «Betlehem-Theologie» von Mt 2 und Lk 2. - Es könnte ja sein, dass Markus (auf
welchen m.M. nach V.l zurückgeht) die aus Dip und DblP in Mi 5,1 abgeleitete Theologie
von der göttlichen Zeugung Jesu (<Jungfrauengeburt>) auf den Boden der irdischen Tatsachen

zurückholt, indem er das in Mi 5,1 vermutlich transzendent gemeinte mp als apxh in
die Dieseitigkeit zurückholt: «So hat es mit dem Evangelium vom Auferweckten angefangen,

ganz und gar diesseitig.» (Vielleicht ist auch gemeint «Ursprung des Evangeliums»,
d.h. wie es zum Evangelium im apostolischen Sinne kam.) - Das Wort apxf] (archi) findet
sich ausser hier bei Mk noch dreimal: In 10,6 und 13,19 - ähnlich wie in Joh 1,1 mit
Anspielung auf Gen 1,1 - als «Anfang der Schöpfung» und in 13,8 als «Anfang der
Wehen» des messianischen Reiches. Flier aber ist - trotz derselben Primärstellung des
Wortes im Evangelium wie bei Johannes! - weder an den Anfang der Schöpfung erinnert
noch an ihr Ende (d.h. die Wehen des Weltendes bzw. der Neuschöpfung), sondern an
irdisches Leben dazwischen: Es ist in Verbindung mit dem Wort Evangelium einfach die
Inhaltsangabe/Überschrift des markinischen Büchleins. Es heisst eben nicht EV dpxh (en
archi I n'vMlDlb'reschit) - «Im Anfang war ...», sondern einfach «Anfangsteil/Ursprung
des Evangeliums ...».

2 Zum ganzen Problem des Wortes <Anfang/apxf|> vgl. auch Hans Weder, «Evangelium

Jesu Christi» (Mk 1,1) und «Evangelium Gottes» (Mk 1,14), in: Die Mitte des Neuen
Testamentes, FS Eduard Schweizer, 1983, 399-411.



Wie einer der Propheten 47

« es geschah Gottes Wort zu Johannes des Zacharias Sohn in der Wüste/
Einsamkeit. Und er kam in die ganze Umgebung des Jordans wie geschrieben

steht im Buch der Worte des Propheten Jesaja: Stimme eines Rufenden
in der Wüste bereitet den Weg des HERRN.... »: Das wie üblich nachgestellte
Schriftzitat soll die von Gott Johannes dem Täufer zugedachte und auferlegte
Aufgabe darlegen und bestätigt damit ebenso wie Mt und Joh unser Vorwissen

über diesen Menschen.

3 Bewusst habe ich bei diesem Zitat aus der Berufungsgeschichte des zweiten Jesaja
hier bzw. nach <Wüste/Einsamkeit> auf ein Satzzeichen verzichtet. Der hebräische Text in
seiner masoretischen Punktation erfordert durch den Akzent <zaqéf qatôn> beim resch des
Wortes <qoré (=Rufenden)> einen Einschnitt nach diesem Wort, d.h. im Deutschen in der
Regel ein Satzzeichen (wie Punkt, Komma, Doppelpunkt). Aus dem Zusammenhang heraus

(Beginn einer direkten Rede) ist hier ein Doppelpunkt angebracht. Im griechischen
Wortlaut der Septuagintaübersetzung ist solch eine Zeichensetzung nicht eindeutig falsch.
Aber durch die Grossschreibung des epsilon im Wort <het6imate> (welche Markus nicht
übernommen hat) soll wohl angegeben werden, dass erst mit diesem Wort die direkte
Rede des Propheten beginnt. Zugleich wird in der LXX der Paralellbegriff zu <midbâr>,
nämlich <'aravâ> nicht übersetzt, so dass dort doch wohl die Einsamkeit als Ort des Rufenden

und nicht als Ort der Wegbereitung zu verstehen ist. Das Trennungszeichen im Satzbau

(also bei uns der Doppelpunkt) könnte zwar theoretisch auch erst nach dem Wort
ëpT||ioç Einsamkeit/Wüste) erfolgen, muss es aber nicht, wie es im hebräischen Text der
Fall ist. Das heisst im griechischen Text ist die Zeichensetzung z.T. eine Sache der Auslegung.

Dabei ist zu beachten, dass nach unserem heutigen Verständnis auch im hebräischen
Text erst durch die masoretische Bearbeitung die Akzentsetzung (d.h. für uns u.a. auch:
die Satzzeichensetzung) schriftlich fixiert wurde. Vorher gab es nur die mündliche
Vorleseüberlieferung, welche aber vermutlich bis vor die Zeit Jesu zurückreicht. Darauf möchte
ich hier mit dem Verzicht auf ein Satzzeichen an dieser Stelle aufmerksam machen.

4 Im Hebräischen bedeutet "DID (midbâr) Steppe, Wüste. Das griechische <éremos>

jedoch bedeutet neben «Wüste(nei)» vor allem Einöde, Einsamkeit, von Menschen verlassener

Ort, vor allem dann, wenn es wie bei Markus in 1,35.45; 6,31.32.35 mit <töpos>
verbunden ist: "Epripôç ècmv ô tôâoç.

5 mrr "["11 "IE "OTQD Klip bip - (jxnvri Poâivxoç èv xîj èpf||rcû éxoigàaaxe xr]v 65ôv Kvpi-
ov.

6 Mit <judäische Wüste> («midbâr jehudâ») wird normalerweise in der Schrift nur der
Gebirgsabfall des Berglandes von Juda hinunter bis zum Jordantal, nicht aber dieses selbst
bezeichnet. Hier scheint die auf der Westjordanseite ca 7-10 km breite, ebenfalls <wüste>

Talaue (bibl. die «°aravâ») mit zur Wüste Juda gerechnet zu sein.
7 Dass in LXX der Artikel vor Kupiou fehlt, kommt daher, dass im Urtext hier der

<Eigenname> des Gottes Israels steht, die heiligen vier Buchstaben JHWH (iTiT), das

sogenannte Tetragramm/Vierbuchstabenwort, welches als Eigenname im Hebräischen
keinen Artikel erhält, sondern von vornherein als determiniert gilt. Das spiegelt sich im
Sprachgebrauch der Septuaginta wider (obwohl sonst im Griechischen Eigennamen
durchaus Artikel bei sich haben können - vgl. Mk 1,14 <der Johannes>, <der> Jesus). Im
Deutschen dagegen geben wir den heiligen Gottesnamen sowohl in Übersetzungen aus
dem Hebräischen als auch aus dem Griechischen mit <der HERR> wieder. - Über den
Gebrauch von <HERR> als Wiedergabe für das Tetragramm - entsprechend dem
Sprachgebrauch des Neuen Testamentes - braucht hier wohl nicht mehr diskutiert zu werden.
Wir lesen ja auch im hebräischen Text den Gottesnamen als «'adonâj» ('HX).



48 Paul Katz

Völlig anders dagegen verhält es sich mit diesem Schriftzitat, wenn wir in
das zweite in der Reihe unserer vier neutestamentlichen Evangelienbüchlein
hineinschauen. Das Schriftzitat aus Jes 40,3 LXX in Mk 1,3 «Stimme eines
Rufenden in der Wüste bereitet den Weg des HERRN » bezieht sich zwar
ebenso wie in Lk 3,4 auf den Menschen, welcher vorher erwähnt wurde, soll
dessen ihm von Gott zugedachte Aufgabe darstellen und erläutern. Aber dieser

Mensch ist bei Markus nicht Johannes der Täufer, sondern «Jesus der8

(kommende9) Christus»! Er ist für Markus der Rufer in der Einsamkeit,
welcher die Menschen dazu aufruft und anleitet, den Weg und sich selbst für das

Kommen des HERRN vorzubereiten, ja selbst diesen Weg vorangeht und ihn
bahnt. Zu dieser Aufgabe hat Gott ihn nach der Darstellung des Markusevangeliums

bestimmt. Um das zu bekräftigen wird hier das dreifache Bibelzitat10
in Mk 1,2+3 gebrächt11.

Dieser überraschende Gegensatz zu den Aussagen der anderen drei
Evangelisten über den Wegbereiter des HERRN bzw. seines Gesalbten wird
zunächst durch die Grammatik eindeutig festgelegt: Ein mit «kathôs gégraptai
(koGcoç yéypaTirai)» eingeleitetes Schriftzitat bezieht sich immer auf die vorher

gemachte Aussage; sie soll bestätigt bzw. ihre schriftgemässe Bedeutung
soll klargestellt werden. Ausserdem beginnt in Vers 4 mit dem <egéneto>(=

8 Im Griechischen wird der Eigenname Jesus so sehr als determiniert empfunden (bei
Markus beinahe immer <der> Jesus!), dass für den beigefügten Titel <Christus> die Determination

<der> als selbstverständlich mitgedacht wird. Im hebräischen Ursprung heisst es
selbstverständlich <hammaschPch>, <der Gesalbte>: Anfang des Evangelium von Jesus dem
Gesalbten. Auch wenn ich den Titel Jesu in griechischer Sprache wiedergebe, behalte ich
darum die Determination im Deutschen bei: Jesus der Christus>. Vgl. dazu in der Übersetzung

des Neuen Testamentes ins Hebräische durch Franz Delitzsch: xpiaxoç gibt er immer
mit ITtDOn wieder!

9 Für Markus ist Jesus auch als Auferweckter noch nicht der in der Weltöffentlichkeit
erschienene Erlöser/Christus, sondern der, dessen erlösendes Kommen noch aussteht, auf
den bzw. das wir auch jetzt noch zu warten haben. Vgl. Abschnitt IV! Auch im zeitlich
vielleicht etwas nach dem Markusevangelium verfassten Epheserbrief wird die Gemeinde im
Blick auf den Erlöser auf die Zukunft verwiesen (Eph 4,30).

10 Exodus 23,20: kcxI iSoù èycb ànoaxékVD xöv äyyeXov pou rcpö 7tpoaéjiou aov 'Iva <t)uXàiçri

ae èv xrj ôôcô ôncoç eicayày^ oe eiç rqv yrjv ijv lytoigaad aol. Dazu Maleachi 3,1: i8où èycb èça-
noaxeXXa xov âyyEXôv pou tea! ETußkdyexai 65ôv rcpô 7tpoa(D7tou pou ko! èl;ai<|>VT|ç ijiçei eiç rôv
vaôv éauxoù KÙpioç ov ùpeîç Çrixeîxe Kai o àyyeXoç, xrjç 8ia0f|KT|ç öv ûpeïç Oélexe iSoù êpxexai
Xéyei KÙpioç 7tavxoKpàxcop.

11 Ähnlich bezieht auch G. Theißen dieses Zitat auf Jesus und versteht es als Hinweis
auf das ganze Markusevangelium: «Das älteste Evangelium beginnt nicht mit der
Geburt, sondern mit einem alttestamentlichen Zitat (bzw. einem Mischzitat aus Exodus,
Maleachi und Jesaja: l,2f.). Es signalisiert so von vornherein: Dies Leben ist Erfüllung einer
langen Geschichte.» (Die Religion der ersten Christen, 22001,234f.).



Wie einer der Propheten? 49

[wejhajä) <und es geschah/und es ereignete sich> nach gut biblischem Stil ein
neuer Absatz/Sinnzusammenhang12.

Von dieser grammatischen Feststellung und Festlegung her ergibt sich,
dass der Evangelist die drei Schriftzitate ausgewählt13 hat, um dadurch auf das

aufmerksam zu machen, was er als Wirken Jesu14 bis zu seinem Tode (d.h. vor
Ostern) in seinem Anfangs- bzw. Vorevangelium darlegen will. Diese
inhaltlich-theologische Bedeutung der drei genannten Schriftzitate15 im Blick auf
das Büchlein, welches <Anfang des Evangeliums von Jesus dem Christus>

12 Zu Einzelheiten dieser grammatischen Regel vgl. P. Katz, Jesus als Vorläufer des

Christus, ThZ 52 (1996) 229f. Vgl. J.H. Moulton, A Grammer of New Testament Greek,
vol. III (Syntax by Nigel Turner, 1963) 345, wo es im Blick auf <kathôs> in Mk 1,2 heisst:
«which is not an exception if punctuated with a stop after l3». Vgl. dazu auch Gerhard
Arnold, Markus 1,1 und Eröffnungswendungen in griechischen und lateinischen Schriften,
ZNW 68 [1977] 123): «Alle so [sc. mit >kathos gégraptab - d. Verf.] eingeleiteten Zitate
beziehen sich auf den unmittelbar vorhergehenden Kontext». Dazu bringt Arnold zahlreiche

Belege (nicht einverstanden dagegen bin ich mit Arnolds Schlussfolgerung, dass sich
<arche> nur auf den Beginn der Darstellung allein beziehe). Ähnlich stellt Martin Hengel
im Blick auf den Beginn von Mk 1,2 fest: «But the kciScûç at the beginning of v.2 presupposes

a protasis ...» (M. Hengel, The Four Gospels and the One Gospel of Jesus Christ, 2000,
174).

13 Es kann natürlich auch sein, dass <Markus> die Zusammenstellung dieser drei Zitate
bereits in den von ihm benutzten Quellen (aus den Urgemeinden in Jerusalem?) vorfand
und von daher die Auswahl und Zusammenfassung der Jesusgeschichten in seinem Büchlein

vornahm. Vgl. dazu Abschnitt IV.
14 Vgl. Gerd Theißen, Die Religion der ersten Christen, 22001, 258: «Nach allen

Synoptikern ist die Geschichte Jesu Erfüllung von Prophétie ...». Allerdings steht dann in
einem gewissem Widerspruch dazu, was Theißen auf der Seite vorher schreibt: «Im MkEv
ist der <Anfang des Evangeliums> die Verkündigung des Täufers, in dem die alttestamentli-
che Prophétie in Erfüllung geht: <Siehe, ich sende meinen Boten ...» Meiner Meinung nach
übersieht Theißen hier die von vielen Früheren schon festgestellte grammatische (und
damit auch inhaltlich begründende) Zuordnung der Zitate in Mk l,2f. auf Jesus hin,
obwohl sie ja seine oben zitierte Argumentation stützt.

15 Der erste Vers des Markusevangeliums, erläutert durch die Schriftzitate in V.2f.,
stellt die Inhaltsangabe des ganzen Buches dar: Wenn sich das Wort <Anfang> (nämlich des

Evangeliums von Jesus dem Christus) aus sprachlichen Gründen nicht auf den folgenden
Bericht von Johannes dem Täufer begrenzen lässt, dann muss es auf Grund des Zitats aus
Ex 23, Maleachi 3 und Jesaja 40 auf die ganze Tätigkeit Jesu als auf dem Weg vorangehender

Gottesbote, als Elija redivivus und als <Prophet> (Deuterojesaja/leidender Gottesknecht;

Jeremia/verfolgter Zeuge; Ezechiel/Menschensohn) bezogen werden: Mit seinem

ganzen Leben und Wirken von der Taufe Adoption zum Sohn Gottes/Knecht Gottes/
Menschensohn) durch Johannes an bis hin zum Begräbnis bzw. der Auferweckung aus den
Toten dient Jesus von Nazaret als dieser Elija bzw. Prophet/Menschensohn, als der
Vorläufer und Wegbereiter des Christus, als der Rufer in der Einsamkeit (<eremös> - siehe zu
1,35 und 6,31): «Bereitet den Weg des HERRN», d.i. bereitet (euch auf) das Kommen des
Gesalbten Gottes vor. Damit aber wird deutlich, dass alles vor dem Kommen dieses Chri-
stusIMaschiach erst ein Anfang ist - ein Anfang, welcher allerdings auf das Kommende,
das Eigentliche hinweist und einwirkt.



50 Paul Katz

(d.h. also unser <Markusevangelium>) benannt ist, soll im Folgenden - ausgehend

von Mk 1,1-3 - dargestellt werden:
(1 Anfang16 des Evangeliums von Jesus dem [zu erwartenden] Christus

[dem Gottessohn/n (2) - so wie es geschrieben steht beim Propheten Jesaja: Siehe, Ich
sende Meinen Boten vor dir her, welcher bereiten wird deinen Weg; (3) Stimme
eines Rufenden in der Einsamkeit bereitet den Weg des HERRN18, gerade
macht seine Pfade.

II - Der Begriff «Evangelium» vor Markus

Wegweisend für unsere Untersuchung ist dabei zunächst die Feststellung,
dass es ja bereits ein den christlichen Gemeinden jeglicher Couleur bekanntes
<Evangelium> gab, längst bevor <Markus>19 sein Büchlein verfasste bzw. zu-
sanmmenstellte. Wir haben also davon auszugehen, dass (Johannes?) Markus
dieses sein Büchlein als <Anfang des Evangeliums von Jesus, dem (künftigen
d.h. noch zu erwartenden) Christus> schreibt von der Voraussetzung her, dass

seit drei bis vier Jahrzehnten bereits das Evangelium von der Auferweckung
des gekreuzigten Jesus von Nazaret den Jesusleuten, für welche er schreibt,
verkündigt wird: Dieser Jesus wird der künftige Messias sein, welchen Gott
zur Erlösung der Welt senden wird. Zwischen diesem eigentlichen (<Haupt>)-
Evangelium und dem markinischen <Anfangsteil des Evangeliums> (<Vor-
evangelium>) sind Überlappungen möglich; ja es kann zu Aussagen beim
Vorevangelium kommen, welche Aussagen des nach Ostern von den Aposteln

verkündigten Evangeliums vorwegzunehmen scheinen20.

Berichte über Jesus, seine Lehren und Taten, gab es natürlich schon lange
bevor Markus seinen <Ursprung des Evangeliums von Jesus dem (sc. zu
erwartenden) Christus> zusammenstellte: Das waren vermutlich (nicht auf
Aramäisch, sondern eher) auf Hebräisch verfasste <Synagogenlesetexte> für den

16 Siehe Anm. 1!
17 Ich entscheide mich für die lectio difficilior, d.h. dafür, dass das uiôç xoü 0eoü nicht

zum ursprünglichen Textbestand gehört (trotz 1,24; 15,39; diese beiden Aussagen sollen -
vielleicht ebenso wie 14,61f. - wohl im Verständnis des Markus etwas durchschimmern lassen

vom <späteren> Bekenntnis zum Auferweckten im Sinn von Rom 1,4).
18 Das ist JHWH - vgl. Anm. 7.
19 Für den im Büchlein selbst nicht genannten Verfasser der Schrift verwende ich

bewusst den traditionellen Namen, hier noch in Anführungszeichen als Erinnerung daran,
dass über den Verfasser dieses Vorevangeliums noch geredet werden muss - was aber im
Zusammenhang dieses Aufsatzes nur unzureichend geschehen kann.

20 Vgl. etwa Mk 14,61; 15,39. Dazu auch Theißen a.a.O. 238: «Es besteht m.E. kein
Zweifel: Mk verlegt die sachlich in den Ostererscheinungen begründete göttliche Würde
Jesu ins Leben Jesu zurück.» Ich würde es lieber so ausdrücken: Markus lässt die Jesus
durch die Auferweckung zugekommene göttliche Würde (vgl. Rom 1,4) bereits vor
Ostern, also im <Vorevangelium> immer wieder durchscheinen.



Wie einer der Propheten? 51

hebräischsprachigen Teil der Urgemeinde, welche dann vielleicht für den
hellenistischen Teil der Jerusalemer Gemeinde entweder schriftlich ins Griechische

übertragen, oder aber <direkt> aus dem Hebräischen - bzw. Aramäischen?

- als eine Art griechischer Targum während des Gottesdienstes mündlich

übersetzt wurden; aber sie wurden wohl nicht zusammenfassend mit dem
Wort <Evangelium> bezeichnet. Das tat erst Markus, er aber eben
eingeschränkt durch die Bezeichnung «Anfang»21, d.h. Vorgeschichte/Ursprung.
Das ist eine seiner <Leistungen>. Evangelium war bis dahin das kurze Zeugnis
und Bekenntnis: Der gekreuzigte Jesus von Nazaret ist von Gott auferweckt
und damit zum <Sohn22> und kommenden Christus bestimmt und eingesetzt
worden. Dieses Evangelium/Kerygma will Markus gerade nicht erzählen23,
sondern das, was vorher24 geschah, gleichsam zur Vorbereitung des grundlegenden

Evangeliums, welches selbst erst mit der Auferweckung Jesu in
Erscheinung trat und welches den Jesusleuten schon längst bekannt ist.

III - Das Evangelium25 in der Verkündigung Jesu bei Markus26

In Mk l,14f wird der bisherige (d.h. vormarkinische) Gebrauch von
<Evangelium> etwas korrigiert in Richtung auf ein <noch nicht>: Noch ist es

nicht soweit, noch ist das Reich Gottes nicht da; es ist zwar im Kommen, aber
eben (für uns) noch nicht eingetroffen. Das Evangelium ist das Versprechen

21 Vgl. zu <archt> in Mk 1,1 auch Hebr 2,3: «Das Heil, welches, nachdem es seinen
Anfang genommen hatte mit dem, was durch den Herrn gepredigt wurde, für uns festgemacht
wurde durch die, welche es (damals) gehört hatten». Es ist m.E. deutlich, dass mit der <Pre-

digt> (so die Lutherübersetzung) des Herrn seine Worte, seine Taten und sein Geschick bis
hin zu seinem Tode gemeint sind - also genau das, was Markus in 1,1 mit <archt> meint. Ob
sich in dem <archt> in Hebr 2,3 markinischer Sprachgebrauch widerspiegelt? Oder gehörte
dieses Verständnis des <irdischen> Wirkens Jesu als <archi> zur Christologie der judenchristlichen

Urgemeinden Jerusalems im Jahrzehnt vor der Tempelzerstörung?
22 Vgl. Anm. 17!
23 Darum schliesst er sein Büchlein mit 16,1-8 - ohne Erscheinungsberichte.
24 Eben das «qädem», die «archt» des Evangeliums! Vgl. A 1.
25 Der Ausdruck «Evangelium» kommt - abgesehen von der Inhaltsangabe (Buchtitel)

1,1-3 und dem Vorkommen im später hinzugefügten <Markusschluss> (16,15) in folgenden

sechs Versen vor:
-1,14: Merà 8è xö 7tapa8o0fjvai töv 'Itoàwnv f|X0sv o 'Ir|ooûç eiç xr|v TaXikaiav Kxipûaccov xö

eûayyéAov xoû 0eoü.

-1,15: Kai Xéycov öxi nenXfipioxai ô Kaipôç Kai ijyyiKev t) ßaai^eia xoû 0eoü' pexavoelxe Kai
Ttiaxeüexe èv xw evayyeXm.
- 8,35 ôç yàp èàv 0éLfl xrçv *|/x>xfiv aüxoü aœaai ànoXècei aûxf|v 'ôç 8' âv ànokéaei xf)v i|ruxf|v
aüxoü ëvEKEv ègoû Kai xoû eùayyeWou aœaei aûxriv.
- 10,29f. ë<t>Ti 6 'lr|0oûç, Agfiv Xéyw ûplv, oûSelç èaxiv ôç à<t>fjK£v oiKiav ij àSeX(|>oûç i) à8eX<|>àç

t) px|xépa fj jiaxépa ij xÉKva f| àypoûç ëvekev époû Kai evekev xoû eôayyekiou,
èàv (xri Xaßri èKaxovxaitXaaiova vûv èv xcô Kaipcô xoûxco oiKiaç Kai àSeXàoûç koi à8eX<|>àç Kai
prixépaç koi xéKva Kal àypoûç pexà Siioypœv, koi èv xw aitovi xcô èpxopévco Çcoryv alcoviov.



52 Paul Katz

Gottes: Das Reich bzw. der Messias und das Reich mit ihm kommt, naht
schon, ist aber bis jetzt noch nicht eingetroffen27. Denn nach Markus gilt nicht
nur für die Hörer der Predigten Jesu im Jahre 29/30 christlicher Zeitrechnung28,

sondern auch für die ersten Leser29 sowie uns heutige Leser und Hörer

des Markusevangeliums: Der Christus (d.h. im Munde des markinischen
Jesus: <der Menschensohn in seiner Herrlichkeit>) ist noch nicht gekommen -
vgl. Mk 13,21.26 und 14,61f.

In 8,35; 10,29 (<um meinet- und des Evangeliums willen>) sieht es so aus,
als ob Jesus sich mit dem Evangelium in eins setzt: Den Verlust des Lebens
oder wenigstens der <normalen> kleinbürgerlichen Existenz «um meinet- und
des Evangeliums willen» hält Jesus als mögliches Schicksal seiner Schüler/
Nachfolger für möglich. Aber er setzt sich damit ja keineswegs mit dem
Evangelium in eins (das gälte dann ja auch für seine Nachfolger und Nachfolgerinnen),

so dass er sich damit als der bereits gekommene Christus proklamieren
würde30. Vielmehr sieht Jesus sich hier durchaus im Rahmen des von Markus
in 1,1-3 gemeinten Auftrages für ihn als der Prophet, welcher als Evangelium
das Nahen des Reiches anzukündigen und dieses vorzubereiten hat, welchem
aus diesem Grunde auch Leiden und Tod drohen (können). Seine Nachfolger
als von ihm beauftragte Boten ebendesselben Evangeliums haben mit
demselben Geschick zu rechnen.

Auch in 13,10; 14,9 (<das Evangelium wird in aller Welt bzw. allen Heiden
verkündigt>) ist mit <Evangelium> für die Zeitgenossenschaft31 Jesu im Frühjahr

des Jahres 30 noch nicht die Bezeugung der Auferweckung Jesu vom
Tode und seine Einsetzung als künftiger Christus gemeint, sondern die
Ankündigung des nahenden Reiches und die Mahnung, sich dafür vorzubereiten

-13,10: Kai eiç navra rà èOvri rcpahov Sei KTipvxörjvai xö eùayyéAov.
-14,9: àphv 8è ^éyco ùgiv, ônov èàv Kr|pux0fj xô eùayyékiov eiç öXov xôv KÔapov, Kai ô éjtoir|-
aev avxri XaXr|0r|aexai eiç pvriiiöavvov aÙTijç.

26 Vgl. H. Weder a.a.O. (Anm. 2) 401 f.
27 Die Lutherübersetzung von <eggizein> in Mk 1,15 ist - im Gegensatz zu Mt 3,2;

4,17 - dann irreführend, wenn man <herbeigekommen> als <schon da/bereits eingetroffen>
versteht. Diese Bedeutung hat <eggi'zein> im NT, wenn es sich um zeitliches Näherkommen
handelt, nie. Siehe Lk 21,8.20.28; Rom 13,12; Hebr 10,25; Jak 5,8; I Petr 4,7. Vgl. dazu auch
EWNT I, 894ff. <eggizein> kommt bei Markus nur hier im zeitlichen Sinn vor; ausserdem

nur noch in 11,4 und 14,47 im räumlichen Sinn.
28 Das ist das Jahr 3790/91 nach heutiger jüdischer Zählung.
29 Mk 13,14 weist auf sie hin - m.E. sowohl auf Leser, welche es nur für sich selbst

lesen, als auch auf Vorleser und deren Zuhörer.
30 Anders Rupert Feneberg, Der Jude Jesus und die Heiden, 2000,206ff.; 303ff.
31 Das ist die «erzählte Zeit», über welche Markus berichten will. Natürlich gilt sein

Bericht mitsamt dem darin enthaltenen Umkehrruf auch den Zeitgenossen des Erzählers,
also den Jesusleuten, für welche Markus schreibt.



Wie einer der Propheten? 53

(«metanoeite...»). Dieser Umkehrruf aber gilt schon den ersten und erst recht
uns, den heutigen Hörern und Lesern des Markusbüchleins. Die Mahnung
und Anleitung zum rechten Warten auf das Kommen des Messias und seines
Reiches ist ja Sinn des Büchleins.

Das «Evangelium [vom Re,ch| Gottes», welches Jesus verkündet, ist nach
Markus also die Ankündigung der herandrängenden Gottesherrschaft, des
messianischen Reiches, der <malkhüt adonäj>, welche auch zur Zeit, da Markus

sein Büchlein verfasst, als greifbare Wirklichkeit noch aussteht: Noch gilt
es, sich darauf einzustellen und dafür vorzubereiten.

IV - Jesus als der zu erwartende Christus

Der aus beinahe jedem Glaubensbekenntnis bekannte und geläufige Titel
«der32 Christus» [hebr. ITttfon; dt. <der Gesalbte>] wird im Markusevangelium
einschliesslich der Buchüberschrift in 1,1 nur sieben Mal33 gebraucht, so selten

wie - abgesehen vom Jakobusbrief und den kurzen Briefen wie Titus; II
Petrus; II und III Johannes; Judas - sonst in keiner neutestamentlichen
Schrift. Offensichtlich gehört dieser Titel für den Evangelisten so sehr zu dem
von den Aposteln bis dahin verkündigten Evangelium, dass er im <Vorevan-
gelium> nur da angebracht ist und zu Recht verwendet wird, wo von der
Zukunftserwartung die Rede ist.

Am deutlichsten ist das der Fall in der Endzeitrede Jesu in 13,21: Der
Christus wird erscheinen, aber er ist es bis jetzt noch nicht. Ebenso ist in 12,35
offensichtlich vom noch nicht erschienenen Christus die Rede. An der dritten
Stelle jedoch, an welcher der markinische Jesus diesen Titel gebraucht, in 9,41

nämlich, könnte man sich am ehesten vorstellen, dass beim Evangelisten der
Sprachgebrauch zur Zeit der Abfassung des Evangeliums durchschlägt. Wo
dagegen Freunde und Gegner Jesu ihm gegenüber diesen Titel verwenden34,
werden sie von Jesus darauf verwiesen, dass er sich jetzt als der (leidende)
Menschensohn versteht und so gesehen werden will. In 15,32 ist nicht deutlich,

wer Jesus den Titel <der Christus> als Anklage vorhält. Es könnte ein
feindlich gesinnter Spötter oder ein bitter enttäuschter Anhänger sein. Für
beide bzw. auch für den Evangelisten ist jedenfalls klar: Er ist jetzt (noch)
nicht der Christus, der Erlöser von allem Bösen.

Wie Markus mit seinem <Vorevangelium> eine gewisse Korrektur des
Begriffes <Evangelium> für die Zeit vor Ostern vornahm, so auch und vielleicht
noch in stärkerem Masse eine Korrektur des für Jesus zu seiner Zeit schon
längst üblichen Titels <der Christus>, der Erlöser: Seid zurückhaltend mit die-

32 Vgl. Anm. 8.
33 Nämlich in 1,1; 8,29; 9,41; 12,35; 13,21; 14,61; 15,32.
34 In 8,29 beim Bekenntnis des Petrus und in 14,61 bei der Frage des Hohenpriesters.



54 Paul Katz

sem Titel, welchen Jesus selbst nie direkt für sich gebraucht oder anerkannt
hat. Gewiss, Jesus ist seit seiner Auferweckung der <Christus designatus>,
aber eben - leider! - noch nicht der <Christus in actu>. - Dass beinahe vierzig
Jahre nach dem Beginn der Verkündigung des Evangeliums von Jesus als
dem (zu erwartenden) Christus eine solche <Korrektur> der mit diesem Titel
verbundenen Feststellung noch möglich war, zeigt, dass sie wohl nötig war:
Angesichts des ersten jüdisch-römischen Krieges und der Notlage bzw.
Zerstörung Jerusalems könnte die Enttäuschung von Jesusleuten über die
ausbleibende Ankunft des Christus (die <Parusie>) wohl Anlass zu einer <Trost-
schrift> gewesen sein: Habt den «Ursprung des Evangeliums» vor Augen!

V - Wie geschrieben steht beim Propheten Jesaja

Man hat sich immer wieder darüber gewundert, dass der <Evangelist>
(oder schon seine Vorgängertradition?) Jesaja als Gewährsmann für sein
Verständnis von Jesus als dem Ankünder und Wegbereiter des noch zu
erwartenden Christus benennt, aber dann zunächst aus der Tora und aus Ma-
leachi35 zitiert. Zur Erklärung dieser Tatsache bieten sich m.M. nach drei
Möglichkeiten an:

- In der von Markus verwendeten Tradition (aus den Jerusalemer Urge-
meinden?) waren bereits alle drei Bibelstellen zusammengefügt. Markus
hat das dann so übernommen36.

- Oder in der bei Markus verwendeten Überlieferung wurde nur Jesaja als
Gewährsmann für das Verständnis der gottgewollten Rolle und Aufgabe
Jesu genannt. Markus hätte dann die zwei anderen Zitate (das <Mischzi-
tat>) einfach in den Zitatzusammenhang von Jes 40,3 eingefügt, dabei aber
durch die Einführung und durch die Endstellung des Jesajazitates darauf
hingewiesen, dass für ihn Jesaja der wichtigste Zeuge für die Rolle Jesu als

Prophet bzw. Menschensohn bzw. leidender Gottesknecht darstellt. Dabei
halte ich es für wahrscheinlich, dass dieser Hinweis auf Jesaja (ebenso wie
bei den beiden anderen Möglichkeiten) auf eine Selbstaussage Jesu über

35 Das Zitat in Mk 1,2 ist sehr komplex zusammengestellt aus Schem6t 23,20 sowie
Mal"cht 3,1 Dabei ist - wie üblich - jeweils der Zusammenhang mitgemeint, also bei Ex 23
die Verse 20 bis 23, bei Maleachi 3 ausser Vers 1 auch dieVerse 23f. Hilfreich zum
Verständnis ist dabei einmal die Beobachtung, dass die Verbindung «hinné "ni scholéach
mal'âkh» sich im Tanach nur an unseren beiden Stellen findet. Ausserdem zeigt die
Lutherübersetzung von Mal 3,1 (im selben Satzzusammenhang wird «mal'âkh» einmal als

«Engel», einmal als «Bote» wiedergegeben) sehr schön die für unseren Zusammenhang zu
beachtende Ambivalenz des Wortes «mal'âkh».

36 Was ich bis heute für das Wahrscheinlichste halte. Dagegen ist eben, wie bereits
erwähnt, der Satz Mk 1,1 des Evangelisten eigene <Leistung>, seine Gestaltung der Tradition.



Wie einer der Propheten 55

sich als leidenden Gottesknecht (Mk 10,45 und 14,24, aber auch 9,12)
zurückgeht.37

- Markus hat aus Eigenem diese drei Schriftzitate zusammengestellt, dabei

- entsprechend der ihm bekannten Jesusüberlieferung - das Jesajazitat als
das wichtigste und wegweisendste erachtet, es darum an den Schluss
gestellt, aber als Hauptgewährsmann schon zu Anfang der Zitate nur auf Je-

saja verwiesen.

In allen drei genannten Fällen ist zu beachten: Das Mischzitat in Mk 1,2
sowie das Jesajazitat in Mk 1,3 sind offensichtlich zusammengestellt und
miteinander verbunden worden auf Grund einer Stichwortassoziation: «Den
Weg bereiten». Allerdings ist diese Assoziation nur dann gegeben, wenn man
nicht den griechischen Wortlaut der Septuaginta, sondern den hebräischen
des Tanach zugrundelegt38. Das bedeutet dann, dass derjenige (oder <diejeni-
ge(n)>?), welche(r) die drei (bzw. zwei39) Zitate zusammenfügte(n), das
entweder von vornherein auf Hebräisch tat(en), oder aber beim Zusammenstellen

des griechischen Textes <im Hinterkopf den hebräischen Wortlaut vor
Augen hatte(n). Das Erstere erscheint mir als das Wahrscheinlichere, vor
allem wenn man bedenkt, dass es im Markusevanglium auch noch andere
Hinweise auf schriftliche hebräischsprachige Quellen gibt.40

VI - Jesus als der Rufer/Prediger des HERRN

Von daher ist nun zum Verständnis der Jesusaussage des <Hauptzitates>
aus der Buchüberschrift des Markusevangeliums (Mk 1,3) ein Blick über den
Septuagintatext des <boontos> hinaus hinüber zum hebräischen Text notwendig

und hilfreich: Jesus wird hier als <Rufer/Prediger> verstanden (nicht als
Hilferufender wie in 15,34 <boàn> im Blick auf Jesus sachgerecht angewandt
wird): Der Septuagintawortlaut von Jes 40,3 wird zwar übernommen, aber
eben nicht im Sinn des sonstigen - seltenen - neutestamentlichen Gebrauchs
von <boâo um Hilfe rufen/schreien>, sondern im Sinn des <qarâ> aus Deute-
rojesaja: rufen, ausrufen, berufen, predigen, verkündigen. Dabei überrascht
die Feststellung, dass die überwiegende Septuagintawiedergabe für <qarä>,

37 S. unten unter VI und VII!
38 In der griechischen Fassung sind für das «den Weg bereiten» zwei völlig verschiedene

Worte verwendet (kataskeväzo und hetoimäzo), im hebräischen Original aber in beiden

Fällen derselbe Ausdruck, nämlich eben «pinnâ dérekh» ("["IT HB).
39 Zwei Zitate wären es für den - durchaus möglichen - Fall, dass das <Mischzitat> aus

Ex 23 und Mal 3 bereits vor der schriftlichen Fixierung durch Markus als ein einziger
Schrifthinweis überliefert worden wäre.

40 Vgl. P. Katz, Die Wiedergabe des biblischen Satzeinleiters <und siehe> im
Markusevangelium als theologisches Problem, ThZ 55 (1999) 57-75.



56 Paul Katz

nämlich <kaléo> zwar bei Mt und Lk häufig gebraucht wird, aber bei Markus
höchst selten, nämlich nur vier Male: in 3,31 im <normalen> Sprachgebrauch

in 1,20 und vermutlich auch 2,17 im Sinn von <berufen> und in 11,17 im
Rahmen eines Zitates aus Jes 56,7. Dagegen findet sich bei Markus
verhältnismässig häufig die andere, beinahe einen terminus technicus darstellende
Septuagintawiedergabe für <qarâ>, nämlich <käryssein verkündigen, predi-
gen> (auf Jesus bzw. seine Schüler und Bewunderer bezogen in 1,14.38.39.45;
3,14; 5,20; 6,12; 7,36; 13,10; 14,9).

Eine besondere Beachtung verdient hier im Zusammenhang die <érâmos>

Einsamkeit; öder, unbewohnter Platz - u.U. keineswegs fernab jeder
menschlichen Ansiedelung). Mit diesem Wort wird in der Septuaginta das
hebräische <midbar> wiedergegeben. Markus nimmt diese Einsamkeit auf -
nicht nur als Ort des Elörens, der Vorbereitung und des Betens Jesu

(1,12.13.35), sondern auch als bevorzugten Ort seines Predigens und sonstigen

Wirkens (1,45; 6,31.32.35). Offensichtlich ist dieser <Einsamkeitsort>41

Jesu identisch oder doch räumlich nahe verbunden mit dem Berg, auf welchen
Jesus sich nach Markus 3,13; 6,46 zurückzog. Eine recht spekulative These
wäre dann, dass dieser von Jesus geliebte und immer wieder aufgesuchte
Einsamkeitsplatz/Berg mit dazu beigetragen hat, dass man Jes 40,3 als auf Jesus

bezogen verstand.

VII- Jesus als der (leidende) Gottesknecht/Menschensohn

Der Hauptgrund aber für diese Ineinssetzung Jesu mit dem Rufer aus Je-

saja 40 ist wohl ein anderer: Der von Gott zum <Rufer> bestellte Prophet aus
Jes 40,3ff. ist derselbe, welcher uns dann in Jes 42; 49; 50; 52/53 als Knecht des

HERRN begegnet. Auf ihn als seinen Typos hat Jesus immer wieder
hingewiesen, sich als diesen verstanden. Dazu verwendete er die Gottesanrede an
den Propheten Ezechiel «Menschensohn»42 als kennzeichnenden allgemei-

41 So Bargil Pixner, Wege des Messias und Stätten der Urkirche, 21994, 79-101 u.a.
42 «ben-adâm» ist bei Ezechiel die Gottesanrede an den Propheten par excellence -

mehr als neunzigmal kommt sie im Ezechielbuch vor. - Vgl. dazu - wenn auch in meinem
Sinn im Blick auf Ezechiel negativ beurteilt - Delbert Burkett, The Son of Man Debate, A
History and Evaluation, 1999. Ezechiel rangiert bei ihm nur in Kapitel 6 unter «Miscellaneous

sons of men» (57-62). Den zeitlich frühesten Hinweis auf die Herkunft der neutesta-
mentlichen Bezeichnung «Menschensohn» vom Menschensohn des Ezechielbuches findet
er bei dem Melanchthonschüler Martin Chemnitz (1586). Dabei ist zu beachten, dass es

vor allem das Johannesevangelium ist, welches «Menschensohn» im Sinne des Ezechielbuches

verwendet. Ich vermute jedoch, dass diese <Selbstbezeichnung Jesu> zuerst im Blick
auf den Propheten Jesaja, d.h. im Blick auf den leidenden Gottesknecht verwendet wurde.
Ein möglicher Überlieferungsweg dieser Bezeichnung von Markus zu Johannes (oder
umgekehrt?) ist mir noch nicht deutlich. Vgl. dazu meine Ausführungen in: Von Markus
zu Johannes - oder umgekehrt?, ThZ 57 (2001) 36-59.



Wie einer der Propheten 57

nen Begriff für seine prophetische Aufgabe: Mk 9,12b bezieht sich der <lei-

dende Menschensohn>, von dem die Schrift sagt, ganz offensichtlich auf Jes

53. So ist auch Mk 10,45 mit dem Menschensohn, welcher sein Leben zum
Lösegeld für <die Vielem, d.h. für die Heiden dahingibt, der Knecht des HERRN
aus Jesaja 53,10-12 gemeint. Auch 14,24 bietet - in abgekürzter Weise -
dieselbe Aussage. Vgl. auch Mk 1,11 mit seiner Anspielung nicht nur auf Gen
22,2, sondern auch auf Jes 42,1; dasselbe gilt dann auch für die Himmelsstimme

in 9,7. In Mk 8,31 macht Jesus mit der Selbstbezeichnung «Menschensohn»

darüberhinaus klar, dass er eben (noch) nicht der Christus ist (vgl.
Lukasparallele!). Und dieser Menschensohn ist eben wieder der leidende
Gottesknecht, welcher die Vielen, d.h. die Heiden43 zu Gott ruft und bringt.

Von diesen Überlegungen her stelle ich die These auf: Die in den Synoptikern

und bei Joh verwendete <Selbstbezeichnung> Jesu als Menschensohn geht
aufJesus selbst zurück und wurde von ihm verwendet, um sich als den jetzt
leidenden Gottesknecht im Unterschied zu dem noch zu erwartenden Christus/
Maschfch zu kennzeichnen. Andere Aussagen über den Menschensohn bei
den Synoptikern44 sind von dieser Grundaussage her abgeleitet bzw. sollten
von daher erklärt werden.

VIII - Jesus als Bote Gottes

Mk 1,2 mit dem in mehrfacher Weise45 gemischten Zitat aus Exodus
23,20.23 und Maleachi 3,1(.23) stellt Jesus zunächst als den Gottesboten, den
<mal'âkh adonâj>, dar, welcher den Weg ins <gelobte Land> ebnet, auf ihn und
auf ihm führt. Darauf wird im Markusbüchlein vielleicht in 10,32 abgehoben.
Möglich ist m.E. auch, dass in 16,7 auf eine entsprechende Aussage Jesu
angespielt wird.

Als Wiedergabe für das hebräische <mal'âkh adonâj> bietet sich neben
dem <âggelos> aus Mk 1,2 (=LXX) inhaltlich auch das in der LXX fast nicht
belegte, aber in der Umwelt des NT für <Abgesandter/Bote> (hebr.
<schaliach>) gebräuchlich gewordene <apostolos> an. Dazu erinnere ich an zwei
neutestamentliche Vorkommen:

- In der vielleicht noch aus der ersten Hälfte des ersten christlichen Jahr¬

hunderts stammenden Bekenntnisformel I Tim 3,16 werden die Apostel
(schlichlm) als <âggeloi> (mal'akhlm), Boten46 bezeichnet - aber eben
nicht Jesus selbst.

43 Vgl. Feneberg a.a.O. 145ff.; 251ff.; 279ff.
44 Vielleicht ebenso auch im Johannesevangelium - s.o. Anm. 42.
45 Vgl. Anm. 10 und 15.
46 Vgl. hierzu G. Wohlenberg im Zahn'schen Kommentar zum Neuen Testament

(31923 Bd. XIII) zur Stelle.



58 Paul Katz

- Doch in Hebr 3,1 wird in eigenartiger und einzigartiger Weise Jesus als

<apostolos> bekannt. Zu überlegen ist nun, ob nicht diese Benennung Jesu
als <apôstolos> in Hebr 3,1 mit dem im Zitat Mk 1,2 genannten und auf
Jesus zu beziehenden <âggelos> zusammengehört: Offensichtlich zitiert Hebr
3,1 aus einem alten judenchristlichen Glaubensbekenntnis aus der Zeit
vor 70: Jesus ist nicht nur seit seinem Eingang in das himmlische Heiligtum
der Hohepriester, sondern war vorher tätig als <apôstolos>, als Bote bzw.
Abgesandter / mal'âkh) Gottes mit einem ganz bestimmten Auftrag.

Der Hebräerbrief ist in seinem Zusammenhang im Wesentlichen nur
an Jesus als dem himmlischen Hohenpriester interessiert, kann und will
hier aber aus dem ersten Teil des ihm bekannten Glaubensbekenntnisses
(<homologla>) das Amt des Apostolos, des <schalfch>, welches Jesus vorher

zugewiesen war, nicht unterschlagen. Was aber steckt hinter diesem
altertümlichen, m.E. eben judenchristlichen47 Bekenntnissatz? Ich könnte
mir denken, dass sich darin das Verbum <schalâch> apostéllein / senden)
aus dem Doppelzitat Ex 23,20.23 und Mal 3,1.23 widerspiegelt. Zu erinnern

ist in diesem Zusammenhang auch an die Rolle, welche im
Johannesevangelium dieses und das andere Septuagintawort für <schalâch>, nämlich
<pémpein>, spielt.

Dann aber weist Markus in 1,2 mit dem Zitatteil aus Mal 3,1(.23) auf Elija
als Typos für Jesus hin: Der als Bote Gottes nach Mal 3 zu erwartende Elija
ist in der Person des Jesus von Nazaret bereits gekommen. Jesus ist der
Wegbereiter, der Vorläufer des Christus.48 Was durch das Maleachizitat in Mk 1,2b
angekündigt wird, ist dann in Mk l,12f. sowie in 9,4 und 9,11-13, vermutlich
auch 15,35f. aufgenommen und des näheren ausgeführt:

- In der Perikope von der Vorbereitung Jesu in der Einsamkeit (1,12.13)
wird mit den vierzig Tagen nicht an Mose, sondern an Elija erinnert. Denn
Jesus fastet hier ja nicht wie Mose, sondern wird von den Boten Gottes mit
Speise versorgt wie Elija. Er soll also verstanden werden als der als
Gottesbote wiedergekehrte Elija.

- In der Verklärungserzählung wird Jesus weniger von Mose als vielmehr
vor allem durch Elija in seinem göttlichen Auftrag bestärkt (und eingewiesen?):

Elija erscheint, Mose wird von ihm mitgebracht.

47 Welcher dann wohl aus den Jerusalemer Urgemeinden stammt - vermutlich am
ehesten aus deren im Gottesdienst hebräischsprachigem Zweig.

48 Ich habe das im Einzelnen dargelegt und begründet in «Jesus als Vorläufer des Christus»

(Anm. 12), 225-235. Daher trage ich hier nur in Kürze die Ergebnisse jenes Aufsatzes

vor. Dabei bitte ich zu beachten, dass ich 1996 noch davon ausging, dass Mk 1,2 im
Wesentlichen nur Mal 3,1 zitiere. Inzwischen bin ich - s.o. - doch der Meinung, dass dem
Zitatteil aus Ex 23,20.23 ein eigenes Gewicht beizumessen ist.



Wie einer der Propheten 59

- In der Erzählung von Jesu Gespräch mit den Schülern über das Kommen
des Elija (9,11-13) verweist Jesus im Blick auf den leidenden Menschensohn

(d.i. der Knecht des HERRN, von dem das Leiden in Jes 53 <geschrieben

steht>) auf den Elija (den Tischbiter), von dem auch geschrieben steht,
dass er kam und sie mit ihm machten, was sie wollten. Elija ist also ein
Typos für den Menschensohn.

- Schliesslich vermute ich, dass auch mit 15,35 unmittelbar vor dem Tod
Jesu auf ihn als den vor dem Jüngsten Tag erscheinenden Gottesboten Elija

hingewiesen werden soll. Wir verstehen es oft als eine Art Verspottung,
wenn da einer unter dem Kreuz das Bekenntnis des Gepeinigten aus Ps

22,11 {«eli atâ» Mein Gott bist Du - sc. trotz allem) missversteht als «ella
tâ», d.h. «Elija, komm doch!». Aber dieses <Missverständnis> ist doch
ebensogut oder noch besser zu deuten als Botschaft: Da schau hin, da
meint einer, Jesus rufe den künftigen Elija; dabei ist er es doch selbst, dieser

Gottesbote, welcher das Kommen des Tages des HERRN angekündigt
hat.

Mag auch die Deutung der letztgenannten Markusstelle nur eine Vermutung

meinerseits sein, so ist doch die Beziehung zwischen Elija und Jesus bei
den anderen drei Belegen so eindeutig, dass man sagen kann: Nicht nur von
der Grammatik her ist Mk 1,2 auf Jesus zu beziehen, sondern eben und gerade
auch im Blick auf die Elijaerwartung vom theologischen Inhalt her. Von
daher komme ich zu folgendem Ergebnis:

IX - Vor dem <Durchbruch> von Ostern: Jesus ist noch nicht der Christus

Jesus von Nazaret mit seinen Worten, Taten, Ergehen usw wird entsprechend

der Buchüberschrift (siehe zu Abschnitt I a) im Evangeliumsbüchlein
noch nicht als der zur Erlösung49 gekommene MaschfehlChristôs dargestellt
und verstanden, sondern als dessen Wegbereiter und Vorläufer. Markus
redet also nicht vom «leidenden Messias/Christus», wie das Lukas (in 24,26)
und Paulus (in II Kor 2,2 u.ö.) tun, sondern vom leidenden Menschensohn
(Gottesknecht), welcher künftig als der Christus erscheinen wird.

Das im Markusevangelium Erzählte spielt im Diesseits der Todesgrenze -
machmal direkt an der Grenze wie in der Verklärungsgeschichte in 9,1-8, aber
eben doch auch da noch auf einem irdischen Berg, eben «dem» Berg der
Verklärung. Die Grenzmauer ist - wenigstens von uns aus - noch nicht durchbrochen.

Was der Anfang bzw. die Anbahnung des Evangeliums war, das will
Markus zusammenstellen aus verschiedenen, z.T. wohl hebräisch verfassten
Berichten über das Leben des Jesus von Nazaret mit seinem Ergehen, Predi-

49 Bzw. zum «Tag der Erlösung» (Eph 4,30) gekommene



60 Paul Katz

gen und sonstigen Wirken. Die Hinführung zum eigentlichen Evangelium,
das ist Sinn seines Büchleins. Ob eine christliche Gemeinde50 sich diese
Darstellung dessen, was <vor dem Evangelium> geschah, von ihm gewünscht hat?
Oder ob nicht eher - im Sinn des in Abschnitt IV Dargelegten - der Evangelist

mit seinem <Ursprung des Evangeliums von Jesus dem (zu erwartenden)
Christus> verzagten Jesusleuten Trost geben, Mut machen, Hoffnung bestärken

wollte?
Denn nach dem Markusevangelium ist es klar: Jesus war nicht nur vor seiner

Auferweckung (noch) nicht der Christus, sondern ist auch bis jetzt (d.h.
zunächst einmal bis zur Zeit des Markusevangeliums) noch nicht als der Christus

gekommen. Vgl. dazu Mk 13,21-37: Die <alle> (V.37) sind die Hörer und
Leser des Markusbüchleins, letztlich auch wir Heutigen. Und wenn wir aus
der Darbietung des Markusevangeliums eine Antwort hören wollen auf die
Frage nach der Identität des vorösterlichen Jesus, dann finden wir den Hinweis

darauf in 6,15 (und 8,28): Jesus war in den Augen seiner Zeitgenossen
«ein Prophet wie einer der Propheten»51. Für den Evangelisten aber war er
bereits vor Ostern mehr als nur einer der Propheten: nämlich der letzte und
damit herausragendste der Gottesboten52, welche das Kommen des Reiches
Gottes und seines Gesalbten ankündigen und vorbereiten. Das ist der, von
welchem das Evangelium seit Ostern schon bekennt: Ihn hat Gott vom Tode
auferweckt und damit zu Seinem <Sohn> und zum künftigen Maschfch eingesetzt.

Dieses Hauptevangelium schimmert in der markinischen Darbietung
des <Vorevangeliums> immer wieder durch.

Paul Katz, Weil am Rhein

50 Feneberg (a.a.O. 359ff.) denkt dabei an eine galiläische Gemeinde, ich selbst eher
mit Hengel und der Tradition an die römische - falls dem Markusevangelium überhaupt
solch eine Motivation zugrunde liegt.

51 Nicht nur bei Mk mit Mt und Lk findet sich diese Aussage über Jesus, sondern auch
bei Joh: 6,14; 7,40 - mit vermutlicher Anspielung auf Dt 18,15 (vgl. Joh 5,46; Apg 3,22:
auch Apg 7,37 soll wohl auf Jesus verweisen).

52 Anders als David S. du Toit es tut («Gesalbter Gottessohn» - Jesus als letzter Bote
Gottes. Zur Christologie des Markusevangeliums 38f. - in: «... was ihr auf dem Weg
verhandelt habt», FS Ferdinand Hahn, 2001, 37-50), kann ich als Begründung hierfür das

Winzergleichnis (Mk 12,6) nicht verstehen. Vgl. meine Auslegung des Gleichnisses in:
Predigen in Israels Gegenwart 3 (1990) 65ff.


	Wie einer der Propheten? : Das biblische Markusevangelium als Darbietung eines "Vorevangeliums"

