
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 1

Artikel: Paulus von Tarsus : eine lebensstilorientierte Annäherung

Autor: Günther, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paulus von Tarsus

Eine lebensstilorientierte Annäherung1

1. Hinführung

Der Zürcher evangelische Theologe und Psychologe Oskar Pfister hat in
einem 1913 gehaltenen, 1920 veröffentlichten und bis in jüngste Zeit gerne
zitierten2 Vortrag versucht, die Entwicklung des Apostels Paulus mit Hilfe der
psychoanalytischen Methodik nachzuzeichnen.3 Pfister untersucht sowohl die
jüdische (269-279) als auch die christliche Periode im Werdegang des Paulus
(279-286). Die Frage, die Pfisters Überlegungen leitet, gilt dem - zum Sprichwort

gewordenen - Wandel des tarsischen Juden vom «Saulus zum Paulus»,
vom Christenverfolger zum Christusverkündiger (vgl. Gal 1,23). Die
Hauptgedanken der Pfisterschen Abhandlung sind folgende:
1. «Als [Paulus] in seinen Pubertätsjahren zum mosaischen Gebot bewusste

Stellung nahm, verursachte dem bisher von Anfechtungen unberührten

1 Um Anmerkungen erweiterte Fassung meiner Antrittsvorlesung am Fachbereich
Erziehungswissenschaften der Universität Hannover vom 22. Oktober 2001. Zur Konzeption

einer «lebensstilorientierten Bibelerschliessung» vgl. meine Arbeit «Interesse am
Mitmenschen. Lebensstilorientierte Bibelerschließung im biblischen Unterricht», Frank-
furt/M.-Berlin-Bern-Bruxelles-New York-Oxford-Wien 2001. - Über die Paulus-Forschung

referieren: R. Bultmann, Zur Geschichte der Paulus-Forschung, ThR NF 1 (1929)
26-59; ders., Neueste Paulusforschung, ThR NF 6 (1934) 229-246; ders., Neueste
Paulusforschung, ThR NF 8 (1936) 1-22; B. Rigaux, Paulus und seine Briefe. Der Stand der
Forschung, München 1964 (franz. Saint Paul et ses Lettres. Etat de la question, Paris-Brugges
1962); K.H. Rengstorf (Hg.), Das Paulusbild in der neueren Forschung (WdF 24), Darmstadt

1964; ebd. 31982; H. Hübner, Paulusforschung seit 1945. Ein kritischer Literaturbericht,

in: ANRW II 25,4, Berlin-New York 1987, 2649-2840; O. Merk, Paulus-Forschung
1936-1985, ThR NF 53(1988) 1-81; J. Becker, Der Völkerapostel Paulus im Spiegel seiner
neuesten Interpreten, ThLZ 122 (1997) Sp. 977-990. Neuere Darstellungen über Leben
und Werk des Paulus: J. Becker, Paulus. Der Apostel der Völker, Tübingen 1989; ebd.
21992; E.P. Sanders, Paulus. Eine Einführung, Stuttgart 1995 (engl. Paul, Oxford 1991); W.
Feneberg, Paulus der Weltbürger, München 1992; E. Lohse, Paulus. Eine Biographie,
München 1996; J. Murphy-CLConnor, A Critical Life of Paul, Oxford-New York 1996; J.

Gnilka, Paulus von Tarsus. Apostel und Zeuge, Freiburg 1996; G. Lüdemann, Paulus, der
Gründer des Christentums, Lüneburg 2001.

2 Vgl. zuletzt G. Lüdemann, Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfahrung, Theologie,
Göttingen 1994,111; ders., Ketzer. Die andere Seite des Christentums, Stuttgart 1995, 81.

3 O. Pfister, Die Entwicklung des Apostels Paulus. Eine religionsgeschichtliche und
psychologische Skizze, in: Imago. Zeitschrift für Anwendung der Psychoanalyse auf die
Geisteswissenschaften VI, 1920, 243-290 (Nachweise werden im folgenden im Text gegeben);

vgl. etwas später, ähnlich wie Pfister: C.G. Jung, Die psychologischen Grundlagen
des Geisterglaubens (1919), in: Ders., Die Dynamik des Unbewussten, Gesammelte
Werke VIII, Zürich 1967, 339-360.



32 Matthias Günther

Knaben das zehnte Gebot und in ihm namentlich das Sexualverbot heftige
innere Konflikte und Nöte, die zu schwersten Selbstanklagen und drük-
kendstem Schuldgefühl, ja zu einer Religion der Angst oder angstneurotischen

Frömmigkeit führten» (288).
2. «Die Sehnsucht nach Erlösung aus diesem Angstzustand führte Paulus

nach Jerusalem, wo unter dem Einfluss der Gesetzesreligion die Frömmigkeit

zwangsneurotischen Charakter annahm ...» (ebd.).
3. «Indem Paulus die Christen verfolgte, wollte er nicht nur seine religiösen

Zwangssymptome schützen, sondern auch dem durch die Konflikte mit
dem <Gesetz in den Gliedern> hervorgerufenen, direkt nicht zu überwindenden

Gefühl der Minderwertigkeit vor Gott und sich selbst eine
überkompensatorische Leistung gegenüberstellen» (288f.).

4. «Dabei aber geriet er in Zwiespalt mit den gesund gebliebenen Forderungen

seines Gemütes, die zugleich durch Vorschriften des von ihm als
Notanker verwerteten Gesetzes und der Propheten unterstützt wurden: Die
Christenverfolgungen verletzten seine Menschenliebe und Barmherzigkeit;

die hohen ethischen und religiösen Eigenschaften seiner Opfer erregten

Gewissensbedenken, zu deren Überwindung ein immer stärkerer
Verdrängungsaufwand nötig wurde, bis endlich ein maximaler Spannungsgrad
erreicht war» (289).

5. «In der Halluzination vor Damaskus kam es zur Eruption der verdrängten
Gedankenzüge, die schon längere Zeit die Sehnsucht nach einem die
verdrängte Liebe zur Freiheit führenden Christus eingeschlossen hatten»
(ebd.).

6. «Die Ausgestaltung der neuen religiösen Vorstellungswelt vollzieht sich
nach dem Gesetz der von Tiefenvorgängen abhängigen Vorstellungsbeziehung.

Demzufolge können die vordamaszenischen Vorstellungen in
der christlichen Periode nicht liegen gelassen werden, sondern müssen
sich antithetischen Metamorphosen unterziehen» (ebd.).

7. «Obwohl Paulus eine grandiose religiöse und sittliche Sublimierung zu¬

gleich mit Überwindung der Zwangsneurose fand, blieben einzelne neurotische

Symptome die sich gelegentlich vorübergehend bis ins Zentrum
des religiösen Lebens (Angststimmung) erstrecken ...» (ebd.).

Eine erste Kritik, die zu der Fragestellung der hier anzustellenden
Überlegungen hinführen soll: Pfisters Hauptgedanken kreisen um die zentrale
These einer unbewussten Faszination, einer unbewussten Neigung des Paulus
zu den Christen beziehungsweise seinem Christusideal. Pfister versucht, mit
den Augen des Paulus zu sehen und schreibt: «Jesus und die Christen forderten

Liebe und nur Liebe» (277). Stärker (und im Anschluss an Carl Gustav
Jung) formuliert, lautet die These: Der vorchristliche Paulus war unbewusst
Christ.



Paulus von Tarsus 33

Dieses Zentrum der Pfisterschen Überlegungen ist zugleich ihre Schwachstelle;

die Quellen stützen die These nicht. Natürlich erzählt Paulus, solange
ihm die Faszination, die Neigung oder gar sein Christsein in vorchristlicher
Zeit unbewusst ist, nichts darüber. Doch darf sein Schweigen nun nicht als

Argument für etwas ihm lebenslang unbewusst Gebliebenes angeführt
werden.4 Zudem lässt sich kein in diese Richtung deutbares Erleben und Verhalten

des Paulus in den seine vorchristliche Zeit betreffenden Abschnitten seiner

Briefe (Rom 7,7-25; Gal l,13f.; Phil 3,4-9) finden.5 Das heisst: Der
tiefenpsychologisch orientierte Deutungsversuch verlässt hier durch die Interpolation

fremder Wahrnehmungen den Rahmen nachvollziehbaren Verstehens
und wird zur Spekulation. So resümiert Gerd Theißen mit Recht: «Wir gestehen,

über eine unbewusste Christlichkeit des vorchristlichen Paulus nichts

aussagen zu können.»6

Entsprechend sind zum einen Vermutungen im Anschluss an Pfister
(beziehungsweise Jung), Paulus habe die unbewusste Angst vor seiner Sehnsucht
nach dem Christsein auf die Christen projiziert, «[...] um sie dort umso
ungestümer attackieren zu können»7, nicht haltbar.

Zum anderen ist ein Kausalzusammenhang, wie Pfister ihn selbst zwischen
solchen «Tiefenvorgängen» in vorchristlicher Zeit und der Umdeutung
vorchristlicher Vorstellungen in christlicher Zeit herzustellen sucht, nicht
nachvollziehbar.

War aber das Ziel der paulinischen Entwicklung nicht oder zumindest
nicht nachweisbar das Christsein, lässt sich dann überhaupt ein Ziel seiner
Entwicklung beschreiben? Würde sich - im positiven Fall - ein solches Ziel in
der vorchristlichen Zeit von einem entsprechenden in der christlichen Zeit
unterscheiden? Oder Hesse sich ein Ziel - und damit ein Lebensstil des Paulus
im Sinne einer gradlinigen Bewegung auf dieses Ziel hin8 - erkennen, das un-

4 So C.G. Ingles, The Problem of St. Pauls Conversion, in: ET 40, 1928/1929, (227-
231) 228; vgl. die berechtigte Kritik von G. Theißen, Psychologische Aspekte paulinischer
Theologie (FRLANT 131), Göttingen 1983,238 Anm. 88.

5 Vgl. die Studie M. Hengeis, Der vorchristliche Paulus, in: Ders./U. Heckel (Hg.),
Paulus und das antike Judentum (WUNT 58), Tübingen 1991, 177-291, der allerdings -
nicht ohne Genugtuung - zu dem Urteil gelangt, man wisse vom vorchristlichen Paulus zu
wenig, «[...] um die heute allgegenwärtige psychologische Sonde anzusetzen» (284).

6 Theißen (Anm. 4) 238.
7 Lüdemann (Anm. 2) 110; vgl. ders. (Anm. 1) 165f. Vgl. die Kritik W.G. Kümmels,

Römer 7 und die Bekehrung de Paulus, in: Ders., Römer 7 und das Bild des Menschen im
Neuen Testament. Zwei Studien (ThB 53), München 1974, (1-160) 157, an Pfister: «Aus
einem autoritativen Glauben kann ohne jedes Bedenken das Bewusstsein entspringen,
dass eine abgelehnte religiöse Meinung der Ehre Gottes, der Kirche usw. Abbruch tue
oder die gottgewollte Reinheit einer religiösen Gemeinschaft zerstöre und darum ausgerottet

werden müsse.»
8 Zum Begriff «Lebensstil» vgl. meine Anm. 1 genannte Arbeit. Hier nur soviel: Der

Begriff, wie er in diesem Kontext verwendet wird, entstammt nicht der jüngeren Kulturso-



34 Matthias Günther

gebrochen sowohl in vorchristlicher als auch in christlicher Zeit sein Erleben
und Verhalten bestimmte?

Der Versuch einer ganzheitlichen Sicht auf den Menschen Paulus, den Pfi-
ster unternommen hat, ist, auch wenn seiner zentralen These nicht
zugestimmt werden kann, verdienstvoll. Noch immer hat die kritische Bemerkung
Adolf Deissmanns aus dem Jahre 1911 Gültigkeit, die traditionelle Auffassung

habe nur zu oft entweder eine pergamentene Heiligengestalt aus Paulus
gemacht, oder den Menschen hinter dem System verschwinden lassen.y

Ein neuer Versuch einer ganzheitlichen Sicht verspricht daher lohnend zu
sein. In weiterer Auseinandersetzung mit den Hauptgedanken der Pfister-
schen Abhandlung soll im Folgenden ein an der individualpsychologischen
Betrachtungsweise10 orientierter Blick unternommen werden, oder anders

gesagt: eine - im soeben genannten Sinne - lebensstilorientierte Annäherung
an Paulus in seiner vorchristlichen (II.) wie christlichen Zeit (III.) versucht
werden. Konkret ist zu untersuchen, ob sich eine einheitliche zielgerichtete
Dynamik in der vorchristlichen Zeit des Paulus erkennen lässt und - im
positiven Fall -, ob diese mit Beginn der christlichen Zeit einen Bruch erfuhr oder
sich ungebrochen fortsetzte. Noch einmal anders: Ziel der Überlegungen ist
es, eine Hypothese zum Lebensstil des Paulus zu formulieren (IV.). Die
Fragestellung verlangt, dass der Schwerpunkt der Überlegungen auf der
vorchristlichen Zeit des Paulus zu liegen hat.

II. Die vorchristliche Zeit

Pfister vermutet zur vorchristlichen Zeit des Paulus, die Konfrontation
von Gesetz und Libido hätten diesem eine psychische Spannung, genauer: ein
Minderwertigkeitsgefühl Gott und sich selbst gegenüber eingebracht, das er
durch die Gesetzesreligion letztlich vergeblich zu kompensieren, durch die

Verfolgung der Christen letztlich vergeblich zu überkompensieren suchte.
Über die vorchristliche Zeit informieren die bereits erwähnten Primärquellen

Rom 7,7-25; Gal l,13f..; Phil 3,4-9 sowie als Sekundärquelle die
Apostelgeschichte.

ziologie (vgl. z.B. G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart,
Frankfurt/M.-New York 1992), sondern der Individualpsychologie Alfred Adlers in der
Bedeutung «Lebenslinie», «Lebensplan».

9 A. Deissmann, Paulus. Eine kultur- und religionsgeschichtliche Skizze, Tübingen
1911,41.

10 Zu der einer psychoanalytisch orientierten Bibelexegese wesentlich vielversprechenderen

individualpsychologischen Betrachtungsweise vgl. neben der Anm. 1 genannten

Arbeit auch meinen Artikel «... soll ich meines Bruders Hüter sein?» (Gen 4,9).
Geschwistergeschichten im biblischen Unterricht und die Frage nach dem <didaktisch
Notwendigem, in: Loccumer Pelikan 4/2001,176-182.



Paulus von Tarsus 35

Kaum ein Abschnitt im Neuen Testament bereitet den Exegeten
allerdings grössere Schwierigkeiten als Rom 7,7-25u, freilich vor allem, nachdem
Werner Georg Kümmel 192912 - und das mit bedauerlicher Nachhaltigkeit13

- gegen ein biographisches Verständnis des Abschnittes argumentiert hat.
Pfister, daran sei erinnert, kommt erst gar nicht auf die Idee, das Ich in Rom
7 typisch oder fiktiv zu verstehen! Um die folgenden Überlegungen daher
nicht von vornherein mit der Diskussion um das Ich in Rom 7 zu belasten, soll
der Abschnitt zunächst ausgespart und erst in einem zweiten Schritt herangezogen

werden.
Wer also war der vorchristliche Paulus, der nach dem Ahnherrn des Stammes

Benjamin benannte Saul?
Der Apostelgeschichte liegen zwar einige historisch wertvolle Traditionselemente

zugrunde (s. sofort), doch ist Lukas an der Biographie des vorchristlichen

Paulus kaum interessiert. Er malt das dunkle Bild einer blutrünstigen
Gestalt, damit sein Protagonist hernach in umso hellerem Licht erstrahlt.
Paulus habe Gefallen an der Steinigung des Stephanus gehabt (Apg 8,1),
Männer und Frauen aus ihren Häusern gezerrt und ins Gefängnis geworfen
(8,3) und mit Drohen und Morden gegen die Jünger des Herrn geschnaubt

11 Literaturauswahl zu Rom 7: P. Althaus, Paulus und Luther über den Menschen. Ein
Vergleich (SLA 14), Gütersloh 31958; R. Bergmeier, Römer 7,7-25, KuD 31 (1985) 162-

181; J. Blank, Der gespaltene Mensch. Zur Exegese von Rom 7,7-25, BiLe 9 (1968) 210-
220; G. Bornkamm, Sünde, Gesetz und Tod, in: Ders., Das Ende des Gesetzes. Gesammelte

Aufsätze I (BEvTh 16), München 51966, 51-69; R. Bultmann, Römer 7 und die
Anthropologie des Paulus, in: Ders., Exegetica. Aufsätze zur Erforschung des Neuen
Testaments, ausgewählt, eingeleitet und hg. von E. Dinkier, Tübingen 1967, 198-209; H.
Hübner, Gesetz bei Paulus. Ein Beitrag zum Werden der paulinischen Theologie
(FRLANT 119), Göttingen 1978, 63-71; K. Kertelge, Exegetische Überlegungen zum
Verständnis der paulinischen Anthropologie nach Römer 7, ZNW 62 (1971) 105-140; Kümmel
(Anm. 7); J. KUrzinger, Der Schlüssel zum Verständnis von Römer 7, BZ NF 7 (1963) 270-
274; H. Lietzmann, An die Römer (HNT 8), Tübingen 41933, z.St.; U. Luck, Das Gute und
das Böse in Römer 7, in: H. Merklein (Hg.), Neues Testament und Ethik (FS R.
Schnakkenburg), Freiburg 1989, 220-237; B.L. Martin, Some Reflexions on the Identity of <Ego>

in Rom 7,14-25, SJTh 34 (1981) 39-56; O. Michel, Der Brief an die Römer (KEK 4),
Göttingen 101955, ebd. 141976, z.St.; W. Schmithals, Der Römerbrief. Ein Kommentar, Gütersloh

1988, z.St.; R. Schnackenburg, Römer 7 im Zusammenhang des Römerbriefes, in: E.E.
Ellis/E. Gräßer (Hg.), Jesus und Paulus (FS W.G. Kümmel), Göttingen 1975, 283-300;
M.A. Seifried, The Subject of Rom. 7:14-25, NT 34 (1992) 313-333; G. Strecker, Theologie
des Neuen Testaments, bearbeitet, ergänzt und hg. von F.W. Horn, Berlin-New York 1996,
142-147; Theißen (Anm. 4), 181-268; U. Wilckens, Der Brief an die Römer. 2. Teilband.
Rom 6-11 (EKK VI/2), Neukirchen-Vluyn 31993, z.St.; H. Weder, Der Mensch im
Widerspruch. Eine Paraphrase zu Rom 7,7-25, in: Ders., Einblicke ins Evangelium. Exegetische
Beiträge zur neutestamentlichen Hermeneutik, Göttingen 1992, 347-362.

12 Kümmel (Anm. 7).
13 Wilckens (Anm. 10) 76 Anm. 291, spricht gar von einem endgültigen Nachweis, den

Kümmel geführt habe.



36 Matthias Günther

(9,If.). Die redaktionelle Absicht ist eindeutig; der Blick ist auf die Primärquellen

zu richten.
In der kurzen Passage Phil 3,4-9 blickt Paulus auf seine vorchristliche Zeit

zurück (V. 4-6) und deutet sie abschliessend (V. 7-9).
Er wurde als Sohn strenggläubiger jüdischer Eltern im kilikischen Tarsus

geboren (Apg 21,39; 22,3) und Gen 17,12 entsprechend am achten Tag nach
seiner Geburt beschnitten (Phil 3,4). In Tarsus mit der Allgemeinbildung seiner

Zeit ausgestattet, von seinem Vater sehr wahrscheinlich mit den Schriften,

der Geschichte seines Volkes und dem Synagogengottesdienst vertraut
gemacht, ging er nach Jerusalem, um in einer der angesehenen Schulen in der
Schrift und den Regeln ihrer Auslegung ausgebildet zu werden. Er trat einer
pharisäischen Gemeinschaft bei (Phil 3,5). Die Pharisäer strebten strengen
Gesetzesgehorsam an, die Heiligung im alltäglichen Leben (vgl. Lev 19,2).
Die stete Auslegung des Gesetzes auf die je konkrete Situation hin und die
strikte Absonderung von denjenigen, die ihre Anschauungen nicht teilten,
liessen sie keinen Zweifel hegen, das Ideal erreichen zu können. Der junge
Schriftgelehrte Paulus sah sich ganz dem pharisäischen Ideal verpflichtet.

Dabei ist mit Ed P. Sanders und gegen Oskar Pfister, der Pharisäertum mit
zwangsneurotischer Frömmigkeit gleichsetzt, zu betonen, das es keinen
Grund gibt, «[...] die Pharisäer oder Paulus' Pharisäertum für die Verfolgung
Andersgläubiger verantwortlich zu machen».14 Im Anschluss an Eduard Loh-
se ist vielmehr zu sagen, dass der paulinische Eifer um das Gesetz dazu führen
musste, dass diejenigen zu verfolgen waren, die seine Gültigkeit nicht eindeutig

bejahten.15 So wurde Paulus der Kampf vor allem gegen diejenigen
Judenchristen, die sich zwar noch der Gemeinschaft von Tempel und Kult zugehörig

fühlten, doch die Verbindlichkeit des Gesetzes mehr und mehr in Frage
stellten, zur Aufgabe. Was er gegen sie tatsächlich erwirken konnte, Geisseihiebe,

Stockschläge, Steinigung oder auch Ausschluss aus der Gemeinschaft
(vgl. II Kor ll,24f.), musste er später zum Teil selbst erleiden.

Der Eifer als Verfolger der Christen und die untadelige Beachtung des
Gesetzes (Phil 3,6) waren Paulus, so blickt er deutend zurück, ein Gewinn (V.
7). Um Christi willen aber sei ihm, was ihm ein Gewinn war, zum Schaden
geworden (V. 8). Um Christus zu gewinnen, erachte er es als Unrat, damit er
(nicht länger) seine Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz kommt, suche,
sondern die Gerechtigkeit, die durch den Glauben an Christus kommt (V. 9).

Die paulinische Deutung in Phil 3,7-9 ist zu befragen: Was genau brachte
den Gewinn aus der vorchristlichen Sicht? Genügt es (mit Martin Hengel16)
zu sagen, dass Paulus ein völlig gefestigtes Selbstvertrauen hatte, das hohe

14 Sanders (Anm. 1) 15.
15 Lohse (Anm. 1) 52.
16 Hengel (Anm. 5) 283: «So spricht keiner, der von Depressionen heimgesucht wurde.

Dieses eindeutige Bekenntnis zeigt, dass der junge Schriftgelehrte Paulus glaubte, den



Paulus von Tarsus 37

pharisäische Ideal erfüllen zu können? Was genau brachte den Schaden aus
der christlichen Sicht? Genügt es, auf die Umwertung bisheriger Werte
hinzuweisen? Sicher nicht, denn nicht das Verfolgen, sondern der Eifer brachte
den Gewinn, so Paulus, nicht die Gesetzesobservanz, sondern die tadellose
Gesetzesobservanz. Paulus betont wiederholt seine Überlegenheit. Seine

Altersgenossen übertraf er weit im Eifer für die Satzungen der Väter (Gal 1,14).
Wenn ein anderer meinte, er könnte sich «auf Fleisch verlassen», so könnte
er es viel mehr (Phil 3,4). Den eigenen Volksgenossen fühlte er sich als
Pharisäer überlegen (V. 5), und schliesslich: «über die Massen», mehr als nötig,
mehr als andere, verfolgte er die Christen und suchte sie zu zerstören (Gal
1,13).

Bei der Durchsicht der Primärquellen fällt also insbesondere auf, dass das

Überlegenheitsstreben des Paulus in die Tendenz, andere zu entwerten, überging.

Hielt sich die Entwertungstendenz im Blick auf die Alters- und
Volksgenossen noch in Grenzen, so wurde sie im Blick auf die Andersgläubigen
wohl grenzenlos.

Ein Deutungsversuch aus individualpsychologischer Perspektive: Die Indi-
vidualpsychologie versteht das Überlegenheitsstreben als ein Mittel, die Fiktion

der alleinigen Verfügung über das eigene Leben und damit die Fiktion
der Aufrechterhaltung des eigenen Wertes zu sichern. Ein verwandtes Mittel
sei es, so Adler, die Unterlegenheit der anderen, deren Entwertung, anzustreben:

«[D]er Neurotiker kann sein Persönlichkeitsgefühl auch dadurch erhöhen, dass er den
anderen herabsetzt, im ernstesten Falle Herr über Leben und Tod wird, über sein eigenes
Leben oder über das anderer.»17

Das Überlegenheitsstreben sowie das Streben nach Unterlegenheit der
anderen sind daher aggressive Strategien zur Sicherung und kompensatorischen

Aufwertung der eigenen Person.18 Sie sind Produkte einer in der eigenen

Biographie entstandenen übersteigerten Sorge um den eigenen Wert,
eines Minderwertigkeitsgefühls, und entsprechen einem Handlungsbewertungssystem,

einer «privaten Logik»19, - mit dem Individualpsychologen
Robert F. Antoch formuliert - «[...] wonach auf der Leitlinie der Ich¬

hohen Anforderungen einer vollkommenen Thoraobservanz pharisäischer Prägung ohne
Einschränkung genügen zu können.»

17 A. Adler, Über den nervösen Charakter. Grundzüge einer vergleichenden Indivi-
dual-Psychologie und Psychotherapie, Wiesbaden 1912; Nachdruck der Ausgabe München

1928: Frankfurt/M. 1972, 62 (kursiv durch M.G.).
18 Die andere mögliche Strategie ist Sicherung durch Distanz.
19 A. Adler, Wozu leben wir?, Frankfurt/M. 1979 (engl. What life should mean to you,

Boston 1931), 162.



38 Matthias Günther

Bezogenheit zwar formallogisch richtig geschlossen, aber eben ich-zentriert
gewichtet und attribuiert wird.»20

Ein solches Überlegenheitsstreben (als Sicherungs- und Kompensationsstrategie)

in Verbindung mit dem entsprechenden Handlungsbewertungssystem,
der entsprechenden «privaten Logik», lässt sich bei Paulus in seiner

vorchristlichen Zeit sicher feststellen. Der Gewinn, den Paulus erfuhr, war - nun
zwangsläufig - ein schadvoller, so dass er die Sicherungsstrategie immer mehr
verschärfen musste. Nach Adler gilt:

«Jeder Schritt, den [das Individuum] unternimmt, wird es weiter in die Selbsttäuschung
führen, und all seine Probleme werden es mit immer grösser werdender Dringlichkeit
belasten. Die wirklichen Minderwertigkeitsgefühle werden bleiben. Es werden dieselben
alten Minderwertigkeitsgefühle sein, die durch dieselbe alte Situation hervorgerufen
wurden.»21

Auf Letzteres wird im Abschnitt III (zur christlichen Zeit des Paulus)
zurückzukommen sein. Zunächst aber muss folgender Frage das Interesse
gelten: Welches Ereignis in der Biographie des Paulus löste die übersteigerte
Sorge um den eigenen Wert aus?

Zwei Hinweise:
Zum einen stehen das Überlegenheitsstreben und das Trachten nach

Unterlegenheit anderer in der vorchristlichen Zeit des Paulus ausnahmslos in

Verbindung mit dem Gesetz. In der Gesetzesobservanz war er seinen
Altersgenossen voraus und den Volksgenossen als Pharisäer. In der Verfolgung der
Christen ging er noch über das pharisäische Ideal hinaus.

Zum anderen deutet die Phil 3,4-9 abschliessende Gegenüberstellung,
«nicht meine Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz kommt, suche ich, sondern
die durch den Glauben an Christus kommt», an, worin er Ursprung und
Grundlage seines schadvollen vorchristlichen Lebens sieht: in der nomisti-
schen Fehlhaltung, das Gesetz gereiche zur Gerechtigkeit, zum Leben. Dann
aber wird die erste bewusste Begegnung des jungen Juden Paulus mit dem
Gesetz als das auslösende biographische Ereignis zu bestimmen sein. Oskar
Pfister in diesem Punkt recht zu geben.

Nun zu Rom 7.

Für Rudolf Bultmann ist Rom 7 eine Beschreibung der jüdischen Existenz
überhaupt, die dementsprechend auch auf das jüdische Dasein des Paulus
zutreffen muss.22 Gerd Theißens Einwand, «[wjenn aber Rom 7 deduktiv auf
Paulus angewandt werden kann, warum soll derselbe Text nicht induktiv aus
den persönlichen Erfahrungen des Paulus heraus entstanden sein?»23, weist

20 R.F. Antoch, Von der Kommunikation zur Kooperation. Studien zur individualpsychologischen

Theorie und Praxis, München-Basel 1981, 200.
21 Adler (Anm. 18) 49f.
22 Bultmann (Anm. 9) 199.
23 Theißen (Anm. 4) 211 Anm. 5.



Paulus von Tarsus 39

den weiteren Überlegungen den Weg. Theißens Einwand entkräftet die
Einzelargumente Kümmels, das Ich in Rom 7 sei eine Stilform, beabsichtige eine
theologische Beschreibung und müsse daher fiktiv verstanden werden. Kümmels

Argument, ein persönlich verstandenes Ich in Rom 7 widerspreche der
paulinischen Deutung seiner vorchristlichen Zeit in Phil 3 wird zu prüfen sein.
Daher soll im Folgenden das Ich in Rom 7 versuchsweise persönlich aufge-
fasst werden.

Paulus betont Rom 7,9a, dass es für ihn einst eine Zeit ohne die Kenntnis
des Gesetzes gab24, dass er entsprechend ohne die Erkenntnis der Sünde lebte.

Allein die Begegnung mit dem Gesetz brachte ihm die Bekanntschaft mit
der Sünde, genauer: die Kenntnis der Begierde. Das konkrete Gebot «Du
sollst nicht begehren!» (Ex 20,17; Dtn 5,21 wird unter Auslassung eines
Objekts zitiert und ist daher nur recht gezwungen auf die Libido reduzierbar, wie
Pfister behauptet25) stellte sein Leben in Frage (vgl. Gen 2,17b). Einmal in
Bekanntschaft mit der Sünde (V. 8), blieb ihm keine andere Möglichkeit, als
durch vollkommene Erfüllung des Gebotes, nicht zu begehren, also durch
vollkommene Erfüllung des ganzen Gesetzes der Sünde zu entgehen und das

Leben zu erlangen. Hintergrund ist die Verheissung Lev 18,5: «Der Mensch,
der [die Satzungen und Rechte Gottes] tut, wird durch sie leben» (bei Paulus
Rom 10,5; Gal 3,12 genannt). Paulus verlor durch das Gesetz die alleinige
Verfügung über sich selbst (V. 10a: «ich aber starb»), später genau: die
Verfügung über das eigene Tun im Sinne vollkommener Erfüllung des Gesetzes

(V. 18). Zugleich aber bedurfte er dieser Verfügung unbedingt, um der
Verpflichtung auf das ganze Gesetz nachkommen zu können. Es war also kein
Zweifel daran möglich, dass das Gesetz heilig und das Gebot heilig, gerecht
und gut ist (V. 12). Paulus aber konnte die vollkommene Erfüllung des
Gesetzes nicht gelingen; er stand unter dem Fluch Dtn 27,26: «Verflucht sei
jeder, der nicht in allem bei dem bleibt, von dem im Buch des Gesetzes
geschrieben steht, dass er es tue» (bei Paulus Gal 3,10 genannt): V. 10c. Paulus
wusste um das eigene Tun, das er nicht wollte, und verstand nicht, was es
bewirkte (V. 15.18f.). Das Wollen unterstand uneingeschränkt seiner Verfügung

(V. 18), war also uneingeschränkt dem Gesetz verpflichtet, Paulus konnte

dennoch der Verpflichtung nicht nachkommen: er handelte gegen das
Gesetz. Mit der Klage V. 24a («Ich elender Mensch!») ist seine vorchristliche

24 Bei Annahme eines fiktiven Ich kommt nur die Zeit vor dem Gebot Gen 2,16f. in
Frage (so Wilckens [Anm. 11] 81), bei Annahme eines persönlichen oder typischen Ich
darf man an die Zeit des jungen Juden vor dessen Begegnung mit dem Gesetz (im Sinne
von V. 7b-8) denken (so ähnlich nur W.D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism. Some Rabbinic

Elements in Pauline Theology, London 31968, 241 f.).
25 Vgl. Pfister (Anm. 3) 271f.: «Im zehnten Gebot war es aber sicher nicht das Verbot

des Neides auf schöne Häuser, Ochsen, Habe, sondern jedenfalls das Verbot des Gelüstens,

das gemeinhin unter der bösen Lust verstanden wird und im Gelüsten nach des
Nächsten Weib im zitierten Gebote besonders illustriert wird.»



40 Matthias Günther

Geschichte abgeschlossen. Paulus gab die Hoffnung auf Selbstwerterhaltung
auf. Die Frage nach Erlösung V. 24b («Wer wird mich erlösen von diesem
todverfallenen Leibe?»), die aus der Sicht des vorchristlichen Paulus keine
Aussicht gehabt hätte, eine positive Antwort zu erhalten, ist wie die sich
anschliessende Dankesformel V. 25a aus der Sicht des Christen formuliert (vgl.
V. 6; Gal 3,13).

Folgende Hypothesen, die im Ansatz durchaus sinnvollen Gedanken Pfi-
sters modifizierend, können aufgestellt werden:
(1) Die übersteigerte Sorge um den eigenen Wert, das Minderwertigkeitsgefühl,

das durch die Begegnung mit dem Gesetz entstanden war, wurde zur
Grundlage des Lebensstils des vorchristlichen Paulus.

Die Begegnung mit dem Gesetz, hierin ist Pfister grundsätzlich zuzustimmen,

stellte das Leben des Paulus in Frage, genauer: die Konsistenz und
positive Wertung seines Selbstkonzeptes. In übersteigerter Sorge um seinen

eigenen Wert ergriff Paulus die Fiktion, in alleiniger Verfügung über sich selbst
der Verpflichtung auf das ganze Gesetz nachkommen und den eigenen Wert
sichern zu können. An dieser Fiktion festzuhalten, gegen die Erfahrungen, an
der vollkommenen Gesetzesobservanz scheitern zu müssen, wurde zu seiner
Leitlinie, so dass möglicher Zweifel am Gelingen in den Hintergrund trat.
Jede seiner Äusserungen, sowohl das Wollen als auch das Tun, wurde
bestimmt von dem ihm vorschwebenden Ziel der Selbstwerterhaltung; im
unbedingten Festhalten an der Fiktion verlor er die alleinige Verfügung über sich
selbst.
(2) Sicherung und kompensatorische Aufwertung der eigenen Person durch ein

aggressives Überlegenheitsstreben und das Streben nach Unterlegenheit der
anderen kennzeichneten seinen Lebensstil.

Das Minderwertigkeitsgefühl bewirkte, dass Paulus in stärker werdendem
Masse der Fiktion vollkommener Gesetzesobservanz zur Sicherung seines
Selbstwertes anhing. Dem gesteigerten Wollen entsprach ein gesteigertes
Tun. Die Sicherungsstrategie also musste verschärft werden, damit sie ihrer
kompensatorischen Aufgabe noch nachkommen konnte. Das eigene
Handlungsbewertungssystem nicht durchschauend, wusste er zwar um das eigene
Tun, doch er verstand die Wirkung, derer er gewahr wurde, nicht. Wollen und
Tun entsprachen der Leitlinie26 (daher lässt sich dem vorchristlichen Paulus
meines Erachtens kein Konflikt diagnostizieren!), doch die übersteigerte
Sicherungsstrategie (die gesetzeswidrige Tat, die ihm allein zur Verfügung

26 Vgl. F. Künkel, Beitrag zur Kritik der Ambivalenz, IZI 3 (1925) 62-79 (71): «Wer
etwas will, versucht es. Der Wille ist identisch mit den Anstrengungen zur Verwirklichung
des Gewollten.»



Paulus von Tarsus 41

stand) warf ihn immer wieder in seine Ausgangslage, das Gefühl der
Minderwertigkeit, zurück.

Die Überlegungen können zusammengefasst werden.
Die Primärquellen ergänzen sich zu einem plausiblen Gesamtbild: Phil

3,4-9/Gal l,13f. lassen Ursprung und Grundlage der Sicherung und
kompensatorischen Aufwertung der eigenen Person durch das Überlegenheitsstreben
vermuten. Paulus weist in Phil 3,9 auf die nomistische Fehlhaltung hin. Rom
7,7-25 zeigt, dass die Begegnung mit dem Gesetz zu übersteigerter Sorge um
den eigenen Wert, zu einem Gefühl der Minderwertigkeit dem Gesetz gegenüber,

geführt hat. Rom 7 lässt zwar letztlich offen, welcher Sicherungsstrategie
sich Paulus bediente. Phil 3,4-9/Gal l,13f. aber zeigen eindeutig das Streben

des Paulus nach Überlegenheit, das in eine schliesslich wohl masslose

Entwertungstendenz der Andersgläubigen überging. Das erprobte persönliche

Verständnis des Ich in Rom 7 hat sich also bewährt. Phil 3,4-9/Gal l,13f.
widersprechen einer biographischen Auslegung von Rom 7 nicht.

Der Blick kann nun auf die christliche Zeit des Paulus gerichtet werden.

III. Die christliche Zeit

Pfisters Bild vom Wandel des tarsischen Juden vom Christenverfolger
zum Christusverkündiger hängt stark, wie zu Beginn zu zeigen war, von der
These einer unbewussten Faszination oder Neigung des Paulus zum Christlichen

ab. Weder lassen sich aber die Christenverfolgung, noch die Christusverkündigung

mit Hilfe der Theorie von den «Tiefenvorgängen» nachweisbar
erklären. Immerhin sind Pfister zurecht bleibende «neurotische Symptome»
beim christlichen Paulus aufgefallen. Diese sind meines Erachtens jedoch
nicht primär in Krankheiten, Ekstasen und Zungenreden, wie Pfister meint27,

zu sehen, sondern vielmehr in den Wirkungen eines gleich gebliebenen
Handlungsbewertungssystems, der gleich gebliebenen «privaten Logik» des Paulus.

Eines gilt es, zu beachten. Paulus erfuhr durch das Damaskusgeschehen
nicht nur einen Wandel vom Juden zum Christen. Er wandelte sich auch nicht
nur vom Pharisäer zum Apostel, sondern vom tadellosen Pharisäer zum Apostel

Jesu Christi, ein Wandel, der in seiner Unverzüglichkeit und Direktheit
seinen Zeitgenossen, ob Juden oder Christen, kaum nachvollziehbar sein
konnte.

27 Vgl. Pfister (Anm. 3) 286: «Er blieb der kranke Hysteriker, der unter seinen Anfällen

viel litt (Gal 4,14; II Kor 12,7), er blieb der Ekstatiker, der in Visionen (II Kor 12,4), ja
sogar Zungenreden (I Kor 12,10; I Kor 14) die höchsten Geisteswirkungen, die erhabensten

Gottesgeschenke erblickt.»



42 Matthias Günther

Paulus war davon überzeugt, von Gott zum Apostel berufen worden zu
sein (I Kor 1,1; Gal 1,1.12), ferner, dass er, vielleicht sogar er allein, zur
Verkündigung des Evangeliums Gottes ausgewählt und abgesondert war (Rom
1,1). Ohne Bedenken konnte er seine Berufung zum Apostel mit der Berufung

der Propheten Jesaja (Jes 49,1) und Jeremia (Jer 1,5) parallel setzen (Gal
1,15). Betrachtet man die von ihm selbst I Kor 12,28 gegebene Autoritätsfolge
innerhalb des Christentums, erstens Apostel, zweitens Propheten, drittens
Lehrer, dann Machterweise, Gnadengaben, Hilfeleistungen, Leitungstätigkeiten,

Arten der Zungenrede, so ist kein Zweifel daran möglich, dass er sich

von Gott an die erste Stelle gesetzt sah. Er betrachtete sich nicht nur als den
Christen niederer Autoritätsstufen überlegen, wie beispielsweise den von ihm
kritisierten korinthischen Pneumatikern. Zu deren Lähigkeit des Zungenredens

bemerkt Paulus: «Ich danke Gott, dass ich mehr in Zungen rede als ihr
alle» (II Kor 14,8).28 Den späteren Vorwürfen der korinthischen Paulusgegner,

die selbst einen apostolischen Anspruch vertraten (vgl. II Kor 11,5;
12,11), entgegnet er: «Sie sind Diener Christi - ich rede töricht: ich bin's weit
mehr! Ich habe mehr gearbeitet, ich bin öfter gefangen gewesen, ich habe
mehr Schläge erlitten, ich bin oft in Todesnöten gewesen» (II Kor 11,23).

Vor allem sah er sich mit den Jerusalemer Autoritäten, denjenigen, die vor
ihm Apostel waren (Gal 1,17), durch das Damaskuserlebnis gleichgestellt (I
Kor 15,8) - und doch aus diesem Kreis durch die Besonderheit seiner
Offenbarung (als einer «unzeitigen Geburt») und durch die Besonderheit seiner
Beauftragung, der eine Heidenmissionar zu sein (Rom 11,13), herausgehoben.

Mit dem Hinweis, er habe seit seiner Berufung mehr gearbeitet als alle
anderen, betont er I Kor 15,10 seine Überlegenheit gegenüber allen
Auferstehungszeugen und somit auch gegenüber den Jerusalemer Autoritäten.

Gerd Lüdemann stellt in diesem Zusammenhang in seiner jüngsten
Paulus-Monographie die richtigen Fragen: «Warum war es Paulus nicht genug,
Teil der christlichen Bewegung zu werden? Warum musste er Apostel sein, ja
sogar der Heidenapostel»?29

Die Antwort, die Lüdemann gibt, bleibt allerdings blass: «Ein Mensch wie
Paulus musste immer die Nummer 1 sein. Da zum Zeitpunkt seiner Bekehrung

der Platz des Apostels der Heiden noch nicht besetzt war, trieb es Paulus
dahin, ihn anzustreben. Denn das war wirklich eine Position von Rang.»30

Was aber trieb Paulus dahin, ebenso wie in vorchristlicher Zeit auch in
christlicher Zeit eine Position von Rang anzustreben? Sieht man hierin (mei-

28 Gegen F.W. Horn, Das Angeld des Geistes. Studien zur paulinischen Pneumatologie
(FRLANT 145), Göttingen 1992, 255f., der I Kor 14,8 für unhistorisch hält.

29 Lüdemann (Anm. 1) 172.
30 A.a.O. 173. Ebenso blass Sanders (Anm. 1) 21: «So konnte Paulus - als Pharisäer

und Apostel - von sich sagen, dass er zu den besten zählte, und wir haben keinen Grund,
an seinem Wort zu zweifeln.»



Paulus von Tarsus 43

nes Erachtens ist dieser Schluss zwingend) eine einheitliche, ungebrochene
Bewegung, was war das eigentliche Ziel einer solchen Dynamik?

Es sei noch einmal an das Ergebnis der Überlegungen des vorigen
Abschnittes erinnert. Eine übersteigerte Sorge um den eigenen Wert, ein
Minderwertigkeitsgefühl, wurde als Triebkraft des vorchristlichen Paulus
bestimmt, Sicherung und kompensatorische Aufwertung der eigenen Person
sollten mit Hilfe eines aggressiven Überlegenheitsstrebens oder des Strebens
nach Unterlegenheit der anderen gelingen. Das Ziel also war die Sicherung
des eigenen, ins Wanken geratenen Wertes.

Trifft diese Hypothese zum Lebensstil des vorchristlichen Paulus auch nur
annährend zu, drängt sich die Annahme auf, dass die übersteigerte Sorge um
den eigenen Wert, oder genauer: die Selbstwertsicherung auch die treibendende

Kraft des christlichen Paulus war. Verhiess ihm einst nur die vollkommene

Gesetzesobservanz das Leben, hing er dieser Fiktion, alle Erfahrungen
des Scheiterns leugnend, an und gab er, nimmt man Rom 7,24a ernst, schliesslich

die Hoffnung auf Selbstwerterhaltung auf, so erfuhr er das Damaskusgeschehen

als abruptes Ende des alten und Beginn seines neuen, eigentlichen
Lebens. Für eine Aufarbeitung seines vorchristlichen Lebensstiles blieb kein
Raum. Paulus erfuhr als Bruch, was tatsächlich aber ungebrochen weiterwirkte.

Er sieht Gal l,15f. seine Erwählung und Berufung als bei seiner Geburt
bereits geschehen an und leugnet damit die Gesamtheit seiner vorchristlichen
Erfahrungen des Scheiterns: «Als es aber dem, der mich von meiner Mutter
Leibe an ausgewählt und durch seine Gnade berufen hat, gefiel, mir seinen
Sohn zu offenbaren, damit ich ihn unter den Heiden verkündigte, zog ich
nicht Fleisch und Blut zu Rate.»

Am Rande bemerkt: Römer 7 widerspricht dieser Aussage nicht, Paulus
wurde nicht eines Konfliktes in seiner vorchristlichen Zeit gewahr, sondern
allein der ihm unverstanden geblieben Wirkung seines Tuns.

Mit anderen Worten: Paulus gewichtete die apostolische Autorität nicht
anders als das tadellose Pharisäertum zuvor. Er hielt nun zwar nicht mehr an
der Fiktion der vollkommenen Gesetzesobservanz fest, dafür aber an jener
der Erreichbarkeit vollkommener Anerkennung seiner Autorität als Apostel.

Weiterhin der Fiktion, in alleiniger Verfügung über sich selbst den eigenen

Wert sichern zu können, anhängend, musste abermals möglicher Zweifel
am Gelingen in den Hintergrund treten und mussten abermals Erfahrungen
des Scheiterns geleugnet werden.

Der Anerkennung seiner apostolischen Autorität stand zum einen die heftige

Bestreitung innerhalb der Gemeinden in Korinth und Galatien (I Kor
9,2; 15,8-10; II Kor 10-13; Gal lf.) entgegen, zum anderen die offensichtliche
Verweigerung der Anerkennung auf dem Jerusalemer Apostelkonvent (Gal
2,1-10); Paulus hätte von einer Anerkennung seiner apostolischen Autorität
durch Kephas, Jakobus und Johannes zweifellos gerne berichtet! Er betont,
ohne müde zu werden, die Besonderheit seiner Offenbarung sowie die Be-



44 Matthias Günther

Sonderheit seiner Beauftragung, um den Makel einer fehlenden Berufung
durch den vorösterlichen Jesus auszugleichen. Mit Hinweis auf die Jerusalemer

Autoritäten wurde ihm dies mit Sicherheit vorgehalten.
Wie bereits in seiner vorchristlichen Zeit musste Paulus auch spätestens

zur Zeit des Apostelkonventes, etwa fünfzehn Jahre nach seiner Bekehrung,
seine Sicherungsstrategie des Überlegenheitsstrebens verschärfen. Hier mag
der Wechsel innerhalb der Jerusalemer Führung von dem ihm bei seinem
ersten Jerusalembesuch wohlgesonnenen Kephas (Gal 1,18) auf Jakobus (Gal
2,9 an erster Stelle genannt) ausschlaggebend gewesen sein. So führte Paulus
auf dem Konvent (Gal 2,7) die sichtbare, das heisst allgemein anerkennbare
Wirkung seiner Verkündigung als Argument für seine Autorität vor dem
Zusammentreffen an und verwies (Gal 2,10) auf seinen Eifer um das Zustandekommen

einer Kollekte für Jerusalem nach dem Konvent. Dieses ehrgeizige
und in dem beabsichtigten Masse nicht realisierbare Programm, das er den
Jerusalemer Autoritäten für seine selbständige Heidenmission damit vorlegte,31
bewirkte zwar zunächst die Anerkennung seiner Mission (Gal 2,9), führte
aber nicht zu der für Paulus notwendigen Anerkennung seiner apostolischen
Autorität.

Der Ertrag der Überlegungen kann benannt werden.

IV. Ertrag

Zu Beginn wurde gefragt, ob sich eine einheitliche zielgerichtete Dynamik
in der vorchristlichen Zeit des Paulus erkennen lässt und - im positiven Fall
- ob diese mit Beginn der christlichen Zeit einen Bruch erfuhr oder sich
ungebrochen fortsetzte. Folgende Antwort kann gegeben werden: Sicher erlebte

Paulus das Damaskusgeschehen als den Bruch mit der alten Zeit; sein neues,

eigentliches Leben begann. Ungebrochen, weil unaufgearbeitet,
übernahm er jedoch in die christliche Zeit sein rigides Selbstwertsicherungssy-
stem. Er wandelte sich nicht nur vom Juden zum Christen, sondern vom
tadellosen Pharisäer zum womöglich exklusiven Apostel Jesu Christi. Sein
Lebensstil blieb wohl lebenslang der eines in übersteigerter Sorge um den
eigenen Wert lebenden Menschen, sein Ziel die Sicherung seines Wertes. Die
folgenden Hypothesen dürfen formuliert werden:

(\) Die übersteigerte Sorge um den eigenen Wert, das Minderwertigkeitsgefühl,
das einst in der Begegnung mit dem Gesetz entstanden war, wurde im An-

31 Vgl. beispielsweise zur paulinischen Mission in Ephesus meinen Artikel «Ephesus.
II. Kirchengeschichtlich», 4RGG II, Tübingen 1999, Sp. 1348f.; ferner meine Arbeit «Die
Frühgeschichte des Christentums in Ephesus», ARGU 1, Frankfurt/M.-Berlin-Bern-New
York-Paris Wien 21997.



Paulus von Tarsus 45

schluss an das Damaskuserlebnis nicht aufgearbeitet und wirkte als Grundlage

des Lebensstils des christlichen Paulus weiter.

(2) Entsprechend kennzeichneten Sicherung und kompensatorische Aufwertung

der eigenen Person durch ein aggressives Überlegenheitsstreben und
das Streben nach Unterlegenheit der anderen durchgängig den Lebensstil
des Paulus.

Eine Schlussbemerkung: Etwa um das Jahr 100 schrieb die römische
Gemeinde einen Brief nach Korinth, den sogenannten «1. Klemensbrief», der
einen frühen Nachruf auf Paulus enthält. Dort heisst es: «Siebenmal lag er in
Ketten, er wurde verbannt, er wurde gesteinigt, er war ein Verkündiger im
Osten wie im Westen, er gewann das edle Ansehen seines Glaubens, er lehrte
Gerechtigkeit überall in der Welt, und, nachdem er [das Ziel] des Westens
erreicht hatte, legte er Zeugnis ab vor den Herrschern und schied so von der
Welt und wurde aufgenommen im Paradies - das grösste Beispiel an Stand-
haftigkeit» (I Klem 5,1-7).

Was Paulus durch sein Leben und Wirken den Christen ermöglichte, das

unbedingte Angenommensein durch Gott zu erfahren, blieb ihm selbst wohl
zumeist versagt; seinen eigenen Wert hielt er für abhängig vom eigenen Wollen

und Tun.

Matthias Günther, Wunstorf


	Paulus von Tarsus : eine lebensstilorientierte Annäherung

