
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 1

Artikel: Auf dem Weg in ein Leben nach dem Tod : Beobachtungen zur
Traditions- und Redaktionsgeschichte von Psalm 73, 24-26

Autor: Witte, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf dem Weg in ein Leben nach dem Tod

Beobachtungen zur Traditions- und Redaktionsgeschichte
von Psalm 73,24-261

Herrn Prof. Dr. Ernst Kutsch zum 80. Geburtstag

«Einen Fingerzeig [sc. auf die Lehre von der Unsterblichkeit] nenne ich, was schon
irgend einen Keim enthält, aus welchem sich die noch zurückgehaltne Wahrheit entwickeln
lässt. Dergleichen war Christi Schluss aus der Benennung Gott Abrahams, Isaaks und
Jacobs. Dieser Fingezeig scheint mir allerdings in einen strengen Beweis ausgebildet werden
zu können.»

(Gotthold Ephraim Lessing, 1780).2

1. Jesus und der Gott der Lebenden

«Gott ist kein Gott der Toten, sondern ein Gott der Lebenden». Mit
diesem Satz begründet Jesus im Rahmen eines Streitgesprächs mit der jüdischen
Gruppe der Sadduzäer den Glauben an die Auferstehung der Toten (vgl. Mk
12,26-27 par.). Diese wohl auf Jesus selbst zurückgehende Begründung
verblüfft in doppelter Hinsicht.3

Zum einen zitiert Jesus bei seiner Argumentation mit Ex 3,6 eine Schriftstelle,

die weder im antiken noch im rabbinischen Judentum eine Rolle bei
der Frage nach der Auferstehung spielt.4 Gleichwohl stellt Ex 3 mit der Of-

1 Die im Folgenden genannten nichtkanonischen jüdischen und christlichen Texte sind
in deutscher oder englischer Übersetzung leicht zugänglich in den Sammelreihen von E.
Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments, I-II, Tübingen
1900 [Nachdr. Darmstadt 1994], W.G. Kümmel (Hg.), Jüdische Schriften aus hellenistischrömischer

Zeit, Gütersloh 1973ff. ; P. Rießler, Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel,
Augsburg 1928, und J.H. Charlesworth (Hg.), The Old Testament Pseudepigrapha, I-II,
New York u.a. 1983.1985, sowie für die Qumrantexte J. Maier, Die Qumran-Essener: Die
Texte vom Toten Meer, I-III, München 1995-1996.

2 G.E. Lessing, Die Erziehung des Menschengeschlechts [1780], §46, in: Lessings
Werke, hg. v. H. Kurz, krit. durchgeseh. Ausg., Bd. 5, Leipzig o.J., 373.

3 Zur Rückführung des Kerns von Mk 12,26-27 auf Jesus selbst vgl. zuletzt U. Luz, Das
Evangelium nach Matthäus (EKK 1/3), Neukirchen-Vluyn 1997, 261-268, und W. Wiefel,
Das Evangelium nach Matthäus (ThHK 1), Leipzig 1998, 383, sowie ausführlich O.
Schwankt, Die Sadduzäerfrage (Mk. 12,18-27 parr.). Eine exegetisch-theologische Studie
zur Auferstehungserwartung (BBB 66), Bonn 1987, 501-587.

4 Zu den entsprechenden Belegen, die im rabbinischen Judentum für die Auferstehung
angeführt werden, siehe P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch, I, München^1978, 893-895. Aus dem Pentateuch werden dabei folgende Texte



16 Markus Witte

fenbarung Jahwes vor Mose einen Zentraltext der gesamten Tora dar, der
von allen jüdischen Gruppen zur Zeit Jesu als verbindlich angesehen wurde.
Zum anderen spiegelt die Wendung vom Gott der Lebenden auf den ersten
Blick genau das Verhältnis Gottes zum Tod wider, wie es sich scheinbar aus
allen Schriften des Alten Testaments ergibt. So konzentriert sich nach dem
überwiegenden Zeugnis des Alten Testaments der Handlungsbereich Gottes
auf das Leben vor dem Tod. Die alttestamentlichen Schriften durchzieht -
und zwar durch alle literaturgeschichtlichen Epochen hindurch - eine starke
Diesseitsorientierung des Jahweglaubens.5 Leben im Vollsinn des Wortes
gibt es nach der Mehrzahl der alttestamentlichen Schriften nur vor dem Tod.
Mit dem Tod ist zwar nicht alles aus, aber doch alles unvergleichlich schlechter.

Das bunte vollplastische Leben auf der Erde wird für den alttestamentlichen

Menschen (ebenso wie für den antiken Griechen, Babylonier oder Ka-
naanäer) abgelöst durch ein schattenhaftes Dahinvegetieren in der Unterwelt.6

Indem Jesus mittels der Wendung vom Gott der Lebenden den Glauben
an die Auferstehung begründet, kehrt er die konservative Sicht seiner saddu-
zäischen Gesprächspartner von der Beziehung Gottes zu den Toten um. Aus
dem Satz, dass Gott ein Gott der Lebenden ist, folgt nun nicht, dass Gott kein

als Beweisstellen zitiert: Gen 3,19; Ex 6,4; 15,1; Num 15,31; 18,28; Dtn 4,4; 11,9; 31,16; 32,1;
32,39; 33,6.

5 Vgl. exemplarisch einerseits den aus vorexilischer Zeit stammenden Ps 88,6-13,
andererseits den im ersten Drittel des 2. Jh. v. Chr. entstandenen Text Sir 14,11-19 [H]; 17,27-28
[G] und dazu O. Kaiser, Der Tod als Schicksal und Aufgabe bei Ben Sira, in: G. Ahn u. M.
Dietrich (Hg.), Engel und Dämonen. Theologische, anthropologische und
religionsgeschichtliche Aspekte des Guten und Bösen (FARG 29), Münster 1997, 76-77 u. 82-83.
Quer zum textlichen Befund des Alten Testaments stehen möglicherweise einzelne
archäologische und epigraphische Zeugnisse, die sich unter bestimmten Voraussetzungen
als Belege für eine bereits in der späten judäischen Königszeit ausgeprägte Vorstellung
von einer den Tod überdauernden Beziehung Jahwes zu den Toten interpretieren lassen;
vgl. dazu H. Niehr, Aspekte des Totengedenkens im Juda der Königszeit, ThQ 178 (1998)
11; K. Jaros, Die ältesten Fragmente eines biblischen Textes. Zu den Silberamuletten von
Jerusalem, Mainz 1997. Allerdings sind die in Frage kommenden althebräischen Inschriften

von Hirbet el-Köm 111,2 und Hirbet Bêt Lêy C sowie auf den Silberröllchen von KetefHin-
nom in ihrer Datierung und ihrer Deutung höchst umstritten; vgl. dazu J. Renz u. W.
Röllig, Handbuch der althebräischen Epigraphik, I, Darmstadt 1995, 208, u. II/l, Darmstadt

1995, 30, 242-249, 447-456, und P, Särkiö, Hilferuf zu Jahwe aus dem Versteck. Eine
neue Deutung der Inschrift ySr mhr aus Hirbet Bêt Lêy, ZDPV 113 (1997) 53-54.

6 Vgl. exemplarisch Jes 14,4-21*; I Sam 28,3-25*; Ps 88,5.11; Homer, Odyssee 11; den
akkadischen Unterweltsmythos Ischtars Abstieg in die Unterwelt (übers, v. G.G.W. Müller,

in: O. Kaiser [Hg.], Texte aus der Umwelt des Alten Testaments [TUAT], III, Gütersloh

1997, 761-766) und den ugaritischen Ritualtext KTU 1.161 (übers, v. M. Dietrich u. O.
Loretz, in: TUAT II (1991), 331-333), vgl. dazu T. Podella, Grundzüge alttestamentlicher
Jenseitsvorstellungen. blNtD, BN 43 (1988) 70-75; J.F. Healey, Das Land ohne Wiederkehr:
Die Unterwelt im antiken Ugarit und im Alten Testament, ThQ 177 (1997) 94-101.



Aufdem Weg in ein Leben nach dem Tod 17

Gott der Toten ist, es demnach kein Leben nach dem Tod gibt, sondern dass

die Toten nicht tot sind. Nach der inneralttestamentlichen Chronologie sind
die in Mk 12 genannten Erzväter zur Zeit der in Ex 3 geschilderten Offenbarung

vor Mose längst gestorben. So ergibt sich allein aus der Grammatik und
aus dem Kontext des Satzes «Ich bin der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs»,
dass die Patriarchen leben.7 Entscheidend für die Argumentation Jesu ist
aber weder die Chronologie noch die Grammatik, sondern das Gottesverständnis.

Aus dem Wesen Gottes als dem mit sich selbst identischen Gott des

Lebens (vgl. Ex 3,14-15) folgt, dass Leben nicht auf dieses Leben beschränkt
ist.

Sachlich gehört Jesu Begründung der Auferstehung (als einer Form der
Todesüberwindung) zu der im antiken Judentum spätestens seit dem 3. Jh. v.
Chr. kontrovers diskutierten Frage nach einer postmortalen Existenz des
Menschen.8 Die Pointe der Anwendung von Ex 3,6 als Beleg für die
Auferstehung besteht in ihrer Theozentrik. Darin entspricht Jesu Hinweis auf den
Gott Moses als dem Gott der Lebenden genau der Argumentation ausdrücklicher

alttestamentlicher Vorstellungen von der Überwindung des Todes.9

D.h. Jesu Zitation von Ex 3 berührt nicht nur das Herz der Tora, sondern
führt substantiell zur theologischen Mitte der alttestamentlichen Hoffnung
auf ein Leben nach dem Tod. Dies möchte ich im Folgenden exemplarisch an
Ps 73,24-26 zeigen.

2. Der Weg in ein Leben nach dem Tod - Psalm 73

2.1. Anmerkungen zum hebräischen Text von Ps 73,24-26

Der von den Masoreten überlieferte hebräische Text repräsentiert hier
weitgehend den «Urtext». Der hebräische Begriff TQD in V. 24b wird zumeist
adverbial mit «herrlich» im Sinne von «in Ehren» übersetzt,10 ist aber wohl

7 Zu der im antiken Judentum verbreiteten Vorstellung, dass die Erzväter postmortal
bei Gott leben, siehe unter den von R. Pesch, Das Markusevangelium (HThKNT II/2),
Freiburg 1977, 234, gesammelten Belegen besonders IV Makk 5,37; 7,19; 13,17; 16,25;
18,23; ApkSoph 14,3; Philo, Sacr. 5; Sib 11,245-248; TestAbr A XX u.ö.; TestBenj 10,6;
Testlsaak 1,4; 8,1 sowie Lk 16,19-31.

8 Vgl. dazu ausführlich G. Barth, Umstrittener Auferstehungsglaube, in: L. Bormann
u.a. (Hg.), Religious Propaganda and Missionary Competition in the New Testament
World. Essays Honoring D. Georgi, Leiden u.a. 1994,119-125.

9 Die Vorstellung der engelähnlichen Existenzform der Auferstandenen (vgl. Mk
12,25) gründet hingegen in der Apokalyptik, vgl. I Hen 15,6f.; 39,5; 51,4; IV Esr 7,97f.l25.

10 Vgl. dazu die detaillierte philologische Diskussion bei H. Irsigler, Psalm 73. Monolog
eines Weisen. Text, Programm, Struktur (ATSAT 20), St. Ottilien 1980, 42-50, der selbst
TOD als «Zielgrösse» des göttlichen Handelns am Frommen im Sinn von «zu Ehren / auf
Ehre bzw. Herrlichkeit hin» interpretiert.



18 Markus Witte

eher als ein Akkusativ des Ortes aufzulösen.11 Dabei ist das Possessivsuffix
aus dem zu Beginn des Verses gebrauchten Wort "jnuin («gemäss deinem
Plan») mitzudenken, also «in deine Herrlichkeit». In V. 26a stellt die Wendung

''inb fiü («Fels meines Herzens») eine Glosse12 bzw. eine textlich nicht
unversehrt erhaltene Variante zu "Dübn («mein Fleisch und mein Herz»)
dar. Ursprünglich dürfte anstelle von 'ED1? IIIS («Fels meines Herzens») "T2
"Oa1? («meine Gestalt [TU IV, vgl. Ps 49,15] und mein Herz») gestanden
haben.13 Die Verse sind demnach wie folgt zu übersetzen:

24 Gemäss deinem Plan wirst du mich führen
und mich am Ende in (deine) Herrlichkeit aufnehmen.

25 Wer ist mir im Himmel?
Und bin ich bei dir, so habe ich keinen Gefallen an der Erde.

26 Wenn mein Fleisch und mein Herz vergehen,
[...] so ist Gott mein Teil auf ewig.

2.2. Der literar- und redaktionskritische Ort von Ps 73,24-26

Die V. 24-26 gehören zusammen mit V. 22-23 nicht zum ursprünglichen
Psalm. Sie bilden eine in sich geschlossene Fortschreibung. Diese lässt sich
aufgrund ihrer metrischen, kompositioneilen und thematischen Besonderheiten

von einem Grundpsalm abheben.
a.) Metrisch fällt auf, dass in den V. 23-26 durchgehend der erste Halbvers

kürzer ist als der zweite. Hingegen ist im Grundpsalm mit Ausnahme der
teilweise textlich korrumpierten V. 7.9.12.21 jeweils der zweite Halbvers kürzer
als der erste.

b.) In kompositioneller Hinsicht unterbrechen die V. 22-26 den engen
Zusammenhang von V. 21 und V. 27 als dem Summarium einer Strophe, das
parallel zu den Summarien in V. 5-6, V. 11-12 und V. 16-17 gestaltet ist. Weiterhin

sprengen die V. 22-26 die viergliedrige symmetrische Strukur des gesamten

Psalms (vgl. das Aufbauschema).
c.) Thematisch weisen die V. 22-26 eine Konzentration auf das «Ich» des

Beters auf. Damit durchkreuzen die Verse den kunstvollen strophisch gegliederten

Wechsel zwischen der Betonung des Ichs des Beters und den «Gottlosen»

(nrucn) in den V. 2-6 {«ich - DTED»), V. 7-12 («D'ÜETI»), V. 13-17

{«ich»), V. 18-21.27 («D'UOI - ich»). Schliesslich steht dem Motiv der unmit-

11
Vgl. W. Gesenius u. E. Kautzsch, Hebräische Grammatik, Leipzig 281909, §118d; B.

Duhm, Die Psalmen (KHC14), Tübingen 21922,281; R.J. Tournay, Le Psaume LXXIII:
Relectures et Interprétation, RB 92 (1985) 198-199.

12 Vgl. K. Seybold, Die Psalmen (HAT 1/15), Tübingen 1996,279.
13 Vgl. H. Irsigler, Psalm 73, 83.



Aufdem Weg in ein Leben nach dem Tod 19

telbaren Gottesgemeinschaft («bei dir») in V. 22.23.25 die Vorstellung der
kultisch vermittelten Gottesnähe in V. 17.28 gegenüber.14

d.) Der Grundpsalm liegt in den V. l-9.11-21.27-28a vor. Dabei handelt es

sich um eine gleichmässig aufgebaute poetische Meditation oder, so schon die
Gattungsbestimmung von Johann Gottfried Herder (1782/1787), um einen
«schöne(n) Lehrpsalm in Materie und Ordnung»15. Dieser Lehrpsalm besteht
aus vier Strophen zu je fünf Doppelversen (V. 2-6 I 7-12* 113-17 118-21+27).16

Den Rahmen bilden die inhaltlich und stilistisch miteinander korrespondierenden

V. 1* und V. 28a.

A: V. 1 Rahmen: Die Güte Gottes
Leitworte', «gut», «Gott»

Bl: V. 2-6 Der Fromme und das Lebensglück der Gottlosen
Motivische und begriffliche Korrespondenzen mit B4:
I V. 2/V. 18: «Straucheln des Beters»
II V. 3/V. 19: «Wohlergehen der Gottlosen»
III V. 4/V. 20: «Blühender Leib (b'N) der Gottlosen»
IV V. 5/V. 21: «Leidlosigkeit der Gottlosen»
V V. 6/V. 27: «Hochmut der Gottlosen»

B2: V. 7-12* Das Verhalten der Gottlosen
Motivische und begriffliche Korrespondenzen mit B3:
I V. 7/V. 13: «Herz der Gottlosen»
II V. 8/V. 14: «Bedrängung seitens der Gottlosen»
III V. 9/V. 15: «Reden der Gottlosen»
IV V. 11/V. 16: «Kenntnis Gottes»
V V. 12/V. 17: «Lebenslauf der Gottlosen»

B3: V. 13-17 Das Verhalten des Frommen
Motivische und begriffliche Korrespondenzen mit B2:
I V. 13/V. 7: «Herz des Frommen»
II V. 14/V. 8: «Bedrängtsein des Frommen»
III V. 15/V. 9: «Reden des Frommen»
IV V. 16/V. 11: «Erkenntnis des Frommen»

14 Hinzu kommt ein kleinerer Unterschied im Sprachgebrauch: Während V. 17 den Tod
mit dem Begriff mnx («Ende») umschreibt (vgl. Num 23,10), verwendet der Verfasser
von V. 24 das Zeitadverb 7I7N («danach»),

15 J.G. Herder, Vom Geist der Ebräischen Poesie. Eine Anleitung für die Liebhaber
derselben, und der ältesten Geschichte des menschlichen Geistes (11782,21787), SW XII,
hg. v. B. Suphan, Berlin 1880,239.

16 Zu den unterschiedlichen Versuchen, die Gattung von Ps 73 zu bestimmen, vgl. die
forschungsgeschichtlichen Darstellungen bei H. Irsigler, Psalm 73, 353-355, und bei E.
Nielsen, Psalm 73: Scandinavian Contributions, in: A.G. Auld (Hg.), Understanding Poets
and Prophets (JSOT SS 152), Sheffield 1993, 273-283.



20 Markus Witte

V V. 17/V. 12: «Lebensende der Gottlosen»

B4: V. 18-

21+27
Das Lebensende der Gottlosen und der Fromme

Motivische und begriffliche Korrespondenzen mit Bl:
I
II
III
IV
V

V. 18/V. 2

V. 19/V. 3

V. 20/V. 4

V. 21/V. 5

V. 27/V. 6

«Ausgleiten der Gottlosen»
«Untergehen der Gottlosen»
«Vergehender Leib (Cb'2) der Gottlosen»
«Leid des Frommen»
«Niedergang der Gottlosen»

C: V. 28a Rahmen:
Leitworte:

Die Nähe Gottes
«gut», «Gott»

Der Grundpsalm kontrastiert, unter Verarbeitung eines dem Dichter
vorgegebenen Überlieferungsstücks in V. 4-12*,17 das Glück der von Gott
abgewandten Menschen mit Leiderfahrungen des Frommen. Die Glaubenskrise,
in die der Fromme angesichts des Glücks der «Gottlosen» gestürzt ist, wird
bei einem Besuch des Tempels (tö"lp>Q, V. 17) überwunden.18 Am Heiligtum
erhält der Beter eine neue Perspektive. Der Blick auf das Lebensende der
«Gottlosen» und die Erfahrung der eigenen Gottesnähe stellen seine Anfragen

in ein anderes Licht: das Glück der Frevler ist zeitlich und qualitativ
begrenzt. Die wesentlichen Argumente dieser Sicht stammen einerseits aus der
traditionellen Weisheitslehre, die wahres Lebensglück erst am Lebensende
konstatiert und für welche die Art und Weise, wie ein Mensch stirbt, einen
Indikator seines Glücks darstellen.19 Zum anderen greift der Grundpsalm auf
traditionelle Tempeltheologie zurück: Der Tempel gilt als Stätte heilvoller

17 Vgl. Hi 21,7-33, und zu Ps 73,3-12 auch K. Seybold, Psalmen, 282.
18 Zur Bezeichnung des Tempels als KTlpO vgl. II Chr 20,8; Ez 45,3; Dan 11,31 u.ö. Die

merkwürdige Wendung «Heiligtümer Gottes» (bX",07pQ) geht möglicherweise erst auf
den Bearbeiter zurück, der den Begriff OlpQ nun im Sinn von «Geheimnis» parallel zu
nUD («Rat») in V. 24 versteht, vgl. 1 QS 11,18-19 sowie 1 QS 3,23 («Geheimnisse Gottes»
[bx Ti]) und Weish 2,22 (gvcnfipia 0eo\>). Zu einer solchen «spiritualisierten» Wiedergabe
von bîVŒnpQ siehe bereits J.G. Herder, Poesie, 236-237 («Gottes heiliger Rath» bzw.
«Rath der Schicksale») sowie in neuerer Zeit B. Duhm, Psalmen, 281; R. Kittel, Die Psalmen

(KAT 13), Leipzig 5 61929, 246, und M. Buber, «Recht und Unrecht. Deutung einiger
Psalmen» (1950), in: Werke, II, Schriften zur Bibel, Heidelberg 1964, 977. Zur Verwendung

des Verbs XID («kommen») im Sinn von «zu einer Erkenntnis kommen» vgl. Ps 90,12:
«Zu zählen unsere (Lebens-)Tage, so lehre uns, auf dass wir kommen [lies: X331] zu einem
Herz von Weisheit». Weitere Vorschläge einer nicht auf den Tempel bzw. den Kult bezogenen

Deutung der bx_1EnpQ verzeichnen R.J. Tournay, Le Psaume LXXIII, 196, und E.
Zenger, Ich will die Morgenröte wecken. Psalmenauslegungen II, Freiburg u.a. 21994, 228.

19 Vgl. Ps 37,35-38; Hi 8,13-19; 20,5-29; 27,13-27; Sir 11,25-26 [H 11,27-28 G].



Aufdem Weg in ein Leben nach dem Tod 21

Gottesbegegnung und als Ort, an dem durch den Einbruch des Heiligen
Alltagserfahrungen relativiert werden.20

e.) In der Redaktionsschicht ist der Grundpsalm nun mittels der Ergänzung

von V. 22-26 in doppelter Hinsicht postmortal fortgeschrieben: Zum
einen markiert nicht das Sterben (so der Grundpsalm, vgl. V. 17b), sondern der
Tod bzw. die Überwindung des Todes den Unterschied zwischen dem
Gerechten und dem Frevler (vgl. V. 24). Zum andern bestimmt das Leben des

Gerechten nicht der punktuelle Besuch des Tempels (so der Grundpsalm, vgl.
V. 17a), sondern die Gewissheit, nach dem Tod («und danach» [inxi])21
unmittelbar bei Gott zu sein (V. 25) und an der himmlischen Herrlichkeit (vgl.
V. 24) und an der bleibenden Gottesgemeinschaft teilzuhaben (vgl. V. 26).

f.) Der Psalm hat schliesslich noch eine kollektivierende Überarbeitung
erfahren (vgl. V. 1*.10.28b).22 Die Hoffnung des einen Frommen auf seine

Errettung aus dem Tode wird nun auf das postmortale Geschick des wahren
Israel übertragen. Anknüpfungspunkt der endredaktionellen Kollektivierung
bildet der schon im Grundpsalm enthaltene V. 15.23

2.3. Der traditionsgeschichtliche Hintergrund von Ps 73,24-26

Zur Artikulation seiner Hoffnung auf ein Leben nach dem Tod hat der
Verfasser der V. 24-26 fünf alttestamentliche Traditionen in eigentümlicher
Weise gemischt und im Blick auf ein Leben nach dem Tod verändert.

a.) Die Vorstellung von einem geheimnisvollen Geschichtsplan Jahwes,
wie sie komprimiert in Jes 46,10 aufleuchtet,24 erscheint hier individualisiert.
In der Anwendung des Begriffs («Rat», «Plan») im Sinne eines geheimen
Ratschlusses Jahwes über einen individuellen Lebensweg berührt sich Ps

20 Vgl. Ps 23,5-6; 36,6-10; 65,2-5 u.a. vgl. dazu ausführlich H. Spieckermann,
Heilsgegenwart. Eine Theologie der Psalmen (FRLANT 148), Göttingen 1989, 220-225.

21 Zur Umschreibung des Todes mit adverbialem oder präpositionalem 7nx
(«danach») vgl. Hi 19,25-26; 21,21; Qoh 7,14.

22 Vgl. dazu auch B. Renaud, Le Psaume 73, Méditation Individuelle ou Prière Collective,

RHPhR 59 (1979) 541-550; R.J. Tournay, Le Psaume LXXIII, 187-191, und H. Irsig-
ler, Quest for Justice as Reconciliation of the Poor and the Righteous in Psalms 37, 49 and
73, Zeitschrift für Altorientalische und Biblische Rechtsgeschichte 5 (1999) 265. Zur
Tendenz, ursprüngliche Individualpsalmen sekundär zu kollektivieren bzw. zu nationalisieren,
siehe auch H. Spieckermann, Heilsgegenwart, 199.

23 Möglicherweise steht diese Redaktion im Zusammenhang mit einer den gesamten
Psalter übergreifenden Redaktion, vgl. die entsprechenden motivischen Bezüge von Ps

73,24-27 zu Ps 1,5-6, von Ps 73,17.26 zu Ps 42,5.10, von Ps 73,17 zu Ps 74,3 und von Ps

73,1.11.16.24 zu Ps 107,1.11-12.42. Zu den umfassenden Querverbindungen, die zwischen
Ps 73 und den Ps 1-2,15-24 und 74-89 aus der Perspektive eines canonical approach bestehen,

siehe W. Brüggemann u. P.D. Miller, Psalm 73 as a Canonical Marker, JSOT 72 (1996)
45-56.

24 Vgl. weiterhin Jes 5,19; 19,17; 25,1; 28,29; 44,26; Jer 49,20; 50,45; Mi 4,12; Ps 33,11;
106,13.



22 Markus Witte

73,24 einerseits mit den Gottesreden im Buch Hiob (vgl. Hi 38,2), andererseits

mit der Schlussdoxologie der Gemeinschaftsregel aus Qumran (vgl. 1 QS
ll,18-22).25

b.) Im Hintergrund des Begriffs «nehmen» (rip1?) in V. 24b steht - wie in
der Forschung schon seit langem richtig gesehen - das in Gen 5,22-24 und II
Kön 2,3 belegte Motiv der Entrückung.21 Nun werden in Gen 5 und II Kön 2

Henoch und Elia als paradigmatische Einzelgestalten aus dem Leben unter
Umgehung der Todesgrenze in die himmlische Lichtwelt entrückt. Der
Verfasser von Ps 73,24 hat bei seiner Rezeption von Gen 5 und II Kön 2 die Ent-
rückungsvorstellung demokratisiert und postmortal transzendiert (vgl. I
Makk 2,49-69). Auf eine analoge religionsgeschichtliche Entwicklung einer
Demokratisierung postmortaler Heilsvorstellungen im griechischen Bereich
hat zuletzt John F. Healy (1997) aufmerksam gemacht: So wird die himmlische

Wohnstätte für zurückgezogene Helden, das Elysium, seit dem 6. Jh. v.
Chr. durch die Verbindung mit Mysterienkulten offen für anonyme Fromme.28

c.) Die Vorstellung von der Teilhabe am TOD, an der Lichtherrlichkeit
Jahwes, geht einerseits auf herkömmliche Tempeltheologie zurück (vgl. Ps

26,8),29 andererseits auf das Motiv von Mose als dem einzigen Menschen, der

25 Vgl. weiterhin 4 Q511 Frgm. 48,1 und 1 Q38 Frgm. 8,1
26 Vgl. F. Nötscher, Altorientalischer und alttestamentlicher Auferstehungsglaube

(1926), Neudruck mit einem Nachtrag hg. v. J. Scharbert, Darmstadt 1970, 234-236, sowie
ausführlich A. Schmitt, Entrückung - Aufnahme - Himmelfahrt. Untersuchungen zu
einem Vorstellungsbereich im Alten Testament (fzb 10), Würzburg 21976; P. Casetti, Gibt
es ein Leben vor dem Tod? Eine Auslegung von Psalm 49 (OBO 44), Fribourg u. Göttingen

1982,228-229; H. Irsigler, Psalm 73, 266-272.
27 Vgl. auch Sir 48,9 (Elia); 49,14 (Henoch); I Makk 2,58 (Elia); Jes 53,8 («Gottesknecht»).

28J.F. Healy, Das Land, 101, vgl. dazu auch: Jenseitsvorstellungen (O. Gigon), dtv-
Lexikon der Antike. Religion. Mythologie, II, München 1970, 9, und W. Burkert, Antike
Mysterien, München 31994, 31-32, 63-64 (Herakles als «Proto-Myste»). Phänomenologisch
fügt sich in diesen Kontext auch die in späthellenistischer Zeit zunehmende Vergöttlichung

von Privatpersonen; vgl. dazu M.P. Nilsson, Geschichte der Griechischen Religion
(HAW V/II,2), München 31976, 661. Zur Demokratisierung von heilvollen Jenseitsvorstellungen

im ägyptischen Bereich vgl. das seit dem Ende des Neuen Reiches (1550-1070 v.

Chr.) bis in die frühe ptolemäische Zeit (3. Jh. v. Chr.) nachweisbare Phänomen, dass die
ursprünglich den Königen vorbehaltenen Totentexte sich nun auch auf Särgen und Papyri
von Privatpersonen finden; siehe dazu E. Hornung, Die Unterweltsbücher der Ägypter
(BAW), Zürich 31989,19-20. Ansprechend, aber letztlich nicht zu beweisen, ist die ikono-
graphische Hypothese von O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das

Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Zürich u.a. 1972, 178-179: So stehe hinter der
Formulierung von V. 24 (wie auch hinter Ps 49,16) das im mesopotamischen und ägyptischen

Bereich breit belegte Bild einer Einführungsszene, die einen Beter an der Hand seines

persönlichen Gottes vor dem Thron eines übergeordneten Gottes zeige.
29 Vgl. weiterhin Ps 63,3; I Kön 8,10-11; Jes 6,3 und dazu H. Spieckermann, Heilsgegenwart,

223-225.



Aufdem Weg in ein Leben nach dem Tod 23

unmittelbaren Zugang zum TQO Jahwes hatte (vgl. Ex 33,18-23).30 Doch auch
hier hat der Bearbeiter die vorliegenden Traditionen postmortal transzen-
diert und demokratisiert sowie im Blick auf die Tempeltheologie spirituali-
siert. Neben den Besuch des irdischen Tempels (V. 17) tritt die Hoffnung auf
die Aufnahme in das himmlische Heiligtum (V. 24-25).

d.) Die Bezeichnung Jahwes als «Erbteil» (p^n) des Gerechten geht
zurück auf die Beschreibung Jahwes als Erbteil Aarons (vgl. Num 18,20) bzw.
als Erbteil des Stammes Levi (vgl. Dtn 10,9).31 In Ps 73,26 erscheint das Motiv
von Jahwe als Teil des Beters nicht nur individualisiert und demokratisiert,32
sondern auch postmortal transzendiert. Auch nach dem Dahinschwinden der
Lebenskräfte, und das heisst syntaktisch und kontextuell nach dem Tod, ist
Jahwe Erbteil des Frommen (vgl. Ps 16,5+10-11).

e.) Auf eine fünfte zentrale alttestamentliche Tradition, die der Verfasser
von Ps 73,22-26 rezipiert und postmortal modifiziert, hat bereits Martin Buber

hingewiesen.33 So steht hinter dem Bekenntnis des Beters («doch ich bin
beständig bei dir» [pOU TOP "jN]) in V. 23 eine individuelle Umkehrung der
Beistandszusage Gottes aus den Verheissungen an die Patriarchen Isaak und
Jakob (vgl. Gen 26,3; 28,15; 31,3).

Der Verfasser von Ps 73,22-26 hat demnach zentrale alttestamentliche
Überlieferungen von der Urgeschichte (vgl. Henoch), der Vätergeschichte
(vgl. Isaak und Jakob), der Mosezeit (vgl. Mose, Aaron und Levi) und der
ältesten Prophétie (vgl. Elia) sowie Elemente der kultischen Tradition im Blick
auf das individuelle Geschick des Frommen adaptiert und eschatologisch
uminterpretiert.

2.4. Grundzüge der Hoffnung auf die Überwindung des Todes in Ps 73,24-26

Ps 73,24-26 drückt die Hoffnung aus, Gott selbst werde dem Gerechten
den Weg durch das Leben über das Sterben und den Tod hinweg in ein Leben
nach dem Tod eröffnen und ihn in die unzerbrüchliche Gottesgemeinschaft

30 Vgl. Ex 24,16-17 (P); Ex 40,34-35 (P) und Sir 45,3 sowie Num 12,8; Dtn 34,10. Weitere

terminologische und motivische Überschneidungen zwischen Ps 73,22-26 und Ex
33,12-22 (vgl. die Begriffe «wissen» / «erkennen», «Rat» / «Plan», «Weg») untermauern
die These der Abhängigkeit des Psalmzusatzes von Ex 33*.

31 Vgl. weiterhin Num 18,20; Dtn 12,12; 14,27.29; 18,1; Jos 14,3-4; 18,7, siehe dazu
bereits H.-J. Hermisson, Sprache und Ritus im altisraelitischen Kult. Zur «Spiritualisie-
rung» der Kultbegriffe im Alten Testament (WMANT 19), Neukirchen-Vluyn 1965, 109-
112; H. Irsigler, Psalm 73, 98; M.E. Täte, Psalms 51-100 (WBC 20), Dallas / Texas 1990,
230.

32 Vgl. dazu den gleichfalls individuell-demokratisierten, aber immanenten Gebrauch
in Ps 119,57; 142,6 und Thr 3,24 sowie die Anwendung auf (das wahre?) Israel als «Erbe
Jahwes» in Jer 10,16.

33 M. Buber, Recht und Unrecht, 979, und im Anschluss daran H. Irsigler, Psalm 73,
247.



24 Markus Witte

aufnehmen. Eine solche Vorstellung von der Überwindung des Todes, die auf
der Annahme einer durch Gott gesetzten Wahrung der eigenen Identität in
Gott beruht, lässt sich als theomystisch bezeichnen.34 Drei Grundzüge
kennzeichnen das Wesen dieser theomystischen Vorstellung: a.) das
Wirklichkeitsverständnis, b.) das Zeitverständnis, c.) das Gottesverständnis.

a.) Das Wirklichkeitsverständnis wird durch zwei Momente bestimmt.
Zum einen: Leben gilt als Gabe Jahwes. D.h. Leben wird nicht durch
Naturgesetze und Kausalitäten qualifiziert, sondern durch die konkrete Beziehung
zu Jahwe. Zum anderen: Erfahrungen des einzelnen Menschen wie der
Gemeinschaft werden auf der Folie gedeutet, dass Jahwe handelt. Hinter
individueller wie hinter kollektiver Lebensgeschichte steht das Wirken Jahwes.

b.) Zeit erscheint als ein durch das Handeln Jahwes geprägtes Geschehen.
Dabei begegnet Zeit als die dem Menschen von Gott je konkret zugewiesene
Handlungszeit und als die dem Menschen verborgene, Gott vorbehaltene
Zeit, als 0*7)# oder «Ewigkeit» (vgl. V. 26). Die dem Menschen gegebene Zeit
ist umhüllt von der Zeit Gottes, dem rfTUk Ziel des menschlichen Lebens ist
die bleibende Teilhabe an der Gotteszeit, insofern diese intensivste Gottesnähe

bedeutet.35

c.) Charakteristisch für das hinter Ps 73,24-26 stehende Gottesverständnis
ist das Motiv der personalen Gottesgemeinschaft. Die Identität des Beters
bleibt über die Grenze des Todes hinaus gewahrt, weil Jahwe mit sich selbst
identisch bleibt und seine fortdauernde Beziehung zum Menschen bejaht.

3. Der theologiegeschichtliche Ort von Ps 73,24-26

Ps 73,22-26 bietet die wohl älteste ausgeführte Konzeption von einem
Leben nach dem Tod im Alten Testament. Während der Grundpsalm aufgrund
seiner Parallelen zu Ps 37, zu Jer 12 und zur Hiobdichtung (vgl. besonders Hi
21) noch im 5./4. Jh. v. Chr. zu verorten ist,36 stammen die V. 22-26 frühstens
aus der zweiten Hälfte des 3. Jh. v. Chr. Für die Datierung von Ps 73,22-26 in
die zweite Hälfte des 3. Jh. v. Chr. sprechen drei in dieser Form erst in Schriften

aus dem 3.12. Jh. v. Chr. belegte Motive:

34 Ähnlich schon R. Kittel, Die Psalmen, 246; E. Zenger, Mit meinem Gott überspringe
ich Mauern. Psalmenauslegungen I, Freiburg u.a. 21994, 212-213.

35 Vgl. nur Gen 3,22; 6,3 und dazu M. Witte, Die biblische Urgeschichte. Redaktionsund

theologiegeschichtliche Beobachtungen zu Genesis 1,1-11,26 (BZAW 265), Berlin u.
New York 1998, 79-82, 263-275.

36 So im Blick auf den Grundpsalm auch H. Irsigler, Psalm 73, 371. Gegen Irsigler,
Psalm 73, 99-100, ist die Datierungsfrage sowohl des Grundpsalms als auch der redaktionellen

Anteile aber zunächst unabhängig von der problematischen Frage nach der Redaktion

des Psalters bzw. einzelner Teilsammlungen des Psalters, hier der Asafpsalmen (Ps 50;

73-83) und des «Elohistischen Psalters» (Ps 42-89), zu beantworten.



Aufdem Weg in ein Leben nach dem Tod 25

a.) Das Bild vom Vergehen des Leibes und der postmortalen Bewahrung
der personalen Identität berührt sich eng mit Ps 49,15-16, wo die Vorstellung
von der Aufnahme (npb) der «Seele» des Gerechten bei Gott expliziert ist.37

b.) Die differenzierende Gegenüberstellung des postmortalen Geschicks
von Mensch und Tier findet ihr Pendant in Qoh 3,19-22 einerseits und in Ps

49,11.21 andererseits. Während Qoh 3,19 generell bestreitet, dass es im Blick
auf das postmortale Geschick einen Unterschied zwischen Mensch und Tier
gibt, spricht aus Ps 73,22 und Ps 49,11.21 das Bewusstsein, dass zumindest der
Fromme ein anderes postmortales Geschick haben wird als die Frevler, die
wie das Vieh ohne Aussicht auf ein Leben nach dem Tod zugrundegehen.

c.) Das in Ps 73,24 nur vorsichtig bzw. verschlüsselt angedeutete Motiv von
der Aufnahme des Gerechten in die Nähe der himmlischen Herrlichkeit Gottes

findet sich in entfalteter Form im äthiopischen Henochbuch c.104 und ist
seit dem 2./1. Jh. v. Chr. breit im deuterokanonischen und pseudepigraphen
Schrifttum der hellenistischen (und römischen) Zeit belegt (vgl. I Hen 104,1-
4; Weish 5,16; PsSal 2,31; TestHiob 39,12).38 Hinsichtlich der Verwendung des

Begriffs TOD zur Beschreibung der himmlischen Herrlichkeit berührt sich Ps

73,24-25 darüber hinaus mit einzelnen (allerdings jüngeren) Sabbatopferliedern

aus Qumran.39

d.) Innerhalb des Alten Testaments stehen Ps 73 weitere explizite Vorstellungen

von der Überwindung des Todes zur Seite. Sie verfügen über ein
vergleichbares Verständnis der Wirklichkeit, der Zeit und Gottes. Gemäss ihrem
traditionsgeschichtlichen Hintergrund und ihrem Begründungszusammenhang

lassen sie sich drei Modellen zuordnen:

37 Ps 49 ist aufgrund seines spezifischen Gebrauchs des Begriffs 033 im Sinn von
«Seele» (yuxfi) in die Mitte des 3. Jh. v. Chr. zu datieren; vgl. I Hen 22; 98; 103, und dazu
M. Witte, «Aber Gott wird meine Seele erlösen» - Tod und Leben nach Psalm xlix, VT 50

(2000) 540-560. Zur Trennung von Leib und Seele beim Tod vgl. dann ausdrücklich IV Esr
7,78.

381 Hen 104 wird zumindest ab V. 13 fragmentarisch durch 4 Q204 bezeugt und stammt
nach M. Black, The Book of Enoch or I Enoch, SVTP 7, Leiden 1985, 22, aus dem 2. Jh. v.
Chr. Das Motiv der postmortalen Entrückung in die himmlische Herrlichkeit begegnet
dann weiter ausgemalt in IV Esr 7,78.91; AssMos 10,12; 11,5f.; TestAbr A 15,4 und
TestAbr B 7,16 (vgl. auch 4 Q181,III,3-5 und wohl auch 6 Q18 Frgm. 2) sowie in vergleichbarer

Prägnanz wie in Ps 73,24 im «Christushymnus» I Tim 3,16 zur Beschreibung der
postmortalen Existenz Jesu (vgl. auch Apg 1,2.22; PetrEv 5,19).

39 Vgl. 4 Q400 Frgm. l,ii,9; 4 Q400 Frgm. 2,3; 4 Q402 Frgm. 3,ii,13; 4 Q403 Frgm. l,ii,10;
4 Q404 Frgm. 5,4; 4 Q405 Frgm. 23,i,7 und weiterhin 4 Q369 Frgm. l,ii,8; 4 Q491 Frgm. 8-

10,12; 4 Q511 Frgm. 2,i,8ff.; Tob 12,15; I Hen 60,2; syrBar 51,10; TestLev 5; 18. Zu dem in
der rabbinischen Literatur belegten Motiv des postmortalen Aufenthalts der Gerechten
«unter dem Thron der Herrlichkeit» siehe P. Billerbeck, Kommentar, IV/2,1130.



26 Markus Witte

1.) einem mythologisch-eschatologischen Modell (vgl. Jes 25,8)40:

Jahwe wird bei seinem endzeitlichen Antritt der universalen
Königsherrschaft auch den Tod, und zwar für immer (nK]^), verschlingen.41

2.) einem schöpfungstheologischen Modell (vgl. Ez 37,9-10)42:
Jahwe als der Schöpfer verfügt über den Lebensodem (die im) und
lässt diesen (vermittelt über einen Propheten) in die Leichen der in den
Makkabäerkriegen getöteten Juden kommen.43

3.) einem gerechtigkeitstheologischen Modell (vgl. Dan 12.2-3)44:

Jahwe als der Garant von Gerechtigkeit wahrt auch angesichts des Todes

der Frommen die Gerechtigkeit, indem er die Frommen jenseitig
mit der Auferweckung zum ewigen Leben belohnt.

e.) Für die Entstehung der in Ps 73, Jes 25, Ez 37 und Dan 12 belegten Motive

sind religionsexogene und religionsendogene Faktoren verantwortlich.
Zu den vielfältigen religionsexogenen Einflüssen gehören sowohl politische
und gesellschaftliche Veränderungen im spätnachexilischen Juda als auch die
zunehmenden religiösen Impulse durch persische und hellenistische
Vorstellungen.45 Die entscheidende Rolle spielen aber zwei der alttestamentlichen
Religion immanente Faktoren: 1.) der Monotheismus, 2.) die Vorstellung ei-

40 Der entsprechende Passus in Jes 25,8aa stellt, wie bereits in der älteren Forschung
zutreffend gesehen, einen Zusatz dar, der wohl erst aus der Mitte des 2. Jh. v. Chr. stammt;
vgl. u.a. K. Marti, Das Buch Jesaja (KHC 10), Tübingen u.a. 1900, 90; O. Kaiser, Der
Prophet Jesaja. Kapitel 13-39 (ATD 18), Göttingen 31983,160-163.

41 Zu solch einem mythologisch-eschatologischen Modell lässt sich auch die in Ps

22,28-32 erkennbare Vorstellung vom endzeitlichen Lob des universalen Herrschers
Jahwe durch Lebende und Tote zählen, vgl. dazu H. Gese, Psalm 22 und das Neue Testament,

in: Vom Sinai zum Zion. Alttestamentliche Beiträge zur biblischen Theologie
(BEvTh 64), München 1974, 191-192, und zur redaktionsgeschichtlichen Beurteilung der
entsprechenden Verse F.-L. Hossfeld (u. E. Zenger), Die Psalmen, I (NEB 29), Würzburg
1993,151.

42 Die Verse gehören zusammen mit V. 7b-8 zu einer auferstehungstheologischen
Fortschreibung von Ez 37; vgl. H.M. Wahl, «Tod und Leben». Zur Wiederherstellung Israels
nach Ez. XXXVII1-14, VT 49 (1999) 230-236.

43 Zu einem auferstehungstheologischen Verständnis von Ez 37,8 vgl. bereits den
paläographisch aus späthasmonäischer oder frühherodianischer Zeit stammenden Text 4
Q385 Frgm. 2 (J. Strugnell u. D. Dimant, 4 Q second Ezekiel [4 Q385], RdQ 13 [1988] 45-
58; J. Maier, Die Qumran-Essener: Die Texte vom Toten Meer, II, München 1995, 348-

349). Zum Motiv der Belebung der Toten Israels siehe neben Jes 26,19 die paläographisch
in die Zeit von 100-80 v. Chr zu datierende «Messianische Apokalypse» 4 Q521 Frgm. 2,ii
u. Frgm. 4,12 bzw. Frgm. 7 u. Frgm. 5,ii,6 (E. Puech, Une Apocalypse Messianique [4
Q521], RdQ 15 [1992] 485ff. u. 500ff.; J. Maier, Die Qumran-Essener, II, UTB 1863,684f.).

44 Vgl. Weish 2,21-3,10; I Hen 92,3f.; II Makk 7,9.13-14.36.
45 Vgl. dazu R. Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. T1.2:

Vom Exil bis zu den Makkabäern (ATD ErgR. 8/2), Göttingen 1992, 536-576, bes. 568-569;
H. Niehr, Aspekte, 13; H. Irsigler, Quest for Justice, 258-260. Gegen Niehr ist aber deutlich

zu unterscheiden zwischen religionsendogenen und religionsexogenen Faktoren sowie



Aufdem Weg in ein Leben nach dem Tod 27

ner personalen Gottesbeziehung. Wenn Jahwe nicht nur der allein zu verehrende,

sondern der allein existierende Gott ist, dann hat Jahwe auch die
Macht über den Raum des Todes und die Zeit des Lebens. Wenn die konkrete

personale Beziehung zwischen Gott, der selbst nicht dem Todesgeschick
unterliegt, und dem Menschen, der dem Tod verfallen ist, nicht abbrechen
soll, dann muss der Mensch dem Tod entzogen sein.

Die hier vorgestellten alttestamentlichen Texte von der Überwindung des

Todes spiegeln weder einen sukzessiven «Lern- und Erkenntnisprozess»46
Israels wider noch stellen sie entwicklungsgeschichtlich voneinander abzusetzende

«Stufen»47 der Todesbewältigung dar. Eine genaue literargeschichtli-
che Analyse der genannten Texte zeigt, dass diese mit hoher Wahrscheinlichkeit

alle derselben literatur- und kulturgeschichtlichen Epoche angehören,
nämlich dem ausgehenden 3. bzw. beginnenden 2. Jh. v. Chr.

Ps 73,24-26, Jes 25,8, Ez 37,9-10 und Dan 12,2-3 bieten literargeschichtlich
weitgehend parallele, wenn auch traditionsgeschichtlich zu unterscheidende
Ausformungen einer doppelten theologischen Reflexion: nämlich der
raumzeitlichen Dehnung des Wirkens des einen Gottes Jahwe und der Verdichtung

der personalen Beziehung zwischen Gott und Mensch. Dementsprechend

ist der Ursprung der alttestamentlichen Hoffnung auf ein Leben nach
dem Tod nicht einseitig mystisch, eschatologisch-mythologisch, schöpfungstheologisch

oder gerechtigkeitstheologisch zu bestimmen. Die unterschiedlichen

Modelle sind vielmehr, wenn auch literatur- und religionsgeschichtlich
junge, so doch theologisch konsequente Beispiele einer inneralttestamentli-
chen Pluralität der Rede von Gott. Diese findet ihre Einheit in dem einen
Wesen Jahwes als dem Gott der Lebenden - so, wie es Ex 3,6 in der Deutung
Jesu in Mk 12,26-27 bezeugt.

Phänomenologisch vergleichbar mit dieser alttestamentlichen «multiplicity
of approaches» sind die unterschiedlichen neutestamentlichen Beschreibungen

der Überwindung des Todes, die sich alle als Entfaltungen und
Interpretationen des einen Christusereignisses verstehen. Dabei verwenden die
neutestamentlichen Autoren zur Interpretation des einmaligen Geschicks
Jesu nicht nur die hier skizzierten alttestamentlichen Konzeptionen zur
Überwindung des Todes. Sie fügen diesen neue Bilder hinzu, die sich zwar
traditionsgeschichtlich weiter differenzieren lassen, die aber gleichfalls alle in ihrer
Theonomie der Überwindung des Todes und im Leitmotiv der
Gottesgemeinschaft zusammentreffen. Die entscheidende Modifikation, die die neute-

zwischen theologischer Intention und materialer Konkretion der Rede von einem Leben
nach dem Tod.

46 G. Kittel, Befreit aus dem Rachen des Todes. Tod und Todesüberwindung im Alten
und Neuen Testament (BTSP 17), Göttingen 1999, 7-8.

47 H. Gese, Der Tod im Alten Testament, in: Zur biblischen Theologie. Alttestamentli-
che Vorträge (BEvTh 78), München 1977, 38.



28 Markus Witte

stamentlichen Verfasser gegenüber den alttestamentlichen Konzeptionen
vornehmen, liegt darin, dass sie die Überwindung des Todes für den je einzelnen

Menschen an die Person und an die Vermittlung des auferstandenen
Jesus binden. Über den Glauben an den Auferstandenen erfährt der Mensch
nun Gottes Neuschöpfung, Gottes Sieg über den Tod, Gottes jenseitige
Gerechtigkeit und die den Tod überdauernde Aufnahme in die himmlische
Gemeinschaft mit Gott.

Anhang: Kritische Übersetzung von Psalm 73

Fettdruck kennzeichnet den ursprünglichen Psalm («Grundpsalm»),
Normaldruck markiert die erste Fortschreibung («eschatologisierende Redaktion»),

in Sperrdruck steht die zweite Fortschreibung («kollektivierende
Redaktion»). Kursivsatz zeigt notwendige Korrekturen des an den entsprechenden

Stellen nicht unversehrt erhaltenen oder sekundär geänderten hebräischen

Textes an.

I Ein Psalm Asafs.
A Gewiss, gut ist dem Frommen Gott [ für Israel ]

Gott dem [denen],der [die] reinen Herzens ist [sind].
B1 2 Ich aber, beinahe wären meine Füsse gestrauchelt,

fast wären meine Schritte ausgeglitten.
3 Denn ich war neidisch auf die Törichten,

als ich das Glück der Gottlosen sah.
4 Denn keine Qualen gibt es für sie,

fett und feist ist ihr Wanst.
3 In der Mühsal der Sterblichen stecken sie nicht,

und wie andere Menschen werden sie nicht geschlagen.
6 Deshalb hat sie Hochmut umkleidet,

bedeckt sie ein Kleid von Gewalttätigkeit.
B2 7 So glotzt heraus aus Fett ihr Auge,

so quellen über die Pläne ihres Herzens.
8 Sie höhnen und reden im Bösen,

Unterdrückung reden sie von oben herab.
9 So setzen sie in den Himmel ihren Mund,

und ihre Zunge geht einher auf der Erde.
10 Deshalb kehrt sich mein Volk zu ihnen,

und ihre Reden schlürfen sie für sich.
II Und sie sagen: «Was erkennt denn Gott,

und gibt es Erkenntnis bei dem Höchsten?»



Aufdem Weg in ein Leben nach dem Tod 29

12 Siehe, eben das sind die Gottlosen:
und stets wohlbehalten mehren sie (ihre) Macht.

B3 13 Gewiss, vergeblich hielt ich rein mein Herz,
und wusch in Unschuld meine Hände.

14 Und ich war geschlagen jeden Tag,
und meine Züchtigungen trafen mich allmorgendlich.

15 Wenn ich gesagt hätte: «Ich will ebenso reden»,
siehe, das Geschlecht deiner Söhne hätte ich verraten.

16 Und ich gedachte, dieses zu erkennen,
Mühsal war es in meinen Augen,

17 bis ich zu den Heiligtümern Gottes kam,
bis ich prüfend auf ihre Zukunft schaute.

B4 18 Gewiss, auf glatte Wege stellst du sie,
du lässt sie in Trümmer fallen.

19 Wie plötzlich werden sie doch zuschanden,
sie vergehen, kommen um vor Schrecken.

20 Wie ein Traum nach dem Erwachen, Herr
beim Aufwachen ihr Bild verachtest du.

21 Ja, mein Herz liess sich verbittern
und ich liess mich in meinen Nieren stechen.
22 Und ich war ein Tier und erkannte nicht,

wie Vieh war ich dir gegenüber:
23 Und zwar bin ich beständig bei dir,

du hast meine rechte Hand fest ergriffen.
24 Gemäss deinem Plan wirst du mich führen

und mich am Ende in (deine) Herrlichkeit aufnehmen.
25 Wer ist mir im Himmel?

Und bin ich bei dir, so habe ich keinen Gefallen an der Erde.
26 Wenn mein Fleisch und mein Herz vergehen,

[...] so ist Gott mein Teil auf ewig.
27 Doch siehe, die dir ferne sind, werden vergehen,

du zerschlägst jeden, der von dir weicht.
C 28 Ich aber, mir ist die Nähe Gottes gut,

auf Jahwe habe ich mein Vertrauen gesetzt,
um zu erzählen alle deine Taten
ein den Toren der Tochter Zion.>

Anmerkungen zum Text (vgl. BHS):

V. 1 : Anstelle von bxtB'b («für Israel») ist bit "leb («für den / dem Frommen Gott») zu
lesen; anstelle von ,-Qb («denen, die reinen ...») ist "üb («dem, der reinen ...») zu
lesen - vgl. Ps 24,4.

V. 4: Anstelle von Drnob («für ihr Sterben») ist Eh lüb («für sie, fett») zu lesen.



30 Markus Witte

V. 8a: pOJJ («Unterdrückung») ist zu V. 8b zu ziehen.
V. 10a: Anstelle von D*?n 1G3J a'C («er bringt / bringe sein Volk hierher zurück») ist 31ÎD'

DITbx 'DD («mein Volk kehrt sich zu ihnen») zu lesen.

V. 10b: Anstelle von IXS' xba 'DI («und Wasser in Fülle werde ausgepresst») ist HD) DiTbGl

(«und ihre Reden schlürfen sie») zu lesen.
V. 20: Unsicherer, wohl bearbeiteter und nicht unversehrt erhaltener Text.
V. 26: Aus metrischen Gründen ist 'Gab nx («Fels meines Herzens») zu streichen.
V. 28a: Anstelle von HIPP TtiQ («auf den Herrn Jahwe») ist mrP3 («auf Jahwe») zu lesen.
V. 28b: Aus metrischen und kompositioneilen Gründen ist gemäss der Septuaginta und der

Parallele in Ps 9,15, jVXTD ,_IDSa («in den Toren der Tochter Zion») zu ergänzen.

Markus Witte, Frankfurt am Main


	Auf dem Weg in ein Leben nach dem Tod : Beobachtungen zur Traditions- und Redaktionsgeschichte von Psalm 73, 24-26

