
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 58 (2002)

Heft: 1

Artikel: Jahwe, Pharao und Nomothetes : Gedanken zu einigen antiken
Sprachschöpfungsmythen

Autor: Wachter, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 58 2002 Heft 1

Jahwe, Pharao und Nomothetes

Gedanken zu einigen antiken Sprachschöpfungsmythen1

Ernst Jenni gewidmet

1. Die Frage nach dem Ursprung ihrer Sprache hat die Menschen, unseren
Quellen nach zu schliessen, seit vielen Jahrtausenden interessiert.2 Allzu
offensichtlich ist es ja, dass wir uns von den anderen Lebewesen am offenkundigsten

durch dieses unser Kommunikationsmedium unterscheiden.
Das Schrifttum über das Thema «Sprachursprung» füllt eine Bibliothek.

Schon im Altertum wurde die Frage rege behandelt. Den vorläufigen Höhepunkt

erreichte die Beschäftigung mit ihr dann aber wohl um die Mitte des 19.

Jh. im Gefolge der neueren Erkenntnisse und Möglichkeiten der historischen
Sprachwissenschaft und der historisch-vergleichenden Sprachrekonstruktion.3

Auch uns «moderne» Menschen interessiert die Frage nach dem
Ursprung der menschlichen Sprache. Die Diskussion, jedenfalls insoweit sie ein
breiteres Publikum zu erreichen vermag, wird zur Zeit freilich etwas gar zu
sehr von einigen exzentrischen sprachwissenschaftlichen Theorien be-

1 Diese Zeilen, die eher als freundschaftliche Plauderei über die Fach- und Fakultätsgrenzen

hinweg denn als streng wissenschaftlicher Beitrag aufgefasst werden möchten,
entstammen dem ersten Teil eines Vortrags mit dem Titel «Griechen, Indogermanen und
die Frage nach der Ursprache der Menschheit», der am 12.2.1998 vor der Vereinigung
«Hellas» (Sektion Nordwestschweiz) in Basel gehalten wurde. Sie waren zunächst die
freudige Reaktion auf eine Einladung, einen Beitrag zu einer Festschrift für Ernst Jenni
zu leisten. Da die Initiatoren diese, wie schliesslich auch dem Geduldigsten klar werden
musste, leider nicht zu realisieren vermochten, bin ich Klaus Seybold herzlich dankbar,
dass er den Beitrag spontan in die ThZ aufgenommen hat, damit mein kleiner Gruss den
Jubilar dennoch erreicht.

2 Wichtige Gesamtdarstellungen: Borst 1957-63, Gessinger und von Rahden 1989,
Lamb und Mitchell 1991.

3 Vgl. z.B. Salmon 1996 und verschiedene Beiträge in Harris 1996.



2 Rudolf Wächter

herrscht.4 In diesem Thema liegt jedoch wohl eines der grössten Potentiale an
interdisziplinärer Zusammenarbeit, die in diesem Falle sogar «Kulturwissenschaft»

und «Life Sciences» sowie «historische» und «ahistorische»
Forschung um einen Tisch versammeln wird. Es ist nämlich zu erwarten, dass die
Frage schon bald auf eine ganz neue Basis gestellt werden wird, wobei neuartige

Resultate etwa zu erhoffen sind von der Paläoanthropologie5, der Spra-
cherwerbsforschung in Verbindung mit der Neurologie6 sowie von der
Primatenforschung7, am meisten aber von der Humangenetik, die wohl schon in
wenigen Jahren mit der Bestimmung der für die Sprache verantwortlichen Gene
(oder Genkombinationen) aufwarten wird und durch phylogenetische
Rekonstruktion auch der Sprachursprungsforschung entscheidende Impulse
wird geben können.

Ob dieser Aussichten dürfen wir jedoch die geschichtliche Dimension der
Fragestellung, die Überlegungen oder gar wissenschaftlichen Erkenntnisse
unserer Vorgänger auf keinen Fall übersehen oder geringschätzen. Einige
wichtige Glanzlichter aus der mediterranen Antike sollen in diesem Beitrag
zur Sprache kommen. Ein Ziel ist dabei auch, sie in einem engeren
kulturhistorischen Zusammenhang zu sehen, als dies bisher getan wurde.

2. In den Historien des Herodot von Halikarnass (ca. 480-420 v.Chr.)
lesen wir am Anfang des 2. Buches, welches von Ägypten handelt, folgende
Geschichte über den Pharao Psammetich I. (1. König der 26. Dynastie,
Regierungszeit 664-610 v.Chr.):

4 Zur «Nostratisch»-Theorie s. z.B. Bomhard 1992; zu Greenberg's Theorie der
historischen Verwandtschaft aller Sprachen der Welt s. z.B. Greenberg 1987; populärwissenschaftliche

Darstellungen z.B. Ross 1991, 1994 und die Fernsehproduktion Haie 1992,
1993. Scharfe Kritik an den angewandten Methoden und Resultaten übt Ringe 1992,1993,
1995,1996. Vor allem die Nostratiker sind auch auf dem Internet sehr präsent.

5 Diese könnte wohl vor allem helfen zu eruieren, in welchen Phasen den sich entwik-
kelnden Menschen aus kulturellen Gründen ein gesteigertes oder gar ein akutes Bedürfnis
nach differenzierter Sprache erwachsen ist, etwa zwecks gegenseitiger Beschwichtigung
bei der Begegnung, Austauschs von Geschenken, Arrangierens von Heiraten zwischen
Clans, Verhandlungen beim Warentausch. Unterrichts in handwerklichen oder anderen
Fertigkeiten, Delegierung von Arbeit an Spezialisten, Organisation von Arbeitsabläufen,
Übermittlung topographischer Fakten und anderer Beobachtungen z.B. in der taktischen
Kriegsführung usw. - Bekannt ist auch Sturtevant's neckischer, aber durchaus nicht absurder

Vorschlag (1947, 48), «language must have been invented for the purpose of lying».
6 Hier geht es darum zu finden, wie das Kleinkind Sprache erwirbt und welche

Vorgänge im Hirn dabei ablaufen.
7 Brisant sind hier schon heute die Erkenntnisse über die unerwartet hohe Fähigkeit

von Primaten, menschliche Zeichensprache zu lernen und anzuwenden (s. Fouts 1997).
Nach dem Prinzip der historisch-vergleichenden Rekonstruktion müssen die gemeinsamen

Vorfahren die entsprechenden Fähigkeiten ebenfalls schon gehabt haben (in welcher
Form sie sie ausübten, wird allerdings weniger unmittelbar klar).



Jahwe, Pharao und Nomothetes 3

«Bevor Psammetich ihr König war, glaubten die Ägypter, sie seien von allen Menschen
die ersten gewesen. Seitdem aber Psammetich König geworden war und hatte wissen wollen,

wer die ersten gewesen sind, glauben sie, die Phryger seien vor ihnen dagewesen, sie
selber aber vor allen andern. Als nämlich Psammetich trotz allen Nachforschungen keinen
Lösungsweg in der Frage finden konnte, wer die ersten Menschen gewesen sind, da verfiel
er auf folgendes Experiment: Er nahm den ersten besten Eltern von Zwillingen ihre beiden
neugeborenen Knaben weg, gab sie einem Hirten in seine Herde zur Ernährung und
ordnete an, sie sollten so aufgezogen werden, dass niemand in ihrer Nähe auch nur ein Wort
spreche, dass sie in einer einsamen Behausung für sich allein lägen und der Hirt regelmässig
Ziegen zu ihnen führe und nach ihrer Sättigung mit Milch wieder weggehe und seine anderen

Aufgaben erfülle. Psammetich ordnete dieses Experiment an, weil er von diesen Knaben,

wenn einmal ihre Phase unverständlicher Lallwörter vorbei sein würde, hören wollte,
welches Wort sie als erstes hervorbrächten, was sich dann auch in gewünschter Weise
ereignete. Als der Hirt nämlich zwei Jahre so verfahren war und dann einmal die Türe öffnete
und eintrat, da liefen beide Knäblein ihm entgegen, riefen bekos und streckten die Hände
aus. Als der Hirt das zum ersten Mal hörte, unternahm er noch nichts, als ihm aber dieses
Wort bei seinen regelmässigen Besuchen und Besorgungen immer wieder zu Ohren kam,
so meldete er es dem König und führte diesem auf Geheiss die Knaben vor. Als Psammetich

das Wort auch selber gehört hatte, erkundigte er sich, welche Menschen irgend etwas
als bekos bezeichneten, und fand bei diesen Erkundigungen heraus, dass die Phryger das

Brot so nannten. Da gaben die Ägypter klein bei und akzeptierten aufgrund dieses
Experiments, dass die Phryger älter seien als sie selber. Dass sich dies so ereignet hat, habe ich
von Priestern des Hephaistos in Memphis gehört; unter griechischen Autoren aber kursiert
noch manches dumme Zeug in dieser Hinsicht, zum Beispiel, Psammetich habe Frauen die
Zunge herausschneiden und bei diesen Frauen dann die Knaben aufziehen lassen.»

Dem in dieser berühmten Geschichte beschriebenen Experiment liegt
klar die Vorstellung zugrunde, die Sprache sei uns Menschen angeboren. Die
Versuchsanordnung mit den Zwillingen ist dabei dermassen plausibel, dass

die Versuchung gross ist, das Experiment zu wiederholen. Leider - oder
vielmehr glücklicherweise - verstösst es gegen die Menschenrechte,8 und obwohl
einige Wiederholungen vorgekommen sein sollen,9 gibt es bis heute keinen
einzigen dokumentierten Fall einer derartigen Sprache, die von in völliger
Isolation aufgewachsenen Kindern selbständig entwickelt worden wäre;10 un-

8 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte vom 10.12.1948, Art. 26.
9 Entsprechende Versuche werden dem Stauferkönig und Kaiser Friedrich II. (1194—

1250), König Jakob IV. von Schottland (1473-1513) und einigen Mogulkaisern in Indien
zugeschrieben, und Berichte über mehr oder weniger versehentlich in Isolation
aufgewachsene Kinder gibt es in stattlicher Zahl. Ausführlich Maison 1972.

10 Von den überlieferten Fällen sind die, in denen nur ein Kind betroffen ist (und diese
Fälle überwiegen), selbstverständlich irrelevant, denn ein einzelnes Kind kann Sprache ja
gar nicht entwickeln, weil sie ihm alleine nichts nützt. Der wohl am besten erforschte Fall
von Zwillingssprache ist der der Zwillingsmädchen Poto und Cabengo in Texas in den
70er Jahren, die zwar nicht ganz unabhängig von Erwachsenen und anderen Kindern, aber
doch in ziemlich weitgehender Isolation eine Zwillingssprache entwickelten, die die
Linguisten weltweit in Aufregung versetzte; bei näherem Zusehen wies ihre Sprache dann
aber doch eine mit der englischen fast ganz übereinstimmende Struktur auf (s. Gorin 1979;

allg. Messer 1994,238f. s.v. twins).



4 Rudolf Wächter

ser Wort bekos des Psammetichschen Versuchs scheint gar das einzige
relevante Sprachzeugnis zu sein.

Doch was heisst «Psammetichscher Versuch» und «Sprachzeugnis»? In
der Gräzistik wird unsere bekos-Geschichte seit langem explizit oder implizit
für unauthentisch gehalten. Zwar geht man heute nicht mehr so weit wie auch
schon, als gewisse Gelehrte kurzerhand bestritten, dass Herodot überhaupt je
einen Fuss auf ägyptischen Boden gesetzt hatte; die Zusammenarbeit mit der
Ägyptologie hat unterdessen allzu viel Zutreffendes im 2. Buch des Herodot
zutage gefördert.11 Aber unsere Geschichte hat auch vor den jüngeren
Vertretern der Zunft keine Gnade gefunden. So versucht man heute, das bekos-
Experiment als von ostgriechisch-naturwissenschaftlichem Geist durchflutet
zu erweisen und es auf diese Weise den Ägyptern abzusprechen. Den dafür
vorgebrachten Argumenten müssen wir hier kurz auf den Zahn fühlen; m.E.
führt diese Haltung nämlich in erhebliche Schwierigkeiten. Wie gesagt,
akzeptiert man heute im Allgemeinen, dass Herodot in Ägypten und damit auch
in Memphis bei den Priestern des Ptah, den er mit Hephaistos identifiziert,
gewesen ist. Damit wird man aber kaum mehr zu bezweifeln wagen, dass Herodot,

wie er explizit berichtet, diese Geschichte von jenen Priestern gehört hat
und dass diese sie ihrem Pharao Psammetich I. zugeschrieben haben; dieser
aber lebte für ostionisch-naturphilosophische Einflüsse etwas gar früh (t
610). Die Philologen sehen sich deshalb gezwungen, einige Kompromisse zu
schliessen. Auf drei solche Argumentationen wollen wir hier kurz eingehen.
M.E. sind sie nicht plausibler als das, was Herodot selber sagt.

- Der wichtige Herodotkommentator Lloyd (1976,11) weist zwar mit Recht
auf die Schwierigkeit hin, dass die Ägypter ein Experiment, das sie um den
offenbar prestigereichen Status des ältesten Menschenvolkes brachte,
kaum sehr bereitwillig akzeptiert hätten, wenn es ein rein griechisches
Machwerk gewesen wäre. Alles andere als einleuchtend ist dann aber sein

Vorschlag (ibid.), dieser Schwierigkeit auszuweichen: Er nimmt nämlich
an, Herodot habe die Priester in Memphis bloss gefragt, ob sie die
Geschichte kennten, und diese hätten mit «Ja!» geantwortet. Damit hätten sie

vermieden, deren historische Gültigkeit anzuerkennen, und Herodot habe
dennoch mit gutem Gewissen seinen Satz hinschreiben können: «Dass sich
dies so ereignet hat, habe ich von Priestern des Hephaistos in Memphis
gehört».12

11 S. Lloyd 1975, 61ff. und 77ff.
12 Von wenig Gewicht ist etwas weiteres, das Lloyd (1976, 6f.) als eines der beiden

entscheidenden Argumente gegen ägyptischen Ursprung der Geschichte ansieht (das andere
unten, Anm. 18), nämlich dass das Trinken von Ziegenmilch in Ägypten schlecht bezeugt
sei. Er bringt ja immerhin gute Belege sowohl dafür, dass Kuhmilch sehr beliebt war, als

auch, dass Ziegen gehalten wurden. Wesentlich ist in unserem Zusammenhang m.E. vor
allem die bisher übersehene Tatsache, dass ein Menschensäugling besser vom Euter einer



Jahwe, Pharao und Nomothetes 5

- Nicht besser ist die sprachwissenschaftliche These Knoblochs (1985), der
Erfinder der Geschichte müsse wegen der Bildungsweise des Wortes be-
kos ein Grieche gewesen sein. Dieses sei nämlich gebildet aus dem Laut
des Ziegengemeckers, bek bek, und einer griechischen Endung -os. Doch
ist erstens nicht bezeugt, dass die Ziegen für griechische Ohren bek bek
gemacht hätten. <Meckern> und <blöken> heisst auf griechisch vielmehr pp-
KùoGai, und eine meckernde Ziege wird bei Homer als ppicàç bezeichnet.
Die griechischen Ziegen machten also mëk mëk, nicht bëk bëk. Zweitens
kann auch der Ausgang -os griechische Bildung unseres Wortes niemals
wahrscheinlicher machen als Entlehnung aus dem Munde von Ägyptern,
denn die durch Herodot überlieferte Form kann ohne weiteres eine
phonetische Adaptation einer originalen Form sein, die bedeutend weniger
griechisch klang, also z.B. bäkus, bekosch, bjekös oder wie auch immer.13

Plausibler ist nach wie vor, in bekos ein reelles phrygisches Wort zu
sehen.14

- Knoblochs Argument wird denn auch von Erbse (1992) kritisiert. Dessen
eigene Hypothese scheint mir allerdings nicht weniger fragwürdig: Er will
die Geschichte nun vollends zu einer Erfindung Herodots umfunktionieren.

Als Motivation vermutet er, Herodot habe die Ägypter verspotten
wollen, weil ihm deren stolzes Gerede über ihre lange Geschichte auf die
Nerven ging. Nun kann ich allerdings im Text Herodots von solchem Ärger

oder Spott nichts entdecken. Und dann kommt der Theorie Erbses,
unsere Geschichte sei eine herodoteische Erfindung, erst noch deren
Schlusssatz in die Quere: «Unter griechischen Autoren aber kursiert noch
manches dumme Zeug in dieser Hinsicht, zum Beispiel, Psammetich habe
Frauen die Zunge herausschneiden lassen...». Erbse will diesen Satz durch
die Annahme motivieren, Herodot wolle damit die «Rohheit der
Griechen» zu der «ägyptischen Milde, Sanftmut und Menschlichkeit» in Kontrast

setzen. Da muss man sich aber fragen: Kann Herodot so naiv gewesen

sein zu glauben, er könne anhand von ägyptischer Milde, Sanftmut
und Menschlichkeit in einer Geschichte, mit der er die Ägypter verspotten
wollte, den Griechen ihre Rohheit vorhalten? Und vor der grössten
Schwierigkeit, nämlich Herodots Hinweis auf andere (d.h. frühere) grie-

Ziege als von dem einer Kuh trinken kann; das dürfte allfällige kulinarische Präferenzen
(die für Säuglinge zudem ohnehin keine Rolle spielen) in den Hintergrund gedrängt
haben.

13 Es würde nicht einmal helfen, wenn wir zeigen könnten, dass im Ägyptischen des
7.-5. Jh. v.Chr. eine Lautfolge, die im zeitgenössischen Griechischen mit bekos wiedergegeben

wurde, unmöglich war, denn das Wort muss ja auch gar nicht in das ägyptische
Phonemsystem passen; im Übrigen erlaubt jedenfalls der ägyptische Konsonantismus ein
Wort dieser oder einer ähnlichen Form sehr wohl.

14 Vgl. Lloyd 1976, 7, mit früheren, einleuchtenden Vorschlägen zur etymologischen
Verknüpfung im Indogermanischen (v.a. mit der Wurzel von dt. backen).



6 Rudolf Wächter

chische Autoren, die diese Geschichte in leicht anderer Form auch berichteten,

muss Erbse dann vollends kapitulieren: Er bezeichnet diese Referenz

kurzerhand als «fingiert».

Gegenüber diesen Winkelzügen mutet das, was Herodots Text zu entnehmen

ist, völlig unproblematisch an: Psammetich Hess dieses Experiment
durchführen, die Ägypter verzichteten aufgrund dieses höchstinstanzlich
angeregten Versuchs und seines eindrücklichen Resultates auf den Primat des
ältesten Volkes zugunsten der für sie ziemlich peripheren Phryger (sicherten
sich aber ohne weiteres Fragen den zweiten Rang), die Geschichte verbreitete

sich bald in verschiedenen, mehr oder weniger humanen Varianten und
kam dabei auch zu den Griechen, Herodot aber hörte eine besonders milde
Version von den Priestern des Ptah in Memphis.

Wir haben hier m.E. einen typischen Fall des in der kulturgeschichtlichen
Forschung immer wieder zu beobachtenden Prinzips, «dass nicht sein kann,
was nicht sein darf». Das hellenozentrische Weltbild in der Altertumswissenschaft

ist eben immer noch nicht ganz überwunden. Bei genauerem Hinsehen
finden sich nun aber sogar Argumente dafür, dass dieses Experiment (und die
Idee dazu) viel eher genuin ägyptisches als griechisches Gedankengut reflektiert.

- Die bekos-Geschichte bezeugt zwar tatsächlich einen äusserst modernen,
fast möchte man sagen: dem Prinzip der Reproduzierbarkeit verpflichteten,

naturwissenschaftlichen Geist. Dahinter aber steht eine Fragestellung,

die auf die Vergangenheit, ja auf den Ursprung der Menschheit zielt
und sehr gut zu ägyptischem Denken passt,15 dem griechischen aber
durchaus fremd ist.

- Der Gott Ptah in Memphis war seit langem der ägyptische Schöpfergott
par excellence. Dass sich seine Priester auch für die Frage nach der Ursprache

der Menschheit interessierten, darf als selbstverständlich angenommen

werden, und es scheint mir schwierig zu glauben, dass es Zufall war,
dass Herodot unsere Geschichte gerade von ihnen zu hören bekam. Nun
wird aber in einem berühmten ägyptischen Text aus genau jenem religiösen

Kontext, dem sog. «Denkmal memphitischer Theologie»16, beschrieben,

wie Ptah die Welt geschaffen hat, nämlich «mit Herz und Zunge». Ptah

hat sich also, nach Auffassung der Ägypter, im Herzen z.B. das Brot
gedacht, und es dann geschaffen, indem er es sprach.

15 S. Lloyd 1976,19f.
16

Sog. «Shabaka Stone» (British Museum Nr. 498), Übersetzung des Textes in Prit-
chard 1969, Clagett 1989; s. auch Koch 1993, 377ff., und zuletzt Assmann 1997, ferner
speziell zur Datierung des Dokuments Junge 1973 sowie zum Schöpferwort Zandee 1964 und
Finnestad 1976. (Für ägyptologische Literatur in dieser und den folgenden Anmerkungen
danke ich herzlich Herrn Prof. Dr. Thomas Schneider, Basel.)



Jahwe, Pharao und Nomothetes 7

Stellen wir uns nun einmal vor, welchen Eindruck das Resultat des
Experiments - gesetzt den Fall, es sei authentisch - auf Psammetich und seine
Berater machen musste, nachdem sie «sich erkundigt hatten, welche
Menschen irgend etwas als bekos bezeichneten, und bei diesen Erkundigungen
herausfanden, dass die Phryger das Brot so nannten.» Wir dürfen nicht
vergessen, dass die beiden Kinder zwei Jahre lang Ziegenmilch, und offenbar

nur Ziegenmilch, erhalten hatten (ernährungstechnisch dürfte das
gerade knapp hingehen). Dass der Hirt ihnen je Brot gebracht hätte, wird
dagegen nicht gesagt, und auch von anderen Speisen ist nicht die Rede. Sie
wussten also nicht, was Brot ist, und deshalb muss das, was sich hier abgespielt

hatte: dass auf einmal «beide Knäblein ihm entgegenliefen, bekos
riefen und die Hände ausstreckten», auf die Ägypter und speziell auf Ptah-
Priester in Memphis, nachdem sie von der Existenz des phrygischen Wortes

(und seiner Bedeutung) erfahren hatten, regelrecht den Eindruck
einer Widerspiegelung des Schöpfungsaktes für Brot gemacht haben. Denn
selbstverständlich musste man annehmen, die ersten Menschen hätten das

Brot mit dem Namen bezeichnet, kraft dessen es Ptah geschaffen hatte.
Mir scheint diese Geschichte nahtlos in den ägyptischen und speziell den
memphitischen Kontext zu passen. Und dies alles vor Augen kann man
sich, meine ich, auch ohne Schwierigkeiten vorstellen, dass unsere
Geschichte, deren Ausgang fast einem Gottesurteil gleichkam, die Autorität
erlangte, die nötig war, um die Ägypter davon zu überzeugen, einem Volk
am Rande der Welt das Privileg zuzugestehen, sich für «die ältesten
Menschen» zu halten.
Weiter wird zwar da und dort erwähnt, aber nie sehr ernst genommen,
dass Psammetich I. laut Herodot (2.28.4) auch die Tiefe einer Nilquelle
experimentell habe ausloten wollen. Dies hörte Herodot vom Schreiber des
Schatzhauses der Neith (von Herodot mit Athene identifiziert) in Sais,
d.h. in ganz anderem Kontext. Für die Ägypter hatte Psammetich I. somit
offenbar generell einen Hang zu derartigen rationalen Experimenten, und
es fällt schwer zu glauben, dass dies alles reine Fiktion sein soll.
Und schliesslich noch ein Wort zum Ausdruck «die ältesten» bzw. «die
ersten Menschen», der in unserem Zusammenhang ja nur <die Menschen,
deren Sprache sich noch im ursprünglichsten Zustand befindet> bedeuten
kann. M.E. können wir auch die sprachgeschichtliche Vorstellung, die unser

Experiment inspiriert hat, viel eher den Ägyptern zutrauen, die auf
eine über 2000-jährige, kontinuierliche und wohldokumentierte
Schrifttradition mit einer sich stark verändernden Sprache zurückblicken konnten,17

als den Griechen, die zu jener Zeit bestenfalls Dokumente, die ein

17 Gerade unter Psammetich kam das Demotische als Schriftmedium auf (s. Lex. d.
Äg., Bd. 4 [1982], 1167, s.v. Psammetichus I), und die Sprache veränderte sich rasch und
nachhaltig (ibid. Bd. 5 [1984], 1188ff., s.v. Sprache); s. ferner Depauw 1997.



8 Rudolf Wächter

paar hundert Jahre alt waren, auftreiben konnten. Der Einfall und die
Bereitschaft, eine fremde Sprache für älter zu halten, weil die eigene - mündlich

und schriftlich - das für ein Urwort gehaltene bekos nicht kannte,18 ist
griechischem Denken völlig fremd. Auch die Mythologie der Griechen
hüllt sich zum Thema Sprachursprung und Sprachverschiedenheit in
Schweigen, wogegen in Ägypten nicht nur der Sprachurspung (in Ptah),
sondern ebenso die Verschiedenheit der Sprachen durchaus ein Thema
ist.19

3. Schliesslich ist auf etwas hinzuweisen, was im Zusammenhang mit der
he/co.v-Geschichte, soviel ich sehe, noch nie genannt worden ist, jedoch
möglicherweise sogar den Anstoss für die Versuchsanordnung gegeben haben
könnte - jedenfalls wenn man nach dem Gesagten die Idee für das Experiment

einem Psammetich I. immer noch nicht zutrauen will. Es kommt nämlich

auch in einer anderen, noch älteren nahöstlichen Geschichte ein göttlicher

Experimentator vor, der einem gleichsam neugeborenen Menschen die
Aufgabe überlässt, selbständig die Namen für die Dinge der Welt zu schaffen.
In Genesis 2,19 lesen wir20: <Er, Gott, bildete aus dem Acker alles Lebendige
des Feldes und alle Vögel des Himmels und brachte sie zum Menschen, um zu
sehen, wie er sie nenne, und so wie der Mensch ein jedes Lebewesen nenne,
das solle dessen Name sein>.

Der grosse Kommentar zur Genesis von Westermann (1974, 311) betont,
dass eine Grundabsicht Gottes schon bei der Erschaffung der Tiere (Gen
2,18) darin bestand, Adam, den neu geschaffenen Menschen, selber aus der
Fülle der Schöpfung die Hilfe auswählen zu lassen, die er als passend empfinden

würde. Bekanntlich war dann der Mensch mit den Tieren noch nicht
zufrieden, erst die Frau wurde von ihm als ihm ebenbürtiger «Gegenpart»21
akzeptiert. Diese dem Menschen gewährte Autonomie zeigt sich nun schon vorher

darin, dass ihm der Schöpfer die Namengebung, d.h. die Sprachschöpfung,

überlässt. Dadurch, dass der Mensch den Tieren (und selbstverständlich

18 Dass es nicht existierte und existiert hatte, wissen wir heute wohl mindestens so gut
wie die Alten Ägypter. Die von Lloyd (1976, 10, [f]) genannten Belege (äg. p3 'kw und
kopt. Ii osik) sind abzulehnen, denn für etymologische Vergleiche zogen bestimmt auch
die Ägypter die artikellose Form eines Substantivs heran; und aus der Tatsache, dass ein
Wort für <Ägypten> B3kt lautete, ist überhaupt kein Argument abzuleiten. Insgesamt kann
aus diesen Belegen, dem Ziegenmilchargument (oben, Anm. 12) und dem angeblichen
«marked Ionic flavour of the tale» auf keinen Fall der Schluss gezogen werden, ein ägyptischer

Ursprung der Geschichte sei «impossible» (11).
19 Letzteres wird mit dem Gott Thot in Verbindung gebracht; leider lässt sich aus den

allzu fragmentarischen Quellen (Neues Reich) aber nichts Genaueres herauslesen (s. Lex.
d. Äg., Bd. 5 [1984], 1175, s.v. Sprachbewusstsein; Junge 1984).

211 Frei nach Bubers Übersetzung (1997).
21 Buber 1997, Gen 2,18, 20.



Jahwe, Pharao und Nomothetes 9

auch den anderen Dingen) die Namen gibt, entdeckt, bestimmt und ordnet er
seine Welt.22

Man sieht sogleich den fundamentalen Unterschied zum ägyptischen
Mythos. Dort hat Gott (Ptah) die Sprache geschaffen, was als Sprachursprungs-
mythos der antiken Gedankenwelt zweifellos näher lag. Eine entsprechende
Version begegnet im mesopotamischen Schöpfungsgedicht «Enuma elisch»,
wo der Schöpfergott Apsu zwar nicht die Dinge durch Namengebung schuf,
aber selber den erschaffenen Dingen ihre Namen gab.21 Dabei ist zu
berücksichtigen, dass Enkidu, der wie Adam aus Erde geformte, erste Mensch der
mesopotamischen Schöpfungsgeschichte im Gilgameschepos, ebenfalls
zuerst mit den Tieren lebte, bevor ihm die Götter die Frau schickten.24 Dieser
Teil der Geschichte ist also alte vorderorientalische Tradition, und das lässt
darauf schliessen, dass die - eher ausgefallene - Idee von der Sprachschöpfung

durch Adam im hebräischen Mythos eine Neuerung darstellt. Wir sollten

auch fragen, warum sie gerade an diesen Punkt zu stehen kam, ist es doch
auf den ersten Blick eher merkwürdig, dass Adam die Sprache ganz für sich
allein geschaffen haben soll, ohne noch einen Gesprächspartner - bzw. eine
Gesprächspartnerin - gefunden zu haben.25 Als Grund möchte ich vermuten,
dass in der Vorstellung des Erzählers Adam die Sprache brauchte, um in Eva

- aber nicht in den Tieren - die Hilfe und den Gegenpart zu erkennen, die
Gott ihm zu verschaffen sich bemühte; Evas wichtigste Funktion war also die
der Gesprächspartnerin.

Ideengeschichtlich relevant für die he/cav-Geschichte ist die hebräische
Version eines göttlichen Versuchs, den Menschen seine Sprache selber
erschaffen zu lassen, selbstverständlich nur, wenn man entsprechende kulturelle

Kontakte zwischen Palästina und Ägypten für möglich hält. Im Bereich der
archäologischen Fakten tun das heute fast alle Forscher, im geistesgeschichtlichen

Bereich aber wohl nur wenige. Möglicherweise zu Unrecht.26

22 Theorien, die in unserer Passage eine magische Handlung sehen wollen, lehnt
Westermann mit Recht ab: «Es ist hier nicht, wie es die meisten Ausleger darstellen,
gemeint, daß der Mensch Macht über die Tiere erlangt, indem er sie benennt (dies ist eine
grundlegend andere Vorstellung: wer den Namen eines Wesens weiß, kann durch dieses
Wißen über das Wesen verfügen); hier ist vielmehr gesagt, daß der Mensch den Tieren
Namen gibt und sie in diesen Namen seiner Welt zuordnet. Dies ist gerade nicht ein
magischer, sondern ein im Kern rationaler Vorgang. In der Benennung entdeckt, bestimmt
und ordnet der Mensch seine Welt.»

23 Borst 1957, 76. Die mesopotamischen Texte in Übersetzung z.B. bei Pritchard 1969.
24 Westermann 1974, 308.
25 Dass Adam mit den Tieren sprach, wird nicht gesagt (die Schlange ist ein Sonderfall).

26 So kurz und elegant übrigens das Thema Sprachursprung in der Genesis abgehandelt

wird, so erstaunlich hellsichtig wird in dem Bericht der Finger auch auf den zweiten
zentralen Punkt gelegt, nämlich die Frage nach dem Grund für die offensichtliche grosse
Diversität menschlicher Sprachen (Gen 11,Iff.).



10 Rudolf Wächter

4. Zwei Bemerkungen noch zu der wohl prominentesten griechischen
Schrift über die menschliche Sprache und ihren Ursprung, nämlich dem Dialog

«Kratylos» des Piaton, geschrieben etwa ein halbes Jahrhundert nach He-
rodots Tod.27 In dieser Schrift setzt sich Piaton mit einer Theorie auseinander28

(im Dialog durch Hermogenes vertreten, hinter dem die Lehren des

Protagoras zu erkennen sind), nach der die sprachlichen Bezeichnungen
willkürlich seien und einzig auf Konsens und Übereinstimmung unter den
Sprechern beruhen. Die Gegenposition (im Dialog durch Kratylos vertreten und
durch Sokrates - mit einiger Skepsis - weiterentwickelt) war die, dass die

Benennung der Dinge auf natürliche Weise entstanden ist und die (richtigen)
Bezeichnungen den Dingen von Natur zukommen.

Zur Entkräftung allfälliger Argumente seitens der Anhänger der
Konsens-Theorie, nämlich dass die Natürlichkeit der Benennungen in vielen Fällen

alles andere als offensichtlich sei und dass es ja auch ganz verschiedene
Sprachen gebe, schlägt Piaton zwei Wege ein: Einerseits versucht er, die
Natürlichkeit der Bezeichnungen zu erweisen, indem er nach den primären
Bedeutungen der Laute fragt und sie im Griechischen nachzuweisen versucht.
Damit eröffnet er eines der wirkungsmächtigsten, aber auch umstrittensten
Kapitel der westlichen Sprachursprungsforschung, nämlich die Lautsymbolik
oder Onomatopoiie. Andererseits stellt er Reflexionen über Vorgänge an, die
zur Veränderung der Sprache und somit zur Verdunkelung einstmals klarer
Korrespondenzen zwischen natürlicher Lautform und Bedeutung führen
können, und untermauert diese durch viele Beispiele. Er denkt also deutlich
historisch, und sein «Kratylos» ist damit die erste Schrift über Etymologie.

In diesem Zusammenhang nun erwägt er (410a, 421c-d, 425e) unter anderem

die Möglichkeit, gewisse Wörter könnten aus anderen Sprachen entlehnt
sein. Die Griechen waren ja in Spanien, Südfrankreich, Italien, Sizilien, am
Schwarzen Meer, in Kleinasien, im Vorderen Orient, in Ägypten und
überhaupt als Seefahrer im Mittelmeer mit Dutzenden von fremden Sprachen in
Kontakt. Piaton aber erwähnt nur eine: das Phrygische (410a). Ausgerechnet
dieses wird, als einzige von allen Barbarensprachen, als Quelle für eine ganze
Anzahl Wörter des griechischen Basiswortschatzes in Betracht gezogen2'' und
konnte also genügend Autorität beanspruchen, ursprünglicher als das
Griechische und diesem in gewissen Punkten sogar Vorbild gewesen zu sein. Dass
hier die be/cas-Gesch ich te im Hintergrund wirkt, scheint mir ausser Zweifel

27 Über den Kratylos vgl. z.B. Pfeiffer 1978, 86-89 (Bibl. 84 Anm. 8).
28 Zu dieser noch immer grundlegend Heinimann 1945, spez. 46ff.
29 So seien vermutlich jtüp <Feuer>, i)8(ap <Wasser> und kücov <Hund> (er nennt den

Akk. PI.) und viele andere Wörter von den Phrygern übernommen. Bei diesen altererbten
indogermanischen Wörtern glauben wir ihm aufs Wort, dass die Phryger sie agiKpov ti
rapcucAvovieç, also in sehr ähnlicher Form, in ihrer Sprache verwendeten.



Jahwe, Pharao und Nomothetes 11

zu stehen.30 Damit ist aber wohl auch die Vermutung nicht abwegig, die ganze
Theorie des natürlichen Ursprungs der Sprache, wie sie uns Piaton bietet, und
überhaupt die Diskussion des Sprachursprungs unter den griechischen Denkern

zur Zeit des Sokrates greife - mindestens teilweise - auf die bei Herodot
berichtete, bei den Griechen aber mit Sicherheit schon länger bekannte be-

£;os-Episode zurück und habe damit - wie oben verfochten - eine Wurzel in
orientalischem Gedankengut.31 Die wirklich neue, genuin griechische These
wäre dagegen die, die Piaton eher ablehnt, nämlich die der Willkürlichkeit
und Konsensbedingtheit der Sprache, die bekanntlich in unserem Jahrhundert

im Gefolge Ferdinand de Saussures wieder sehr populär geworden ist. Es
ist amüsant zu sehen, wie schon damals die betont historische Sichtweise und
die betont ahistorische Sichtweise in der Sprachwissenschaft einander
konkurrenzierten.

Eine zweite Bemerkung: Es ist, so viel ich sehe, ebenfalls noch zu wenig
beachtet worden, dass Piaton recht inkonsequent ist, wenn er (388e) für den

Ursprung der menschlichen Sprache einen vopoGéxriç postuliert, also einen
Sprachschöpfer oder - wörtlich - <einen, der den Gebrauch festsetzten Ein
solcher Sprachschöpfer lässt sich mit der Theorie einer natürlichen Entstehung

der Sprache, der Piaton zuneigt, im Grunde schwer in Einklang bringen;
zumindest erscheint er als überflüssig. Warum bringt ihn Piaton überhaupt ins

Spiel? Wir werden uns kaum damit zufrieden geben, Piaton habe ihn in blosser

Analogie zur Theorie über die Regelung des menschlichen Zusammenlebens

durch einen vopoSéxriç32 hereingebracht, wo doch in jenem Bereich
keinerlei Entstehung der kulturellen Errungenschaften aus natürlicher Quelle
zur Diskussion steht. Sollten wir in der sprachschaffenden Funktion des vo-
|ro0éxr|ç also nicht doch besser den Reflex eines älteren Gedankens sehen,
und sie somit letztlich sogar auf die orientalischen Sprachschöpfer zurückführen?

Allerdings dürfte ein direkter Weg nicht so sehr von einem Apsu oder
Ptah her zu Piatons Vorstellungen führen als vielmehr von einer stärker rational

gezeichneten Figur wie dem ersten Menschen der Genesis.33 Der Experi-

30 Dass Piaton das Phrygische nur deshalb nennt, weil es besonders viele ihren griechischen

Pendants fühlbar ähnliche Wörter aufwies, ist als Erklärung ungenügend, denn
andere Sprachen (z.B. Oskisch, Venetisch, Makedonisch, Persisch) hätten ebenso gute
Beispiele liefern können. Die Episode zeigt übrigens, dass Griechen von Fremdsprachen
durchaus Notiz nahmen; ihr weitgehendes Stillschweigen über dieses Thema wird damit
allerdings nur umso bedauerlicher.

31 Die Einsicht, wie sehr die griechische Kultur seit der archaischen Zeit (und noch
früher) in der Schuld des Orients steht, verbreitet sich seit der bahnbrechenden Arbeit
Burkerts (1984, jetzt 1992) immer mehr.

32 S. hierzu z.B. Prot. 326d.
33 Bei Piaton wird (Krat. 388b) explizit gesagt, dass die Bezeichnungen dem Denken

ermöglichen soll, die Dinge zu unterscheiden. Eine ähnliche Funktion ist, wie gesagt
(oben, 3), für die Sprachschöpfung Adams zu vermuten.



12 Rudolf Wächter

mentator aber ist bei Platon verständlicherweise ausgeblendet, und Gott und
Mensch sind in die - schwierig fassbare - Gestalt des vogoGexriq zusammengeführt.

Mit seinem «Kratylos» hat Piaton die Sprachwissenschaft mit gutem
Grund statt auf den experimentellen, auf Reproduzierbarkeit ausgerichteten,
«naturwissenschaftlichen» Weg vorerst einmal mit Schwung auf den spekulativen,

«philosophisch-geisteswissenschaftlichen» Weg geschickt. Auch diese
Kluft existiert (wie die zwischen historischer und ahistorischer Betrachtungsweise)

auch noch in der Neuzeit. Sie wird aber seit der Entdeckung des

regelmässigen Sprachwandels, der Entwicklung der vergleichenden Rekonstruktionsmethode,

der Perfektionierung der Phonetik, der Anwendung struktura-
listischer Beschreibungsmethoden etc. ebenfalls mehr und mehr verengt, und
von der interdisziplinären Sprachursprungsforschung kann dabei, wie
eingangs ausgeführt, in wohl nicht mehr allzu ferner Zukunft ein weiterer, wichtiger

Brückenschlag erwartet werden.

Bibliographie:

Assmann, Jan (1997). <Rezeption und Auslegung in Ägypten. Das «Denkmal
memphitischer Theologie» als Auslegung der heliopolitanischen Kosmo-
gonie>, in: R.G. Kratz und T. Krüger (Hg.), Rezeption und Auslegung im
Alten Testament und in seinem Umfeld. OBO 153; Freiburg (Schweiz)/
Göttingen, 125-139.

Bomhard, Allan R. (1992). <The Nostratic Macrofamily (with special refe¬

rence to Indo-European)>, Word 43, 61-83.
Borst, Arno (1957-63). Der Turmbau zu Babel: Geschichte der Meinungen

über Ursprung und Vielfalt der Sprachen und Völker. 4 Bde., Stuttgart.
Buber, Martin (1997). Die Schrift. Verdeutscht von Martin Buber gemeinsam

mit Franz Rosenzweig. Bd. 1: Die fünf Bücher der Weisung. 12., verb.
Aufl.; Gerlingen.

Burkert, Walter (1984). Die orientalisierende Epoche in der griechischen
Religion und Literatur. Heidelberg.

(1992). The orientalizing revolution: Near Eastern influence on Greek
culture in the early archaic age. Cambridge (Mass.). Übers, von Burkert
1984)

Clagett, Marshall (1989). Ancient Egyptian Science: A Source Book, Bd. 1.2,

Philadelphia, 595-602.

Depauw, Mark (1997). A Companion to Demotic Studies. Bruxelles.
Erbse, Hartmut (1992). Kapitel <8. Ironie als Kriterium beim Nachweis einer

Fiktion (Das Experiment des Psammetichos)>, in: Studien zum Verständ-



Jahwe, Pharao und Nomothetes 13

nis Herodots. Untersuchungen zur antiken Lit. und Gesch., 38; Berlin-
New York, 113-16.

Finnestad, Ragnhild Bjerre (1976). <Ptah, Creator of the Gods: Reconsidera¬
tion of the Ptah Section of the Denkmab, Numen 23, 81-113.

Fouts, Roger (1997). Next of Kin: What Chimpanzees Have Taught Me
About Who We Are. New York.

(1998). Unsere nächsten Verwandten: Von Schimpansen lernen, was es

heisst, ein Mensch zu sein. München. Übers, von Fouts 1997)
Gessinger, Joachim, und von Rahden, Wolfert (Hg.) (1989). Theorien vom

Ursprung der Sprache. 2 Bde.; Berlin (de Gruyter).
Gorin, Jean-Pierre (1979). Poto and Cabengo. Farbfilm, 77 Min. (Hg. von

Gregory C. Durbin)
Greenberg, Joseph H. (1987). Language in the Americas. Stanford (UP).
Hale, Christopher (prod.) (1992). In Search of the First Language. NOVA.

BBC-TV.
(1993). Vor Babel. NOVA. BBC-TV + ORF 2 (ausgestrahlt von ORF 2

am 15.7.1993 um 22.30, Dauer 1 Std.) Übers, von Haie 1992)
Harris, Roy (Hg.) (1996). The Origin of Language. Key Issues No. 7; Bristol.
Heinimann, Felix (1945). Nomos und Physis. Schweiz. Beitr. zur Altertums-

wiss., 1; Basel.
Junge, Friedrich (1973). <Zur Fehldatierung des sog. Denkmals Memphiti-

scher Theologie>, MDAI(K) 29,195-204.
(1984). <Zur «Sprachwissenschaft» der Ägypter>, in: Studien zu Sprache

und Religion Ägyptens (FS Wolfhart Westendorf), Göttingen, 257-272.
Knobloch, Johann (1985). <Die Glaubwürdigkeit von Herodots Bericht über

das Sprachursprungsexperiment des Pharao Psammetich>, Glossologia 4

(Athen), spez. 19-20 (non vidi, zitiert nach Erbse 1992,114 Anm. 5).
Lamb, Sydney M., und Mitchell, E. Douglas (Hg.) (1991). Sprung from some

common source : investigations into the prehistory of languages. Stanford
(UP);

Lex. d. Äg. [1972-92], Lexikon der Ägyptologie. 7 Bde.; Wiesbaden.
Lloyd, Allan B. (1975). Herodotus, Book II, Introduction. Leiden.

(1976). Herodotus, Book II, Commentary 1-98. Leiden.
Maison, Luden (1972). Die wilden Kinder. Frankfurt a.M. (frz. 1964, engl.

1972).
Messer, David J. (1994). The development of communication. Chichester etc.
Pfeiffer, Rudolf (1978). Geschichte der klassischen Philologie: von den

Anfängen bis zum Ende des Hellenismus. 2. Aufl., Bd. 1; München.
Pritchard, James B. (Hg.) (1969). Ancient Near Eastern Texts Relating to the

Old Testament. 3rd edn. with Supplement; Princeton (UP).
Ringe, Donald A., Jr. (1992). On calculating the factor of chance in language

comparison. Transactions of the Amer. Philos. Soc. 82.1.



14 Rudolf Wächter

(1993). <A Reply to Professor Greenberg>, Proceedings of the Am. Philos.

Soc. 137.1, 91-109 (vorher 79-90 Greenberg über Ringe 1992).
(1995). <«Nostratic» and the Factor of Chance>, Diachronica 12.1,55-74.
(1996). <The Mathematics of «Amerind»>, Diachronica 13.1,135-54.

Ross, Philip E. (1991). <FIard Words>, Scientific American 264.4 (April), 70-
79 (Populärwissenschaftlicher Überblick über die These und Methode von
Joseph Greenberg).

(1994). <Streit um Wörter>, in: Berthold Riese (Hg.), Schrift und Sprache.

Verständliche Forschung; Heidelberg-Berlin-Oxford (Spektrum
Akademischer Verlag), 40-54. Übers, von Ross 1991)

Salmon, Paul (1996). <Max Müller and the Origin of Languages in: V. Law
und W. Hüllen (Hg.), Linguists and Their Diversions: A Festschrift for R.
H. Robins on His 75th Birthday. The Henry Sweet Society Studies in the
History of Linguistics, 3; Münster (Nodus), 333-60.

Sturtevant, Edgar Howard (1947). Introduction to Linguistic Science. New
Haven (Yale U.P.).

Westermann, Claus (1974). Biblischer Kommentar Altes Testament. Bd. 1.1;

Neukirchen-Vluyn.
Zandee, Jan (1964). <Das Schöpferwort im Alten Ägyptern, in: Verbum. Es¬

says on Some Aspects of the Religious Function of Words Dedicated to
H.W. Obbink, Utrecht, 33-66.

Rudolf Wächter, Basel und Freiburg i.Ü.


	Jahwe, Pharao und Nomothetes : Gedanken zu einigen antiken Sprachschöpfungsmythen

