Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 57 (2001)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Stefan Wilchli, Der weise Konig Salomo. Eine Studie zu den Erzihlungen von der Weisheit
Salomos in ithrem alttestamentlichen und altorientalischen Kontext, BWANT 141, Stutt-
gart-Berlin-Koln 1999. 263 S., ISBN 3-17-014844-3.

Die Berner Dissertation von 1996 umfasst folgende Arbeitsgidnge: Nach einem einleiten-
den Kapitel folgt zunichst eine ausfiihrliche literar- und redaktionsgeschichtliche Analyse
aller einschldgigen Texte zu Salomos Weisheit in I Kon 2-11. Wilchli weist den mehrheit-
lich vor-deuteronomistischen Charakter der Textaussagen nach und nimmt eine bearbeite-
te Sammlung von Salomo-Geschichten (SG genannt) an, welche teils aus alten Jerusalemer
Quellen und teils aus miindlicher Volkstradition stammen. Im Weiteren rechnet Wichli —
im Gefolge der Gottinger Schule — mit den deuteronomistischen Redaktionen DtrH und
DtrN; ihnen weist er meist nur kurze Zusétze zu, welche allerdings zu weitreichenden theo-
logischen Gewichtsverschiebungen fiihren. Spét- bzw. nachdeuteronomistische Zusitze
verstiarken schliesslich die Idealisierung der Gestalt Salomos.

In einem nichsten Arbeitsgang werden die (bisher noch nie monographisch aufgearbei-
teten) altorientalischen Aussagen iiber das Ideal des weisen Konigs ausgebreitet und mit
der biblischen Darstellung Salomos sowie weiteren altiestamentlichen Aussagen vergli-
chen. Wilchli findet viele Texte, die sich an einem solchen Ideal messen, auch gerade bei
kleineren Konigen im syrischen Raum sowie im Alten Testament. Allerdings begegnen
einzelne Ziige dieses Idealbilds nur beschrinkt in I Kon 3-11, wie Wiilchli selber in seiner
Auflistung (186) sichtbar macht.

In einem letzten Arbeitsschritt bietet Wilchli eine Synthese und versucht eine konkrete
Verortung der SG-Sammlung in der Zeit Hiskias. Fiir diese Zeit sind ein Milieu von inter-
nationalen Kontakten und weisheitliche Kreise auch sonst im AT belegt. Zudem findet
Wailchli sprachliche Verwandtschaften zur juddischen Bearbeitung der Joseph-Erzihlung,
welche sein Lehrer W. Dietrich derselben Zeit zuweist. Die Aufzdhlung von Rossen und
Wagen als Merkmal von Salomos Reichtum kénnte eine Position sein, welche vom Zeitge-
nossen Jesaja bekanntlich kritisiert wird. Wilchli erwégt ferner, ob die damals aus dem
Norden einstromenden Fliichtlinge durch die SG ein positiveres Bild Salomos erhalten
sollten, als sie es aus ihrer eigenen Nord-Tradition mitbrachten.

Fiir den historischen Salomo ergibt sich fiir Wilchli, dass die Darstellung der SG bereits
eine gewisse Uberhohung aus historischem Abstand darstellt. Andrerseits teilt Wilchli
auch nicht die «minimalistische» Sicht derer, welche Salomo — mit archidologischen oder li-
terarischen Argumenten — ganz ins Reich der Legende oder gar des Mérchens verbannen.
Zu Recht macht er — mit einem longue durée-Argument — auf den Jerusalemer Tempel auf-
merksam, dessen zentrale Bedeutung in Hiskias und Josias Zeit schlecht erkldrbar wire,
wenn nicht bereits Salomo durch den Bau (oder Umbau) des Tempels einen wesentlichen
Anstoss dazu gegeben hitte.

Das Buch schliesst mit kurzen Ausblicken auf die Nachwirkung des weisen Salomo in
spiteren Literaturwerken. Zusédtzlich zum Literaturverzeichnis und Bibelstellenregister
kommen ausfiihrliche Anhénge mit der Ubersetzung der besprochenen alttestamentlichen
und altorientalischen Texte, sowie Aufstellungen im hebriischen Wortlaut, wie Wichli sich
seine literarkritischen Scheidungen vorstellt.

Wailchlis umsichtige und zuweilen etwas langfiadige Untersuchung fiihrt im Wesentlichen
zu plausiblen Ergebnissen. Dabeli ist sich Wiilchli selber bewusst, wie unsicher literarkriti-
sche Analysen sind, und wie briichig seine Argumentation angesichts der mangelhaften
Quellenlage bleibt: Wie weit reichen Wortstatistiken, um einen Text als nicht-deuterono-
mistisch und gar noch als vordeuteronomistisch bezeichnen zu diirfen (vgl. z.B. S. 77 mit



470 Rezensionen

Anm. 406)? Wie weit kann das Konzept von SG erschlossen und deren magere Theologie
beklagt werden, wenn wir gar nicht wissen konnen, was DtrH aus SG ausgeschieden und
nicht in sein deuteronomistisches Geschichtswerk iibernommen hat (laut Wilchli ist SG
das in I Kon 11,41 genannte sefir dibre $¢lomo)? Die von Wiichli festgestellte «Doppelbo-
digkeit» von DtrH (und auch von DtrN) gegeniiber dem Koénigtum bleibt problematisch,
doch zumindest theologisch interessant.
Diese wenigen Fragen mogen hier geniigen, um das Gesprich mit dieser sorgfiltigen und
weitgefidcherten Untersuchung aufzunehmen.
Edgar Kellenberger, Liestal

William H.C. Propp, Exodus I — 18. A New Translation with Introduction and Commenta-
ry, The Anchor Bible 2, New York u.a. 1999. 680 S., ISBN 0-385-14804-6.

In der traditionsreichen Kommentarreihe der Anchor Bible sind fiir das Buch Exodus
zwei dicke Binde vorgesehen. Fiir die Kommentierung von 18 biblischen Kapiteln fast 700
Seiten zur Verfiigung zu haben, ist zugleich ein Privileg sowie eine Verpflichtung zu einer
iibersichtlichen Gliederung, damit der Kommentar auch fiir Détail-Fragen bequem konsul-
tiert werden kann. Propp bringt eine Fiille von Informationen in erfreulicher Benutzer-
freundlichkeit.

Propp beginnt jeden seiner 17 Abschnitte mit einer Ubersetzung. Darauf erhilt der text-
kritische Vergleich bedeutend breiteren Raum, als dies in andern Kommentaren der Fall
ist. Ebenfalls ausfiihrlich werden dann literarkritische Fragen diskutiert. Dabei erstaunt,
welches Gewicht die Source Analysis bzw. die sorgfiltige Zuweisung der einzelnen Verse
und Versteile zu den Quellen J, E, P und D erhélt. Naturgemass kann sich Propps umsich-
tige Analyse nicht sehr weit vom traditionellen Konsens entfernen. Propps eigener For-
schungs-Beitrag liegt in einer stiarkeren Gewichtung des elohistischen Strangs, aber auch in
seiner Zuriickhaltung, jede (in moderner Sicht) logische Spannung sogleich durch Quellen-
scheidung aufzulosen. In der Redaction Analysis wird der vorliegende Text als Zusammen-
setzung der einzelnen Quellenschriften durch Redaktoren verstanden. Erstaunlicherweise
spielt die Auseinandersetzung mit exegetischen Modellen ausserhalb der traditionellen
Quellenscheidung kaum eine Rolle, obwohl der Kommentar in andern Fragen die kontro-
verse Sekundirliteratur durchaus nennt und diskutiert.

Es folgt die versweise Sacherklarung (Notes), welche die unterschiedlichsten Frageinter-
essen beriicksichtigt. Der letzte Teil (Comment) diskutiert ausfiithrlich und gewinnbringend
grundsitzliche inhaltliche und theologische Fragen. Exkurse, welche im abschliessenden
zweiten Band erscheinen sollen, werden die Berechtigung der Quellenscheidung, aber auch
geschichtliche Fragen zum Exodus und zum Monotheismus behandeln. Die Bibliographie
nennt weit iiber tausend Titel, allerdings nur wenige aus den Jahren 1995-98; eigenartiger-
weise fehlt der gewichtige Exodus-Kommentar von Houtman (englisch 1993/96). Ausfiihr-
liche Register helfen zur Erschliessung des Kommentarbands.

Mit Recht definiert Propp seine Arbeit als eine benutzerfreundliche Sammlung von Be-
obachtungen und Meinungen —und sich selbst als Moderator eines Gesprichs, welches weit
iiber die iibliche Exegetenzunft hinaus auch Theologen wie z.B. Aqiba und Raschi, Orige-
nes und Calvin sowie zuweilen theologische Aussenseiter wie Spinoza und Freud mit ein-
schliesst. In dieser anregenden Fiille liegt die Stirke des Kommentars, welcher sich eher in
Einzelheiten auf neues Terrain wagt. Der Autor, Professor fiir History and Judaic Studies
an der University of California in San Diego, widmet das Buch den Lovers of the Bible und
versteht seine Ausfiihrungen bescheiden als das erste, nicht das letzte Wort zum Buch Exo-
dus.

Edgar Kellenberger, Liestal



Rezensionen 471

Martin Ravndal Hauge, Between Sheol and Temple. Motif Structure and Function in the I-
Psalms, JSOT SS 178, Sheffield Academic Press 1995. 314 p., £ 45 (Hardcover), ISBN 1-
85075-491-8.

Der Norweger Hauge untersucht eine altbekannte Thematik neu: Es geht um die Frage,
wie das Subjekt in den «Ich»-Psalmen aufzufassen ist. In der Beantwortung dieser Frage
setzt er neue Akzente. Zunichst entfaltet er anhand von Ps 140 seine Kritik an bisherigen
Vorgehensweisen und entwickelt seine Methodologie. Das Psalmisten-«Ich» werde tradi-
tionell entweder in biographischem oder aber in rituell-institutionellem Sinn verstanden,
wobei je nach Ausleger unterschiedliche «Sitze im Leben» ausgemacht werden. Hauge will
diese historischen Fragestellungen zuriickstellen, also das sprechende Psalmen-«Ich» nicht
auf die Autor- oder Benutzersituation hin abfragen, sondern methodisch bei der — wie er
es nennt — «Ein-Dimensionalitdt» des Textes einsetzen: Textliche Phinomene (wie das
«Ich») sollen (zunidchst) als textliche, d.h. literarische Phinomene behandelt werden. Thre
Identitit wird bestimmt durch Daten, die innerhalb des Textrahmens enthalten sind. Auf
den Punkt gebracht: «A diterary> approach in the present study is intended to avoid histo-
rical speculations in preference to textual data.» (22).

Im 2. Kapitel entwickelt Hauge anhand der Psalmen 84 und 36 «das Paradigma». Dabei
ist das Verhiltnis von Aussagen in der 1. und der 3. Person essentiell. Die auftretenden Mo-
tive wie auch die Aussagen reflektieren «a religious meta-language of ideological nature»
(62). Dabei wird menschliche Realitit auf dem Hintergrund der Kontrast-Typik von «Tem-
pel» und «Scheol» interpretiert. Das «Ich» 1ddt dabei zu Aktualisierung und Identifizierung
ein. Kapitel 3 behandelt Ps 42-43 unter dem Stichwort «The Sacred Journey». Die Motiv-
Struktur basiert nach Hauge hierbei auf einer «sacred topography»; es geht um «Realitét»,
die durch Motiv-Sets zweier kontrastierender Lokalititen definiert wird. Anschliessend
untersucht er die Psalmen 27 und 26 unter dem Aspekt des «Ich»s als Aktualisierung des
Paradigmas. Auch hier ist das «Ich» kontrastiert mit dem Bosen und beides verbunden mit
den lokalen Kategorien von Tempel und Scheol. Zugleich wird in den Texten die literari-
sche Freiheit der individuellen Applikation deutlich. Die Gebets-Situation prasentiert sich
als eine Aktualisierung des zugrunde liegenden Paradigmas. Das lange Kapitel 5 unter-
sucht anhand von Ps 5 «The Struggle to Dwell in the Temple». Hauge fragt nach Beziehun-
gen des Psalmtextes zu rituellen Praktiken und zieht — wie bereits in Kapitel 2 — eine Reihe
Motiv-verwandter (Prosa-)Texte in seine Uberlegungen mit ein. Die «Ich»-Psalmen schei-
nen einen Typus von «élitist religiosity» zu reflektieren. Das letzte Kapitel ist {iberschrie-
ben mit «Psalm 62: The Confessor as Temple Dweller». Das «Ich» des Psalms wird verstan-
den als paradigmatischer Bekenner in einer Situation der Krise. Die «Ich»-Psalmen refe-
rieren dabei nicht auf eine iibliche biographische Realitiit, sondern quasi auf eine «super-
reality of religious experience», d.h. es handelt sich um eine fiktionale Figur literarischen
Charakters, geschaffen als theologisch-religiose Konstruktion. Da diese religiose «Uber-
Realitdt» jedoch mit «<normaler», biographischer und institutioneller Realitét verkniipft ist,
bietet sich die Moglichkeit zu (sekundirer) Identifikation und Aktualisierung. Die Ab-
handlung schliesst mit einer hilfreichen Zusammenfassung. Beigegeben sind eine Biblio-
graphie sowie ein Stellen- und Autorenindex.

Die Studie bringt neue Einsichten in die alte Frage des Verhiltnisses von Konventiona-
litdt (Typikalitit) und Singularitit. Dabei verldsst Hauge die traditionellen gattungskriti-
schen Geleise und arbeitet mit literarisch-motivkritischen Methoden. Dass dabei die Kon-
ventionalitdt, in seinen Worten: das Paradigma, ein stirkeres Gewicht bekommt als die je-
weilige textliche Einzelrealisierung, ist als Korrektiv zu poetologischen, stirker auf den
Einzeltext bezogenen Studien in Kauf zu nechmen. Die anhand von Motivclusters vorge-
nommenen Quervergleiche und Folgerungen auch mit Erzdhltexten hilt der Rezensent al-
lerdings fiir problematisch und wenig aussagekriftig. Dass bei einer Einschitzung des
«Ich»s als fiktionaler Figur innerhalb eines religiosen Konstrukts auf der andern Seite hi-



472 Rezensionen

storische Zuordnungen fehlen bzw. blass bleiben, ist der Preis dieses Ansatzes, der dafiir

gegeniiber diesbeziiglichen Spekulationen weniger anfillig ist.
Beat Weber, Linden

Peter Egger, Verdienste vor Gott? Der Begriff <zekhut> im rabbinischen Genesiskommen-
tar Bereshit Rabba, Freiburg (Schweiz)/Gottingen 2000. 430 S.

Formal gesehen handelt es sich bei der von P. Egger an der theologischen Fakultit in
Freiburg/Schweiz eingereichten Dissertation um die Untersuchung eines hebriischen Be-
griffs in den rabbinischen Kommentaren zur Bibel, bzw. vor allem in einem der zentralsten
dieser Kommentare, im Genesiskommentar Bereshit Rabba. Untersucht wird die Bedeu-
tung des hebriischen Ausdrucks zekhut, der in der rabbinischen Literatur hdufig in der
Kombination zekhut avot vorkommt und in den meisten gingigen Ubersetzungen und
Warterbiichern mehrheitlich mit <Verdienst (der Viter)> (oder den engl. bzw. franz. Aqui-
valenten) iibersetzt wird. Dass diese Ubersetzung falsch ist, dass das Wort zekhut nicht
<Verdienst> bedeutet, sondern auf die Giiltigkeit und Wirksamkeit der gottlichen Verheis-
sung und Erwihlung verweist (und deshalb auch mit «Giiltigkeit und Wirksamkeit der Ver-
heissung bzw. Erwihlung> zu iibersetzen ist) und nur im direkten Kontext des Erwihlungs-
und Gnadenverhéltnisses Gottes zu seinem Volk verstanden werden kann, das ist die phi-
lologische These dieses keinesfalls nur philologischen Werkes.

P. Egger stellt zwar zu Beginn seines Buches (9) heraus, dass es sein Anliegen ist, die aus
dem Wort zekhut abgeleitete These, das Judentum sei eine Verdienstreligion, in Frage zu
stellen, und deshalb zu untersuchen, ob die Ubersetzung des Wortes zekhut mit <Verdienst>
gerechtfertigt sei. Sobald man aber mit der Lektiire des Buches bei den einzelnen Interpre-
tationen der Midraschim dieses Genesiskommentars begonnen hat, stellt man fest, dass die
Gedanken und Argumentationen weit iiber das Philologische hinausgehen. Das liegt unter
anderem an der Methode des Buches. Da P. Egger von einem grundsétzlichen Misstrauen
gegeniiber den Worterbiichern ausgeht, und das heisst dann in der Konsequenz von einem
grundsitzlichen Nichtwissen, was der fragliche Ausdruck bedeute, so bleibt ihm nichts an-
deres iibrig, als alle Verwendungen des Wortes zekhut im untersuchten Kommentar darauf
zu priifen, ob sich aus dem jeweiligen inhaltlichen Zusammenhang ergibt, was der Aus-
druck bedeutet. Das heisst aber nun seinerseits wiederum, dass die einzelnen Midraschim
einer eigentlichen Exegese unterzogen werden miissen. Dass dies kein einfaches Unterfan-
gen ist, das zeigt sich dem Leser/der Leserin bereits nach der Lektiire der ersten Textinter-
pretationen. Mit geradezu unglaublicher Prignanz und Schérfe wird man hier in die Tie-
fendimensionen des rabbinischen Denkens zur Bibel hineingezogen. Denn wer eine kleine
Ahnung hat davon, was ein rabbinischer Kommentar ist, der weiss, dass es sich dabei um
die Interpretation biblischer Texte mit Hilfe anderer biblischer Texte handelt, der weiss
auch, dass durch diese Interpretationen ein ganzes Netzwerk von gegenseitigen Interpreta-
tionen entsteht, dass Psalmen, Prophetenstellen und iiberhaupt Texte aus der ganzen Bibel
herangezogen werden, und dass man zuletzt nicht einfach einen Kommentar zur Genesis
vor sich hat, sondern eine Einfiihrung in die Auffassung, die die Rabbinen von der Bibel
hatten. In seinen Fallvignetten — die einzelnen Auslegungen der Midraschim von Peter Eg-
ger erschienen mir oft wie kleine Fallgeschichten, wie Prunkstiicke aus einer Sammlung
von wertvollen Gegenstdanden — gelingt es ihm, dieses Denken vor Augen zu fiihren. Und
immer wieder stellt man iiberraschende Zusammenhinge fest, sieht sich plotzlich mit Aus-
blicken auf abgriindige Themen konfrontiert, wird in theologische Gedankengénge hinein-
genommen oder wird verwiesen auf Fragen, die einem unter die Haut gehen. Dabei ist und
bleibt das Ganze konkrete Textinterpretation, das heisst, verlduft ganz und gar entlang der
Texte und entwickelt sich anhand der anfinglich gestellten Frage. Zur Veranschaulichung
versuche ich eine dieser Vignetten beliebiger Wahl in gekiirzter Form widerzugeben.



Rezensionen 473

In Bereshit Rabba 34,9 zu Genesis 8,21

Und der Herr roch den lieblichen Duft (d.h. des von Noah nach der Sintflut dargebrach-
ten Brandopfers) und sprach bei sich selbst: Ich will hinfort nicht mehr die Erde um der Men-
schen willen verfluchen; ist doch das Trachten des menschlichen Herzens bise von Jugend
auf. Und ich will hinfort nicht mehr schlagen, was da lebt, wie ich getan habe

heisst es unter anderem:

R. Shalom sagte im Namen R. Menahem b. Rav Ze’eiras: Gleich einem Konig der am
Meer einen Palast bauen wollte, aber nicht wusste, wo er ithn bauen sollte. Da fand er ein
Flischchen Nardenol, und er ging dem Duft nach und baute ihn auf ihm. Wie denn geschrie-
ben steht: Denn er hat sie auf Meere gegriindet, und auf Stromen sie festgestellt (Psalm 24,2).
Aufgrund welcher zekhut? Aufgrund der zekhut von <Das ist das Geschlecht, das nach ihm
fragt, das dein Angesicht sucht, Gott Jakobs.> (Psalm 24,6).

Einem uninformierten Leser wird diese Interpretation zunidchst wie ein Geheimnis vor-
kommen — wo soll er mit Verstehen beginnen? Die rabbinische Interpretation arbeitet mit
einem Gleichnis. Dieses Gleichnis stellt nun — so P. Egger — den Bezug zur Genesisstelle
her. Der Duft des Nardenols entspricht dem Duft des Noahopfers. Mit dem Palast ist nach
rabbinischer Tradition die Erde gemeint. Dass dieser Palast am Meer gebaut werden soll
entnimmt nun R. Menahem b. Rav Ze’eira Psalm 24,2. Die Préposition <a/> (am Meer) be-
deutet nun aber sowohl am Meer wie auch auf oder iiber dem Meer. Und das Meer bedeu-
tet in gegenseitiger Interpretation mit der Sintflutgeschichte und Genesis 8,21, wo es heisst,
dass «das Trachten des menschlichen Herzens bose von Jugend auf> sei, die Bedrohung die-
ser Welt. Worauf soll also diese Erde gebaut werden, wo sich eben erwiesen hat, dass die
Menschen nach Genesis 6,5ff. und 8,21 (also vor und nach der Sintflut) <von Jugend auf bo-
se» sind und ihr <Dichten und Trachten ihres Herzens die ganze Zeit nur bose war>? Worauf
soll die Erde errichtet werden, wenn sie durch die Bosheit der Menschen einer stiindigen
Bedrohung ausgesetzt ist? Das ist die Frage, die Gensis 8,21 fiir den Interpreten aufwirft —
und deshalb befindet sich die Welt laut R. Menahem b. Rav Ze’eiras am Rande des Meeres,
und sie ist laut Ps 24,2 <auf Meere> gegriindet.

Den Grund, weshalb Gott nun aber die Erde trotz der Bosheit nicht verderben will be-
steht nach R. Menahem b. Rav Ze’eiras im Opferduft, den er durch Psalm 24,6 interpre-
tiert: <Das ist das Geschlecht, das nach ihm fragt, das sein Angesicht sucht, Gott Jakobs.»
Unter diesem Geschlecht versteht er seinerseits die jiidischen Mirtyrer, die in den Religi-
onsverfolgungen auf bestialische Weise ihr Leben wegen ihres Festhaltens am jiidischen
Glauben hingeben mussten. Die Mirtyrer sind Menschen, die ihre Glaubens- und Bundes-
treue und darin ihre Gemeinschaft mit Gott bis in seine letzte Konsequenz zu leben ver-
mocht haben. Darin sind sie von Gott erwithlte Menschen. Nicht zu ihrem Opfer sind sie
erwihlt, sondern zu ihrer Treue zu Gott. Und um der Giiltigkeit und Wirksamkeit und Ver-
wirklichung (zekhut) ihrer Erwihlung und ihrer fiir alle Menschen soteriologischen Bun-
destreue willen will somit Gott die Erde nicht mehr verderben.

Der tiberraschende Einblick, den wir hier also bekommen ist der, dass das Mértyrium der
Juden in den Verfolgungen nach rabbinischer Auffassung der Ersatz fiir das im Tempel
durchgefiihrte Siihneopfer ist, das nach dessen Zerstorung unmoglich geworden ist. Selbst-
verstidndlich ist dabei vorausgesetzt, dass das Siihneopfer keine Wiedergutmachung des
Opfernden gegeniiber Gott ist, sondern ein Geschenk Gottes an die Menschen, die nach
ihm fragen, wie das in Psalm 24,6 zum Ausdruck kommt. Die in den Siihneopfern vollzoge-
ne Vergebung ist alleine Gottes gniddiges Handeln. Obwohl also die Mértyrer der Religi-
onsverfolgungen durch ihre «Glaubens- und Bundestreue bis in den Tod> voll und ganz an
ihrem Opfer beteiligt sind, so sind diese Opfer doch vom Siihneopfer her als Gnadenakte
Gottes gegeniiber Israel und der Menschheit zu verstehen. Und somit kommt der Kom-



474 Rezensionen

mentar zum Schluss: «Die soteriologische Giiltigkeit, Wirksamkeit und Verwirklichung der
universalen Erwéhlung der Mértyrer Israels durch Gott in ihrer Gott antwortenden Glau-
benspraxis und Bundestreue bis in den Tod ist der Grund, weshalb Gott die Erde trotz der
Bosheit der Menschen nicht verflucht. Die Glaubens- und Bundestreue der wenigen und
ihr Festhalten an der Gemeinschaft mit Gott rettet die vielen und lédsst die Welt weiterhin
bestehen.» (223f.)

«Wie konnten die Rabbinen eine derart abgriindige Aussage wagen, dass die Welt vom
Opfer der jiidischen Mirtyrer lebe?» (224) —so fragt P. Egger im Anschluss an diese Inter-
pretation. Und er fiigt bei, dass diese Frage offen bleiben miisse. Und doch scheint mir in
dieser Offenheit der Frage auch wieder der Einschluss unseres heutigen Lebens zu liegen.
Besteht nicht in diesem von den Rabbinen hergestellten Zusammenhang ein Zugang zu
menschlichem Leiden. Und erdffnet nicht gerade dieser Zusammenhang die Ernstnahme
dieses Leidens, ohne dass dessen Schrecklichkeit entweder verharmlost oder zu sinnhaftem
Erleben masochistisch aufgeladen werden muss — und in beiden Fillen zumindest eine teil-
weise Rechtfertigung der Tiater miteinschliesst? P. Egger lasst den Abgrund, der sich an
dieser Stelle auftut, zwar stehen, aber sein Fragen bricht auch nicht ab, bevor die Abgriin-
digkeit des menschlichen Lebens selbst zum Thema geworden ist.

Ich weiss nicht, ob es mit der Tétigkeit des Autors als Pfarrer zusammenhéngt, dass ge-
rade von der praktisch-theologischen Seite und von den Fragen des Praktikers her sich bei
der Lektiire immer wieder Zusammenhénge und Interpretationen aufschliessen, die einem
ganz konkret an die Schicksale und Kdmpfe der Menschen in der Gemeinde denken lassen.
Was hat es mit dem Leiden der Menschen, was mit den Gebeten der Kranken auf sich?
Welches ist der Stellenwert von Geboten und Schuld, welches derjenige des Rituals gegen-
iiber der Geheimnishaftigkeit des menschlichen Lebens und der Welt? Dabei kommen
auch sehr grundsitzliche Themen wie die Erwdhlung und die Frage der Reprasentanz (die
Viter, die Israel reprisentieren, Israel, das die Welt représentiert usw.), der Segen oder die
Rolle der Tiere fiir die Schopfung zur Sprache. Wenn man sich eingelesen hat in das Buch,
dann versteht man, warum der Autor im Vorwort seinen Dank auch an die Rabbinen rich-
tet, deren Auslegungsweise ihm den Blick fiir die biblischen Texte geschérft hitten. «Die
theologische Grasse, Weite, Tiefe und Kraft ihrer Aussagen haben mich immer wieder neu
erstaunt, fasziniert und mein Denken wesentlich verdndert und bereichert, was sich auch in
meiner pfarramtlichen Tétigkeit auswirkt.» (Vorwort ohne Seitenzahl) Die Interpretatio-
nen des rabbinischen Genesiskommentars erinnern einen an die Fenster eines Hauses, in
welchem die Bibel aufbewahrt wird. Jedes Fenster erdffnet einen ganz spezifischen und zu-
ndchst fragmentarischen Blick auf die Bibel. Mit der Zeit — bei gentigend Einblicken durch
geniigend viele Fenster — entsteht plotzlich eine Ahnung dessen, was wir im Hause vorfin-
den. Die Interpretation von Interpretationen erweist sich als eine Zugangsweise, die durch
ihre gezielte Tiefenschirfe, geleitet von den einzelnen Midraschim des Kommentars,
Schichten der biblischen Texte freizulegen vermag, wie das ohne das Filter der rabbini-
schen Sicht nicht moglich wire. Darum muss man diese Arbeit auch und gerade aus der
Sicht eines Pfarrers oder praktischen Theologen als Gliicksfall bezeichnen.

Ich hoffe, dass dieses Buch, das iibrigens auch von seiner Aufmachung und Herstellung
her sehr sorgfaltig, ansprechend und zuginglich ist, viele Leser und Leserinnen findet, die
mit dem Autor die Liebe zum rabbinischen Denken entdecken.

Kurt Schori, Bern

Hans-Martin Kirn, Ludwig Hofacker (1798-1828). Reformatorische Predigt und Erwe-
ckungsbewegung, Ernst Franz Verlag, Metzingen 1999. 93 S.

Hans-Martin Kirn versteht es meisterhaft in kurzen Abschnitten die wichtigsten Lebens-
daten und Gedanken des friih verstorbenen schwibischen pietistischen Pfarrers Ludwig



Rezensionen 475

Hofacker zu beschreiben. «Unbestritten ist, dass Ludwig Hofacker die zentrale Gestalt der
wiirttembergischen Ertweckungsbewegung in den zwanziger Jahren des vorigen Jahrhun-
derts war» (7). Er fiillte die Leonhardskirche durch seine Gottesdienste. Die Menschen ka-
men von weither». Die Leonhardsgemeinde war also eine Personalgemeinde in Wiirttem-
berg. Im Hintergrund standen damals die Befreiungskriege und die wirtschaftliche Not der
Menschen. Hungerjahre tricben viele Menschen in die Fremde nach Amerika und Russ-
land. Im Gegensatz zu anderen Erweckungsbewegungen wurde die wiirttembergische von
einem Freundeskreis von Geistlichen im Kirchendienst und weniger von Laien getragen.

Zu dem Freundeskreis gehorten die Liederdichter Albert Knapp (1798-1864) und Chri-
stian Gottlob Barth (1799-1862). Beide waren auch eng mit der 1815 gegriindeten Basler
Mission verbunden. Wie der édltere Pietismus galt auch fiir die Erweckungsbewegung die
Uberzeugung Hofackers: «Wer... kein Christ ist hinter dem Pfluge, der ist auch kein Christ
in der Kirche, denn das Christentum ist nicht ein Rock, den man nach Belieben aus- und
anziehen kann» (10).

Nach der Beschreibung des Wirkungskreises als Vikar und Pfarrer in Wiirttemberg und
den «Prdgenden Erfahrungen» durch die frithe Bekehrung und schwere Krankheit, kon-
zentriert sich Kirn auf den Prediger, der immer «erster Horer seiner Predigten» war (16).
Geprigt von der Theologie Luthers konzentrierte sich Hofacker auf das Thema Gott und
Seele und die Betonung Zinzendorfs aus Herrnhut: «Durch seine Wunden sind wir ge-
heilt». Hofacker mochte seine Horer durch die «Kreuzesmeditation» zur Versohnungsleh-
re fithren, die sich im Opfer Jesu am klarsten zeige. Glaube und Gefiihl werden dieser
Uberzeugung untergeordnet. «Die Frage nach den Friichten des Glaubens» zwinge zur
Selbstpriifung, weshalb Hofacker die «Selbstanalyse» zur «heiligen Aufgabe eines jeden
Menschen erklirt» (40).

«Sterben und Tod» sind die zentralen Themen seiner Predigten, die sich am Beispiel
Hiob orientieren von dem man Ergebung lernen kénne und dass «Gott gerade in den Wid-
rigkeiten die Liebe war» (43). Die versammelte Gemeinde wird nach Hofacker durch das
fromme Selbstbewusstsein bestimmt. Die Volkskirche wird zum Missionsfeld und der Pre-
diger zum Missionar. Hofacker leidet an der Sattheit der «Beamtenkirche», in der die Pfar-
rer vornehmlich als Verwaltungsbeamte funktionieren miissen, damit kein «Rumoren» an
der Basis aufkommt. Die schleichende Entchristlichung sei vorherrschend. «Bildung, Am-
ter, Titel und Wiirden zihlen auch hier mehr als der religiose Ernst» (44). Dem gegeniiber
betont Hofacker «die Frist» die der «ihrem Ende entgegengehenden Welt» gesetzt ist. Den
Optimismus des Fortschrittsglaubens und die Hoffnung auf eine sittliche Perfektionierung
des Menschen betrachtet er kritisch und mahnt die tugendhaften Leute: «Ihr seid der Holle
viel ndher, als ihr meint!» (48).

Sozialkritische Tone horen wir nicht in seinen Predigten. Es geht ihm um «Erweckung
des Herzens». Sein betonter Antiintellektualismus unterscheidet ihn von den meisten an-
deren Mitgliedern der jungen Erweckungsbewegung.

Kirn sieht die Stidrke Hofackers im Anspruch des Evangeliums gegeniiber der biirgerli-
chen Rechtschaffenheitsideologie. Hofacker war ein «Krisentheologe», der eindringlich
«auf das Geschehen am Kreuz als Zentrum christlichen Glaubens und Hoffens gegen die
Daseinsangst des dem Tod geweihten Menschen» hinweist (57).

Ludwig Hofackers Gedanken sind trotz aller zeitbedingter Ziige eine Herausforderung
der Kirche am Beginn des neuen Jahrtausends. Die Kirche braucht heute nicht nur ein neu-
es Nachdenken iiber wirtschaftliches Handeln, sondern eine aktive Ludwig Hofacker-Be-
wegung, die das Kreuzesgeschehen als Zentrum christlichen Glaubens und Hoffens dem
modernistischen Fundamentalismus namens Relativismus gegeniiber im Alltag der Welt
lebt.

Karl W. Rennstich, Bad Urach



476 Rezensionen

Martin Brecht (Hg.), Philipp Friedrich Hiller. Gott ist mein Lobgesang. Der Liederdichter
des wiirttembergischen Pietismus, Ernst Franz Verlag, Metzingen 1999, 238 S.

Dieses von Martin Brecht herausgegebene Buch behandelt im ersten Teil den «Dichter,
Pfarrer und Theologen» Hiller. Walter Stéabler beschreibt einfiihlsam und gekonnt das Le-
ben und Wirken des 1699 geborenen Philipp Friedrich Hiller, der friih seinen Vater verlor.
Uber die Klosterschulen Denkendorf und Maulbronn fiihrte ihn der Weg zum Theologie-
studium nach Tiibingen. Dort bescheinigte man ihm «guten Verstand» und «Bescheiden-
heit in den Sitten». Als Vikar predigte er «kurz und gut und fithret sich wohl auf » (20). Der
Seelsorger und Prediger, der seit 1751 keine Predigt mehr halten konnte, wurde zum
Schriftsteller, weil seine Stimme versagte. Die Dichtkunst ermoglichte ihm, mit seiner
Krankheit zu leben. Bei seinem Tod 1769 hinterliess er in der Gemeinde und Kirche «einen
guten Namen» (42).

Thilo Dinkel beschreibt die Familien Hiller und der Ehefrau Schickard und zeichnet eine
Bild der schwiibischen «Ehrbarkeit», die «seit Jahrhunderten die Biirgermeister, hoheren
Beamten und Pfarrer» stellten.

Die enge Verbindung Hillers mit Halle und Herrnhut und den damaligen Pietismus be-
schreibt Wolfgang Schollkopf und zeigt, «dass sich die unterschiedlichen Traditionen des
Pietismus alle auch als Singbewegung ausprégten» (63). Den Dichtertheologen und Kir-
chenreformer zeichnet Wolfgang Wischmeyer. Er zeigt iiberzeugend, dass er Johann Arnds
«Paradiesgirtlein», das zu den Bestsellern der christlichen Weltliteratur gehort, und das
Hiller 1730 in Lieder umsetzte, genauso wie Paul Gerhardt, den er «poeta doctus» nennt,
als seine Lehrer verstand. Der Gemeindepfarrer, der sich als Diener der Gemeinde ver-
stand, schafft «eine zum Kunstwerk gestaltete Theologie» (83), die «Kirche als Solidaritét
der Beschenkten» mit «dusserster Weltverhaftetheit — bis zum Tode» beschreibt.

Martin Brecht skizziert Hillers Geistliches Liederkistlein «als eines der Medien fiir die
tdagliche Andacht» (87-137). Hillers Motivation ist das Lob Gottes und der Ruhm des Al-
lerhoéchsten. Aus dem Liederkéstlein wird seine theologische Konzeption deutlich: «Gottes
Grosse ist unaussprechlich» (103), und «der Geist erforscht die Tiefen der Gottheit» (117),
deshalb kann er das Leben bejahen. Im zweiten Teil des Liedkistleins beschreibt er den
Tod, die Erscheinung Christi und die Ewigkeit mit den Worten: « Wir warten dein, o Gottes
Sohn, und lieben dein Erscheinen» (133ff.).

Den Weg «von Hiller zu Holderlin. Das Netzwerk altwiirttembergischer Ehrbarkeit als
Vermittler pietistischer Traditionen» zeichnet Reinhard Breymayer (138-164).

Der Zweite Teil des Buchs konzentriert sich auf «Erfahrungen und Nachwirkungen»
Hillers. Zum «Schatz im Gepéck der Auswanderer» nach Amerika und Russland in den
Hungerjahren 1816/17 gehorte nach Giinther J. Mathia (166-171) auch Hillers Liederkast-
lein. Es trostete nach dem Bericht des Basler Missionars Saltet die Gefangenen des 1826
tiberfallenen schwibischen Kolonistendorfes Katharinenfeld in Russland. Das Liederkést-
lein wurde zum Gesangbuch der Pregizer Gemeinschaft in Besarabien, Georgien, Ungarn
und Israel und zum Trostbuch fiir viele Menschen in aller Welt.

In der Tat: «An Hiller ist mehr dran, als man weiss». Er ist ein grosser Liederdichter und
Theologe, von dem heute, in der Zeit der Theologievergessenheit, viele Pfarrer viel lernen
konnen. Das Doppelgebot der Liebe, als Selbstauslegung Gottes und als Schopfung einer
neuen individuellen Lebensfithrung im Sinne der sozialen Freiheitsverhéltnisse, «schafft
Person und menschliche Gemeinschaft neu. (...) Gemeinschaft am Leid fiihrt nicht in Ver-
einzelung und Gottferne und Tod; sondern zur schopferschen Verheissung des Evangeli-
ums gehort die Zuversicht der Gottesgemeinschaft» (85). In der Praxis der Liebe sah er den
Zusammenhang von Frommigkeit und gelehrter Theologie.

Diese oft vergessene Seite des schwibischen Pietismus hat spéter Dietrich Bonhoeffer
wieder aufgenommen.



Rezensionen 477

Dem von Martin Brecht herausgegebenen Buch muss man eine weite Verbreitung wiin-
schen vor allem unter denen, die Theologie, Frommigkeit und Gemeinde trennen.
Karl W. Rennstich, Bad Urach

Martin Leiner, Gottes Gegenwart. Martin Bubers Philosophie des Dialogs und der Ansatz
ihrer theologischen Rezeption bei Friedrich Gogarten und Emil Brunner, Chr. Kaiser /
Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh 2000. 301 S., DM 68.—/SFr. 63.50, ISBN 3-579-
02666-6

Den breitesten Raum in dieser Mainzer Habilitationsschrift von 1998 nimmt eine einge-
hende Untersuchung von Bubers «Dialogphilosophie» ein, fokussiert auf die grundlegende
Schrift «Ich und Du» von 1923, Die Teile I-1III stecken das Terrain ab: T. I (29-69) setzt sich
differenziert mit édlteren Buber-Deutungen auseinander. T. II (71-101) untersucht Bubers
vielfiltigen Konnex mit dem zeitgendssischen Denken und seine Eigenstindigkeit, v.a. im
Verhiltnis zu Dilthey, Simmel und Husserl. Spéter (215-233) wird auch diejenige gegen-
tiber den anderen Pionieren des dialogischen Denkens herausgearbeitet. Am wichtigsten
ist wohl Bubers Verhiltnis zu Kant. L. weist (96-99 u.6.) iberzeugend nach, dass Kant eine
dominierende Rolle bei Buber spielt und Bubers Denken «kein Zuriickgehen hinter die
Voraussetzungen der kantischen Philosophie» ist (209), und gewinnt daraus eine wichtige
Basis seiner Interpretation. T. IIT (103-120) erortert «methodische Grundfragen», wobei
die Schrift «Urdistanz und Beziehung» (1950) entgegen Bubers Selbsteinschétzung als wi-
derspriichlich mit seiner wirklichen Intention beurteilt wird (115-119). Das Kernstiick des
Buches, auch quantitativ iiberwiegend, ist T. IV (121-232): eine minutitse Analyse von
«Ich und Du». In der relationalen «Zwiefiltigkeit» (133ff. u.6.) von Ich-Du- und Ich-Es-Be-
ziehung — beide strikt zu unterscheiden, aber im Leben stets ineinander iibergehend — er-
schliesst sich nicht nur (anthropologisch) das Wesen des Menschen, sondern (ontologisch)
die Wirklichkeit iiberhaupt und mit ihr, als hochste Begegnungsform innerhalb der Ich-Du-
Beziehung, diejenige zum «ewigen Du», die Gegenwart Gottes — und diese nicht anders als
«‘am Ort’ des weltlichen Gegeniibers» (211). Sie kennt zwar eine primire «Initiative» (65)
und insofern eine Art Vorrang Gottes, ist aber grundsitzlich wie jede Ich-Du-Beziehung
eine «symmetrische Wechselwirkung». So ist auch Offenbarung eine «reale Wechselwir-
kung mit Gott», aber keine «Selbstbestimmung Gottes vor den Menschen» und keine Mit-
teilung eines «Inhalts» (201). Sie steht, oberhalb jeder einzelnen Religion, jedem Menschen
prinzipiell offen. Konkrete Religion besagt notwendig (schicksalsmiissig, nicht willkiirlich),
dass «Gott zum Ding» gemacht wird (202). Das «ewige Du» aber kann «seinem Wesen nach
nicht zum Es werden» (194). Ebensowenig kann es jedoch — eine Konsequenz, die L. nicht
zieht und aus der sich m. E. der Haupteinwand gegen seine systematische Zielsetzung er-
gibt — sich als «Ich» konturieren. Gott bleibt sozusagen anonym. Dem in der Wechselwir-
kung aufgehenden Gott Bubers fehlt die Souverinitét des Gottes der Bibel.

Ist Buber — oder inwiefern ist Buber — damit ein authentischer Reprisentant des Juden-
tums? Und ist seine von L. mit Einschriankung behauptete Rezipierbarkeit seitens christli-
cher Theologie ein Beitrag zu jiidisch-christlicher Verstdndigung? Solche Fragen stellt L.
nicht. Buber sieht seine Ich-Du-Lehre als «etwas Urjudisches», was L. zweimal (100.245)
zitiert, aber nicht eigentlich thematisiert, wie auch Bubers Beitréige zur Schriftauslegung
vollig ausser Betracht bleiben. Nur der Buber von «Ich und Du» ist Gegenstand der Unter-
suchung, hinter der ein systematisch-theologisches Interesse steht. Bubers Pragung durch
den Chassidismus wird lediglich, mit dessen Wort, als seine «Wiinschelrute» (94f. u.6.) ge-
wiirdigt, aber nicht weiter befragt.

Jenes systematisch-theologische Interesse ist der leitende Impuls des Buches, wie in Vor-
wort und Einleitung (13-28) und in der Ertragsbilanz (277-284) dusserst knapp umrissen
wird. In Bubers Ich-Du-Philosophie meint L. den Schliissel zu einer «Synthese» zwischen



478 Rezensionen

den «bleibenden Errungenschaften» (15) der Theologie des 19. und des 20. Jahrhunderts —
inhaltlich (in umgekehrter Reihenfolge): zwischen «einer Theologie des Wortes Gottes»,
wie die Dialektische Theologie sie forderte, «und einer Theologie der Frommigkeit» im
Sinne Schleiermachers (282) — gefunden zu haben.

Darum geht L., weiterhin im historischen Rahmen, in T. V (233-272) zunéchst der «Bu-
berrezeption» bei Gogarten und Brunner nach. Nachgewiesen werden dann aber nur selek-
tive Ankniipfungen, die den Namen Rezeption kaum verdienen, und die Frage literarischer
Abhingigkeit Gogartens und Brunners von Buber wird mit Recht offengelassen. L. be-
schrinkt sich faktisch auf verschiedene punktuelle Vergleiche, die teils unterschiedlich
grosse sachliche Nihe beider Autoren zu Buber (und untereinander), teils schroffe Wider-
spriiche zu Buber zeigen. Der entscheidende Vergleichspunkt ist, dass Gogarten wie Brun-
ner die — libereinstimmend mit Buber als Ich-Du-Relation gedachte — Beziechung zwischen
Gott und Mensch als Asymmetrie zugunsten Gottes auffassen, was aus Buberscher Per-
spektive «defizitdr» ist (241, vgl. 252) und gegeniiber seiner umfassenden Ontologie nur zu
einer «Regionalontologie» (248.275) ausreicht.

L. scheint die erstere als den Rahmen fiir die Theologie gewinnen zu wollen, innerhalb
dessen «christliche Lehre moglich» bleiben (265) kann. Oder meint er es umgekehrt? Er
weiss natiirlich, dass die Theologie mit dem Glauben an die «spezielle Gegenwart Gottes
in Jesus Christus» (212) steht und fillt. (Neben der allgemeinen Gegenwart Gottes spreche
der Glaube auch von jener, sagt L. ebd. seltsam zuriickhaltend.) Er sagt ausdriicklich: «Als
Interpretation der christlichen Offenbarung wird man Bubers Sicht wohl kaum als ausrei-
chend anschen konnen» (67). Oder: «Im Bezug auf Gottes Selbstoffenbarung kann Bubers
Lehre von der Gegenwart Gottes aber nur einen Teilaspekt wiedergeben. ... Fiir jede christ-
liche Lehre ist grundlegend, dass es ein bestimmtes Du gibt. Dieses Du ist fiir die Christen
[!] Jesus Christus» (284); und man kénne «von der Christologie aus zu allgemeinen Aussa-
gen» kommen (282; Hervorhebungen von mir) — womit das umgekehrte Verfahren doch
wohl ausgeschlossen wire. Dies ernstgenommen, hitte L. in der geriigten «Asymmetrie»,
wie unzulidnglich man auch ihre Darstellung bei Gogarten und Brunner finden mag, ein ele-
mentares Wahrheitsmoment finden miissen und hétte Bubers Satz, dass der Mensch «nach
seiner Kraft, nach dem Mass jedes Tages Gott neu in der Welt verwirklicht» (200) — nach
der Buber-Interpretation von K.H. Miskotte (1932) ist das ein Schliisselsatz; impliziert er
nicht eine Asymmetrie zugunsten des Menschen? — nicht so ungeriihrt zitieren kénnen.

Trotz seines mehrmals angedeuteten Selbsteinwands ist dem Gesamtduktus des Buches
nach Bubers Ontologie als der umgreifende Rahmen anzusehen, in dem mit gewissen Zu-
sdtzen und wohl auch Abstrichen christliche Theologie eine zukunftweisende Perspektive
finden kann. Wer wie der Rezensent jenen Einwand gewichtig nimmt, wird bei aller Aner-
kennung der interpretatorischen Verdienste diesem Duktus nicht folgen kénnen.

Von den ziemlich zahlreichen Fehlern (unsorgfiltige Korrekturlesung?) seien einige we-
nige notiert. W. Holsten heisst nicht Wilhelm (27 u.6.), sondern Walther. Der Untertitel
von Herders kantkritischer Schrift lautet nicht «Metaphysik ...» (36), sondern «Metakritik
..». Im Boethius-Zitat ist der Akkusativ «vitam» sinnentstellend als Genitiv iibersetzt
(187). Im Schleiermacher-Zitat (196) ist der 1. Satz durch Wegfall dreier Worte (Homoio-
teleuton) unverstindlich geworden. Ahnliches scheint im Brunner-Zitat (270, Anm. 41) ge-
schehen zu sein.

Hinrich Stoevesandt, Basel



Rezensionen 479

Georg Pfleiderer, Karl Barths praktische Theologie. Zu Genese und Kontext eines paradig-
matischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert, Beitrédge zur histori-
schen Theologie, Bd. 115, Mohr (Siebeck), Tiibingen 2000. 496 S., ISBN 3-16-147300-0.

Der Theologie des jungen Karl Barth wurde in der Forschung der letzten Jahre verstark-
te Aufmerksamkeit gewidmet. Dies hat mehrere Griinde. Einmal wurden durch das Vor-
anschreiten der Karl-Barth-Gesamtausgabe die frithen Texte Barths zuginglich, so dass
eine genauere Rekonstruktion der Entwicklung der Theologie Barths méglich wurde. Zum
anderen zeichneten sich in den letzten Jahren grundlegende Verdnderungen in der Theo-
logiegeschichtsschreibung selbst ab. Diese hat zunehmend die alten Frontstellungen hinter
sich gelassen und den theologischen Aufbruch nach dem Ersten Weltkrieg nicht mehr in
ciner nur binnentheologischen Perspektive, sondern in einer modernititstheoretischen
wahrgenommen. Diese Faktoren fiihrten nicht nur dazu, dass Barths Selbstdeutung seines
Bruchs mit der Theologie seiner Lehrer einer Entmythologisierung unterzogen wurde, son-
dern es zeichneten sich die Konturen eines sich in den Bahnen des Marburger Neukan-
tianismus bewegenden Denkers ab. Dadurch kam ein Bild der frithen Entwicklung Barths
zustande, das erheblich von dessen eigenen Selbstdeutungen abweicht. Es zeigt einen Den-
ker, der seit seinen ersten theologischen Produktionen eine eigenstindige Bearbeitung von
Problemstellungen der Ritschlschule mit den gedanklichen Mitteln des Marburger Neu-
kantianismus vornimmt.

Die Miinchner Habilitationsschrift von Georg Pfleiderer, die nun unter dem Titel Karl
Barths praktische Theologie vorliegt, beschiftigt sich auf dem angedeuteten Hintergrund
vornehmlich mit der Theorieentwicklung der Theologie Karl Barths von 1909 bis 1924/25,
sicht man einmal von dem knappen Ausblick auf die Erwihlungslehre der Kirchlichen
Dogmatik (423-440) ab. Die Grundthese der Untersuchung besteht darin, dass sich die Ge-
nese der Theologie Barths nur dann angemessen rekonstruieren ldsst, wenn man sich nicht
nur auf deren erkenntnistheoretische Strukturen beschrinkt, wie dies in der bisherigen
Forschung zumeist geschehen ist (142-174), sondern deren «implizite Pragmatik» (11) in
den Blick nimmt. Erst durch diese komplexere Rekonstruktionsperspektive wird man des-
sen ansichtig, dass es sich bei Barths Theologie nicht um eine verkappte spekulative Theo-
logie handelt, sondern um eine radikalisierte transzendentalphilosophische Handlungs-
theorie, der es um den Aufbau eines starken Geschichtssubjekts geht. Das reflexiv konstru-
ierte Wissen, welches die Theologie Barths darstellt, soll somit nicht nur gewusst, sondern
am Ort ihrer Rezipienten realisiert werden. Auf diese Weise erzeugt die Theologie Barths
bei ihren Rezipienten cine Selbstdurchsichtigkeit tiber die Konstitutions- und Realisie-
rungsbedingungen endlicher Freiheit.

Diese handlungspraktische Zuspitzung des Theologiebegriffs sowie die hiermit verbun-
dene grundbegriffliche Umstellung auf den Handlungsbegriff verbindet Barth mit anderen
theoretischen Entwiirfen aus den zwanziger Jahren. Ihren modernititstheoretischen Hin-
tergrund hat diese Umstellung in der Grundbegrifflichkeit in dem Versuch eines Umgangs
mit der Krise der modernen Kultur. In dem Anliegen einer Konstruktion eines kollektiven
Handlungssubjekts kommen die von Pfleiderer exemplarisch rekonstruierten Entwiirfe
von Georg Lukdcs (62-70), Carl Schmitt (70-89), Emanuel Hirsch (90-109) sowie Friedrich
Gogarten (110-136) tiberein. Deren transzendentalpragmatische Losungsstrategien der
Konstitutions- und Realisierungsprobleme individueller Subjektivitdt werden im Lichte
von Max Webers Diagnose der prekidren Lage des modernen Handlungssubjekts (47-59)
thematisiert. Gemeinsam ist diesen vier Krisenbewiltigungsprogrammen, ihrer Unter-
schiedlichkeit im Einzelnen ungeachtet, dass die von den jeweiligen Autoren vorgenomme-
ne transzendentalphilosophische Konstruktion des kollektiven Handlungssubjekts in die-
sem zum Verschwinden gebracht wird. Die pragmatische transzendentalphilosophische
Theorie wird somit invers.



480 Rezensionen

Barths praktische Transzendentaltheorie unterscheidet sich nun von den genannten vier
exemplarischen Theorieentwiirfen dadurch, dass er jenen Vorgang der Inversion der Theo-
rie selbst noch einmal zum Thema der Theorie erhebt (141). Hierin erblickt Pfleiderer nicht
nur die systematische Uberlegenheit von Barths Theologie, sondern zugleich «dasjenige
Motiv |[...], das die Theorieentwicklung Barths in allen ihren Stadien vorantreibt» (141f.)
Das Grundproblem, an dem sich Barth in seiner frithen Entwicklung abarbeitet, besteht so-
mit darin, die Differenz von theologisch-theoretischer Reflexion und religiosem Vollzug so
aufzubauen, dass jene kategoriale Differenz am Ort der Rezipienten dieser Theologie im
Resultat zum Verschwinden gebracht wird. Barths Theologie ist daher so inszeniert, dass
sie ihren implizierten Leser im Blick hat. Dieser wird jedoch nicht als miissiger Zuschauer
in Augenschein genommen, sondern so, dass er als methodisch kontrollierender gerade ab-
geschafft wird. Die Texte Barths prozedieren m.a.W. einen solchen Reflexionsvollzug, der
auf eine Ersetzung der Religion durch die theologische Reflexion zielt. Auf Grund dieses
handlungspragmatischen Zuschnitts ist Barths Theologie und zwar seit ihrer liberal-theo-
logischen Friithphase eine systematische praktische Theologie.

Anhand der von Barth vorgenommenen unterschiedlichen Zuordnungen von theologi-
scher Reflexion und religiosem Vollzug ergeben sich drei Entwicklungsstufen seiner Theo-
logie. Sie stellen gleichsam Etappen auf dem Wege einer voranschreitenden Inversion der
transzendentalen Theorie in den Reflexionsgang der Theologie und damit zugleich in den
Aufbau eines Handlungssubjekts dar. Die frithe, in Ankniipfung an Herrmann/Schleierma-
cher und Cohen sowie als Alternative zu Troeltsch konzipierte Theologie Barths setzt mit
der individuellen Religion einen Aussenbezug voraus (175-261). Das Grundproblem dieser
frithen Version einer prinzipialisierten normativen praktischen Theologie (180) besteht
Pfleiderer zufolge darin, wie «die theologische Reflexion an der Stelle des religidsen Indi-
viduums und fiir dieses expliziert werden soll» (248). Aus Barths Umgang mit diesem Pro-
blem resultiert seit 1917 ein neuer Theologiebegriff, der sich dadurch auszeichnet, dass er
die fiir den modernen Protestantismus konstitutive Unterscheidung von Theologie und Re-
ligion einebnet. Die Pointe dieses fiir die Etappe der Romerbrieftheologie von 1917-1924
signifikanten Theologiebegriffs liegt darin, dass auf diese Weise die theologische Reflexion
in die kommunizierte Selbstexplikation des religiosen Bewusstseins tiberfiihrt wird. (263-
393). Die Aufhebung der Methodologie in die Explikation der Theologie selbst erzeugt je-
doch ein spezifisches Vermittlungsproblem dieser Theologie. Da Barth seine methodischen
Reflexionen gleichsam in seinen theologischen Texten verschwinden ldsst, sind diese mit
der Schwierigkeit behaftet, dass die als Religionskritik sich vollziehende Theologie es nicht
verhindern kann, selbst als positive Religion rezipiert zu werden (377). Mit Barths Wen-
dung zur dogmatischen Theologie 1924/25 ist dann die Etappe auf dem Weg der Inversion
der Methodologie in die Vollzugslogik der Theologie erreicht, in der die Differenz von
theologischer Reflexion und Religion vollstindig eingezogen wird (394-422). Die theologi-
sche Bestimmtheit tritt an die Stelle ihres anderen, des religiosen Vollzugs. Auch eine prag-
matische Lesart der Theologie Barths fiithrt somit zu dem Resultat, dass Barth grundlegen-
de kategoriale Differenzen nivelliert und daher anderes nur im Modus der Negation wahr-
nehmen kann.

Mit Pfleiderers Rekonstruktion der Entwicklung von Barths Theologiebegriff liegt eine
auf einem hohen methodischen Niveau durchgefiihrte Untersuchung vor. Durch ihr me-
thodisches Verfahren, eine pragmatische Interpretation von Barths Erkenntnistheorie,
vermag sie die Genese von Barths Theologiebegriff auf eine Weise durchsichtig zu machen,
die in der bisherigen Literatur nicht erreicht ist. Die Barthforschung hat mit dieser Studie
in der Tat ein neues Niveau erreicht.

Christian Danz, Jena



Rezensionen 481

Sigurd Martin Daecke, Jiirgen Schnackenberg (Hg.), Gottesglaube — ein Selektionsvorteil?
Religion in der Evolution — Natur- und Geisteswissenschaftler im Gesprich. Chr. Kaiser/
Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh 2000. 208 S.

Evolution mit ihren Triebkriaften Mutation und Selektion wird immer mehr zum umfas-
senden Erklirungsmodell fiir den Bereich des Lebendigen, fiir die Geschichte der Mensch-
heit, ja fiir das ganze Universum. Auch die Geschichte der Religionen wird mit diesem Mo-
dell gedeutet: Schon in der Urgeschichte hitten religiose Vorstellungen und Praktiken ei-
ner Menschengruppe Vorteile im Kampf ums Dasein verliehen. In einem interdisziplinidren
Symposium an der RWTH Aachen wurde diese Hypothese behandelt. Das Buch bietet die
iiberarbeiteten Referate.

Der Physiker J. Schnackenberg geht auf die Grundfragen des naturwissenschaftlichen
Erkennens ein: Raum und Zeit sind mit dem Universum entstanden. Sie werden durch Ma-
terie, bzw. durch Energie realisiert. Es ist sinnlos, nach dem Vorher des Urknalls und also
nach einem Schopfer als Urheber zu fragen. Doch die Existenz eines Schopfergottes ist mit
naturwissenschaftlichen Methoden auch nicht widerlegbar. Sie ist hochstens eine Chiffre
dafiir, dass sich bei jedem naturwissenschaftlichen Erkenntnisgewinn eine nichste offene
Frage stellt. Dem Physiker leuchtet die Hypothese ein, dass die Religionen ein Produkt der
Evolution des Menschen sind. Thm als Menschen erscheint der Glaube an einen Schopfer-
gott absurder als der Glaube an die Menschwerdung Gottes.

Der Biologe H. Stieve ist iiberzeugt, dass Religion Selektionsvorteile mit sich brachte:
Sie stirkte Vitalitdt und Widerstandskraft der Individuen. Sie forderte und forderte die
Einhaltung von Verhaltensregeln, die fiir das Zusammenleben wichtig sind. Sie stirkte die
Aggression gegen Gruppenfremde und befriedigt das angeborene Kausalititsbediirfnis,
das auch durch falsche Erkldrungen befriedigt wird. Fiir den Verhaltensforscher gehort
Aberglaube in dieselbe Kategorie wie religiose Wahrheit. Stieve nimmt an, dass angebore-
ne Anlagen bei Menschen das moralische und das religiose Verhalten begiinstigt und dass
diese dann durch Selektion sich ausgebreitet haben.

V. Sommer, Primatologe und Anthropologe, vertritt die gleiche Sicht. Er sucht die Wur-
zeln von religiosem Glauben und Handeln in der letzten Phase der Hominisation, vor etwa
300'000 Jahren. Bei den Urfrauen fiel die Menstruation mit den Neumondphasen zusam-
men und war darauf abgestimmt. Durch gemeinsames Handeln hatten diese eine gewisse
Dominanz iiber die Ménner. Sie fithrten Riten ein zur Vorbereitung der gelingenden Jagd
in den Nichten des Vollmondes und zur Verehrung der Mondgéttin.

Der empirische Psychologe H. Reich erldutert seine Phasentheorie fiir die ontogeneti-
sche Entwicklung der Mensch-Gott-Beziehung und konkretisiert sie an den Biographien
von Fr. Nietzsche und R.M. Rilke.

Der Altphilologe W. Burkert berichtet iber archaische Riten und religitse Ideen-Briu-
che aus den Religionen der antiken Mittelmeerkulturen, welche die Evolutionstheorie zu
bestitigen scheinen.

Der Systematiker R. Bernhardt kritisiert diese Theorie, deckt ihren Zusammenhang mit
der problematischen Idee der Naturreligion auf, die in der Aufkldrungsphilosophie als hi-
storischer Ursprung aller Religionen behauptet wurde. Er vermutet auch in den Ausfiih-
rungen von W. Burkert eine Tendenz zur monokausalen Reduktion eines komplexen Sach-
verhalts.

Fiir den Philosophen D. Wandschneider, der einen platonisch-hegelschen Idealismus
vertritt, weist die Gesetzmissigkeit in der Natur auf Gott als Ursprung zuriick. Zu Gott, der
Absolutheit des Logischen, gehort nach dem Gesetz der Dialektik immer auch das Nicht-
Absolute, die erschaffene Welt, hinzu. Der gemeinsame Nenner zwischen Theologie und
Naturwissenschaft ist das anthropische Prinzip der Natur.

Der Fundamentaltheologe U. Liike erinnert an die Konstitution «Dei Filius» des I. Vat.
Konzils. Nach ihr kann «Gott, der Ursprung und das Ziel aller Dinge, mit dem natiirlichen



482 Rezensionen

Licht der menschlichen Vernunft aus den geschaffenen Dingen gewiss erkannt werden.»
Dieser Satz rdumt der Naturwissenschaft «ein Mitspracherecht bei der Gottesfrage ein», da
es nicht nur das «credo, ut intellegam», sondern auch das «intellego, ergo credo» gibt. Der
durch naturwissenschaftliche Forschung erkennbare Gott ist aber nicht der «Liickenbiis-
ser-Gott», der auftaucht, wo die Forschung auf ein (vorldufig) nicht geldstes Problem
stosst, sondern der, welcher in allem menschlichen Erkennen nur indirekt erfahrbar ist, als
der «Gott der unendlichen Endlichkeit».

Der Sytematiker S.M. Daecke nimmt abschliessend Stellung zum Problem. Er hat keine
theologischen Bedenken, der Biologie die Fragen nach Ursprung und Entwicklung zu
tiberlassen, auch nicht die Fragen nach einer Evolution von Religion und deren Nutzen fiir
bestimmte Menschengruppen. «Wenn der Gottesglaube Selektionsvorteile bewirkt haben
sollte, spricht das nicht gegen die Wahrheit des Glaubens und die Wirklichkeit Gottes — al-
lerdings eben so wenig dafiir.» Daecke hilt es fir einen verhidngnisvollen Irrweg, zu be-
haupten, dass «der Glaube an Gott, den Schépfer, tiberhaupt nichts mit den Erkenntnissen
der Naturwissenschaft zu tun habe». Dadurch verliere der Glaube «die Bodenhaftung im
Natiirlichen». Die Transzendenz Gottes darf nicht von seiner Immanenz im Evolutionspro-
zess gelost werden. Gott als Schopfer ist nicht isoliert von der Evolution iiber ihr oder jen-
seits von ihr stehend zu denken. Schépfung ist auch nicht ein Synonym von Evolution, son-
dern sie ist die theologische Deutung von Evolution, und die Evolution ist die naturwissen-
schaftliche Konkretion von Schopfung.

fWalter Neidhart, Basel



	Rezensionen

