
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Stefan Wälchli, Der weise König Salomo. Eine Studie zu den Erzählungen von der Weisheit
Salomos in ihrem alttestamentlichen und altorientalischen Kontext, BWANT 141,

Stuttgart-Berlin-Köln 1999. 263 S., ISBN 3-17-014844-3.

Die Berner Dissertation von 1996 umfasst folgende Arbeitsgänge: Nach einem einleitenden

Kapitel folgt zunächst eine ausführliche literar- und redaktionsgeschichtliche Analyse
aller einschlägigen Texte zu Salomos Weisheit in I Kön 2-11. Wälchli weist den mehrheitlich

vor-deuteronomistischen Charakter der Textaussagen nach und nimmt eine bearbeitete

Sammlung von Salomo-Geschichten (SG genannt) an, welche teils aus alten Jerusalemer
Quellen und teils aus mündlicher Volkstradition stammen. Im Weiteren rechnet Wächli -
im Gefolge der Göttinger Schule - mit den deuteronomistischen Redaktionen DtrH und
DtrN; ihnen weist er meist nur kurze Zusätze zu, welche allerdings zu weitreichenden
theologischen Gewichtsverschiebungen führen. Spät- bzw. nachdeuteronomistische Zusätze
verstärken schliesslich die Idealisierung der Gestalt Salomos.

In einem nächsten Arbeitsgang werden die (bisher noch nie monographisch aufgearbeiteten)

altorientalischen Aussagen über das Ideal des weisen Königs ausgebreitet und mit
der biblischen Darstellung Salomos sowie weiteren alttestamentlichen Aussagen verglichen.

Wälchli findet viele Texte, die sich an einem solchen Ideal messen, auch gerade bei
kleineren Königen im syrischen Raum sowie im Alten Testament. Allerdings begegnen
einzelne Züge dieses Idealbilds nur beschränkt in I Kön 3-11, wie Wälchli selber in seiner
Auflistung (186) sichtbar macht.

In einem letzten Arbeitsschritt bietet Wälchli eine Synthese und versucht eine konkrete
Verortung der SG-Sammlung in der Zeit Hiskias. Für diese Zeit sind ein Milieu von
internationalen Kontakten und weisheitliche Kreise auch sonst im AT belegt. Zudem findet
Wälchli sprachliche Verwandtschaften zur judäischen Bearbeitung der Joseph-Erzählung,
welche sein Lehrer W. Dietrich derselben Zeit zuweist. Die Aufzählung von Rossen und
Wagen als Merkmal von Salomos Reichtum könnte eine Position sein, welche vom Zeitgenossen

Jesaja bekanntlich kritisiert wird. Wälchli erwägt ferner, ob die damals aus dem
Norden einströmenden Flüchtlinge durch die SG ein positiveres Bild Salomos erhalten
sollten, als sie es aus ihrer eigenen Nord-Tradition mitbrachten.

Für den historischen Salomo ergibt sich für Wälchli, dass die Darstellung der SG bereits
eine gewisse Überhöhung aus historischem Abstand darstellt. Andrerseits teilt Wälchli
auch nicht die «minimalistische» Sicht derer, welche Salomo - mit archäologischen oder
literarischen Argumenten - ganz ins Reich der Legende oder gar des Märchens verbannen.
Zu Recht macht er - mit einem longue durée-Argument - auf den Jerusalemer Tempel
aufmerksam, dessen zentrale Bedeutung in Hiskias und Josias Zeit schlecht erklärbar wäre,
wenn nicht bereits Salomo durch den Bau (oder Umbau) des Tempels einen wesentlichen
Anstoss dazu gegeben hätte.

Das Buch schliesst mit kurzen Ausblicken auf die Nachwirkung des weisen Salomo in
späteren Literaturwerken. Zusätzlich zum Literaturverzeichnis und Bibelstellenregister
kommen ausführliche Anhänge mit der Übersetzung der besprochenen alttestamentlichen
und altorientalischen Texte, sowie Aufstellungen im hebräischen Wortlaut, wie Wächli sich
seine literarkritischen Scheidungen vorstellt.

Wälchlis umsichtige und zuweilen etwas langfädige Untersuchung führt im Wesentlichen
zu plausiblen Ergebnissen. Dabei ist sich Wälchli selber bewusst, wie unsicher literarkriti-
sche Analysen sind, und wie brüchig seine Argumentation angesichts der mangelhaften
Quellenlage bleibt: Wie weit reichen Wortstatistiken, um einen Text als nicht-deuterono-
mistisch und gar noch als vordeuteronomistisch bezeichnen zu dürfen (vgl. z.B. S. 77 mit



470 Rezensionen

Anm. 406)? Wie weit kann das Konzept von SG erschlossen und deren magere Theologie
beklagt werden, wenn wir gar nicht wissen können, was DtrH aus SG ausgeschieden und
nicht in sein deuteronomistisches Geschichtswerk übernommen hat (laut Wälchli ist SG
das in I Kön 11,41 genannte sefär dibre $elomo)7 Die von Wächli festgestellte «Doppelbödigkeit»

von DtrH (und auch von DtrN) gegenüber dem Königtum bleibt problematisch,
doch zumindest theologisch interessant.

Diese wenigen Fragen mögen hier genügen, um das Gespräch mit dieser sorgfältigen und
weitgefächerten Untersuchung aufzunehmen.

Edgar Kellenberger, Liestal

William H.C. Propp, Exodus 1 -18. A New Translation with Introduction and Commentary,

The Anchor Bible 2, New York u.a. 1999. 680 S., ISBN 0-385-14804-6.

In der traditionsreichen Kommentarreihe der Anchor Bible sind für das Buch Exodus
zwei dicke Bände vorgesehen. Für die Kommentierung von 18 biblischen Kapiteln fast 700
Seiten zur Verfügung zu haben, ist zugleich ein Privileg sowie eine Verpflichtung zu einer
übersichtlichen Gliederung, damit der Kommentar auch für Détail-Fragen bequem konsultiert

werden kann. Propp bringt eine Fülle von Informationen in erfreulicher
Benutzerfreundlichkeit.

Propp beginnt jeden seiner 17 Abschnitte mit einer Übersetzung. Darauf erhält der
textkritische Vergleich bedeutend breiteren Raum, als dies in andern Kommentaren der Fall
ist. Ebenfalls ausführlich werden dann literarkritische Fragen diskutiert. Dabei erstaunt,
welches Gewicht die Source Analysis bzw. die sorgfältige Zuweisung der einzelnen Verse
und Versteile zu den Quellen J, E, P und D erhält. Naturgemäss kann sich Propps umsichtige

Analyse nicht sehr weit vom traditionellen Konsens entfernen. Propps eigener
Forschungs-Beitrag liegt in einer stärkeren Gewichtung des elohistischen Strangs, aber auch in
seiner Zurückhaltung, jede (in moderner Sicht) logische Spannung sogleich durch
Quellenscheidung aufzulösen. In der Redaction Analysis wird der vorliegende Text als Zusammensetzung

der einzelnen Quellenschriften durch Redaktoren verstanden. Erstaunlicherweise
spielt die Auseinandersetzung mit exegetischen Modellen ausserhalb der traditionellen
Quellenscheidung kaum eine Rolle, obwohl der Kommentar in andern Fragen die kontroverse

Sekundärliteratur durchaus nennt und diskutiert.
Es folgt die versweise Sacherklärung (Notes), welche die unterschiedlichsten Frageinteressen

berücksichtigt. Der letzte Teil (Comment) diskutiert ausführlich und gewinnbringend
grundsätzliche inhaltliche und theologische Fragen. Exkurse, welche im abschliessenden
zweiten Band erscheinen sollen, werden die Berechtigung der Quellenscheidung, aber auch
geschichtliche Fragen zum Exodus und zum Monotheismus behandeln. Die Bibliographie
nennt weit über tausend Titel, allerdings nur wenige aus den Jahren 1995-98; eigenartigerweise

fehlt der gewichtige Exodus-Kommentar von Houtman (englisch 1993/96). Ausführliche

Register helfen zur Erschliessung des Kommentarbands.
Mit Recht definiert Propp seine Arbeit als eine benutzerfreundliche Sammlung von

Beobachtungen und Meinungen - und sich selbst als Moderator eines Gesprächs, welches weit
über die übliche Exegetenzunft hinaus auch Theologen wie z.B. Aqiba und Raschi, Orige-
nes und Calvin sowie zuweilen theologische Aussenseiter wie Spinoza und Freud mit ein-
schliesst. In dieser anregenden Fülle liegt die Stärke des Kommentars, welcher sich eher in
Einzelheiten auf neues Terrain wagt. Der Autor, Professor für History and Judaic Studies

an der University of California in San Diego, widmet das Buch den Lovers of the Bible und
versteht seine Ausführungen bescheiden als das erste, nicht das letzte Wort zum Buch Exodus.

Edgar Kellenberger, Liestal



Rezensionen 471

Martin Ravndal Hauge, Between Sheol and Temple. Motif Structure and Function in the I-
Psalms, JSOT SS 178, Sheffield Academic Press 1995. 314 p., £ 45 (Hardcover), ISBN 1-

85075-491-8.

Der Norweger Hauge untersucht eine altbekannte Thematik neu: Es geht um die Frage,
wie das Subjekt in den «Ich»-Psalmen aufzufassen ist. In der Beantwortung dieser Frage
setzt er neue Akzente. Zunächst entfaltet er anhand von Ps 140 seine Kritik an bisherigen
Vorgehensweisen und entwickelt seine Methodologie. Das Psalmisten-«Ich» werde
traditionell entweder in biographischem oder aber in rituell-institutionellem Sinn verstanden,
wobei je nach Ausleger unterschiedliche «Sitze im Leben» ausgemacht werden. Hauge will
diese historischen Fragestellungen zurückstellen, also das sprechende Psalmen-«Ich» nicht
auf die Autor- oder Benutzersituation hin abfragen, sondern methodisch bei der - wie er
es nennt - «Ein-Dimensionalität» des Textes einsetzen: Textliche Phänomene (wie das

«Ich») sollen (zunächst) als textliche, d.h. literarische Phänomene behandelt werden. Ihre
Identität wird bestimmt durch Daten, die innerhalb des Textrahmens enthalten sind. Auf
den Punkt gebracht: «A <literary> approach in the present study is intended to avoid historical

speculations in preference to textual data.» (22).
Im 2. Kapitel entwickelt Hauge anhand der Psalmen 84 und 36 «das Paradigma». Dabei

ist das Verhältnis von Aussagen in der 1. und der 3. Person essentiell. Die auftretenden Motive

wie auch die Aussagen reflektieren «a religious meta-language of ideological nature»
(62). Dabei wird menschliche Realität auf dem Hintergrund der Kontrast-Typik von «Tempel»

und «Scheol» interpretiert. Das «Ich» lädt dabei zu Aktualisierung und Identifizierung
ein. Kapitel 3 behandelt Ps 42-43 unter dem Stichwort «The Sacred Journey». Die Motiv-
Struktur basiert nach Hauge hierbei auf einer «sacred topography»; es geht um «Realität»,
die durch Motiv-Sets zweier kontrastierender Lokalitäten definiert wird. Anschliessend
untersucht er die Psalmen 27 und 26 unter dem Aspekt des «Ich»s als Aktualisierung des

Paradigmas. Auch hier ist das «Ich» kontrastiert mit dem Bösen und beides verbunden mit
den lokalen Kategorien von Tempel und Scheol. Zugleich wird in den Texten die literarische

Freiheit der individuellen Applikation deutlich. Die Gebets-Situation präsentiert sich
als eine Aktualisierung des zugrunde liegenden Paradigmas. Das lange Kapitel 5 untersucht

anhand von Ps 5 «The Struggle to Dwell in the Temple». Hauge fragt nach Beziehungen

des Psalmtextes zu rituellen Praktiken und zieht - wie bereits in Kapitel 2 - eine Reihe
Motiv-verwandter (Prosa-)Texte in seine Überlegungen mit ein. Die «Ich»-Psalmen scheinen

einen Typus von «élitist religiosity» zu reflektieren. Das letzte Kapitel ist überschrieben

mit «Psalm 62: The Confessor as Temple Dweller». Das «Ich» des Psalms wird verstanden

als paradigmatischer Bekenner in einer Situation der Krise. Die «Ich»-Psalmen
referieren dabei nicht auf eine übliche biographische Realität, sondern quasi auf eine «super-
reality of religious experience», d.h. es handelt sich um eine fiktionale Figur literarischen
Charakters, geschaffen als theologisch-religiöse Konstruktion. Da diese religiöse
«ÜberRealität» jedoch mit «normaler», biographischer und institutioneller Realität verknüpft ist,
bietet sich die Möglichkeit zu (sekundärer) Identifikation und Aktualisierung. Die
Abhandlung schliesst mit einer hilfreichen Zusammenfassung. Beigegeben sind eine
Bibliographie sowie ein Stellen- und Autorenindex.

Die Studie bringt neue Einsichten in die alte Frage des Verhältnisses von Konventiona-
lität (Typikalität) und Singularität. Dabei verlässt Hauge die traditionellen gattungskritischen

Geleise und arbeitet mit literarisch-motivkritischen Methoden. Dass dabei die Kon-
ventionalität, in seinen Worten: das Paradigma, ein stärkeres Gewicht bekommt als die
jeweilige textliche Einzelrealisierung, ist als Korrektiv zu poetologischen, stärker auf den
Einzeltext bezogenen Studien in Kauf zu nehmen. Die anhand von Motivclusters
vorgenommenen Quervergleiche und Folgerungen auch mit Erzähltexten hält der Rezensent
allerdings für problematisch und wenig aussagekräftig. Dass bei einer Einschätzung des
«Ich»s als fiktionaler Figur innerhalb eines religiösen Konstrukts auf der andern Seite hi-



472 Rezensionen

storische Zuordnungen fehlen bzw. blass bleiben, ist der Preis dieses Ansatzes, der dafür
gegenüber diesbezüglichen Spekulationen weniger anfällig ist.

Beat Weber, Linden

Peter Egger, Verdienste vor Gott? Der Begriff <zekhut> im rabbinischen Genesiskommentar
Bereshit Rabba, Freiburg (Schweiz)/Göttingen 2000. 430 S.

Formal gesehen handelt es sich bei der von P. Egger an der theologischen Fakultät in
Freiburg/Schweiz eingereichten Dissertation um die Untersuchung eines hebräischen
Begriffs in den rabbinischen Kommentaren zur Bibel, bzw. vor allem in einem der zentralsten
dieser Kommentare, im Genesiskommentar Bereshit Rabba. Untersucht wird die Bedeutung

des hebräischen Ausdrucks zekhut, der in der rabbinischen Literatur häufig in der
Kombination zekhut avot vorkommt und in den meisten gängigen Übersetzungen und
Wörterbüchern mehrheitlich mit <Verdienst (der Väter)> (oder den engl. bzw. franz.
Äquivalenten) übersetzt wird. Dass diese Übersetzung falsch ist, dass das Wort zekhut nicht
<Verdienst> bedeutet, sondern auf die Gültigkeit und Wirksamkeit der göttlichen Verheis-
sung und Erwählung verweist (und deshalb auch mit <Gülligkeit und Wirksamkeit der Ver-
heissung bzw. Erwählung> zu übersetzen ist) und nur im direkten Kontext des Erwählungsund

Gnadenverhältnisses Gottes zu seinem Volk verstanden werden kann, das ist die
philologische These dieses keinesfalls nur philologischen Werkes.

P. Egger stellt zwar zu Beginn seines Buches (9) heraus, dass es sein Anliegen ist, die aus
dem Wort zekhut abgeleitete These, das Judentum sei eine Verdienstreligion, in Frage zu
stellen, und deshalb zu untersuchen, ob die Übersetzung des Wortes zekhut mit <Verdienst>

gerechtfertigt sei. Sobald man aber mit der Lektüre des Buches bei den einzelnen Interpretationen

der Midraschim dieses Genesiskommentars begonnen hat, stellt man fest, dass die
Gedanken und Argumentationen weit über das Philologische hinausgehen. Das liegt unter
anderem an der Methode des Buches. Da P. Egger von einem grundsätzlichen Misstrauen
gegenüber den Wörterbüchern ausgeht, und das heisst dann in der Konsequenz von einem
grundsätzlichen Nichtwissen, was der fragliche Ausdruck bedeute, so bleibt ihm nichts
anderes übrig, als alle Verwendungen des Wortes zekhut im untersuchten Kommentar darauf
zu prüfen, ob sich aus dem jeweiligen inhaltlichen Zusammenhang ergibt, was der
Ausdruck bedeutet. Das heisst aber nun seinerseits wiederum, dass die einzelnen Midraschim
einer eigentlichen Exegese unterzogen werden müssen. Dass dies kein einfaches Unterfangen

ist, das zeigt sich dem Leser/der Leserin bereits nach der Lektüre der ersten
Textinterpretationen. Mit geradezu unglaublicher Prägnanz und Schärfe wird man hier in die
Tiefendimensionen des rabbinischen Denkens zur Bibel hineingezogen. Denn wer eine kleine
Ahnung hat davon, was ein rabbinischer Kommentar ist, der weiss, dass es sich dabei um
die Interpretation biblischer Texte mit Hilfe anderer biblischer Texte handelt, der weiss
auch, dass durch diese Interpretationen ein ganzes Netzwerk von gegenseitigen Interpretationen

entsteht, dass Psalmen, Prophetenstellen und überhaupt Texte aus der ganzen Bibel
herangezogen werden, und dass man zuletzt nicht einfach einen Kommentar zur Genesis
vor sich hat, sondern eine Einführung in die Auffassung, die die Rabbinen von der Bibel
hatten. In seinen Fallvignetten - die einzelnen Auslegungen der Midraschim von Peter Egger

erschienen mir oft wie kleine Fallgeschichten, wie Prunkstücke aus einer Sammlung
von wertvollen Gegenständen - gelingt es ihm, dieses Denken vor Augen zu führen. Und
immer wieder stellt man überraschende Zusammenhänge fest, sieht sich plötzlich mit
Ausblicken auf abgründige Themen konfrontiert, wird in theologische Gedankengänge
hineingenommen oder wird verwiesen auf Fragen, die einem unter die Haut gehen. Dabei ist und
bleibt das Ganze konkrete Textinterpretation, das heisst, verläuft ganz und gar entlang der
Texte und entwickelt sich anhand der anfänglich gestellten Frage. Zur Veranschaulichung
versuche ich eine dieser Vignetten beliebiger Wahl in gekürzter Form widerzugeben.



Rezensionen 473

In Bereshit Rabba 34,9 zu Genesis 8,21

Und der Herr roch den lieblichen Duft (d.h. des von Noah nach der Sintflut dargebrachten

Brandopfers) und sprach bei sich selbst: Ich will hinfort nicht mehr die Erde um der
Menschen willen verfluchen; ist doch das Trachten des menschlichen Herzens böse von Jugend
auf. Und ich will hinfort nicht mehr schlagen, was da lebt, wie ich getan habe

heisst es unter anderem:

R. Shalom sagte im Namen R. Menahem b. Rav Ze'eiras: Gleich einem König der am
Meer einen Palast bauen wollte, aber nicht wusste, wo er ihn bauen sollte. Da fand er ein
Fläschchen Nardenöl, und er ging dem Duft nach und baute ihn auf ihm. Wie denn geschrieben

steht: Denn er hat sie aufMeere gegründet, und aufStrömen sie festgestellt (Psalm 24,2).
Aufgrund welcher zekhut? Aufgrund der zekhut von <Das ist das Geschlecht, das nach ihm
fragt, das dein Angesicht sucht, Gott Jakobs. > (Psalm 24,6).

Einem uninformierten Leser wird diese Interpretation zunächst wie ein Geheimnis
vorkommen - wo soll er mit Verstehen beginnen? Die rabbinische Interpretation arbeitet mit
einem Gleichnis. Dieses Gleichnis stellt nun - so P. Egger - den Bezug zur Genesisstelle
her. Der Duft des Nardenöls entspricht dem Duft des Noahopfers. Mit dem Palast ist nach
rabbinischer Tradition die Erde gemeint. Dass dieser Palast am Meer gebaut werden soll
entnimmt nun R. Menahem b. Rav Ze'eira Psalm 24,2. Die Präposition <al> (am Meer)
bedeutet nun aber sowohl am Meer wie auch auf oder über dem Meer. Und das Meer bedeutet

in gegenseitiger Interpretation mit der Sintflutgeschichte und Genesis 8,21, wo es heisst,
dass <das Trachten des menschlichen Herzens böse von Jugend auf> sei, die Bedrohung dieser

Welt. Worauf soll also diese Erde gebaut werden, wo sich eben erwiesen hat, dass die
Menschen nach Genesis 6,5ff. und 8,21 (also vor und nach der Sintflut) <von Jugend auf bö-
se> sind und ihr <Dichten und Trachten ihres Herzens die ganze Zeit nur böse war>? Worauf
soll die Erde errichtet werden, wenn sie durch die Bosheit der Menschen einer ständigen
Bedrohung ausgesetzt ist? Das ist die Frage, die Gensis 8,21 für den Interpreten aufwirft -
und deshalb befindet sich die Welt laut R. Menahem b. Rav Ze'eiras am Rande des Meeres,
und sie ist laut Ps 24,2 <auf Meere> gegründet.

Den Grund, weshalb Gott nun aber die Erde trotz der Bosheit nicht verderben will
besteht nach R. Menahem b. Rav Ze'eiras im Opferduft, den er durch Psalm 24,6 interpretiert:

<Das ist das Geschlecht, das nach ihm fragt, das sein Angesicht sucht, Gott Jakobs.>
Unter diesem Geschlecht versteht er seinerseits die jüdischen Märtyrer, die in den
Religionsverfolgungen auf bestialische Weise ihr Leben wegen ihres Festhaltens am jüdischen
Glauben hingeben mussten. Die Märtyrer sind Menschen, die ihre Glaubens- und Bundestreue

und darin ihre Gemeinschaft mit Gott bis in seine letzte Konsequenz zu leben
vermocht haben. Darin sind sie von Gott erwählte Menschen. Nicht zu ihrem Opfer sind sie

erwählt, sondern zu ihrer Treue zu Gott. Und um der Gültigkeit und Wirksamkeit und
Verwirklichung (zekhut) ihrer Erwählung und ihrer für alle Menschen soteriologischen
Bundestreue willen will somit Gott die Erde nicht mehr verderben.

Der überraschende Einblick, den wir hier also bekommen ist der, dass das Märtyrium der
Juden in den Verfolgungen nach rabbinischer Auffassung der Ersatz für das im Tempel
durchgeführte Sühneopfer ist, das nach dessen Zerstörung unmöglich geworden ist.
Selbstverständlich ist dabei vorausgesetzt, dass das Sühneopfer keine Wiedergutmachung des

Opfernden gegenüber Gott ist, sondern ein Geschenk Gottes an die Menschen, die nach
ihm fragen, wie das in Psalm 24,6 zum Ausdruck kommt. Die in den Sühneopfern vollzogene

Vergebung ist alleine Gottes gnädiges Handeln. Obwohl also die Märtyrer der
Religionsverfolgungen durch ihre <Glaubens- und Bundestreue bis in den Tod> voll und ganz an
ihrem Opfer beteiligt sind, so sind diese Opfer doch vom Sühneopfer her als Gnadenakte
Gottes gegenüber Israel und der Menschheit zu verstehen. Und somit kommt der Kom-



474 Rezensionen

mentar zum Schluss: «Die soteriologische Gültigkeit, Wirksamkeit und Verwirklichung der
universalen Erwählung der Märtyrer Israels durch Gott in ihrer Gott antwortenden
Glaubenspraxis und Bundestreue bis in den Tod ist der Grund, weshalb Gott die Erde trotz der
Bosheit der Menschen nicht verflucht. Die Glaubens- und Bundestreue der wenigen und
ihr Festhalten an der Gemeinschaft mit Gott rettet die vielen und lässt die Welt weiterhin
bestehen.» (223f.)

«Wie konnten die Rabbinen eine derart abgründige Aussage wagen, dass die Welt vom
Opfer der jüdischen Märtyrer lebe?» (224) - so fragt P. Egger im Anschluss an diese
Interpretation. Und er fügt bei, dass diese Frage offen bleiben müsse. Und doch scheint mir in
dieser Offenheit der Frage auch wieder der Einschluss unseres heutigen Lebens zu hegen.
Besteht nicht in diesem von den Rabbinen hergestellten Zusammenhang ein Zugang zu
menschlichem Leiden. Und eröffnet nicht gerade dieser Zusammenhang die Ernstnahme
dieses Leidens, ohne dass dessen Schrecklichkeit entweder verharmlost oder zu sinnhaftem
Erleben masochistisch aufgeladen werden muss - und in beiden Fällen zumindest eine
teilweise Rechtfertigung der Täter miteinschliesst? P. Egger lässt den Abgrund, der sich an
dieser Stelle auftut, zwar stehen, aber sein Fragen bricht auch nicht ab. bevor die Abgründigkeit

des menschlichen Lebens selbst zum Thema geworden ist.
Ich weiss nicht, ob es mit der Tätigkeit des Autors als Pfarrer zusammenhängt, dass

gerade von der praktisch-theologischen Seite und von den Fragen des Praktikers her sich bei
der Lektüre immer wieder Zusammenhänge und Interpretationen aufschliessen, die einem

ganz konkret an die Schicksale und Kämpfe der Menschen in der Gemeinde denken lassen.
Was hat es mit dem Leiden der Menschen, was mit den Gebeten der Kranken auf sich?
Welches ist der Stellenwert von Geboten und Schuld, welches derjenige des Rituals gegenüber

der Geheimnishaftigkeit des menschlichen Lebens und der Welt? Dabei kommen
auch sehr grundsätzliche Themen wie die Erwählung und die Frage der Repräsentanz (die
Väter, die Israel repräsentieren, Israel, das die Welt repräsentiert usw.), der Segen oder die
Rolle der Tiere für die Schöpfung zur Sprache. Wenn man sich eingelesen hat in das Buch,
dann versteht man, warum der Autor im Vorwort seinen Dank auch an die Rabbinen richtet,

deren Auslegungsweise ihm den Blick für die biblischen Texte geschärft hätten. «Die
theologische Grösse, Weite, Tiefe und Kraft ihrer Aussagen haben mich immer wieder neu
erstaunt, fasziniert und mein Denken wesentlich verändert und bereichert, was sich auch in
meiner pfarramtlichen Tätigkeit auswirkt.» (Vorwort ohne Seitenzahl) Die Interpretationen

des rabbinischen Genesiskommentars erinnern einen an die Fenster eines Hauses, in
welchem die Bibel aufbewahrt wird. Jedes Fenster eröffnet einen ganz spezifischen und
zunächst fragmentarischen Blick auf die Bibel. Mit der Zeit - bei genügend Einblicken durch
genügend viele Fenster - entsteht plötzlich eine Ahnung dessen, was wir im Hause vorfinden.

Die Interpretation von Interpretationen erweist sich als eine Zugangsweise, die durch
ihre gezielte Tiefenschärfe, geleitet von den einzelnen Midraschim des Kommentars,
Schichten der biblischen Texte freizulegen vermag, wie das ohne das Filter der rabbinischen

Sicht nicht möglich wäre. Darum muss man diese Arbeit auch und gerade aus der
Sicht eines Pfarrers oder praktischen Theologen als Glücksfall bezeichnen.

Ich hoffe, dass dieses Buch, das übrigens auch von seiner Aufmachung und Herstellung
her sehr sorgfältig, ansprechend und zugänglich ist, viele Leser und Leserinnen findet, die
mit dem Autor die Liebe zum rabbinischen Denken entdecken.

Kurt Schori, Bern

Hans-Martin Kirn, Ludwig Hofacker (1798-1828). Reformatorische Predigt und Erwe-
ckungsbewegung, Ernst Franz Verlag, Metzingen 1999. 93 S.

Hans-Martin Kirn versteht es meisterhaft in kurzen Abschnitten die wichtigsten Lebensdaten

und Gedanken des früh verstorbenen schwäbischen pietistischen Pfarrers Ludwig



Rezensionen 475

Hofacker zu beschreiben. «Unbestritten ist, dass Ludwig Hofacker die zentrale Gestalt der
württembergischen Ertweckungsbewegung in den zwanziger Jahren des vorigen Jahrhunderts

war» (7). Er füllte die Leonhardskirche durch seine Gottesdienste. Die Menschen
kamen von weither». Die Leonhardsgemeinde war also eine Personalgemeinde in Württemberg.

Im Hintergrund standen damals die Befreiungskriege und die wirtschaftliche Not der
Menschen. Hungerjahre trieben viele Menschen in die Fremde nach Amerika und Russland.

Im Gegensatz zu anderen Erweckungsbewegungen wurde die württembergische von
einem Freundeskreis von Geistlichen im Kirchendienst und weniger von Laien getragen.

Zu dem Freundeskreis gehörten die Liederdichter Albert Knapp (1798-1864) und Christian

Gottlob Barth (1799-1862). Beide waren auch eng mit der 1815 gegründeten Basler
Mission verbunden. Wie der ältere Pietismus galt auch für die Erweckungsbewegung die
Überzeugung Hofackers: «Wer... kein Christ ist hinter dem Pfluge, der ist auch kein Christ
in der Kirche, denn das Christentum ist nicht ein Rock, den man nach Belieben aus- und
anziehen kann» (10).

Nach der Beschreibung des Wirkungskreises als Vikar und Pfarrer in Württemberg und
den «Prägenden Erfahrungen» durch die frühe Bekehrung und schwere Krankheit,
konzentriert sich Kirn auf den Prediger, der immer «erster Hörer seiner Predigten» war (16).
Geprägt von der Theologie Luthers konzentrierte sich Hofacker auf das Thema Gott und
Seele und die Betonung Zinzendorfs aus Herrnhut: «Durch seine Wunden sind wir
geheilt». Hofacker möchte seine Hörer durch die «Kreuzesmeditation» zur Versöhnungslehre

führen, die sich im Opfer Jesu am klarsten zeige. Glaube und Gefühl werden dieser
Überzeugung untergeordnet. «Die Frage nach den Früchten des Glaubens» zwinge zur
Selbstprüfung, weshalb Hofacker die «Selbstanalyse» zur «heiligen Aufgabe eines jeden
Menschen erklärt» (40).

«Sterben und Tod» sind die zentralen Themen seiner Predigten, die sich am Beispiel
Hiob orientieren von dem man Ergebung lernen könne und dass «Gott gerade in den
Widrigkeiten die Liebe war» (43). Die versammelte Gemeinde wird nach Hofacker durch das

fromme Selbstbewusstsein bestimmt. Die Volkskirche wird zum Missionsfeld und der
Prediger zum Missionar. Hofacker leidet an der Sattheit der «Beamtenkirche», in der die Pfarrer

vornehmlich als Verwaltungsbeamte funktionieren müssen, damit kein «Rumoren» an
der Basis aufkommt. Die schleichende Entchristlichung sei vorherrschend. «Bildung, Ämter,

Titel und Würden zählen auch hier mehr als der religiöse Ernst» (44). Dem gegenüber
betont Hofacker «die Frist» die der «ihrem Ende entgegengehenden Welt» gesetzt ist. Den
Optimismus des Fortschrittsglaubens und die Hoffnung auf eine sittliche Perfektionierung
des Menschen betrachtet er kritisch und mahnt die tugendhaften Leute: «Ihr seid der Hölle
viel näher, als ihr meint!» (48).

Sozialkritische Töne hören wir nicht in seinen Predigten. Es geht ihm um «Erweckung
des Herzens». Sein betonter Antiintellektualismus unterscheidet ihn von den meisten
anderen Mitgliedern der jungen Erweckungsbewegung.

Kirn sieht die Stärke Hofackers im Anspruch des Evangeliums gegenüber der bürgerlichen

Rechtschaffenheitsideologie. Hofacker war ein «Krisentheologe», der eindringlich
«auf das Geschehen am Kreuz als Zentrum christlichen Glaubens und Hoffens gegen die
Daseinsangst des dem Tod geweihten Menschen» hinweist (57).

Ludwig Hofackers Gedanken sind trotz aller zeitbedingter Züge eine Herausforderung
der Kirche am Beginn des neuen Jahrtausends. Die Kirche braucht heute nicht nur ein neues

Nachdenken über wirtschaftliches Handeln, sondern eine aktive Ludwig Hofacker-Be-
wegung, die das Kreuzesgeschehen als Zentrum christlichen Glaubens und Hoffens dem
modernistischen Fundamentalismus namens Relativismus gegenüber im Alltag der Welt
lebt.

KarI W. Rennstich, Bad Urach



476 Rezensionen

Martin Brecht (Hg.), Philipp Friedrich Füller. Gott ist mein Lobgesang. Der Liederdichter
des württembergischen Pietismus, Ernst Franz Verlag, Metzingen 1999, 238 S.

Dieses von Martin Brecht herausgegebene Buch behandelt im ersten Teil den «Dichter,
Pfarrer und Theologen» Hiller. Walter Stäbler beschreibt einfühlsam und gekonnt das
Leben und Wirken des 1699 geborenen Philipp Friedrich Hiller, der früh seinen Vater verlor.
Über die Klosterschulen Denkendorf und Maulbronn führte ihn der Weg zum Theologiestudium

nach Tübingen. Dort bescheinigte man ihm «guten Verstand» und «Bescheidenheit

in den Sitten». Als Vikar predigte er «kurz und gut und führet sich wohl auf » (20). Der
Seelsorger und Prediger, der seit 1751 keine Predigt mehr halten konnte, wurde zum
Schriftsteller, weil seine Stimme versagte. Die Dichtkunst ermöglichte ihm, mit seiner
Krankheit zu leben. Bei seinem Tod 1769 hinterliess er in der Gemeinde und Kirche «einen
guten Namen» (42).

Thilo Dinkel beschreibt die Familien Hiller und der Ehefrau Schickard und zeichnet eine
Bild der schwäbischen «Ehrbarkeit», die «seit Jahrhunderten die Bürgermeister, höheren
Beamten und Pfarrer» stellten.

Die enge Verbindung Hillers mit Halle und Herrnhut und den damaligen Pietismus
beschreibt Wolfgang Schöllkopf und zeigt, «dass sich die unterschiedlichen Traditionen des
Pietismus alle auch als Singbewegung ausprägten» (63). Den Dichtertheologen und
Kirchenreformer zeichnet Wolfgang Wischmeyer. Er zeigt überzeugend, dass er Johann Arnds
«Paradiesgärtlein», das zu den Bestsellern der christlichen Weltliteratur gehört, und das
Hiller 1730 in Lieder umsetzte, genauso wie Paul Gerhardt, den er «poeta doctus» nennt,
als seine Lehrer verstand. Der Gemeindepfarrer, der sich als Diener der Gemeinde
verstand, schafft «eine zum Kunstwerk gestaltete Theologie» (83), die «Kirche als Solidarität
der Beschenkten» mit «äusserster Weltverhaftetheit - bis zum Tode» beschreibt.

Martin Brecht skizziert Hillers Geistliches Liederkästlein «als eines der Medien für die
tägliche Andacht» (87-137). Hillers Motivation ist das Lob Gottes und der Ruhm des
Allerhöchsten. Aus dem Liederkästlein wird seine theologische Konzeption deutlich: «Gottes
Grösse ist unaussprechlich» (103), und «der Geist erforscht die Tiefen der Gottheit» (117),
deshalb kann er das Leben bejahen. Im zweiten Teil des Liedkästleins beschreibt er den
Tod, die Erscheinung Christi und die Ewigkeit mit den Worten: «Wir warten dein, o Gottes
Sohn, und lieben dein Erscheinen» (133ff.).

Den Weg «von Hiller zu Hölderlin. Das Netzwerk altwürttembergischer Ehrbarkeit als
Vermittler pietistischer Traditionen» zeichnet Reinhard Breymayer (138-164).

Der Zweite Teil des Buchs konzentriert sich auf «Erfahrungen und Nachwirkungen»
Hillers. Zum «Schatz im Gepäck der Auswanderer» nach Amerika und Russland in den
Hungerjahren 1816/17 gehörte nach Günther J. Mathia (166-171) auch Hillers Liederkästlein.

Es tröstete nach dem Bericht des Basler Missionars Saltet die Gefangenen des 1826
Überfallenen schwäbischen Kolonistendorfes Katharinenfeld in Russland. Das Liederkästlein

wurde zum Gesangbuch der Pregizer Gemeinschaft in Besarabien, Georgien, Ungarn
und Israel und zum Trostbuch für viele Menschen in aller Welt.

In der Tat: «An Hiller ist mehr dran, als man weiss». Er ist ein grosser Liederdichter und
Theologe, von dem heute, in der Zeit der Theologievergessenheit, viele Pfarrer viel lernen
können. Das Doppelgebot der Liebe, als Selbstauslegung Gottes und als Schöpfung einer
neuen individuellen Lebensführung im Sinne der sozialen Freiheitsverhältnisse, «schafft
Person und menschliche Gemeinschaft neu. Gemeinschaft am Leid führt nicht in
Vereinzelung und Gottferne und Tod; sondern zur schöpferschen Verheissung des Evangeliums

gehört die Zuversicht der Gottesgemeinschaft» (85). In der Praxis der Liebe sah er den
Zusammenhang von Frömmigkeit und gelehrter Theologie.

Diese oft vergessene Seite des schwäbischen Pietismus hat später Dietrich Bonhoeffer
wieder aufgenommen.



Rezensionen All

Dem von Martin Brecht herausgegebenen Buch muss man eine weite Verbreitung
wünschen vor allem unter denen, die Theologie, Frömmigkeit und Gemeinde trennen.

Karl W. Rennstich, Bad Urach

Martin Leiner, Gottes Gegenwart. Martin Bubers Philosophie des Dialogs und der Ansatz
ihrer theologischen Rezeption bei Friedrich Gogarten und Emil Brunner, Chr. Kaiser /

Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2000. 301 S., DM 68.-/SFr. 63.50, ISBN 3-579-
02666-6

Den breitesten Raum in dieser Mainzer Habilitationsschrift von 1998 nimmt eine
eingehende Untersuchung von Bubers «Dialogphilosophie» ein, fokussiert auf die grundlegende
Schrift «Ich und Du» von 1923. Die Teile I—III stecken das Terrain ab: T. I (29-69) setzt sich
differenziert mit älteren Buber-Deutungen auseinander. T. II (71-101) untersucht Bubers
vielfältigen Konnex mit dem zeitgenössischen Denken und seine Eigenständigkeit, v.a. im
Verhältnis zu Dilthey, Simmel und Husserl. Später (215-233) wird auch diejenige gegenüber

den anderen Pionieren des dialogischen Denkens herausgearbeitet. Am wichtigsten
ist wohl Bubers Verhältnis zu Kant. L. weist (96-99 u.ö.) überzeugend nach, dass Kant eine
dominierende Rolle bei Buber spielt und Bubers Denken «kein Zurückgehen hinter die
Voraussetzungen der kantischen Philosophie» ist (209), und gewinnt daraus eine wichtige
Basis seiner Interpretation. T. III (103-120) erörtert «methodische Grundfragen», wobei
die Schrift «Urdistanz und Beziehung» (1950) entgegen Bubers Selbsteinschätzung als

widersprüchlich mit seiner wirklichen Intention beurteilt wird (115-119). Das Kernstück des

Buches, auch quantitativ überwiegend, ist T. IV (121-232): eine minutiöse Analyse von
«Ich und Du». In der relationalen «Zwiefältigkeit» (133ff. u.ö.) von Ich-Du- und Ich-Es-Be-
ziehung - beide strikt zu unterscheiden, aber im Leben stets ineinander übergehend - er-
schliesst sich nicht nur (anthropologisch) das Wesen des Menschen, sondern (ontologisch)
die Wirklichkeit überhaupt und mit ihr, als höchste Begegnungsform innerhalb der Ich-Du-
Beziehung, diejenige zum «ewigen Du», die Gegenwart Gottes - und diese nicht anders als
«'am Ort' des weltlichen Gegenübers» (211). Sie kennt zwar eine primäre «Initiative» (65)
und insofern eine Art Vorrang Gottes, ist aber grundsätzlich wie jede Ich-Du-Beziehung
eine «symmetrische Wechselwirkung». So ist auch Offenbarung eine «reale Wechselwirkung

mit Gott», aber keine «Selbstbestimmung Gottes vor den Menschen» und keine
Mitteilung eines «Inhalts» (201). Sie steht, oberhalb jeder einzelnen Religion, jedem Menschen
prinzipiell offen. Konkrete Religion besagt notwendig (schicksalsmässig, nicht willkürlich),
dass «Gott zum Ding» gemacht wird (202). Das «ewige Du» aber kann «seinem Wesen nach
nicht zum Es werden» (194). Ebensowenig kann es jedoch - eine Konsequenz, die L. nicht
zieht und aus der sich m. E. der Haupteinwand gegen seine systematische Zielsetzung
ergibt - sich als «Ich» konturieren. Gott bleibt sozusagen anonym. Dem in der Wechselwirkung

aufgehenden Gott Bubers fehlt die Souveränität des Gottes der Bibel.
Ist Buber - oder inwiefern ist Buber - damit ein authentischer Repräsentant des Judentums?

Und ist seine von L. mit Einschränkung behauptete Rezipierbarkeit seitens christlicher

Theologie ein Beitrag zu jüdisch-christlicher Verständigung? Solche Fragen stellt L.
nicht. Buber sieht seine Ich-Du-Lehre als «etwas Urjüdisches», was L. zweimal (100.245)
zitiert, aber nicht eigentlich thematisiert, wie auch Bubers Beiträge zur Schriftauslegung
völlig ausser Betracht bleiben. Nur der Buber von «Ich und Du» ist Gegenstand der
Untersuchung, hinter der ein systematisch-theologisches Interesse steht. Bubers Prägung durch
den Chassidismus wird lediglich, mit dessen Wort, als seine «Wünschelrute» (94f. u.ö.)
gewürdigt, aber nicht weiter befragt.

Jenes systematisch-theologische Interesse ist der leitende Impuls des Buches, wie in Vorwort

und Einleitung (13-28) und in der Ertragsbilanz (277-284) äusserst knapp umrissen
wird. In Bubers Ich-Du-Philosophie meint L. den Schlüssel zu einer «Synthese» zwischen



478 Rezensionen

den «bleibenden Errungenschaften» (15) der Theologie des 19. und des 20. Jahrhunderts -
inhaltlich (in umgekehrter Reihenfolge): zwischen «einer Theologie des Wortes Gottes»,
wie die Dialektische Theologie sie forderte, «und einer Theologie der Frömmigkeit» im
Sinne Schleiermachers (282) - gefunden zu haben.

Darum geht L., weiterhin im historischen Rahmen, in T. V (233-272) zunächst der «Bu-
berrezeption» bei Gogarten und Brunner nach. Nachgewiesen werden dann aber nur selektive

Anknüpfungen, die den Namen Rezeption kaum verdienen, und die Frage literarischer
Abhängigkeit Gogartens und Brunners von Buber wird mit Recht offengelassen. L.
beschränkt sich faktisch auf verschiedene punktuelle Vergleiche, die teils unterschiedlich
grosse sachliche Nähe beider Autoren zu Buber (und untereinander), teils schroffe
Widersprüche zu Buber zeigen. Der entscheidende Vergleichspunkt ist, dass Gogarten wie Brunner

die - übereinstimmend mit Buber als Ich-Du-Relation gedachte - Beziehung zwischen
Gott und Mensch als Asymmetrie zugunsten Gottes auffassen, was aus Buberscher
Perspektive «defizitär» ist (241, vgl. 252) und gegenüber seiner umfassenden Ontologie nur zu
einer «Regionalontologie» (248.275) ausreicht.

L. scheint die erstere als den Rahmen für die Theologie gewinnen zu wollen, innerhalb
dessen «christliche Lehre möglich» bleiben (265) kann. Oder meint er es umgekehrt? Er
weiss natürlich, dass die Theologie mit dem Glauben an die «spezielle Gegenwart Gottes
in Jesus Christus» (212) steht und fällt. (Neben der allgemeinen Gegenwart Gottes spreche
der Glaube auch von jener, sagt L. ebd. seltsam zurückhaltend.) Er sagt ausdrücklich: «Als
Interpretation der christlichen Offenbarung wird man Bubers Sicht wohl kaum als ausreichend

ansehen können» (67). Oder: «fm Bezug auf Gottes Selbstoffenbarung kann Bubers
Lehre von der Gegenwart Gottes aber nur einen Teilaspekt wiedergeben.... Für jede christliche

Lehre ist grundlegend, dass es ein bestimmtes Du gibt. Dieses Du ist für die Christen
[!] Jesus Christus» (284); und man könne «von der Christologie aus zu allgemeinen Aussagen»

kommen (282; Hervorhebungen von mir) - womit das umgekehrte Verfahren doch
wohl ausgeschlossen wäre. Dies ernstgenommen, hätte L. in der gerügten «Asymmetrie»,
wie unzulänglich man auch ihre Darstellung bei Gogarten und Brunner finden mag, ein
elementares Wahrheitsmoment finden müssen und hätte Bubers Satz, dass der Mensch «nach
seiner Kraft, nach dem Mass jedes Tages Gott neu in der Welt verwirklicht» (200) - nach
der Buber-Interpretation von K.H. Miskotte (1932) ist das ein Schlüsselsatz; impliziert er
nicht eine Asymmetrie zugunsten des Menschen? - nicht so ungerührt zitieren können.

Trotz seines mehrmals angedeuteten Selbsteinwands ist dem Gesamtduktus des Buches
nach Bubers Ontologie als der umgreifende Rahmen anzusehen, in dem mit gewissen
Zusätzen und wohl auch Abstrichen christliche Theologie eine zukunftweisende Perspektive
finden kann. Wer wie der Rezensent jenen Einwand gewichtig nimmt, wird bei aller
Anerkennung der interpretatorischen Verdienste diesem Duktus nicht folgen können.

Von den ziemlich zahlreichen Fehlern (unsorgfältige Korrekturlesung?) seien einige
wenige notiert. W. Holsten heisst nicht Wilhelm (27 u.ö.), sondern Walther. Der Untertitel
von Herders kantkritischer Schrift lautet nicht «Metaphysik ...» (36), sondern «Metakritik
...». Im Boethius-Zitat ist der Akkusativ «vitam» sinnentstellend als Genitiv übersetzt
(187). Im Schleiermacher-Zitat (196) ist der 1. Satz durch Wegfall dreier Worte (Homoio-
teleuton) unverständlich geworden. Ähnliches scheint im Brunner-Zitat (270, Anm. 41)
geschehen zu sein.

Hinrich Stoevesandt, Basel



Rezensionen 479

Georg Pfleiderer, Karl Barths praktische Theologie. Zu Genese und Kontext eines
paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert, Beiträge zur historischen

Theologie, Bd. 115, Mohr (Siebeck), Tübingen 2000. 496 S., ISBN 3-16-147300-0.

Der Theologie des jungen Karl Barth wurde in der Forschung der letzten Jahre verstärkte

Aufmerksamkeit gewidmet. Dies hat mehrere Gründe. Einmal wurden durch das
Voranschreiten der Karl-Barth-Gesamtausgabe die frühen Texte Barths zugänglich, so dass

eine genauere Rekonstruktion der Entwicklung der Theologie Barths möglich wurde. Zum
anderen zeichneten sich in den letzten Jahren grundlegende Veränderungen in der
Theologiegeschichtsschreibung selbst ab. Diese hat zunehmend die alten Frontstellungen hinter
sich gelassen und den theologischen Aufbruch nach dem Ersten Weltkrieg nicht mehr in
einer nur binnentheologischen Perspektive, sondern in einer modernitätstheoretischen
wahrgenommen. Diese Faktoren führten nicht nur dazu, dass Barths Selbstdeutung seines
Bruchs mit der Theologie seiner Lehrer einer Entmythologisierung unterzogen wurde,
sondern es zeichneten sich die Konturen eines sich in den Bahnen des Marburger
Neukantianismus bewegenden Denkers ab. Dadurch kam ein Bild der frühen Entwicklung Barths
zustande, das erheblich von dessen eigenen Selbstdeutungen abweicht. Es zeigt einen Denker,

der seit seinen ersten theologischen Produktionen eine eigenständige Bearbeitung von
Problemstellungen der Ritschischule mit den gedanklichen Mitteln des Marburger
Neukantianismus vornimmt.

Die Münchner Habilitationsschrift von Georg Pfleiderer, die nun unter dem Titel Karl
Barths praktische Theologie vorliegt, beschäftigt sich auf dem angedeuteten Hintergrund
vornehmlich mit der Theorieentwicklung der Theologie Karl Barths von 1909 bis 1924/25,
sieht man einmal von dem knappen Ausblick auf die Erwählungslehre der Kirchlichen
Dogmatik (423-440) ab. Die Grundthese der Untersuchung besteht darin, dass sich die
Genese der Theologie Barths nur dann angemessen rekonstruieren lässt, wenn man sich nicht
nur auf deren erkenntnistheoretische Strukturen beschränkt, wie dies in der bisherigen
Forschung zumeist geschehen ist (142-174), sondern deren «implizite Pragmatik» (11) in
den Blick nimmt. Erst durch diese komplexere Rekonstruktionsperspektive wird man dessen

ansichtig, dass es sich bei Barths Theologie nicht um eine verkappte spekulative Theologie

handelt, sondern um eine radikalisierte transzendentalphilosophische Handlungstheorie,

der es um den Aufbau eines starken Geschichtssubjekts geht. Das reflexiv konstruierte

Wissen, welches die Theologie Barths darstellt, soll somit nicht nur gewusst, sondern
am Ort ihrer Rezipienten realisiert werden. Auf diese Weise erzeugt die Theologie Barths
bei ihren Rezipienten eine Selbstdurchsichtigkeit über die Konstitutions- und
Realisierungsbedingungen endlicher Freiheit.

Diese handlungspraktische Zuspitzung des Theologiebegriffs sowie die hiermit verbundene

grundbegriffliche Umstellung auf den Handlungsbegriff verbindet Barth mit anderen
theoretischen Entwürfen aus den zwanziger Jahren. Ihren modernitätstheoretischen
Hintergrund hat diese Umstellung in der Grundbegrifflichkeit in dem Versuch eines Umgangs
mit der Krise der modernen Kultur. In dem Anliegen einer Konstruktion eines kollektiven
Handlungssubjekts kommen die von Pfleiderer exemplarisch rekonstruierten Entwürfe
von Georg Lukäcs (62-70), Carl Schmitt (70-89), Emanuel Hirsch (90-109) sowie Friedrich
Gogarten (110-136) überein. Deren transzendentalpragmatische Lösungsstrategien der
Konstitutions- und Realisierungsprobleme individueller Subjektivität werden im Lichte
von Max Webers Diagnose der prekären Lage des modernen Handlungssubjekts (47-59)
thematisiert. Gemeinsam ist diesen vier Krisenbewältigungsprogrammen, ihrer
Unterschiedlichkeit im Einzelnen ungeachtet, dass die von den jeweiligen Autoren vorgenommene

transzendentalphilosophische Konstruktion des kollektiven Handlungssubjekts in
diesem zum Verschwinden gebracht wird. Die pragmatische transzendentalphilosophische
Theorie wird somit invers.



480 Rezensionen

Barths praktische Transzendentaltheorie unterscheidet sich nun von den genannten vier
exemplarischen Theorieentwürfen dadurch, dass er jenen Vorgang der Inversion der Theorie

selbst noch einmal zum Thema der Theorie erhebt (141). Hierin erblickt Pfleiderer nicht
nur die systematische Überlegenheit von Barths Theologie, sondern zugleich «dasjenige
Motiv [...], das die Theorieentwicklung Barths in allen ihren Stadien vorantreibt» (141f.)
Das Grundproblem, an dem sich Barth in seiner frühen Entwicklung abarbeitet, besteht
somit darin, die Differenz von theologisch-theoretischer Reflexion und religiösem Vollzug so
aufzubauen, dass jene kategoriale Differenz am Ort der Rezipienten dieser Theologie im
Resultat zum Verschwinden gebracht wird. Barths Theologie ist daher so inszeniert, dass
sie ihren implizierten Leser im Blick hat. Dieser wird jedoch nicht als müssiger Zuschauer
in Augenschein genommen, sondern so, dass er als methodisch kontrollierender gerade
abgeschafft wird. Die Texte Barths prozedieren m.a.W. einen solchen Reflexionsvollzug, der
auf eine Ersetzung der Religion durch die theologische Reflexion zielt. Auf Grund dieses

handlungspragmatischen Zuschnitts ist Barths Theologie und zwar seit ihrer liberal-theologischen

Frühphase eine systematische praktische Theologie.
Anhand der von Barth vorgenommenen unterschiedlichen Zuordnungen von theologischer

Reflexion und religiösem Vollzug ergeben sich drei Entwicklungsstufen seiner Theologie.

Sie stellen gleichsam Etappen auf dem Wege einer voranschreitenden Inversion der
transzendentalen Theorie in den Reflexionsgang der Theologie und damit zugleich in den
Aufbau eines Handlungssubjekts dar. Die frühe, in Anknüpfung an Herrmann/Schleiermacher

und Cohen sowie als Alternative zu Troeltsch konzipierte Theologie Barths setzt mit
der individuellen Religion einen Aussenbezug voraus (175-261). Das Grundproblem dieser
frühen Version einer prinzipialisierten normativen praktischen Theologie (180) besteht
Pfleiderer zufolge darin, wie «die theologische Reflexion an der Stelle des religiösen
Individuums und für dieses expliziert werden soll» (248). Aus Barths Umgang mit diesem
Problem resultiert seit 1917 ein neuer Theologiebegriff, der sich dadurch auszeichnet, dass er
die für den modernen Protestantismus konstitutive Unterscheidung von Theologie und
Religion einebnet. Die Pointe dieses für die Etappe der Römerbrieftheologie von 1917-1924

signifikanten Theologiebegriffs liegt darin, dass auf diese Weise die theologische Reflexion
in die kommunizierte Selbstexplikation des religiösen Bewusstseins überführt wird. (263-
393). Die Aufhebung der Methodologie in die Explikation der Theologie selbst erzeugt
jedoch ein spezifisches Vermittlungsproblem dieser Theologie. Da Barth seine methodischen
Reflexionen gleichsam in seinen theologischen Texten verschwinden lässt, sind diese mit
der Schwierigkeit behaftet, dass die als Religionskritik sich vollziehende Theologie es nicht
verhindern kann, selbst als positive Religion rezipiert zu werden (377). Mit Barths Wendung

zur dogmatischen Theologie 1924/25 ist dann die Etappe auf dem Weg der Inversion
der Methodologie in die Vollzugslogik der Theologie erreicht, in der die Differenz von
theologischer Reflexion und Religion vollständig eingezogen wird (394-422). Die theologische

Bestimmtheit tritt an die Stelle ihres anderen, des religiösen Vollzugs. Auch eine
pragmatische Lesart der Theologie Barths führt somit zu dem Resultat, dass Barth grundlegende

kategoriale Differenzen nivelliert und daher anderes nur im Modus der Negation
wahrnehmen kann.

Mit Pfleiderers Rekonstruktion der Entwicklung von Barths Theologiebegriff liegt eine
auf einem hohen methodischen Niveau durchgeführte Untersuchung vor. Durch ihr
methodisches Verfahren, eine pragmatische Interpretation von Barths Erkenntnistheorie,
vermag sie die Genese von Barths Theologiebegriff auf eine Weise durchsichtig zu machen,
die in der bisherigen Literatur nicht erreicht ist. Die Barthforschung hat mit dieser Studie
in der Tat ein neues Niveau erreicht.

Christian Danz, Jena



Rezensionen 481

Sigurd Martin Daecke, Jürgen Schnackenberg (Hg.), Gottesglaube - ein Selektionsvorteil?
Religion in der Evolution - Natur- und Geisteswissenschaftler im Gespräch. Chr. Kaiser/
Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2000. 208 S.

Evolution mit ihren Triebkräften Mutation und Selektion wird immer mehr zum
umfassenden Erklärungsmodell für den Bereich des Lebendigen, für die Geschichte der Menschheit,

ja für das ganze Universum. Auch die Geschichte der Religionen wird mit diesem Modell

gedeutet: Schon in der Urgeschichte hätten religiöse Vorstellungen und Praktiken
einer Menschengruppe Vorteile im Kampf ums Dasein verliehen. In einem interdisziplinären
Symposium an der RWTH Aachen wurde diese Hypothese behandelt. Das Buch bietet die
überarbeiteten Referate.

Der Physiker J. Schnackenberg geht auf die Grundfragen des naturwissenschaftlichen
Erkennens ein: Raum und Zeit sind mit dem Universum entstanden. Sie werden durch
Materie, bzw. durch Energie realisiert. Es ist sinnlos, nach dem Vorher des Urknalls und also
nach einem Schöpfer als Urheber zu fragen. Doch die Existenz eines Schöpfergottes ist mit
naturwissenschaftlichen Methoden auch nicht widerlegbar. Sie ist höchstens eine Chiffre
dafür, dass sich bei jedem naturwissenschaftlichen Erkenntnisgewinn eine nächste offene
Frage stellt. Dem Physiker leuchtet die Hypothese ein. dass die Religionen ein Produkt der
Evolution des Menschen sind. Ihm als Menschen erscheint der Glaube an einen Schöpfergott

absurder als der Glaube an die Menschwerdung Gottes.
Der Biologe H. Stieve ist überzeugt, dass Religion Selektionsvorteile mit sich brachte:

Sie stärkte Vitalität und Widerstandskraft der Individuen. Sie forderte und förderte die

Einhaltung von Verhaltensregeln, die für das Zusammenleben wichtig sind. Sie stärkte die
Aggression gegen Gruppenfremde und befriedigt das angeborene Kausalitätsbedürfnis,
das auch durch falsche Erklärungen befriedigt wird. Für den Verhaltensforscher gehört
Aberglaube in dieselbe Kategorie wie religiöse Wahrheit. Stieve nimmt an, dass angeborene

Anlagen bei Menschen das moralische und das religiöse Verhalten begünstigt und dass

diese dann durch Selektion sich ausgebreitet haben.
V. Sommer, Primatologe und Anthropologe, vertritt die gleiche Sicht. Er sucht die Wurzeln

von religiösem Glauben und Handeln in der letzten Phase der Hominisation, vor etwa
300'000 Jahren. Bei den Urfrauen fiel die Menstruation mit den Neumondphasen zusammen

und war darauf abgestimmt. Durch gemeinsames Handeln hatten diese eine gewisse
Dominanz über die Männer. Sie führten Riten ein zur Vorbereitung der gelingenden Jagd
in den Nächten des Vollmondes und zur Verehrung der Mondgöttin.

Der empirische Psychologe H. Reich erläutert seine Phasentheorie für die ontogeneti-
sche Entwicklung der Mensch-Gott-Beziehung und konkretisiert sie an den Biographien
von Fr. Nietzsche und R.M. Rilke.

Der Altphilologe W. Burkert berichtet über archaische Riten und religiöse Ideen-Bräuche

aus den Religionen der antiken Mittelmeerkulturen, welche die Evolutionstheorie zu
bestätigen scheinen.

Der Systematiker R. Bernhardt kritisiert diese Theorie, deckt ihren Zusammenhang mit
der problematischen Idee der Naturreligion auf, die in der Aufklärungsphilosophie als
historischer Ursprung aller Religionen behauptet wurde. Er vermutet auch in den Ausführungen

von W. Burkert eine Tendenz zur monokausalen Reduktion eines komplexen
Sachverhalts.

Für den Philosophen D. Wandschneider, der einen platonisch-hegelschen Idealismus
vertritt, weist die Gesetzmässigkeit in der Natur auf Gott als Ursprung zurück. Zu Gott, der
Absolutheit des Logischen, gehört nach dem Gesetz der Dialektik immer auch das Nicht-
Absolute, die erschaffene Welt, hinzu. Der gemeinsame Nenner zwischen Theologie und
Naturwissenschaft ist das anthropische Prinzip der Natur.

Der Fundamentaltheologe U. Lüke erinnert an die Konstitution «Dei Filius» des I. Vat.
Konzils. Nach ihr kann «Gott, der Ursprung und das Ziel aller Dinge, mit dem natürlichen



482 Rezensionen

Licht der menschlichen Vernunft aus den geschaffenen Dingen gewiss erkannt werden.»
Dieser Satz räumt der Naturwissenschaft «ein Mitspracherecht bei der Gottesfrage ein», da
es nicht nur das «credo, ut intellegam», sondern auch das «intellego, ergo credo» gibt. Der
durch naturwissenschaftliche Forschung erkennbare Gott ist aber nicht der «Lückenbüs-
ser-Gott», der auftaucht, wo die Forschung auf ein (vorläufig) nicht gelöstes Problem
stösst, sondern der, welcher in allem menschlichen Erkennen nur indirekt erfahrbar ist, als
der «Gott der unendlichen Endlichkeit».

Der Sytematiker S.M. Daecke nimmt abschliessend Stellung zum Problem. Er hat keine
theologischen Bedenken, der Biologie die Fragen nach Ursprung und Entwicklung zu
überlassen, auch nicht die Fragen nach einer Evolution von Religion und deren Nutzen für
bestimmte Menschengruppen. «Wenn der Gottesglaube Selektionsvorteile bewirkt haben
sollte, spricht das nicht gegen die Wahrheit des Glaubens und die Wirklichkeit Gottes -
allerdings eben so wenig dafür.» Daecke hält es für einen verhängnisvollen Irrweg, zu
behaupten, dass «der Glaube an Gott, den Schöpfer, überhaupt nichts mit den Erkenntnissen
der Naturwissenschaft zu tun habe». Dadurch verliere der Glaube «die Bodenhaftung im
Natürlichen». Die Transzendenz Gottes darf nicht von seiner Immanenz im Evolutionspro-
zess gelöst werden. Gott als Schöpfer ist nicht isoliert von der Evolution über ihr oder
jenseits von ihr stehend zu denken. Schöpfung ist auch nicht ein Synonym von Evolution,
sondern sie ist die theologische Deutung von Evolution, und die Evolution ist die naturwissenschaftliche

Konkretion von Schöpfung.
fWalter Neidhart, Basel


	Rezensionen

