
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 4

Artikel: "Wo ist Professor Alt?" : Stationen alttestamentlicher Forschung in
Basel

Autor: Smend, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wo ist Professor Alt?»

Stationen alttestamentlicher Forschung in Basel

Ansprache zur Eröffnung der Ausstellung anlässlich des
17. internationalen Alttestamentlerkongresses

in der Öffentlichen Bibliothek der Universität Basel am 13. Juli 2001

«Die Strahlen der Sonne vertreiben die Nacht.» Im gleichen Jahr, in dem
Sarastro das zum ersten Mal sang, 1791, rief die aufgeklärte alttestamentliche
Wissenschaft durch den Mund ihres Göttinger Hauptvertreters den «Tag»
aus, der «Buxtorfs Finsternisse» zerstörte. Der Göttinger, es war Johann
Gottfried Eichhorn1, wurde alsbald seinerseits, wenngleich nicht im Namen
Buxtorfs, von dem künftigen Basler Wilhelm Martin Leberecht de Wette
unsanft in seine Schranken verwiesen2. Sein Bild war zwar nicht ganz falsch,
aber doch ehrfurchtslos und undankbar gewesen. Zur Zeit der Göttinger
Universitätsgründung gab es in Basel schon fast ein Vierteljahrtausend gelehrter
Bemühung um das Alte Testament und die Veritas Hebraica. Damit hat
Göttingen inzwischen gleichgezogen, aber Basel bleibt ihm uneinholbar voraus.
Hier sind heute fünf Jahrhunderte dieser Bemühung zu besichtigen.

Man kann das schon ambulando auf der Strasse tun. Wenige Steinwürfe
von dieser Bibliothek, vor dem Spalentor, markieren die «Duhm-Inseln» die
Stelle, wo 1928 der interessanteste unter den Basler Alttestamentlern sein
schreckliches Ende fand. Zehn Minuten läuft man nordwärts zu dem Haus,
das er 1889 am Rhein baute und mit der Hiob-Inschrift versah: «Vom Geruch
des Wassers wird er grünen» - eine Prophezeiung, die sich, wie die Studenten
konstatierten, an seinem roten Schopf nicht erfüllte. Möchte doch niemals die
Hiobs-Post kommen, dass dieses Gemäuer - zugegeben, es ist nicht schön -
einem Neubau weichen muss! Duhms Grabstein wurde ans andere Ende der
Stadt auf den Wolf-Friedhof versetzt, wo man auch den ebenfalls dorthin
translozierten Stein des Nächstälteren unter den drei Giganten der Basler alt-
testamentlichen Wissenschaft, de Wette, besichtigen kann. Der Dritte (oder
richtiger Erste), Johannes Buxtorf, wurde im Münsterkreuzgang beigesetzt,
nachdem er in seinem Haus in der Bäumleingasse (heute Galerie Beyeler)
sehr viel länger gelebt und gearbeitet hatte als auf der anderen Strassenseite
Erasmus von Rotterdam.

1 In seinem Nachruf auf J.D. Michaelis (Allg. Bibliothek der biblischen Litteratur III/
5, Leipzig 1791, 827-906), 858.

2 Vgl. R. Smend, W.M.L. de Wettes Arbeit am Alten und am Neuen Testament, Basel
1958, 19ff.32ff.



464 Rudolf Smend

In den nächsten Wochen hat es, wer jenes halbe Jahrtausend besichtigen
will, bequem. Er braucht nicht weite Wege zu machen (von denen es natürlich
noch viele andere gibt), sondern sich nur vor die Wände und Vitrinen dieses
Raumes zu stellen und zu studieren, was an und in ihnen versammelt ist. Meine

Aufgabe ist nicht, Ihnen irgendwelche unter den Exponaten zu erläutern,
sondern in wenigen Worten etwas von dem wissenschaftsgeschichtlichen,
genauer gelehrtengeschichtlichen Hintergrund zu vermitteln3.

Diese Gelehrtengeschichte gliedert sich ungezwungen nach den drei
Giganten, Buxtorf, de Wette und Duhm. Alle drei waren Zuwanderer aus
nördlicher Richtung, Buxtorf aus Westfalen, Duhm aus Ostfriesland, de Wette aus

Thüringen, jeder mit Zwischenstationen. Buxtorf kam 1588 mit 23, de Wette
1822 mit 42, Duhm 1889 mit 41 Jahren. Mit Basel verwuchs Buxtorf, alsbald
Schwiegersohn seines Hausherrn Leo Curio und Gründer einer grossen
Familie, am engsten; de Wette, der, als er nicht ganz freiwillig und gegen starke
Basler Widerstände kam, seine grosse Zeit zumal als Alttestamentier längst
hinter sich hatte, verharrte trotz allem Ruhm und Einfluss in einer eher grösser

als kleiner werdenden resigniert-melancholischen Distanz; in Duhm endlich,

den man eigentlich nur im Vertrauen auf die energische Empfehlung seines

Vorgängers geholt hatte, entband der genius loci unverhofft wahre Ur-
kräfte: Zuvor in Göttingen literarisch durch viele Jahre völlig stumm, brachte
er in Basel erstaunlich schnell ein klassisches Buch nach dem anderen heraus;
er war eine stadtbekannte, von den merkwürdigsten Gerüchten umgebene
Figur. In ihm schien etwas von den Propheten gegenwärtig zu sein, denen seine
Lebensarbeit galt. Mochte auch sein grosser Freund in Göttingen, Julius
Wellhausen, mit geradezu baslerischer Malice über ihn sagen, es genüge
nicht, ein Prophet zu sein, um die Propheten richtig zu verstehen, so hat doch
in der modernen Wissenschaft niemand diese Gestalten so präsent gemacht
wie er, und das nicht nur mit Hilfe einer Persönlichkeitsidee aus dem 19.

Jahrhundert, sondern ebensosehr mit Scharfsinn und Methode. Was war die
Leistung seiner beiden Vorgänger? Ebenso kurz wie grob gesagt: Buxtorf führte
die jüdische Sprach- und Textgelehrsamkeit in die christliche Theologie ein,
de Wette erwies die Fragwürdigkeit des Alten Testaments als Geschichtsquelle

und gab durch die Datierung des Deuteronomiums der Pentateuchkri-
tik ihren «archimedischen Punkt»4. Auch der Fernerstehende ahnt, dass hier
Fundamentales geschehen ist.

3 Vgl. zum Ganzen A. Staehelin, Geschichte der Universität Basel 1632-1818. Basel
1957; ders., Geschichte der Universität Basel 1818-1835, Basel 1959; E. Bonjour, Die
Universität Basel von den Anfängen bis zur Gegenwart, Basel 1960, aber auch die detaillierte
Darstellung bei Eb. Vischer, Die Lehrstühle und der Unterricht an der theologischen
Fakultät Basels seit der Reformation, in: Festschrift zur Feier des 450jährigen Bestehens
der Universität Basel, Basel 1910, 111-242. Sachlich besonders erhellend: Th. Willi, Basel
und die Kontroverse um die Veritas Hebraica, ThZ 53,1997,165-176.

4 O. Eißfeldt, Einleitung in das Alte Testament, Tübingen 31964,227.



«Wo ist Professor Alt?» 465

Was Buxtorfs «Finsternisse» angeht, so kann das Auge, wenn es sich einmal

gewöhnt hat, auch dort, ja gerade dort und sogar in der vorbuxtorfischen
Zeit, also für die Göttinger Aufklärung im Plusquamperfectum, vieles sehen
und sehend geniessen, wobei ihm das opulente Verzeichnis der Basler hebräischen

Drucke von Joseph und Bernhard Prijs die beste Hilfe bietet5. Da
tauchen berühmte Namen auf, mit denen wir nicht gleich Altes Testament und
Hebräisch zu assoziieren pflegen und die doch hier ihren Basler akademischen

Ort haben: Johannes Oekolampad, Sebastian Münster und nicht zu
vergessen der Peterspfarrer Andreas Bodenstein von Karlstadt, dessen Wittenberger

Frühschrift «De canonicis scripturis libellus» (1520) ein Präludium zur
späteren Pentateuchkritik enthält. Diese und alle weiteren Namen, berühmt
oder unberühmt, verteilen sich auf die Sukzessionsreihen zweier Lehrstühle,
die bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts in zwei Fakultäten standen: der alt-
testamentliche in der theologischen, der hebräische in der philosophischen -
eine in verschiedenen Varianten auch andernorts begegnende Konstruktion,
die das für dieses Fach charakteristische Gewicht der Philologie im Sinn einer
auch andere Sprachen und Kulturen einbeziehenden Philologia sacra sichtbar
zur Geltung brachte. Während sich das Verzeichnis der Inhaber des theologischen

Lehrstuhls wie eine Anthologie bekannter Basler Familiennamen liest,
wird die philologische Seite in kaum überbietbarer Weise durch den einen,
wenigstens in der ersten Generation neuen Namen Buxtorf dominiert: 144

Jahre Johannes I, Johannes II, Johann Jakob und Johannes III, dann nur noch
ein paar andersnamige Nachzügler als Ausnahmen, die die Regel bestätigen,
und ein letzter Alttestamentier Buxtorf nunmehr in der theologischen Fakultät,

der sich vergeblich dem Kommen de Wettes entgegenstellte.
De Wette vereinigte in sich noch einmal und doch für Basel ganz neu alle

oder fast alle theologischen Disziplinen, sorgte aber zugleich dafür, dass sie

fortan jeweils von wirklichen Fachleuten vertreten wurden. Der erste Altte-
stamentler in dieser Reihe war de Wettes getreuer Anhänger Johann Jakob
Stähelin, der sich der Universitätsverwaltung durch den unschätzbaren Vorzug

empfahl, als Sohn eines reichen Eisenhändlers kein Gehalt zu beanspruchen.

Der stud, theol. Jacob Burckhardt fand seine Psalmenvorlesung (und
nicht nur sie) «meisterlich fad» und trieb unermüdlich seinen Spott mit ihm;
in der Sache war ihm Stähelin «ein schauerliches Warnungsbeispiel, wo die
Theologen bisweilen hingerathen, die gerne vornehm aufgeklärt und doch
daneben orthodox sein möchten»6.

Im letzten Drittel des Jahrhunderts suchte man dem Niveau durch
Berufungen von auswärts aufzuhelfen. Man holte nacheinander Hermann Schultz
aus Göttingen, Emil Kautzsch aus Leipzig und Rudolf Srnend aus Halle und
fuhr gut mit ihnen, konnte aber jeden nur ein knappes Jahrzehnt halten.

5 Erschienen Ölten und Freiburg i.Br. 1964.
6 J. Burckhardt, Briefe, hg. v. M. Burckhardt, I, Basel 1949,101.84.



466 Rudolf Smend

Schultz entschwand über Strassburg und Heidelberg nach Göttingen,
Kautzsch über Tübingen nach Halle, Smend direkt nach Göttingen; alle drei blieben

Basel eng verbunden. Von ihnen war Schultz am meisten, Smend am
wenigsten Theologe, Schultz am wenigsten, Smend am meisten Philologe, und so
hatte es seine Logik, dass, als sie später gleichzeitig in Göttingen wirkten,
Schultz auf einem fachlich kaum beschränkten Lehrstuhl in der theologischen
Fakultät sass, Smend dagegen auf dem Lehrstuhl für Altes Testament und
semitische Sprachen in der philosophischen Fakultät - man sieht, dort bestand
noch der frühere Basler Zustand mit dem Alten Testament in zwei Fakultäten.

In Basel stellte man ihn ein Stück weit wieder her, indem man gleichzeitig
mit der Berufung von Kautzsch neben der «gesetzlichen», zur liberalen Theologie

hin tendierenden Professur eine Stiftungsprofessur errichtete, die stärker

das «positive» Element zur Geltung bringen sollte; ihr erster Inhaber war
Conrad von Orelli aus Zürich. Um ihn sammelten sich also die «positiven»
Studenten, soweit sich nicht auch sie von Bernhard Duhm bezaubern Hessen.

Diesem erwuchs in Alfred Bertholet ein Schüler von baslerischer Geburt, der
es hier sogar zum persönlichen Ordinarius brachte, sich aber neben Duhm
und Orelli wie zwischen zwei Stühlen vorkam und froh war, 1913 nach Tübingen

berufen zu werden, von wo ihn eine grosse Karriere nach Göttingen und
Berlin führte.

In jenen Jahren, genau nach Orellis Tod 1912, bestand auf einmal die
Chance, nach Buxtorf, de Wette und Duhm den vierten Giganten für Basel zu
gewinnen. Man gewann ihn auch, hatte ihn dann aber, als hätte man ihn nicht,
und verlor ihn wieder, ohne zu wissen, wen man da eigentlich gehabt hatte. Es
handelte sich um den damals gut 30-jährigen Albrecht Alt, der, wenngleich
theologisch nicht übermässig interessiert und zudem ein Lutheraner, doch
kirchlich rechts stand und somit auf die Stiftungsprofessur zu passen schien.
Aber weil er literarisch nicht besser ausgewiesen war als einst Duhm, zögerte
man, und als er endlich kam, las er nur einen Sommer, den Sommer 1914.

Dann musste er in den deutschen Heeresdienst, und diesen gelang es ihm dort
abzuleisten, wo er sich immer am liebsten aufhielt, nämlich in Palästina. In
Basel liess er sich bis kurz vor Kriegsende nicht blicken - «Wo ist Professor
Alt?» -, und als er dann seine Arbeit wieder aufnahm, tat er es nur für einige
wenige Jahre. Halblaut füge ich hinzu, dass an seinem baldigen Fortgang die
unglückliche Liebesgeschichte mit einer hiesigen Kollegentochter beteiligt
gewesen zu sein scheint. Unter seinen Schweizer Verehrern ragte Wilhelm
Vischer hervor, der es sich allerdings später durch sein «Christuszeugnis des

Alten Testaments» gründlich mit ihm verdarb. Als ich Alt anfangs der fünfziger

Jahre auf Basel ansprach, sagte er, was ihn betreffe, so habe er sich dort
mit Bernhard Duhm gut verstanden, und was mich betreffe, so hoffe er eines

Tages eine von mir dort geschriebene Arbeit über etwas Ugaritisches oder
Aramäisches zu lesen.



«Wo ist Professor Alt?» 467

Alt und Duhm - das war einmal eine für kurze Zeit bestehende, von ganz
wenigen, darunter Wilhelm Vischer, in ihrer Bedeutung erfasste Realität.
Wäre Alt geblieben und hätte sich der grosse Norweger Sigmund Mowinckel
entschliessen können, die ihm angetragene Nachfolge Duhms anzutreten,
dann hätte sich, vielleicht für Jahrzehnte, eine kaum weniger grossartige
Konstellation ergeben. Wäre und hätte! Aber was Basel stattdessen bekam, war
keineswegs verächtlich, ja es machte die hiesige theologische Fakultät gerade
auch im Alten Testament zu einer der besten Adressen. Walther Eichrodt
und Walter Baumgartner hatten ausser demVornamen nicht viel gemeinsam

- und auch den schrieb der eine mit, der andere ohne h -, aber gerade damit
realisierten sie, der alttestamentliche Theologe und der Hebraist im weitesten
Sinn (bei dem Albrecht Alt mit Recht gleich an Ugaritisch und Aramäisch
dachte), die Idee, die einst hinter der Aufteilung des Fachs auf zwei Fakultäten

gestanden hatte. Denkwürdig bleibt dabei, dass der dritte grosse Deuter
des Alten Testaments in Basel nach de Wette und Duhm, der miserable
Hebraist Karl Barth, für den Hebraisten entschieden mehr Sinn hatte als für den

Theologen - worauf Baumgartner freilich eher sauersüss reagierte.
Immerhin, hier gab es ein Gespräch, ein Gespräch, von dem wir dadurch

wissen, dass es grossenteils in Briefen vonstatten ging7. Wie vieles, das es da
innerhalb des Faches und zwischen den Fächern gegeben hat, ist uns
unwiederbringlich verloren! Nur durch den Zufall der Abkunft weiss ich von der
Genugtuung, die es meinem Grossvater für den Rest seines Lebens bereitete,
dass er Jacob Burckhardt auf einem Spaziergang nach Grenzach (ins «Ziel»)
davon zu überzeugen versucht hatte, dass Rembrandt vom Alten Testament
mehr verstand als Rubens - höchstwahrscheinlich vergebens. Noch lieber
male ich mir ein Gespräch aus, das - warum eigentlich nicht? - der klassische
Ästhet Burckhardt und der biblische Ästhet Duhm geführt haben könnten,
etwa über Jes. 60 («Mache dich auf, werde Licht; denn dein Licht kommt...»),
ein Kapitel, das die «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» in einem Atem mit
«Der du von dem Himmel bist...» als «unvergleichlichen Ausbruch der
Inspiration» unter die Höhepunkte aller Poesie rechnen8, während Duhms Jesaja-
kommentar trocken bemerkt: «Nach einem ersten Aufschwung erlahmt wie
gewöhnlich die poetische Kraft des Vf.s und arbeitet sich mühsam, mit
Wiederholungen und Entlehnungen, zum Ende durch.»9 Was für ein Thema!

Wenn ich zum Schluss noch einmal an eigene Erinnerung anknüpfen darf:
Trotz Albrecht Alt schrieb ich in den fünfziger Jahren nicht über etwas Uga-
ritisches oder Aramäisches, sondern, von der Aussicht auf Schweizer Franken
verlockt, über einen jener Basler Giganten. Eine der damaligen Autoritäten

7 Vgl. R. Smend, Bibel, Theologie, Universität, Göttingen 1997,194-208.
8 Das Individuum und das Allgemeine (gegen Mitte): Erstausgabe Berlin und Stuttgart

1905, 224; Kritische Gesamtausgabe X, München und Basel 2000, 283.506.
9 1. Aufl. Göttingen 1892, 418; 5. Aufl. Göttingen 1968, 447.



468 RudolfSmend

des Faches, nicht in Basel, bedankte sich für das Buch mit dem Satz, man könne

daraus wieder einmal sehen, wie fern uns doch die Probleme unserer
exegetischen Vorväter lägen und wie weit wir es seitdem gebracht hätten. Diese
Erneuerung des «Post tenebras lux» von 1791 irritierte mich, und ihre
Wiederholungen auf dem jeweils neuesten Stand unseres Wissens tun das bis heute.

Sicher: zwischen den Lexikographen und Grammatikern Johannes Bux-
torf I und II einerseits, dem Lexikographen Walter Baumgartner und dem
Grammatiker Ernst Jenni anderseits liegt in vieler Hinsicht ein gewaltiger
Fortschritt, und es steht völlig ausser Frage, dass es die beiden Letztgenannten

sind, die wir bei der täglichen Arbeit konsultieren. Aber wer dazu hin und
wieder die entsprechenden Folianten oder Scharteken der beiden Buxtorfs
aufschlägt und sich womöglich für eine Weile in ihnen festliest, das Lexicon
Chaldaicum, Talmudicum et Rabbinicum oder den Thesaurus Grammaticus
Linguae Sanctae Hebraeae, ist hier wie sonst überrascht, wie sehr wir in
einem Fach wie diesem trotz allem immer noch auf den Schultern unserer
Vorgänger und Vorvorgänger stehen. Wir wissen vieles, was sie noch nicht wus-
sten, aber auf anderer Ebene wussten sie auch manches, was wir nicht mehr
wissen und was noch oder wieder zu wissen uns wohl gut täte. Und wenn wir
ihre Wege als Menschen und als Gelehrte betrachten, dann wird uns schnell
die Meinung vergehen, sie hätten es leichter gehabt als wir. Im Umgang mit
ihnen können wir eine Tugend lernen, die auch für Alttestamentier «eine
Zier» ist: Bescheidenheit.

Rudolf Smend, Göttingen


	"Wo ist Professor Alt?" : Stationen alttestamentlicher Forschung in Basel

