
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 4

Artikel: Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinität :
weitreichende Besinnung auf theologische Wurzeln

Autor: Haudel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis
im Licht der Trinität

Weitreichende Besinnung auf theologische Wurzeln

1. Rückgriffaufdas trinitarische Gottesverständnis

Im 20. Jahrhundert konnte die ökumenische Bewegung viele Konvergenzen

erzielen, die sich in erster Linie auf Einzelprobleme beziehen. Die klassischen

und grundsätzlichen ökumenischen Hindernisse wie die Amtsfrage und
das Kirchenverständnis warten jedoch nach wie vor auf ihre Überwindung1.
Die jüngste Verlautbarung der römischen Glaubenskongregation, «Dominus
Iesus», bietet das beste Beispiel dafür, indem sie protestantischen Kirchen
weiterhin abspricht, «Kirchen im eigentlichen Sinn» zu sein, weil sie «den
gültigen Episkopat und die ursprüngliche und vollständige Wirklichkeit des eu-
charistischen Mysteriums nicht bewahrt haben»2. So kann es nur begrüsst
werden, wenn die ökumenische Bewegung Versuche unternimmt, die noch
ausstehenden ökumenischen Probleme von der Wurzel her zu lösen.

Das geschieht zur Zeit durch einen Rückgriff auf den trinitarischen
Gottesbegriff, der im Ökumenischen Rat der Kirchen (ÖRK) sowohl bei «Glauben

und Kirchenverfassung» als auch bei «Weltmission und Evangelisation»
zu beobachten ist. Fast ein Jahrhundert lang beschäftigten sich diese beiden
bedeutenden Strömungen der ökumenischen Bewegung getrennt voneinander

mit den Fragen der Kircheneinheit und der Mission. Nachdem sich «Glauben

und Kirchenverfassung» bisher um die strukturellen und theologischen
Probleme der Gemeinschaft der Kirchen bemüht hatte und «Weltmission und
Evangelisation» um die Einheit des kirchlichen Zeugnisses vor dem Hintergrund

unterschiedlicher kultureller und konfessioneller Kontexte, kam es zu
Beginn des neuen Jahrtausends erstmals zum offiziellen Zusammentreffen
der beiden genannten Zweige der ökumenischen Bewegung. Die erste
gemeinsame ÖRK-Weltkonsultation von «Glauben und Kirchenverfassung»
und «Weltmission und Evangelisation» (Juli 2000 Höxter/Deutschland) kann

1 «Denn hinter der Amtsfrage lauert das grundsätzliche Problem der Auffassung von
Kirche, das über die Amtsfrage zwar angegangen, aber nicht gelöst werden kann. [...]
Ohne eine ökumenische Verständigung darüber, was die Kirche ist, kann man entweder
die divergierenden Verständnisse des Amtes unversöhnt nebeneinander stehen lassen
oder versuchen, sie in lediglich verbale Konvergenzen umzukleiden. In beiden Fällen wird
die Einheit mehr vorgetäuscht als wirklich erreicht.» (M. Volf, Trinität und Gemeinschaft.
Eine ökumenische Ekklesiologie, Mainz/Neukirchen-Vluyn 1996, 212)

2 Erklärung Dominus Iesus. Über die Einzigkeit und die Heilsuniversalität Jesu Christi

und der Kirche, Vatikanstadt [Rom] 2000, 27.



456 Matthias Handel

als Zeichen gedeutet werden, die bisherigen Fortschritte des als «Jahrhundert
der Ökumene» bezeichneten 20. Jahrhunderts zu bündeln, indem man nun
gemeinsam versucht, auf der Grundlage des Glaubens an den dreieinigen
Gott neue Impulse für eine weltweite ökumenische Einigung hinsichtlich des

Kirchen- und Missionsverständnisses zu geben. Vor diesem Hintergrund
lautete das Thema der Weltkonsultation: «Kirchenverständnis und Mission: Das
Verhältnis zwischen unserem Kirchenverständnis und unseren Prioritäten in
der Mission, in Theorie und Praxis». Welche Bedeutung dem trinitarischen
Gottesbegriff dabei zukommt, sollte sich auf der Konsultation erweisen.

Auf ihr waren zur interkonfessionellen und interkulturellen Auseinandersetzung

mit der genannten Thematik über 40 Theologen aus nahezu 40 Ländern

der ganzen Erde zusammengekommen, um den Zusammenhang
zwischen Kirchen- und Missionsverständnis sowie Unterschiede und
Gemeinsamkeiten im Blick auf eine ökumenische Perspektive zu erörtern. Als der
Vertreter der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) auf der Konferenz

möchte ich kurz einige der wichtigsten Ergebnisse vor dem Hintergrund
der dafür relevanten theologisch-ökumenischen Entwicklung der letzten Jahre

vermitteln. Dabei werden auch einige der hermeneutischen und praktischen

ökumenischen Probleme deutlich, die weiterhin bestehen oder sich mit
der genannten Ausrichtung aufdrängen.

Zunächst ging es darum, die in den verschiedensten Kirchen der Welt
vorhandenen Erfahrungen von Mission, Evangelisation und Kirche in ihren
unterschiedlichen kulturellen Kontexten darzustellen, um dann in der Kürze der
Zeit erste Grundlagen für ein gemeinsames Missions- und Kirchenverständnis

zu finden. Damit sollten dem ORK Aspekte für die weitere Erarbeitung
eines gemeinsamen missionarischen Zeugnisses im dritten Jahrtausend sowie
eines gemeinsamen Einheitskonzeptes der Kirchen an die Hand gegeben
werden, um so den ökumenischen Aufbruch des letzten Jahrhunderts
nachhaltiger zum Ziel bringen zu können. Von daher beschäftigte man sich einerseits

mit den missionarischen Perspektiven in postmodernen und globalen
Lebenszusammenhängen und andererseits mit der Verwirklichung gemeinsamer

Kirchenstrukturen. Einigkeit erzielte man in der Frage, ob sich Missionsund

Kirchenverständnis gegenseitig bedingen. Das wurde eindeutig bejaht,
mit dem einvernehmlichen Hinweis, dass die Mission unerlässlich zum Wesen
der Kirche gehört, was man in den letzten Jahrzehnten nicht immer so sah.

Auch die mit ihren unseligen Konsequenzen bis heute wirkende Verquickung
von Kolonisations- und Missionsgeschichte in den vergangenen Jahrhunderten

wurde nicht als Hindernis für ein klares Bekenntnis zum missionarischen
Wesen der Kirche angesehen. Grundlage für dieses Bekenntnis war folgende
Einsicht, zu der man trotz der Vielfalt kultureller, religiöser, politischer und
konfessioneller Kontexte missionarischen Wirkens kam: Weil das missionarische

Zeugnis der Christen in aller Welt den Glauben an den dreieinigen Gott
(Vater, Sohn und Heiliger Geist) weitergibt, weil dieser Glaube die gemein-



Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinität 457

same Basis aller Christen darstellt und sie zugleich von anderen Religionen
unterscheidet, vermag der trinitarische Gottesbegriff als wiederentdeckte
Einheitsbasis zu fungieren und die Kirche als Werkzeug der trinitarischen
Heilsgeschichte zu charakterisieren. Damit war die Relevanz des trinitarischen

Gottesbegriffs für ein gemeinsames Kirchen- und Missionsverständnis
offensichtlich.

2. Die Vorteile einer trinitarischen Verankerung des Missions- und
Kirchenbegriffs

Welche positiven Auswirkungen die weitreichende Relevanz der trinitarischen

Gotteslehre mit sich bringt, belegt die Entwicklung des Missionsbegriffs.

Seitdem die Missio Dei über den christologischen Ansatz hinaus zunehmend

trinitarisch verstanden wird, wächst die gemeinsame Einsicht, dass die
Kirche in die missionarische Bewegung hineingenommen ist, die Gott selbst
durch das Schöpfungswerk sowie durch die Sendung des Sohnes und des
Heiligen Geistes verkörpert. Es besteht also ein integraler Zusammenhang von
Kirche und Mission, insofern die Kirche ihrem Wesen nach missionarisch ist,
weil «sie selbst ihren Ursprung aus der Sendung des Sohnes und der Sendung
des Heiligen Geistes herleitet gemäß dem Plan Gottes des Vaters»3. Auf diese
Weise sind die Kirchen zugleich Empfänger der Mission Gottes (Missio Dei),
so dass ein partnerschaftliches Verständnis von Mission entsteht, anhand dessen

die Kirchen sowohl als Geber als auch als Empfänger voneinander lernen
können und die Trennung von «innerer und äusserer Mission» zu überwinden
vermögen. Ausserdem ermöglicht die Wahrnehmung des Schöpfungswerkes
des Vaters die Aufweitung der anthropozentrischen Perspektive durch eine
erneute Beachtung der Weltverantwortung bzw. der kosmologischen Dimension

von Mission. Die Besinnung auf den Heiligen Geist bewirkt eine
differenziertere Wahrnehmung der verschiedenen Kontexte bzw. der Inkulturation

des Evangeliums sowie eine Öffnung für den interreligiösen Dialog bzw.
die Suche nach dem Wirken des Geistes ausserhalb der Kirchen. Auch der
postmodernen Betonung der Partikularität ist so besser zu begegnen, wobei
aber die trinitarische Verbindung von Vielfalt und Einheit neben der partikularen

Aneignung des Evangeliums in konkreten Situationen auch die bleibende

Bezugnahme auf die universale Glaubenswahrheit erfordert. So kann die
Trinitätslehre den Kirchen - wie schon in der Alten Kirche - als Orientie-

3 Zweites Vatikanisches Konzil, Ad gentes 2. Zur Entwicklungsgeschichte des Missio
Dei-Begriffs und seinen entsprechenden Implikationen vgl. D. Werner, Mission für das
Leben - Mission im Kontext. Ökumenische Perspektiven missionarischer Präsenz in der
Diskussion des ORK 1961-1991. Mit einem Geleitwort von G. Linn, Rothenburg 1993,
445ff. Vgl. ferner J. Wietzke (Hg.), Mission erklärt. Ökumenische Dokumente von 1972
bis 1992, Leipzig 1993,115-149 u. 425-443.



458 Matthias Handel

rungshilfe dafür dienen, auf welche Weise sie in der Dialektik von Anknüpfung

und Widerspruch philosophischen und kulturellen Entwicklungen zu
begegnen vermögen4.

Die vielfältige und grundlegende Relevanz des trinitarischen
Gottesverständnisses für die verschiedenen theologischen Topoi macht sich besonders
in der Ekklesiologie bemerkbar, weshalb man sich bei «Glauben und
Kirchenverfassung» in den letzten Jahren hinsichtlich der Ekklesiologie und
eines neuen Einheitskonzeptes immer stärker auf die trinitarische Gotteslehre
bezog. So wurde auf der Fünften Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung (Santiago de Compostela 1993) mit dem trinitarisch begründeten
Koinonia-Konzept ein neues Einheitskonzept in ersten Ansätzen auf den
Weg gebracht. Nachdem die bisherigen Einheitsmodelle des ÖRK (versöhnte
Verschiedenheit, organische Einheit etc.) nicht zum Ziel geführt hatten,
sehen die meisten Vertreter der Kirchen im Glauben an den dreieinigen Gott
die Basis, von der alle Kirchen ein gemeinsames Kirchenverständnis ableiten
können. Diese Einsicht beruht auf der Tatsache, dass sich nicht nur die ekkle-
siologische Selbstdefinition der Kirchen zunehmend auf das neutestamentli-
che Verständnis von «Gemeinschaft» (Koinonia, Communio) bezieht,
sondern dass sich auch viele bilaterale und multilaterale Dialoge darauf berufen5.
Deshalb konnte man in Santiago de Compostela zu folgender Einsicht gelangen:

«Wenn wir unsere Suche nach Einheit auf eine feste und gesunde Basis
stellen wollen, brauchen wir eine stichhaltige Lehre von Gott als Dreieinigkeit

und von Gottes Fleilshandeln in Christus im Verhältnis zum Wirken des

Heiligen Geistes. Diese Lehrsätze sind [...] unabdingbare Voraussetzungen
für eine Ekklesiologie der Gemeinschaft und für alle Versuche, die Spaltung
mit Hilfe einer solchen Ekklesiologie zu überwinden.»6 Man ermutigte die
Kirchen, in dieser Richtung weiterzudenken, was bisher nur vereinzelt
geschehen ist.

4 Vgl. W. Pannenberg, Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dogmatisches

Problem der frühchristlichen Theologie, in: Ders., Grundfragen systematischer
Theologie. Gesammelte Aufsätze, Göttingen 1967, 296-346; A.M. Ritter, Dogma und
Lehre in der Alten Kirche, in: HDThG 1, Göttingen 1982, 99-283,115ff.; G. Ebeling, Dog-
matik des christlichen Glaubens, Bd. III, Tübingen 21983, 533; H. Crouzel, Die Patrologie
und die Erneuerung der patristischen Studien, in: H. Vorgrimler/R. Vander Gucht (Hg.),
Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Perspektiven, Strömungen, Motive in der christlichen

und nichtchristlichen Welt, Bd. III, Freiburg (Br.)/Basel/Wien 1970, 504-529, 526.
5 Vgl. E. Geldbach, Koinonia. Einige Beobachtungen zu einem ökumenischen

Schlüsselbegriff, MdKI 44 (1993) 73-77, und M. Haudel, Vergessene Kriterien. Hermeneutische
Kriterien für die Weiterentwicklung des Koinonia-Konzepts, ÖR 43 (1994) 292-304,292ff.

6 G. Gaßmann/D. Heller (Hg.), Santiago de Compostela 1993. Fünfte Weltkonferenz
für Glauben und Kirchenverfassung. 3. bis 14. August 1993. Berichte, Referate, Dokumente

(ÖR.B 67), Frankfurt/M. 1994,104 (I.D. Zizioulas). Zur Erarbeitung des Koinonia-Konzepts

vgl. die Botschaft und die Sektionsberichte der Weltkonferenz ebd., 213-255.



Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinität 459

3. Zu beachtende hermeneutische und praktische Probleme

Insgesamt vermochte man in Wahrnehmung der hier angedeuteten
theologischen Entwicklung der letzten Jahre hinsichtlich des Missions- und
Kirchenverständnisses auf der Konsultation zu betonen, dass kirchliche Strukturen

den trinitarischen Voraussetzungen zu entsprechen haben, wobei das
detaillierte Verständnis einer solchen Entsprechung aber noch nicht als einheitlich

betrachtet werden kann. Der Verfasser warnte auf der Konsultation
davor, den trinitarischen Gottesbegriff zu selbstverständlich und zu pauschal
als gemeinsame Basis eines ökumenischen Kirchen- und Missionsverständnisses

vorauszusetzen, da das Verständnis der trinitarischen Struktur Gottes
nach wie vor divergiere, weshalb eine weitere Auseinandersetzung mit den
Unterschieden in der Trinitätslehre notwendig sei7. Bezeichnet sich zum
Beispiel die römisch-katholische Kirche als die einzig wahre Kirche Christi, wie
es in «Dominus Iesus» zum Ausdruck kommt, steht das im Zusammenhang
mit einer vom Filioque geprägten christozentrischen Theologie, die ekklesio-
logisch die Tendenz einer zu starken Identifizierung von Christus und Kirche
beinhaltet. Damit ist zugleich eine zentralistische Vorordnung der Universalkirche

verbunden, was sich an Joseph Ratzingers trinitarisch begründeter
Communio-Ekklesiologie nachweisen lässt, die in einseitiger intrapersonaler
trinitarischer Ausrichtung die Kirche als das eine korporative Subjekt des
«Christus totus» (caput et membra) bezeichnet. Das führt schliesslich zur
Verabsolutierung der römisch-katholischen Universalkirche. Durch Ratzingers

Vorsitz in der Glaubenskongregation erhielt dieser trinitarisch-ekklesio-
logische Ansatz nachhaltigen Eingang in die genannte Verlautbarung der
Glaubenskongregation, so dass auch hier ein einseitiger trinitätstheologischer
Ansatz mit seinen ekklesiologischen Implikationen nachhaltige Auswirkung
auf die ökumenische Situation hinterlässt8.

Die Konsequenzen, die man auf der Konsultation aus dem trinitarischen
Gottesverständnis für das Missionsverständnis zog, lassen deutlich werden,
wie sich angemessene trinitätstheologische Zugänge konstruktiv auf andere
theologische Topoi auswirken können. So leitete man aus der perichoretisch-
gemeinschaftlichen Dimension der Trinität ein gemeinschaftliches Verständ-

7 Vgl. M. Haudel, Art. «Trinität V.: Ökumenisch», in: 'LThK X, 2001, Sp. 251-253, und
Ders., Die Selbsterschließung des dreieinigen Gottes. Grundlage eines ökumenischen Of-
fenbarungs-, Gottes- und Kirchenverständnisses (in Vorbereitung, s. Anm. 8).

8 Vgl. Erklärung Dominus Iesus (s. Anm. 2), Nr. 17, und J. Ratzinger, Art. «Kirche III.
Systematisch», 2LThK VI, 1961, Sp. 173-183. Vgl. insgesamt M. Haudel, Selbsterschließung
(s. Anm. 7), wo die Zusammenhänge von Trinitätslehre und Ekklesiologie umfassend im
Blick auf die gesamte Kirchengeschichte und im Blick auf alle grossen Konfessionen
dargestellt sind. Vor diesem Hintergrund werden Lösungsansätze für eine ökumenische
Gotteslehre, eine ökumenische Ekklesiologie und ein ökumenisches Verständnis von
Offenbarung entwickelt.



460 Matthias Handel

nis von Mission ab. Auf dieser Basis war es möglich, die in der zweiten Hälfte
des 20. Jahrhunderts gewonnene Einsicht, dass Mission keine Einbahnstrasse
mehr ist, theologisch abzusichern und damit der faktischen Situation zu
entsprechen. Denn nachdem die christliche Botschaft nahezu alle Winkel der
Welt erreicht hat, stellt Mission heute ein gegenseitiges Geben und Nehmen
zwischen südlichen und nördlichen Kirchen dar. Die Mission kommt heute
auch wieder in das sogenannte christliche Abendland zurück, das nicht mehr
einfach als christlich zu bezeichnen ist. So kann Deutschland mittlerweile
durchaus wieder selbst als Missionsland gelten und durch den kirchlichen und
theologischen Austausch mit Christen aus den ehemals missionierten Ländern

viel von deren lebendigem Glauben lernen. Die Konsultationsteilnehmer
selbst waren in ihrem intensiven Austausch ein Beispiel für diese Inter-

dependenz.
Dabei wurde deutlich, dass im theologischen und persönlichen Austausch

die jeweiligen regionalen Probleme der Kirchen nicht auszublenden sind, da
sie stets zu den hermeneutischen Prämissen der Betroffenen gehören4. So
thematisierten die orthodoxen - und besonders die russisch-orthodoxen -
Teilnehmer den sogenannten missionarischen «Gebietsschutz», nach dem die
russisch-orthodoxe Kirche Russland als ihr «kanonisches Territorium»
beansprucht, in dem andere Kirchen nicht zu missionieren haben. Die Konferenzteilnehmer

waren zwar der Auffassung, dass Kirchen nicht gegenseitig ihre
Mitglieder abwerben sollen (Proselytismus), wenn man den gemeinsamen
Glauben gegenseitig anerkennt, aber dass die Freiheit für Aktivitäten aller
Religionen notwendig sei. Denn in Russland gibt es auch viele Atheisten, die
nicht einfach der orthodoxen Kirche zuzurechnen sind. Das Proselytismus-
problem zeigte sich auf der Konsultation deshalb auch weniger als theoretisches

Problem, sondern vielmehr als praktisches Problem der Beurteilung, in
welcher Weise kirchliche Bindungen in den jeweiligen Regionen der Welt
bestehen oder nicht. Ausserdem erinnert diese Problematik daran, die jeweiligen

kontextuellen und hermeneutischen Hintergründe in der Ökumene nicht
zu vernachlässigen.

Das gilt ebenso für klassische kontroverstheologische Problemstellungen,
die immer wieder hervortreten. So drängte sich auf der Konsultation erneut
die Frage nach dem Verhältnis von Schrift, Tradition und Kirche auf, die bei
der Beurteilung der genannten Themenschwerpunkte durch unterschiedliche
hermeneutische Zugänge virulent wurde. Hier trat einmal mehr das Problem
des defizitären ökumenischen Gedächtnisses auf, insofern man in der ökumenischen

Bewegung hinsichtlich des Verhältnisses von Schrift, Tradition und
Kirche längst einen ökumenischen Durchbruch erzielt hat, den aber bisher

9 Vgl. zu den hermeneutischen und psychologischen Bedingungen des ökumenischen
Dialogs M. Haudel, Versöhnung. Ökumeniker suchen neues Bewußtsein. DtPfrBl 97

(1997), 184-185.



Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinität 461

weder die Kirchen noch die ökumenische Bewegung selbst angemessen
rezipiert haben10. Auch diese klassische kontroverstheologische Verhältnisbestimmung

hat mit der trinitarischen Verhältnisbestimmung von Christologie
und Pneumatologie zu tun: Wie Christus im Prozess der vom Geist vollzogenen

Begleitung der Kirche das sichtbare Mass der Kirche bleibt und gleichzeitig
auf die Vergegenwärtigung durch den Geist angewiesen ist, so bedarf die

Schrift des kirchlichen Traditionsprozesses, dessen Massstab (Kanon) sie

aber bleibt. Damit wird immer deutlicher, wie umfassend die Interdependenz
zwischen der Trinitätslehre und den übrigen theologischen Topoi ist. Das ist
auch auf der Konsultation nur zum Teil erkannt worden und bedarf in den
Kirchen grösserer Aufmerksamkeit.

4. Ökumenische Perspektiven

Dass eine stärkere Beachtung der Interdependenz von Trinitätslehre und
den übrigen theologischen Topoi als verheissungsvoll angesehen werden darf,
zeigen die ökumenischen Perspektiven, die sich für die beiden bedeutenden
Zweige der ökumenischen Bewegung, «Glauben und Kirchenverfassung»
und «Weltmission und Evangelisation», allein schon aus der Beachtung der
trinitätstheologischen Relevanz für Ekklesiologie und Mission ergeben
haben. Denn hier erkannten Theologen aller grossen Konfessionen11, dass sie in
dem neu wahrgenommenen trinitarischen Gottesverständnis eine gemeinsame

ökumenische Basis besitzen, von der aus der integrale Zusammenhang
von Kirche und Mission ebenso deutlich wird wie die trinitarische Verankerung

von kirchlicher Gemeinschaft und kirchlichem Zeugnis. Auf dieser
Grundlage ergeben sich neue ökumenische Perspektiven für die weitere
Zusammenarbeit, weil der Rückgriff auf das trinitarische Gottesverständnis eine
ökumenische Besinnung von den Glaubenswurzeln her ermöglicht. Erst der
Rückgriff auf die gemeinsamen theologischen Wurzeln in der Gotteslehre
eröffnet nämlich die Aussicht auf die Überwindung der grundlegenden ökumenischen

Probleme, die sich hinsichtlich des Amts- und Kirchenverständnisses
nach wie vor als konstitutive ökumenische Stolpersteine erweisen. Im Licht

10 Vgl. zu diesem ökumenischen Durchbruch: M. Haudel, Die Bibel und die Einheit
der Kirchen. Eine Untersuchung der Studien von «Glauben und Kirchenverfassung»

Kirche und Konfession 34), Göttingen 21995. Hier wird - neben dem umfassenden
Nachweis der Bedeutung der Bibel für die Entstehung der ökumenischen Bewegung -
aufgezeigt und nachgewiesen, dass «Glauben und Kirchenverfassung» unter Beteiligung
von offiziellen Vertretern aller grossen Konfessionen (prot., angl., orth., röm.-kath.) längst
zu einem bisher kaum wahrgenommenen ökumenischen Durchbruch bei der
Verhältnisbestimmung von Schrift, Tradition und Kirche gelangt ist, weshalb dieses kontroverstheologische

Problem eigentlich kein ökumenischer Stolperstein mehr sein müsste.
11 Die römisch-katholische Kirche ist offizielles Mitglied von «Glauben und

Kirchenverfassung».



462 Matthias Handel

der trinitarischen Gotteslehre und ihrer ekklesiologischen Implikationen bietet

sich die Chance, Fortschritte hinsichtlich der Überwindung grundsätzlicher

Unterschiede im Verständnis von Kirche und hinsichtlich der gegenseitigen

Anerkennung als Kirche zu erzielen, insofern sich aus einer konvergierenden

trinitätstheologischen Ausrichtung an der innergöttlichen Koinonia
eine konvergierende Auffassung der ekklesiologischen Koinonia ergeben
kann. Erste Ansätze dazu enthält das Zwischendokument der trinitarisch
orientierten Ekklesiologie-Studie von «Glauben und Kirchenverfassung» mit
dem Titel «Das Wesen und die Bestimmung der Kirche»12. Hier werden auf
der Basis des Koinonia-Konzepts einige grundsätzliche Annäherungsvoraussetzungen

gezeigt, die aber noch weiterer Ausarbeitung und vieler theologischer

Bemühungen bedürfen13. Der exklusive ekklesiologische Anspruch in
der Verlautbarung «Dominus Iesus» und seine Bindung an eigene konfessionelle

Strukturen belegt die Notwendigkeit dieser Bemühungen. Wenn die
Kirchen das hermeneutische Gewicht der Auseinandersetzung mit der Trini-
tätslehre ernst nehmen, bleibt die Hoffnung, dass die trinitarische Koinonia
allen Kirchen eine ekklesiologische Koinonia eröffnet, die zur gegenseitigen
Anerkennung des auf der gemeinsamen trinitarischen Gotteslehre beruhenden

Zeugnisses und Kirchenverständnisses führt und die Kirchen so zu einer
fundierten Einheit finden lässt.

Matthias Haudel, Soest

12 Vgl. D. Heller (Hg.), Das Wesen und die Bestimmung der Kirche. Ein Schritt auf
dem Weg zu einer gemeinsamen Auffassung. Studiendokument von Glauben und
Kirchenverfassung, Frankfurt/M. 2000.

13 Zur detaillierten ökumenischen Analyse der Interdependenz von Trinitätslehre und
Ekklesiologie und den daraus resultierenden Lösungsansätzen für eine ökumenische Ek-
klesiologie und eine ökumenische Hermeneutik vgl. M. Haudel, Selbsterschließung (s.
Anm. 7 u. 8).


	Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinität : weitreichende Besinnung auf theologische Wurzeln

