Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 4

Artikel: Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinitat :
weitreichende Besinnung auf theologische Wurzeln

Autor: Haudel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis
im Licht der Trinitét

Weitreichende Besinnung auf theologische Wurzeln

1. Riickgriff auf das trinitarische Gottesverstindnis

Im 20. Jahrhundert konnte die 6kumenische Bewegung viele Konvergen-
zen erzielen, die sich in erster Linie auf Einzelprobleme beziehen. Die klassi-
schen und grundsitzlichen 6kumenischen Hindernisse wie die Amtsfrage und
das Kirchenverstindnis warten jedoch nach wie vor auf ihre Uberwindung'.
Die jiingste Verlautbarung der romischen Glaubenskongregation, «Dominus
Iesus», bietet das beste Beispiel dafiir, indem sie protestantischen Kirchen
weiterhin abspricht, «Kirchen im eigentlichen Sinn» zu sein, weil sie «den giil-
tigen Episkopat und die urspriingliche und vollstindige Wirklichkeit des eu-
charistischen Mysteriums nicht bewahrt haben»®. So kann es nur begriisst
werden, wenn die dkumenische Bewegung Versuche unternimmt, die noch
ausstehenden 6kumenischen Probleme von der Wurzel her zu 16sen.

Das geschieht zur Zeit durch einen Riickgriff auf den trinitarischen Got-
tesbegriff, der im Okumenischen Rat der Kirchen (ORK) sowohl bei «Glau-
ben und Kirchenverfassung» als auch bei «Weltmission und Evangelisation»
zu beobachten ist. Fast ein Jahrhundert lang beschiftigten sich diese beiden
bedeutenden Stromungen der kumenischen Bewegung getrennt voneinan-
der mit den Fragen der Kircheneinheit und der Mission. Nachdem sich «Glau-
ben und Kirchenverfassung» bisher um die strukturellen und theologischen
Probleme der Gemeinschaft der Kirchen bemiiht hatte und «Weltmission und
Evangelisation» um die Einheit des kirchlichen Zeugnisses vor dem Hinter-
grund unterschiedlicher kultureller und konfessioneller Kontexte, kam es zu
Beginn des neuen Jahrtausends erstmals zum offiziellen Zusammentreffen
der beiden genannten Zweige der okumenischen Bewegung. Die erste ge-
meinsame ORK-Weltkonsultation von «Glauben und Kirchenverfassung»
und «Weltmission und Evangelisation» (Juli 2000 Hoxter/Deutschland) kann

! «Denn hinter der Amtsfrage lauert das grundsétzliche Problem der Auffassung von
Kirche, das iiber die Amtsfrage zwar angegangen, aber nicht gelost werden kann. [...]
Ohne eine okumenische Verstiandigung dariiber, was die Kirche ist, kann man entweder
die divergierenden Verstindnisse des Amtes unversohnt nebeneinander stehen lassen
oder versuchen, sie in lediglich verbale Konvergenzen umzukleiden. In beiden Fillen wird
die Einheit mehr vorgetauscht als wirklich erreicht.» (M. Volf, Trinitdt und Gemeinschaft.
Eine tkumenische Ekklesiologie, Mainz/Neukirchen-Vluyn 1996, 212)

2 Erklarung Dominus Iesus. Uber die Einzigkeit und die Heilsuniversalitiit Jesu Chri-
sti und der Kirche, Vatikanstadt [Rom] 2000, 27.



456 Matthias Haudel

als Zeichen gedeutet werden, die bisherigen Fortschritte des als «Jahrhundert
der Okumene» bezeichneten 20. Jahrhunderts zu biindeln, indem man nun
gemeinsam versucht, auf der Grundlage des Glaubens an den dreieinigen
Gott neue Impulse fiir eine weltweite Skumenische Einigung hinsichtlich des
Kirchen- und Missionsverstdndnisses zu geben. Vor diesem Hintergrund lau-
tete das Thema der Weltkonsultation: «Kirchenverstindnis und Mission: Das
Verhiltnis zwischen unserem Kirchenverstdndnis und unseren Prioritdten in
der Mission, in Theorie und Praxis». Welche Bedeutung dem trinitarischen
Gottesbegriff dabei zukommt, sollte sich auf der Konsultation erweisen.

Auf ihr waren zur interkonfessionellen und interkulturellen Auseinander-
setzung mit der genannten Thematik tiber 40 Theologen aus nahezu 40 Lin-
dern der ganzen Erde zusammengekommen, um den Zusammenhang zwi-
schen Kirchen- und Missionsverstindnis sowie Unterschiede und Gemein-
samkeiten im Blick auf eine 6kumenische Perspektive zu erortern. Als der
Vertreter der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) auf der Konfe-
renz mochte ich kurz einige der wichtigsten Ergebnisse vor dem Hintergrund
der dafiir relevanten theologisch-6kumenischen Entwicklung der letzten Jah-
re vermitteln. Dabei werden auch einige der hermeneutischen und prakti-
schen 6kumenischen Probleme deutlich, die weiterhin bestehen oder sich mit
der genannten Ausrichtung aufdringen.

Zunichst ging es darum, die in den verschiedensten Kirchen der Welt vor-
handenen Erfahrungen von Mission, Evangelisation und Kirche in ihren un-
terschiedlichen kulturellen Kontexten darzustellen, um dann in der Kiirze der
Zeit erste Grundlagen fiir ein gemeinsames Missions- und Kirchenverstind-
nis zu finden. Damit sollten dem ORK Aspekte fiir die weitere Erarbeitung
eines gemeinsamen missionarischen Zeugnisses im dritten Jahrtausend sowie
eines gemeinsamen Einheitskonzeptes der Kirchen an die Hand gegeben
werden, um so den 6kumenischen Aufbruch des letzten Jahrhunderts nach-
haltiger zum Ziel bringen zu konnen. Von daher beschiftigte man sich einer-
seits mit den missionarischen Perspektiven in postmodernen und globalen
Lebenszusammenhédngen und andererseits mit der Verwirklichung gemeinsa-
mer Kirchenstrukturen. Einigkeit erzielte man in der Frage, ob sich Missions-
und Kirchenverstdndnis gegenseitig bedingen. Das wurde eindeutig bejaht,
mit dem einvernehmlichen Hinweis, dass die Mission unerlasslich zum Wesen
der Kirche gehort, was man in den letzten Jahrzehnten nicht immer so sah.
Auch die mit ihren unseligen Konsequenzen bis heute wirkende Verquickung
von Kolonisations- und Missionsgeschichte in den vergangenen Jahrhunder-
ten wurde nicht als Hindernis fiir ein klares Bekenntnis zum missionarischen
Wesen der Kirche angesehen. Grundlage fiir dieses Bekenntnis war folgende
Einsicht, zu der man trotz der Vielfalt kultureller, religiéser, politischer und
konfessioneller Kontexte missionarischen Wirkens kam: Weil das missionari-
sche Zeugnis der Christen in aller Welt den Glauben an den dreieinigen Gott
(Vater, Sohn und Heiliger Geist) weitergibt, weil dieser Glaube die gemein-



Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinitt 457

same Basis aller Christen darstellt und sie zugleich von anderen Religionen
unterscheidet, vermag der trinitarische Gottesbegriff als wiederentdeckte
Einheitsbasis zu fungieren und die Kirche als Werkzeug der trinitarischen
Heilsgeschichte zu charakterisieren. Damit war die Relevanz des trinitari-
schen Gottesbegriffs fiir ein gemeinsames Kirchen- und Missionsverstéandnis
offensichtlich.

2. Die Vorteile einer trinitarischen Verankerung des Missions- und
Kirchenbegriffs

Welche positiven Auswirkungen die weitreichende Relevanz der trinitari-
schen Gotteslehre mit sich bringt, belegt die Entwicklung des Missionsbe-
griffs. Seitdem die Missio Dei iiber den christologischen Ansatz hinaus zuneh-
mend trinitarisch verstanden wird, wiéchst die gemeinsame Einsicht, dass die
Kirche in die missionarische Bewegung hineingenommen ist, die Gott selbst
durch das Schopfungswerk sowie durch die Sendung des Sohnes und des Hei-
ligen Geistes verkorpert. Es besteht also ein integraler Zusammenhang von
Kirche und Mission, insofern die Kirche ihrem Wesen nach missionarisch ist,
weil «sie selbst ihren Ursprung aus der Sendung des Sohnes und der Sendung
des Heiligen Geistes herleitet gemiB dem Plan Gottes des Vaters»®. Auf diese
Weise sind die Kirchen zugleich Empfanger der Mission Gottes (Missio Dei),
so dass ein partnerschaftliches Verstidndnis von Mission entsteht, anhand des-
sen die Kirchen sowohl als Geber als auch als Empfinger voneinander lernen
konnen und die Trennung von «innerer und dusserer Mission» zu iiberwinden
vermogen. Ausserdem ermdoglicht die Wahrnehmung des Schopfungswerkes
des Vaters die Aufweitung der anthropozentrischen Perspektive durch eine
erneute Beachtung der Weltverantwortung bzw. der kosmologischen Dimen-
sion von Mission. Die Besinnung auf den Heiligen Geist bewirkt eine diffe-
renziertere Wahrnehmung der verschiedenen Kontexte bzw. der Inkulturati-
on des Evangeliums sowie eine Offnung fiir den interreligisen Dialog bzw.
die Suche nach dem Wirken des Geistes ausserhalb der Kirchen. Auch der
postmodernen Betonung der Partikularitit ist so besser zu begegnen, wobei
aber die trinitarische Verbindung von Vielfalt und Einheit neben der partiku-
laren Aneignung des Evangeliums in konkreten Situationen auch die bleiben-
de Bezugnahme auf die universale Glaubenswahrheit erfordert. So kann die
Trinitédtslehre den Kirchen — wie schon in der Alten Kirche — als Orientie-

3 Zweites Vatikanisches Konzil, Ad gentes 2. Zur Entwicklungsgeschichte des Missio
Dei-Begriffs und seinen entsprechenden Implikationen vgl. D. Werner, Mission fiir das
Leben — Mission im Kontext. Okumenische Perspektiven missionarischer Prisenz in der
Diskussion des ORK 1961-1991. Mit einem Geleitwort von G. Linn, Rothenburg 1993,
445ff. Vgl. ferner J. Wietzke (Hg.), Mission erklirt. Okumenische Dokumente von 1972
bis 1992, Leipzig 1993, 115-149 u. 425-443.



458 Matthias Haudel

rungshilfe dafiir dienen, auf welche Weise sie in der Dialektik von Ankniip-
fung und Widerspruch philosophischen und kulturellen Entwicklungen zu be-
gegnen vermogen®,

Die vielfiltige und grundlegende Relevanz des trinitarischen Gottesver-
stdndnisses fiir die verschiedenen theologischen Topoi macht sich besonders
in der Ekklesiologie bemerkbar, weshalb man sich bei «Glauben und Kir-
chenverfassung» in den letzten Jahren hinsichtlich der Ekklesiologie und ei-
nes neuen Einheitskonzeptes immer stidrker auf die trinitarische Gotteslehre
bezog. So wurde auf der Fiinften Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchen-
verfassung (Santiago de Compostela 1993) mit dem trinitarisch begriindeten
Koinonia-Konzept ein neues Einheitskonzept in ersten Ansdtzen auf den
Weg gebracht. Nachdem die bisherigen Einheitsmodelle des ORK (versohnte
Verschiedenheit, organische Einheit etc.) nicht zum Ziel gefiihrt hatten, se-
hen die meisten Vertreter der Kirchen im Glauben an den dreieinigen Gott
die Basis, von der alle Kirchen ein gemeinsames Kirchenverstidndnis ableiten
konnen. Diese Einsicht beruht auf der Tatsache, dass sich nicht nur die ekkle-
siologische Selbstdefinition der Kirchen zunehmend auf das neutestamentli-
che Verstindnis von «Gemeinschaft» (Koinonia, Communio) bezieht, son-
dern dass sich auch viele bilaterale und multilaterale Dialoge darauf berufen®.
Deshalb konnte man in Santiago de Compostela zu folgender Einsicht gelan-
gen: «Wenn wir unsere Suche nach Einheit auf eine feste und gesunde Basis
stellen wollen, brauchen wir eine stichhaltige Lehre von Gott als Dreieinig-
keit und von Gottes Heilshandeln in Christus im Verhiltnis zum Wirken des
Heiligen Geistes. Diese Lehrsitze sind [...] unabdingbare Voraussetzungen
fiir eine Ekklesiologie der Gemeinschaft und fiir alle Versuche, die Spaltung
mit Hilfe einer solchen Ekklesiologie zu iiberwinden.»® Man ermutigte die
Kirchen, in dieser Richtung weiterzudenken, was bisher nur vereinzelt ge-
schehen ist.

* Vgl. W. Pannenberg, Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dogmati-
sches Problem der friihchristlichen Theologie, in: Ders., Grundfragen systematischer
Theologie. Gesammelte Aufsidtze, Gottingen 1967, 296-346; A.M. Ritter, Dogma und
Lehre in der Alten Kirche, in: HDThG 1, Goéttingen 1982, 99-283, 115ff.; G. Ebeling, Dog-
matik des christlichen Glaubens, Bd. I1I, Tibingen 21983, 533; H. Crouzel, Die Patrologie
und die Erneuerung der patristischen Studien, in: H. Vorgrimler/R. Vander Gucht (Hg.),
Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Perspektiven, Stromungen, Motive in der christ-
lichen und nichtchristlichen Welt, Bd. 111, Freiburg (Br.)/Basel/Wien 1970, 504-529, 526.

> Vgl. E. Geldbach, Koinonia. Einige Beobachtungen zu einem kumenischen Schliis-
selbegriff, MdKI 44 (1993) 73-77, und M. Haudel, Vergessene Kriterien. Hermeneutische
Kriterien fiir die Weiterentwicklung des Koinonia-Konzepts, OR 43 (1994) 292-304, 292ff.

® G. GaBmann/D. Heller (Hg.), Santiago de Compostela 1993. Fiinfte Weltkonferenz
fiir Glauben und Kirchenverfassung. 3. bis 14. August 1993. Berichte, Referate, Dokumen-
te (OR.B 67), Frankfurt/M. 1994, 104 (1.D. Zizioulas). Zur Erarbeitung des Koinonia-Kon-
zepts vgl. die Botschaft und die Sektionsberichte der Weltkonferenz ebd., 213-255.



Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinitit 459

3. Zu beachtende hermeneutische und praktische Probleme

Insgesamt vermochte man in Wahrnehmung der hier angedeuteten theo-
logischen Entwicklung der letzten Jahre hinsichtlich des Missions- und Kir-
chenverstindnisses auf der Konsultation zu betonen, dass kirchliche Struktu-
ren den trinitarischen Voraussetzungen zu entsprechen haben, wobei das de-
taillierte Verstidndnis einer solchen Entsprechung aber noch nicht als einheit-
lich betrachtet werden kann. Der Verfasser warnte auf der Konsultation
davor, den trinitarischen Gottesbegriff zu selbstverstdndlich und zu pauschal
als gemeinsame Basis eines 6kumenischen Kirchen- und Missionsverstind-
nisses vorauszusetzen, da das Verstdndnis der trinitarischen Struktur Gottes
nach wie vor divergiere, weshalb eine weitere Auseinandersetzung mit den
Unterschieden in der Trinititslehre notwendig sei’. Bezeichnet sich zum Bei-
spiel die romisch-katholische Kirche als die einzig wahre Kirche Christi, wie
es in «Dominus Iesus» zum Ausdruck kommt, steht das im Zusammenhang
mit einer vom Filioque geprégten christozentrischen Theologie, die ekklesio-
logisch die Tendenz einer zu starken Identifizierung von Christus und Kirche
beinhaltet. Damit ist zugleich eine zentralistische Vorordnung der Universal-
kirche verbunden, was sich an Joseph Ratzingers trinitarisch begriindeter
Communio-Ekklesiologie nachweisen lésst, die in einseitiger intrapersonaler
trinitarischer Ausrichtung die Kirche als das eine korporative Subjekt des
«Christus totus» (caput et membra) bezeichnet. Das fiihrt schliesslich zur
Verabsolutierung der romisch-katholischen Universalkirche. Durch Ratzin-
gers Vorsitz in der Glaubenskongregation erhielt dieser trinitarisch-ekklesio-
logische Ansatz nachhaltigen Eingang in die genannte Verlautbarung der
Glaubenskongregation, so dass auch hier ein einseitiger trinitédtstheologischer
Ansatz mit seinen ekklesiologischen Implikationen nachhaltige Auswirkung
auf die 6kumenische Situation hinterlésst®.

Die Konsequenzen, die man auf der Konsultation aus dem trinitarischen
Gottesverstdndnis fiir das Missionsverstdndnis zog, lassen deutlich werden,
wie sich angemessene trinitidtstheologische Zuginge konstruktiv auf andere
theologische Topoi auswirken konnen. So leitete man aus der perichoretisch-
gemeinschaftlichen Dimension der Trinitét ein gemeinschaftliches Verstand-

7 Vgl. M. Haudel, Art. «Trinitiit V.: Okumenisch», in: *LThK X, 2001, Sp. 251-253, und
Ders., Die SelbsterschlieBung des dreieinigen Gottes. Grundlage eines 6kumenischen Of-
fenbarungs-, Gottes- und Kirchenverstandnisses (in Vorbereitung, s. Anm. 8).

¥ Vgl. Erkldrung Dominus Iesus (s. Anm. 2), Nr. 17, und J. Ratzinger, Art. «Kirche I11.
Systematisch», 2LThK VI, 1961, Sp. 173-183. Vgl. insgesamt M. Haudel, SelbsterschlicBung
(s. Anm. 7), wo die Zusammenhénge von Trinitatslehre und Ekklesiologie umfassend im
Blick auf die gesamte Kirchengeschichte und im Blick auf alle grossen Konfessionen dar-
gestellt sind. Vor diesem Hintergrund werden Losungsansitze fiir eine dkumenische Got-
teslehre, eine dkumenische Ekklesiologie und ein 6kumenisches Verstiandnis von Offen-
barung entwickelt.



460 Matthias Haudel

nis von Mission ab. Auf dieser Basis war es moéglich, die in der zweiten Hilfte
des 20. Jahrhunderts gewonnene Einsicht, dass Mission keine Einbahnstrasse
mehr ist, theologisch abzusichern und damit der faktischen Situation zu ent-
sprechen. Denn nachdem die christliche Botschaft nahezu alle Winkel der
Welt erreicht hat, stellt Mission heute ein gegenseitiges Geben und Nehmen
zwischen siidlichen und nordlichen Kirchen dar. Die Mission kommt heute
auch wieder in das sogenannte christliche Abendland zuriick, das nicht mehr
einfach als christlich zu bezeichnen ist. So kann Deutschland mittlerweile
durchaus wieder selbst als Missionsland gelten und durch den kirchlichen und
theologischen Austausch mit Christen aus den ehemals missionierten Lan-
dern viel von deren lebendigem Glauben lernen. Die Konsultationsteilneh-
mer selbst waren in threm intensiven Austausch ein Beispiel fiir diese Inter-
dependenz.

Dabei wurde deutlich, dass im theologischen und personlichen Austausch
die jeweiligen regionalen Probleme der Kirchen nicht auszublenden sind, da
sie stets zu den hermeneutischen Primissen der Betroffenen gehoren’. So
thematisierten die orthodoxen — und besonders die russisch-orthodoxen —
Teilnehmer den sogenannten missionarischen «Gebietsschutz», nach dem die
russisch-orthodoxe Kirche Russland als ihr «kanonisches Territorium» bean-
sprucht, in dem andere Kirchen nicht zu missionieren haben. Die Konferenz-
teilnehmer waren zwar der Auffassung, dass Kirchen nicht gegenseitig ihre
Mitglieder abwerben sollen (Proselytismus), wenn man den gemeinsamen
Glauben gegenseitig anerkennt, aber dass die Freiheit fiir Aktivitdten aller
Religionen notwendig sei. Denn in Russland gibt es auch viele Atheisten, die
nicht einfach der orthodoxen Kirche zuzurechnen sind. Das Proselytismus-
problem zeigte sich auf der Konsultation deshalb auch weniger als theoreti-
sches Problem, sondern vielmehr als praktisches Problem der Beurteilung, in
welcher Weise kirchliche Bindungen in den jeweiligen Regionen der Welt be-
stehen oder nicht. Ausserdem erinnert diese Problematik daran, die jeweili-
gen kontextuellen und hermeneutischen Hintergriinde in der Okumene nicht
zu vernachlidssigen.

Das gilt ebenso fiir klassische kontroverstheologische Problemstellungen,
die immer wieder hervortreten. So driangte sich auf der Konsultation erneut
die Frage nach dem Verhiltnis von Schrift, Tradition und Kirche auf, die bei
der Beurteilung der genannten Themenschwerpunkte durch unterschiedliche
hermeneutische Zugédnge virulent wurde. Hier trat einmal mehr das Problem
des defizitiren okumenischen Gedichtnisses auf, insofern man in der 6kume-
nischen Bewegung hinsichtlich des Verhéltnisses von Schrift, Tradition und
Kirche ldngst einen dkumenischen Durchbruch erzielt hat, den aber bisher

? Vgl. zu den hermeneutischen und psychologischen Bedingungen des 6kumenischen
Dialogs M. Haudel, Versohnung. Okumeniker suchen neues Bewulitsein, DtPfrBl 97
(1997), 184-185.



Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinitdit 461

weder die Kirchen noch die 6kumenische Bewegung selbst angemessen rezi-
piert haben'’. Auch diese klassische kontroverstheologische Verhiltnisbe-
stimmung hat mit der trinitarischen Verhiltnisbestimmung von Christologie
und Pneumatologie zu tun: Wie Christus im Prozess der vom Geist vollzoge-
nen Begleitung der Kirche das sichtbare Mass der Kirche bleibt und gleichzei-
tig auf die Vergegenwirtigung durch den Geist angewiesen ist, so bedarf die
Schrift des kirchlichen Traditionsprozesses, dessen Massstab (Kanon) sie
aber bleibt. Damit wird immer deutlicher, wie umfassend die Interdependenz
zwischen der Trinitédtslehre und den iibrigen theologischen Topoi ist. Das ist
auch auf der Konsultation nur zum Teil erkannt worden und bedarf in den
Kirchen grosserer Aufmerksamkeit.

4. Okumenische Perspektiven

Dass eine stirkere Beachtung der Interdependenz von Trinitétslehre und
den tibrigen theologischen Topoi als verheissungsvoll angesehen werden darf,
zeigen die Okumenischen Perspektiven, die sich fiir die beiden bedeutenden
Zweige der okumenischen Bewegung, «Glauben und Kirchenverfassung»
und «Weltmission und Evangelisation», allein schon aus der Beachtung der
trinitdtstheologischen Relevanz fiir Ekklesiologie und Mission ergeben ha-
ben. Denn hier erkannten Theologen aller grossen Konfessionen'!, dass sie in
dem neu wahrgenommenen trinitarischen Gottesverstéindnis eine gemeinsa-
me Okumenische Basis besitzen, von der aus der integrale Zusammenhang
von Kirche und Mission ebenso deutlich wird wie die trinitarische Veranke-
rung von kirchlicher Gemeinschaft und kirchlichem Zeugnis. Auf dieser
Grundlage ergeben sich neue 6kumenische Perspektiven fiir die weitere Zu-
sammenarbeit, weil der Riickgriff auf das trinitarische Gottesverstindnis eine
okumenische Besinnung von den Glaubenswurzeln her erméglicht. Erst der
Riickgriff auf die gemeinsamen theologischen Wurzeln in der Gotteslehre er-
offnet nimlich die Aussicht auf die Uberwindung der grundlegenden 6kume-
nischen Probleme, die sich hinsichtlich des Amts- und Kirchenverstindnisses
nach wie vor als konstitutive 6kumenische Stolpersteine erweisen. Im Licht

' Vgl. zu diesem 6kumenischen Durchbruch: M. Haudel, Die Bibel und die Einheit
der Kirchen. Eine Untersuchung der Studien von «Glauben und Kirchenverfassung»
(= Kirche und Konfession 34), Gottingen 21995. Hier wird — neben dem umfassenden
Nachweis der Bedeutung der Bibel fiir die Entstehung der 6kumenischen Bewegung —
aufgezeigt und nachgewiesen, dass «Glauben und Kirchenverfassung» unter Beteiligung
von offiziellen Vertretern aller grossen Konfessionen (prot., angl., orth., rom.-kath.) ldngst
zu einem bisher kaum wahrgenommenen dkumenischen Durchbruch bei der Verhiltnis-
bestimmung von Schrift, Tradition und Kirche gelangt ist, weshalb dieses kontroverstheo-
logische Problem eigentlich kein 6kumenischer Stolperstein mehr sein miisste.

' Die romisch-katholische Kirche ist offizielles Mitglied von «Glauben und Kirchen-
verfassung».



462 Matthias Haudel

der trinitarischen Gotteslehre und ihrer ekklesiologischen Implikationen bie-
tet sich die Chance, Fortschritte hinsichtlich der Uberwindung grundstzli-
cher Unterschiede im Verstidndnis von Kirche und hinsichtlich der gegensei-
tigen Anerkennung als Kirche zu erzielen, insofern sich aus einer konvergie-
renden trinitéitstheologischen Ausrichtung an der innergottlichen Koinonia
eine konvergierende Auffassung der ekklesiologischen Koinonia ergeben
kann. Erste Anséitze dazu enthilt das Zwischendokument der trinitarisch ori-
entierten Ekklesiologie-Studie von «Glauben und Kirchenverfassung» mit
dem Titel «Das Wesen und die Bestimmung der Kirche»'?. Hier werden auf
der Basis des Koinonia-Konzepts einige grundsétzliche Annidherungsvoraus-
setzungen gezeigt, die aber noch weiterer Ausarbeitung und vieler theologi-
scher Bemiithungen bediirfen'’. Der exklusive ekklesiologische Anspruch in
der Verlautbarung «Dominus Iesus» und seine Bindung an eigene konfessio-
nelle Strukturen belegt die Notwendigkeit dieser Bemiithungen. Wenn die
Kirchen das hermeneutische Gewicht der Auseinandersetzung mit der Trini-
tiatslehre ernst nehmen, bleibt die Hoffnung, dass die trinitarische Koinonia
allen Kirchen eine ekklesiologische Koinonia eréffnet, die zur gegenseitigen
Anerkennung des auf der gemeinsamen trinitarischen Gotteslehre beruhen-
den Zeugnisses und Kirchenverstindnisses fithrt und die Kirchen so zu einer
fundierten Einheit finden ldsst.

Matthias Haudel, Soest

2 Vgl. D. Heller (Hg.), Das Wesen und die Bestimmung der Kirche. Ein Schritt auf
dem Weg zu einer gemeinsamen Auffassung. Studiendokument von Glauben und Kirchen-
verfassung, Frankfurt/M. 2000.

13 Zur detaillierten 6kumenischen Analyse der Interdependenz von Trinitétslehre und
Ekklesiologie und den daraus resultierenden Losungsansitzen fiir eine 6kumenische Ek-
klesiologie und eine okumenische Hermeneutik vgl. M. Haudel, SelbsterschlieBung (s.
Anm. 7 u. 8).



	Kirchliche Gemeinschaft und kirchliches Zeugnis im Licht der Trinität : weitreichende Besinnung auf theologische Wurzeln

