
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und
Frömmigkeitsgeschichte

Autor: Kuhn, Thomas K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen

Religions- und Frömmigkeitsgeschichte

Das Leben vieler Menschen im alpinen Raum1 ist bis heute gekennzeichnet

von einem elementaren Existenzkampf und von einer allgegenwärtigen
Bedrohung durch Wetterumschwünge, Hochwasser, Lawinen oder Bergstürze.

Die Unwegsamkeit der Alpen liess einerseits die Volksreligiosität blühen
und auffallende Bergformationen zu Orten religiöser Verehrung avancieren2,

so dass sich um ungezählte Berge Sagen und mythische Erzählungen ranken.3
Die Furcht vor dem Berg und den dort wohnenden Göttern oder Dämonen
provozierte andererseits Verbote, Berggipfel zu besteigen. Den von Ängsten
und Traditionen getragenen «Aberglauben» überwand spätestens seit dem
16. Jahrhundert eine nicht mehr zu bremsende Entmythologisierung der Berge,

die als alpine und naturwissenschaftliche Entdeckungs- und Eroberungsbewegung

sowie schliesslich als tourististische Nutzbarmachung evident wurde.4

Diese «schleichende Zerstörung eines Mythos»5 hinderte aber nicht, die
Alpen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein als religiöses und nationales Symbol
zu verwenden.6 Die Wahrnehmung und die nationalen Interessen dienende
identitätsvergewissernde Inszenierung der Alpen trug häufig deutliche
religiöse Bezüge.7 Die Landschaftsformationen der Alpen sowie ihre geologische
Gestaltung dienten überdies als Argumente im theologischen Diskurs und
bildeten spezifische Formen von Frömmigkeit und Religion aus.

Anhand von vier Beispielen werden im Folgenden ausgewählte Aspekte
des Themas «Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und
Frömmigkeitsgeschichte» erörtert. Im ersten Teil widme ich mich dem Aufbruch in
die Berge und der sich damit verbundenen wandelnden Wahrnehmungsweise

1

Siehe dazu Histoire et Civilisations des Alpes, 2 Bde., hg. von P. Guichonnet,
Toulouse/Lausanne 1980.

2 Beispiele nennt: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, hg. von H.
Bächthold-Stäubli, Bd. 1, Berlin/New York 32000, 307-310; 1043-1083.

3 A. Schmidt, Die Alpen - schleichende Zerstörung eines Mythos, Zürich 1990, 25-45.
Zur alpinen Mentalität im Mittelalter siehe A. Borst, Alpine Mentalität und europäischer
Horizont im Mittelalter, Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner
Umgebung 92 (1974), 1-46.

4 H. Dirlinger, Bergbilder. Die Wahrnehmung alpiner Wildnis am Beispiel der
englischen Gesellschaft 1700-1850, Frankfurt am Main/Berlin/Bern [u.a.] 2000, 243-259.

5 So der Titel des Buches von Schmidt, Alpen.
6 Zur Idealisierung der Schweiz im Ausland siehe paradigmatisch U. Hammer, Vom

Alpenidyll zum modernen Musterstaat. Der Mythos der Schweiz als «Alpine Sister Republic»

in den USA des 19. Jahrhunderts, Basel/Frankfurt am Main 1995.
7 G.P. Marchai, Das «Schweizeralpenland»: eine imagologische Bastelei, in: O.P. Marchai

und Aram Mattioli (Hg.), Erfundene Schweiz. Konstruktionen nationaler Identität,
Zürich 1992,37-49.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- lind Frömmigkeitsgeschichte 417

der Alpen im 16. Jahrhundert. Im zweiten Teil frage ich nach den Zusammenhängen

von Geographie, Paläontologie und Theologie in der zweiten Hälfte
des 17. und des frühen 18. Jahrhunderts, bevor ich mich der religiösen und
nationalen Symbolisierung der Alpen in der Aufklärung zuwende, die massgeblich

zur Ausbildung des schweizerischen Nationalbewusstseins beitragen
hat. Abschliessend stelle ich exemplarisch den Kontext von Alpen und Religion

anhand einer Naturkatastrophe aus dem Jahr 1806 vor.

1. Die Entdeckung und Entmythologisierung der Alpen

Der italienische Humanist und Geistliche Francesco Petrarca (1304-1374)8
bestieg am 26. April 1336 den 1900 Meter hohen südfranzösischen Mont Ven-
toux. Diese Bergbesteigung9 ist weniger für die alpinistische als für die
geistesgeschichtliche Entwicklung von Bedeutung, denn mit ihr stehen wir an
der Schwelle eines neuen Welt- und Naturbewusstseins, einer bisher unge-
kannten Weltergriffenheit, die mittel- und längerfristig auch die religiöse
Interpretation der Alpen beeinflussen und prägen sollte. Petrarcas ästhetische
Landschaftserfahrung verbindet Kontemplation mit Ästhetik und markiert
einen Perspektivenwechsel: Er überwindet die antike und mittelalterliche
Scheu, die Welt von oben zu betrachten und erweitert die Perspektive des

contemplator caeli. Petrarca blieb aber nicht bei der Betrachtung der Berge
und der Landschaft stehen, sondern er wendet die aus der Wissbegier
resultierende Erfahrung unter dem Einfluss der Lektüre Augustins ins Religiöse:
Er vergleicht den Bergsaufstieg mit dem Eingehen ins ewige Leben. Aus der
Betrachtung des Naturraumes erwächst bei ihm die Versenkung in das Selbst,
die Hinwendung zur Seele. Damit wird Petrarca zu einem Exempel für eine
durch die Bergerfahrung ausgelöste oder intensivierte Religiosität. Dieser
Perspektivenwechsel läutet für manche Historiker das Ende des Mittelalters
und den Beginn der Neuzeit ein.10

Mit der eben genannten Weltergriffenheit gingen in der Folgezeit Wunsch
und Wille einher, unbekanntes alpines Terrain zu erkunden. Dieses Begehren
konnte allerdings mit obrigkeitlichen Verboten kollidieren. Fünf Jahrzehnte
nach Petrarcas Besteigung des Ventoux wanderten 1387 sechs Luzerner
Geistliche zu dem vier Kilometer westlich des Pilatusgipfels liegenden Pila-

8 K. Steinmann (Übers.), Die Besteigung des Mont Ventoux (Lateinisch/Deutsch),
Stuttgart 1995. Zur Person siehe A. Sottiii, Francesco Petrarca (1304-1374), TRE 26

(1996), 255-260; G. Hoffmeister, Petrarca, Stuttgart/Weimar 1997; Petrarca, hg. von A.
Buck, Darmstadt 1976, darin vor allem G. Billanovich, Petrarca und der Ventoux (1966),
444-463; M. Ariani, Petrarca, Rom 1999.

9 Der Streit über die Faktizität dieser Bergbesteigung kann in meinem thematischen
Kontext ausser Acht gelassen werden; siehe dazu Hoffmeister, 41f.

10 Steinmann, Petrarca, 40; Schmidt, Alpen, 30f.



418 Thomas K. Kuhn

tussee. Die Expedition gelang, doch wurden die kletterfreudigen Kleriker bei
ihrer Rückkehr verhaftet und später ausgewiesen. Was gab Anlass zu dieser
Massnahme?

Der aus Zürich stammende Mönch Nikolaus Bruder und seine fünf
Begleiter11 hatten das offiziell religiös begründete Verbot, den Pilatussee
aufzusuchen, missachtet und mussten nun dafür büssen. Warum aber war der
Zutritt zum See verboten? Um den Luzerner Hausberg Pilatus und seinen Bergsee

rankten sich zahlreiche Legenden, die versuchten, den Charakter des
Pilatus als sogenannten Wetterberg zu erklären.12 Eine der bekanntesten
Sagen, die dem Berg, der zunächst fractus mons oder Frankmont hiess, den
Namen gab, ist die Sage um Pontius Pilatus.13 Der aus den neutestamentli-
chen Evangelien bekannte römische Landpfleger in Judäa, Pontius Pilatus,
spielt in dieser Erzählung die Hauptrolle. Die Geschichte geht folgendermas-
sen: Nachdem Pontius Pilatus von Kaiser Tiberius nach Rom zurückgerufen
und dort gefangen gesetzt worden war, nahm sich der verzweifelte Pontius
das Leben. Er wurde in den Tiber geworfen, wo alsbald über dem Wasser ein
Gewitter losbrach, das verheerende Folgen anrichtete. Die Römer nahmen
daraufhin den Leichnam aus dem Tiber, brachten ihn ausser Landes nach
Frankreich, um ihn dort in die Rhone zu werfen. Doch dort folgten ebenfalls
schwere Unwetter, die sogleich mit dem toten Römer in Verbindung gebracht
wurden. Auch bei seiner nächsten Station in Lausanne geschah das gleiche.
Darum beschloss man, den Leichnam in das wilde Gebiet des Frakmont bei
Kriens zu bringen. An dem weltabgeschiedenen Ort auf der Oberalp wurde
er schliesslich in einen kleinen düsteren See geworfen. Doch auch hier gab er
keine Ruhe. Pontius Pilatus regte Wasser und Winde, so dass es im Tal zu
Überschwemmungen kam. Die Sage erzählt weiter, Pontius Pilatus sei als

scheussliches Ungeheuer auf den Höhen herumgefahren. Ruhe habe er erst
gegeben, als es einem Spanier gelungen sei, ihn durch Beschwörungsformeln
in den See zurückzubannen. Als Gegenleistung durfte Pontius Pilatus alljährlich

an Karfreitag mitten auf dem See seinen Prätorstuhl aufrichten. Ansonsten

blieb er ruhig in dem kleinen Bergsee, so lange man ihn nicht störte. Darum

verbot die Obrigkeit, etwas in den See zu werfen oder dort laut zu
sprechen. Wurde es schwarz am Pilatus oder brachen Unwetter los, so interpretierte

man dies als Ruhestörung des im See gebannten Pontius Pilatus.
Deshalb also wurden die sechs Geistlichen, die zum See gestiegen waren,
verhaftet. Man befürchtete, sie hätten die Ruhe von Pontius Pilatus gestört und
damit Unwetter provoziert.

11 P.X. Weber, Der Kanton Luzern vom eidgenössischen Bund bis zum Ende des 15.

Jahrhunderts, in: Geschichte des Kantons Luzern von der Urzeit bis zum Jahr 1500,

Luzern 1932,732.
12 H. Pfister, Pilatus. Sagen und Geschichten, Luzern 31991.
13 Pfister, Sagen, 9-12.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 419

Das Beispiel des Pilatus illustriert, wie in voraufklärerischer Zeit Religion,
Volksglauben14 und obrigkeitliche Massnahmen ineinander griffen. Oder
anders formuliert: Eine wichtige Figur der biblischen Passionshistorie und damit
der christlichen Religionsgeschichte wird zur Erklärung klimatischer Phänomene

im Alpenraum angesiedelt. Jene die Bevölkerung bedrohenden und
beängstigenden Naturkatastrophen mussten - so die öffentliche Meinung - eine
schwerwiegende Ursache haben. Der Kausalzusammenhang wurde auf der
Basis einer christlich geprägten Volksfrömmigkeit, die durch lokale volksreligiöse

Traditionen angereichert war, hergestellt. Für verheerende klimatische

Auswirkungen konnte allerdings nur eine negativ konnotierte Person -
wie Pontius Pilatus - in Frage kommen.

Doch ist damit nur ein interpretatorischer Aspekt genannt. Die obrigkeitlichen

Verbote müssen desgleichen im Kontext der Christianisierung der
Schweiz und der mit ihr einhergehenden Eliminierung vorchristlicher religiöser

Kulte interpretiert werden. Denn die Bestimmung des Pilatus als Wetterberg

bedeutet, dass man ihm eine weissagende Aufgabe zugemessen hatte.
Das wiederum spricht für seine vorchristliche Heiligkeit im Kontext
keltischer Religion, in welcher der See eine wichtige Funktion eingenommen hatte.

Darum wollten die obrigkeitlichen Verbote vordergründig die Gefahr
einer Überschwemmung bannen, zielten aber auf altes, vorchristliches Brauchtum,

das unterbunden werden sollte.

Im 16. Jahrhundert kam es schliesslich zur Entmythologisierung des

Pilatusberges und seines Sees.15 Zunächst erhielten der St. Galler Humanist,
Reformator und Bürgermeister, Johannes von Watt, genannt Vadian (1484-
1551)16, der sehr gut über Petrarcas Leben und Werk unterrichtet war, und
der Zürcher Sprach- und Naturhistoriker Konrad Gessner (1516-1565)17 die
Erlaubnis, den Berg zum Zwecke der Erforschung zu besteigen. Später begab
sich auch der Luzerner Stadtpfarrer Johannes Müller (um 1549-1604)18 im
Jahr 1585 mit zahlreichen Mitwanderern zum Pilatus-See, warf Steine in den
See und liess die Leute hinein waten. Sturm und Gewitter blieben aus. Die

14 Ich vermeide den problematischen Begriff «Aberglauben»; siehe dazu B. Gladigow,
Aberglaube, in: HreG 1, 1988, 387f. Gemeint sind religiöse Praktiken und Vorstellungen,
anhand derer das Unbekannte, das Bedrohliche und Böse abgewehrt werden können.

15 Schmidt, Alpen, 108-111.
16 Zur Person siehe W. Näf, Vadian und seine Stadt St. Gallen, St. Gallen 1944-1957; P.

Schäffer, Joachim von Watt, in: Literatur-Lexikon, hg. von W. Killy, Bd. 12, Gütersloh/
München 1992,151f.

17 U. Leu, Conrad Gessner als Theologe, Bern/Frankfurt a.M. [u.a.]1990.
18 Zur Person siehe Helvetia Sacra, Abt. 1, Bd. 2: Erzbistümer und Bistümer II, 2. Teil,

Basel/Frankfurt a.M. 1993, 698.



420 Thomas K. Kuhn

Empirie und die Aufklärung der Jesuiten auf der Kanzel19 siegten über die als

«Aberglauben» disqualifizierten Vorstellungen, der Luzerner Rat hob die
Verbote den Berg betreffend auf20 und liess den See 1594 abgraben. Dieser
frühneuzeitlichen Entmythologisierung und Entzauberung der Berge folgte
eine intensive naturkundliche Erforschung des Alpenraums. Als Markstein in
der frühneuzeitlichen alpinen Literatur ist hier das Werk «De Alpibus Com-
mentarius» des Zürcher Theologen Josias Sirnler (1530-1576) aus dem Jahr
1574 zu nennen.21 Im Zuge dieser naturkundlichen Erforschung der Alpen,
wurde auch nach Zweck und Herkommen der Alpen gefragt.

2. Naturkunde und Religion - oder: Wie kommen die Alpen in die Schweiz?

Die Antworten auf diese Frage aus dem späten 17. und dem 18. Jahrhundert

bemühten sich, Natur und biblische Offenbarung rational zu verknüpfen.
Die Betrachtung und das Erleben der Berge war kein bloss methodisch
reflektiertes rationales, sondern immer auch ein existentiell emotionales, eine
Mischung aus «Schrecken, Entsetzen, Grauen, Verlockung und Erhabenheit».22

Die Schweiz wurde beispielsweise in der «Genauen und vollständigen
Staats- und Erd-Beschreibung der ganzen Helvetischen Eidgenoßschaft»23
vom dem Geographen und Historiker Johann Conrad Fäsi (1727-1790) als
eine lange Reihe von Bergen beschrieben, «auf welchen in gar vielen Gegenden

noch höhere Berge stehen; nicht selten findet man über diesen zweyten
Satz von Bergen noch einen dritten, auf welchem dann erst die unersteigli-

19 S. Grüter, Geschichte des Kantons Luzern im 16. und 17. Jahrhundert, Luzern 1945,
527.

20 Siehe dazu, Grüter, Geschichte, 527. Ferner P.X. Weber, Der Pilatus und seine
Geschichte, Luzern 1913,261.

21 Josias Simler, De Alpibus Commentarius. Die Alpen, hg. von A. Steinitzer, München

1931. «Simler schuf in dem <Commentarius> als erster eine nach den damaligen
Kenntnissen erschöpfende topographische Darstellung der Alpen, der Rolle, die sie in der
Geschichte spielten, der ehemaligen Bevölkerung, der Gefahren einschließlich touristischer

Ratschläge, der besonderen meteorologischen Verhältnisse, der Hydrographie,
Kristallographie und der alpinen Fauna und Flora, also gleichsam eine alpine Enzyklopädie;
insbesondere ist die strenge Einteilung der Alpen für spätere Arbeiten auf diesem Gebiet
vorbildlich geworden.» (Einleitung, XIV). Dabei stützte er sich vor allem auf antike und
humanistische Autoren. Seine Darstellung blieb bis zum Ende des 18. Jahrhunderts das

alpine Standardwerk (XXXII). Älter als Simlers Werk war allein dasjenige von dem
Humanisten und Dekan des Klosters Einsiedeln Albrecht von Bonstetten (ca. 1442-1504),
welches 1479 unter dem Titel «Superioris Germaniae Confoederatonis descriptio» erschienen

war; siehe A. von Bonstetten, Briefe und ausgewählte Schriften, hg. von A. Büchi,
Basel 1893, 219-267.

22 Schmidt, Alpen, 48.
23 Zürich 1768.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 421

chen Felsenjoche, als die obersten Gipfel der Berge, folgen.»24 Andere sahen
die Schweiz bloss als einen einzigen Berg mit unzähligen Hügeln an. Deutlich
wird aber in den meisten Beschreibungen, dass in den Bergen die «Einheitlichkeit,

die Harmonie» vermisst wurde. Der Publizist, Theologe und Professor

an der Kunstschule in Zürich, Leonhard Meister (1741-1811 )25, drückt
dieses Defizit in einem schönen Bild aus: «Mit der einen Hand pflückt man
die Früchte Italiens, mit der andern die magern Kräuter Grönlands».26 Dieser
Eindruck der Konfusion liess Geologen, Paläontologen und auch Theologen
nach ihren Ursprüngen suchen. Der anglikanische Theologe Thomas
Burnet27 (1635/36-1715) vertrat nach einer geradezu traumatisierenden Reise
durch die Alpen28 in seinem Werk, das zunächst 1681 lateinisch als «Telluris
Theoria Sacra», in Englisch als «Sacred Theory of the Earth» (1684-1689) und
1698 auch in deutscher Übersetzung erschien29, die auf cartesianischen
Vorgaben beruhende kosmogonische Hypothese, die heutige Welt resultiere - als

Strafe für den menschlichen Sündenfall - aus der Zerstörung einer früheren.
In der von ihm angenommen ersten, geordneten und schönen Welt habe es

keine Berge gegeben.30 Diese seien vielmehr, nachdem die erste Welt
zusammengebrochen war, aus den Ruinen der alten, zerbrochenen Welt entstanden.

Burnet löste eine heftige Debatte über zwei gegensätzliche Naturauffassungen

aus, die sich mit den Begriffen natura lapsa und oeconomia naturae
beschreiben lassen.31

Damit zusammen hing die Frage nach dem Ursprung der Berge, an der
sich ebenfalls die Geister schieden. Burnet gehörte mit seiner Meinung einer
Minderheit an, da um 1700 die sogenannte diluvianische Theorie dominierte,

24 Zitiert bei Schmidt, Alpen, 48.
25 HBLS V, 71.
26 Zitiert bei Schmidt, Alpen, 49.
27 Siehe dazu R. Vermij, The Flood and the Scientific Revolution: Thomas Burnet's

System of Natural Providence, in: Interpretations of the Flood, ed. by F.G. Martinez and
G.P. Luttikhuizen, Leiden/Boston/Köln 1998,150-166. Ferner N. Cohn, Noah's Flood. The
Genesis Story in Western Thought, New Haven/London 1996, 49-57. Eine knappe
Zusammenfassung von Burnets Lehren bietet A.K. von Zittel, Geschichte der Geologie und
Paläontologie bis Ende des 19. Jahrhunderts, München/Leipzig 1899, 38.

28 Vermij, Flood, 152.
29 T. Burnet, Theoria Sacra Telluris d.i. Heiliger Entwurff oder Biblische Betrachtung

Des Erdreichs / begreiffende / Nebends dem Ursprung / die allgemeine Enderungen / welche

unser Erd=Kreis einseits allschon ausgestanden / und anderseits noch auszustehen hat,
Hamburg 1698.

30 Siehe dazu M.H. Nicolson, Mountain Gloom and Mountain Glory: The Development

of Aesthetics of the Infinite, New York 1959.
31 «Diese beiden idealtypischen Gedankenfiguren sind einander diametral entgegengesetzt

und bilden zugleich eine historische Sukzession, d.h., sie waren in aufeinander
folgenden Phasen dominant»; so R.P. Sieferle, Die Krise der menschlichen Natur. Zur
Geschichte eines Konzepts, Frankfurt am Main 1989,14.



422 Thomas K. Kuhn

wie sie etwa von dem anglikanischen Theologen Gilbert Burnet (1643-1715)32
und dem Zürcher Mediziner, Naturforscher und Universalgelehrten Johann
Jakob Scheuchzer (1672-1733)33 vertreten wurde. Scheuchzer, der ein
teleologisches und harmonisches Naturverständnis im Sinne des Denkmodells der
oeconomia naturae vertrat, wandte sich mit der Diluvialthese gegen Thomas
Burnet sowie dessen Differenzierung von vor- und nachsintflutlicher Welt
und verwarf mit Verweis auf die Fossilien die Vorstellung einer natura lapsa.
Der Sintflut34, die er auf die Zeit um 2100 v.Chr. datierte35, versuchte
Scheuchzer sowohl in biblisch-theologischer wie in naturwissenschaftlicher
Hinsicht gerecht zu werden, darum sieht er - anders als Burnet - am Ende der
Sintflut den antediluvianischen Zustand wieder weitgehend hergestellt.36

Scheuchzer, der zu den bedeutendsten Vertretern der Sintfluttheorie zählte37

und als erster in umfassender Weise die Natur Helvetiens zum Objekt seiner

Forschung machte38, hatte seine Anschauungen durch die Rezeption des

Werkes des englischen Geologen und Physikers John Woodward (1645-

32 Zur Person siehe H.R. Guggisberg, Gilbert Burnet (1643-1715), TRE 7 (1981), 428f.
33 H. Fischer, Johann Jakob Scheuchzer (2. August 1672 - 23. Juni 1733). Naturforscher

und Arzt, Zürich 1973.
34 Die Sintflut zählte auch zum mittelalterlichen geologischen Gedankengut. Siehe

dazu die knappen Bemerkungen bei H. Holder, Geologie und Paläonthologie in Texten
und ihrer Geschichte, Freiburg i.B./München 1960,130f.

35 J.J. Scheuchzer, Beschreibung der Natur=Geschichten Des Schweizerlands, Erster
Theil, Zürich 1706, Nr. 23,15. Juli 1705, 89. Die relative zeitliche Nähe der Sintflut war ein
seit dem Mittelalter weit verbreiteter Gedanke. Hans von Waltheym erklärt in seiner
«Pilgerfahrt» aus dem Jahr 1474: «Zcurch ist alzo eyne aide stat, das sie vor der sintfluet
gebüwit gewest ist, vnd sie vortarp ouch vff die zcyt. [...] In der gemeynen sintflüth, do alle
werlt vortarp vnd ertrangk, das nymant lebende bleip wan Noe vnd syn wip vnd syne sone
dry mit iren dren wibern, Sem, Cam vnd Japhed, das waren achte menschin, alzo nü
Zcurch vortrap vnde die menschin ertrüncken, do blebin die gemürten husere stende, vnd
noch der sintflüet, do sich die werlt weddir gemerdt hatte, alzo funden sich lute weddir dor
hyn vnd buweten die stad widder etc»; F.E. Welti (Hg.), Die Pilgerfahrt des Hans von
Waltheym im Jahre 1474, Bern 1925, 80f. Den Hinweis verdanke ich Frau Dr. Ilse Haari-
Oberg, Basel.

36 Zur Frage nach dem Übel in der Welt im naturteleologischen Modell siehe Sieferle,
Krise, 27: Was als Disharmonie der Schöpfung wahrgenommen wird, ist auf die bloss
partikulare Wahrnehmung des Ganzen der an sich harmonischen Schöpfung zurückzuführen.

37 In seinem Werk «Kupfer=Bibel / In welcher Die Physica Sacra Oder Geheiligte
Natur=Wissenschafft Derer In Heil. Schrifft vorkommenden Natürlichen Sachen / Deutlich

erklärt und bewährt», Bd. 1, Augsburg/Ulm 1731, 57-73, handelt Scheuchzer im Kapitel

über die «Sündflut» ausführlich über die ganze Versteinerungskunde und bietet
zahlreiche Abbildungen. Zu Scheuchzers Sintfluttheorie siehe M. Kempe, Die Sintfluttheorie

von Johann Jakob Scheuchzer. Zur Entstehung des modernen Weltbildes und
Naturverständnisses, ZfG 44 (1996) 485-501.

38 Fischer, Scheuchzer, 31.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 423

1722)39 und in Auseinandersetzung mit Burnets «Sacred Theory»40 entwik-
kelt. Zunächst war er davon ausgegangen, dass Fossilien durch physikalischchemische

Prozesse ohne Beteiligung von Organismen entstünden. Woodward

deutete in seinem «Essay toward a natural history of the earth» (1695)41,
das Scheuchzer 1704 in lateinischer Übersetzung publiziert hatte, die Fossilien

als Überreste von Lebewesen einer vielfach gegliederten und in der Sintflut

überfluteten Erde mit Tälern, Bergen, Flüssen und Seen. Die Sintflut, das

Diluvium, wird von Woodward als supranatural begründete Geschichtstatsache

interpretiert.42 Scheuchzer verwirft an Woodward anknüpfend die Ideen,
die Berge könnten durch Erdbeben oder durch göttliches Graben entstanden

43
sein. J

Scheuchzers Bemühungen galten unverkennbar dem Nachweis der
Authentizität der biblischen Berichte. Zu diesem Zwecke formulierte er - wie
auch Thomas Burnet und John Woodward - eine in den Zusammenhang der
Physikotheologie44 gehörende spezifizierte Lithotheologie, in der Fossilien
und einzelne geologische Sachverhalte beschrieben und in das theologische
Weltbild der Zeit eingeordnet werden. Die Physikotheologie bemühte sich,
als eine praktische Theologie der Natur im 17. und 18. Jahrhundert unter
Rückgriff auf die neuesten naturwissenschaftlichen Erkenntnisse in den
Strukturen und Prozessen der Natur Eigenschaften Gottes zu erkennen und
zu beschreiben. Somit wurden einerseits die geologischen Beobachtungen
theoretisch begründet und andererseits die theoretischen Aussagen bestä-
tigt.45

Scheuchzers Äusserungen finden sich vor allem in der Wochenschrift
«Seltsamer Naturgeschichten Des Schweizer=Lands Wöchentliche Erzeh-

39 Zur Person siehe Dictionary of National Biography, ed. by S. Lee, Bd. LXII, London

1900, 423-425; ferner Fischer, Scheuchzer, 49-53; Zittel, Geschichte, 38-40.
40 Zu seiner Auseinandersetzung mit Thomas Burnets Vorstellungen und anderen

siehe Scheuchzer; Beschreibung, Nr. 46,16. November 1707, Zürich 1708,182-196.
41 Zu Woodward siehe Cohn, Noah's Flood, 79-86.
42 Siehe dazu M. Rudwick, The Meaning of Fossils. Episodes in the History of Paleontology,

New York 21976, 82-84.
43 Fischer, Scheuchzer, 48-71. Siehe dazu auch R. Rappaport, When Geologists were

Historians, 1665-1750, Ithaca/London 1997,136-234.
44 Zum Begriff siehe U. Krolzik, Physikotheologie, in: TRE 26 (1996), 590-596.
45 Otfried Wagenbreth, Geschichte der Geologie in Deutschland, Stuttgart 1999, 17.

Auch in Deutschland bemühten sich Lithotheologen wie Daniel Sigmund Büttner in
Querfurt oder Friedrich Christian Leßer in Nordhausen, geologische Erkenntnisse und
die Bibel zu verknüpfen. Dieses Anliegen wurde in den Titeln entsprechender Publikationen

ersichtlich: F.C. Leßer, Lithotheologie, Das ist: Natürliche Historie und geistliche
Betrachtung derer Steine, Also abgefaßt, daß daraus Die Allmacht, Weißheit, Güte und
Gerechtigkeit des großen Schöpffers gezeuget wird, Anbey viel Sprüche der Heiligen
Schrifft erklähret, und die Menschen allesamt zur Bewunderung, Lobe und Dienste des

grossen GOttes ermuntert werden, Hamburg 21751.



424 Thomas K. Kuhn

lung», die schliesslich gesammelt und in drei Teilen als «Beschreibung der Na-
tur=Geschichten Des Schweizerlands» von 1706 bis 1708 in Zürich erschienen.

In diesem «Beschreibungen» nimmt Scheuchzer immer wieder Bezug
auf die Sintflut, unter der die Schweiz in besonderem Masse gelitten habe,
und erklärt die Alpen zu ihren Gedenksteinen.46 Scheuchzers hermeneuti-
sches Prinzip veranschaulicht folgende Aussage: «Ich kan keklich sagen / daß

wann keine H. Bibel were / welche uns diser Sach halben einen Göttlichen
Bericht ertheilte / wir auch blosser Natur=betrachtung unserer Landen / und
dessen / was darinn ist / ganz gewiß könten schliessen / daß selbige einsten von
dem Meer / daß doch so weit von uns ist / und so tief under uns ligt / seyen
überschwemmet worden.»47 Scheuchzer wendet sich mit Hinweis auf Fossilien

und Muschelkalk in den Bergen gegen die Verächter des biblischen Wortes

und erklärt, in Auseinandersetzung mit der früher von ihm selbst vertretenen

Auffassung der Entstehung der Fossilien aus Schlamm, die Berge zu
Mahnmalen und zu unverrückbaren Zeichen der Providenz Gottes auf der
Basis naturkundlicher, geologischer und paläontologischer Erkenntnisse. In
apologetischer Absicht dienen sie in einer supranaturalen theologischen
Konzeption als Beweise der historischen Faktizität biblischer Wahrheit.
Anders als bei Thomas Burnet sind für Scheuchzer die Alpen verheissungsvolle
Ergebnisse des göttlichen schöpferischen Willens, ihre Erforschung dient
dem Erweis von Gottes Gerechtigkeit und Güte: «[...] die Berge / welche an
sich etwas prächtiges haben / einen grossen Werkmeister anzeigen / und selbs
zuverstehen geben die übercörperliche Grösse unsers Gemüths / welches
dieselben / und auch den Himmel mit seinen Cöperen in gewissem Verstand fassen

mag».48 Deshalb erklärt Scheuchzer als persönliches wissenschaftliches
Credo: «So daß es der Mühe wol wehrt / ja eine mir obligende Schuldigkeit ist
/ der Helvetischen Gebirgen Gestalt und Alterthum / oder ersten Ursprung
zuerforschen / und in unseren Bergen / gleich als in einem Spiegel / Gottes
Gerechtigkeit / und Güte / denen Einwohnern zu zeigen.49» Die Berge sind
also sowohl Prediger Gottes als auch Zeichen positiver göttlicher Attribute.
Darum ruft er einer religions- und offenbarungskritischen Naturwissenschaft
zu: «Preiset mit mir ihr Liebhabere der Naturwissenschaft / in stiller heiliger
Verwunderung / die Anbettenswürdige Weißheit des Grossen Gottes / und
lehrnet aus der Natur selbs / daß alles sehr gut ist / was er gemacht hat!»50

46 «In diser allgemeinen und erschrockenlichen Erdenzerstörung hat unsere Helvetia
so vil gelitten / daß der Gedenkzeichen diser grausamen Wasserflut mehr als in einigem
Land Europae anzutreffen»; Scheuchzer, Beschreibung, 1. Teil, Nr. 23, 25. Juli 1705,
Zürich 1706; 89.

47 Ebd.
48 Scheuchzer, Beschreibung, 3. Teil, Nr. 44, 2. November 1707, Zürich 1708,176.
49 Ebd.
50 Scheuchzer, Beschreibung, 3. Teil, Nr. 46,16. November 1707, Zürich 1708,182.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 425

In der späteren Aufklärung sollten diese lithotheologischen Versuche in
den Hintergrund treten. Als Johann Georg Sulzer 1746 Scheuchzers
«Naturgeschichte des Schweizerlandes» neu herausgab, liess er nur noch sogenannte
«natürliche Erklärungen» gelten. Zu diesen zählte die Sintflut nun nicht
mehr. Festzuhalten bleibt: Bis in die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts hinein
konnten die als chaotisch oder als majestätisch erlebten Alpen als Erweis der
Historizität der Sintflutgeschichte dienten.51

3. Patriotismus und Religion:
Die Alpen als religiöses und politisches Symbol

Mit der Erforschung der Alpen ging bei Scheuchzer die Frage nach ihren
Vorteilen und Vorzügen einher. So führte er beispielsweise eine positive
physiologisch-klimatische Prägung des Menschen durch das gesunde helvetische
Klima an, denn die Schweizer atmeten in den gebirgigen Höhen die reinste
Luft Europas.52 Aus seinen Überlegungen über die alpine Geographie leitete
er ausserdem die providentielle Besonderheit der Schweiz ab und zog daraus

Konsequenzen für das nationale schweizerische Selbstbewusstsein. Die
unübersehbaren Vorzüge der Schweiz werden als Folgen der göttlichen Vorsehung

zentral auf den Gotthard als Quelle wichtiger europäischer Flüsse (Tes-
sin, Reuss, Rhein, Rhone und Aare) fokussiert. Scheuchzer inszeniert die
Schweiz «als eine Alpenheimat, in die Gottes allmächtige Schöpferweisheit
das Wasserschloss Europas, nämlich das Gotthardmassiv gepflanzt hatte».53

Daran anschliessend wurde im 20. Jahrhundert die Schweiz in der Phase der
sogenannten «Geistigen Landesverteidigung» zur Hüterin der besten geistigen

Ströme Europas erhoben. Scheuchzer argumentierte in diesem Kontext
folgendermassen: «Wir wissen ja / daß unsere Lande den obersten Gipfel
machen von Europa / und hiemit andere Lande unter uns ligen»54, denn die
Helvetischen Länder sind «über alle andere Europeische in Ansehung der situation

hoch erhoben und strecken in denen selben den Kopf über andere Berge
die gotthardischen Alpfirsten.»55 Doch damit ist ja der Vorzug der Schweiz
und ihrer Alpen noch nicht ausreichend expliziert, darum erklärt Scheuchzer:
«[...] ich verstehe den Gotthard / samt allen daher abquellenden Flüssen / Bä-

51 Siehe Rappaport, Geologists, 136: «Naturalists writing in the period 1665-1750, and
later, generally did accept the Flood as a fact of history."

52 Scheuchzer, Beschreibung, 2. Teil, Nr. 49, 8.12.1706, Zürich 1707,195.
53 G.P. Marchai, Die «Alten Eidgenossen» im Wandel der Zeiten. Das Bild der frühen

Eidgenossen im Traditionsbewusstsein und in der Identitätsvorstellung der Schweizer vom
15. bis ins 20. Jahrhundert, in: Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft, Bd. 2. Gesellschaft,

Alltag, Geschichtsbild, Ölten 1990, (309-403) 344.
54 Scheuchzer, Beschreibung, 2. Teil, Nr. 49, 8.12.1706, Zürich 1707,195.
55 Scheuchzer, Beschreibung, 1. Teil, Nr. 5,11. März 1705, Zürich 1706,18.



426 Thomas K. Kuhn

chen / Brünnen / als so vil destillierten Wasseren /wie auch die wildesten Berge

/ die unfruchtbarsten Schroten56 / die härtesten Felsen nicht ohne sonderbare

Göttliche Vorsehung also / wie sie seyn /gestaltet / und dahin / wo sie
stehn / gesetzet worden.»57

Diese Worte legten den durch die Alpen gegebenen Rang des schweizerischen

Landes fest und knüpfen an Heinrich Glareans (f488-1563) «Helvetiae
descriptio» aus dem Jahr 1514 an.58 Scheuchzers Beschreibungen Helvetiens
wurden schliesslich 1729 durch den Berner Albrecht von Haller (1708-1777)59
in seinem umfangreichen Gedicht «Die Alpen»60 erfolgreich popularisiert
und in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in der eidgenössischen
patriotischen Bewegung eifrig rezipiert. Hier ist vor allem der Zürcher Pfarrer
Johann Caspar Lavater (1741-1801) zu nennen. Lavater veröffentlichte 1767

sogenannte «Schweizerlieder», mit denen er zur eidgenössischen Selbstverge-
wisserung und zur Schaffung einer aussenpolitisch offenen und aufgeklärten
schweizerischen Identität beitragen wollte.61 Dazu rekurriert er - Scheuchzer
rezipierend - immer wieder auf die alpinen geographischen Begebenheiten
der Schweiz, wie es beispielsweise in dem umfangreichen «Gebethslied eines
Schweizers» evident wird, das Gott für die Bewahrung vor Krieg und Not
dankt. Dabei spielen die Alpen als äussere Begrenzung eine wichtige Rolle62,

56 Felsklippen.
57 Scheuchzer, Beschreibung, 1. Teil, Nr. 5,11. März 1705, Zürich 1706,19.
58 Glarean: Helvetiae descriptio et in laudatissimum Helvetiorum foedus panegyricum:

«Praeterea caput Europes hanc esse probabunt
Aeternis Alpes nivibus, iuga Olympica, quorum
Porgitur in coelum caput et sub Tartara venter;
Et quod in Auroram, Berean solemque cadentem
Flumina perpetuo non deficientia cursu
Parturit, illa volant et in omnia membra redundant»; abgedruckt in: Henricus Gla-

reanus, Helvetiae Descriptio Panegyricum, hg. von W. Näf, St. Gallen 1948, O.P.
59 C. Sigrist, Albrecht von Haller, Literatur-Lexikon Bd. 4, hg. von W. Killy, Gütersloh/

München 1989,480-483.
60 Albrecht Haller, Die Alpen und andere Gedichte. Auswahl und Nachwort von A.

Eischenbroich, Stuttgart 1965, 3-22. Siehe dazu U. Heidmann Vischer, Idealisiert,
mythologisiert und «nach dem Leben gemalt». Zur Darstellung des Schweizer Alpenvolks in
Albrecht von Hallers «Alpen», in: G.P. Marchai und A. Mattioli (Hg.), Erfundene
Schweiz. Konstruktionen nationaler Identität, Zürich 1992,149-160.

61 Sechs Jahre zuvor war im Jahr 1761 die Helvetische Gesellschaft als patriotisches
gesamtschweizerisches Diskussionsforum gegründet worden, die sich für ein engeres
Zusammengehörigkeitsgefühl (Helvetismus) unter den eidgenössischen Kantonen
einsetzte. Siehe dazu U. Im Hof und F. de Capitani, Die Helvetische Gesellschaft. Spätaufklärung

und Vorrevolution in der Schweiz, 2 Bde., Frauenfeld/Stuttgart 1983.
62 Zum Bild der Alpen als Mauer oder Schutz der Eidgenossenschaft siehe D. Guggis-

berg, Das Bild der «Alten Eidgenossen» in Flugschriften des 16. bis Anfang 18. Jahrhundert

(1531-1712). Tendenzen und Funktionen eines Geschichtsbildes, Bern/Berlin [u.a.]
2000, 530-532.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 427

innerhalb derer sich - durch Gott und die Alpen geschützt - Freiheit,
Eintracht, Sittsamkeit in unvergleichlicher Weise hätten entwickeln können:

<Ewig soll ihr [der Freiheit] Licht euch glänzen:>
Sprachst Du: <bleibt der Freyheit werth!
Inner Eurer Berge Gränzen
Blitze keines Feindes Schwert!
Wollten Fürsten euch bestürmen;
Mach Ich euch vor Fürsten gross!
Ich bin da, euch zu beschirmen;
Zärtlich trag' ich euch im Schoos.)

Hoch hast du uns, Herr umschanzet;
Hast, zum Trutz der kühnsten Macht,
Felsen um uns her gepflanzet;
Auf den Felsen du gewacht!
Werden wir und unsre Kinder
Deiner Huld uns dankbar freun;
Wirst Du unser Gott nicht minder.
Als der Gott der Väter seyn.»63

Lavater formuliert in diesem Gebetslied ein typisches eidgenössisches Be-
wusstsein, das unter Verweis auf die alpine Geographie religiös und historisch
begründet wird. Seine Gedanken kreisen um folgende Themen: Mut der
Eidgenossen, der Bund mit Gott und Israel als Vorbild der Schweiz. Es geht
zudem um Freiheit, Eintracht und Sittsamkeit der alpinen Hirten. Ferner nennt
er die Bewahrung vor auswärtigen Gefahren und Bedrohungen, die Fruchtbarkeit

des Landes und das alles umfassende Gottvertrauen. Gott habe die
Eidgenossen durch die Geschichte hindurch bewahrt64, ihnen ihre Freiheit
und Unabhängigkeit von anderen Staaten geschenkt und deshalb auch für die
entsprechende Geographie gesorgt. Die Berge werden in dieser Konzeption
als Geschichte und Zukunft ermöglichender gottgegebener Schutzwall
verehrt, innerhalb dessen Gott die Schweizer zu einem Vorbild für andere Völker

werden lasse. Die Berge bieten also einerseits Schutz, sollen aber
andererseits nicht den Ausfluss eidgenössischen Denkens und Handelns in die
Welt verhindern. Lavater betont nämlich einen missionarischen und führen-

63 Ich zitiere nach dem Manuskript der sich in Vorbereitung befindlichen Neuausgabe
der «Schweizerlieder» durch Bettina Volz. Basel, der ich für ihre entgegenkommende
Hilfsbereitschaft danke.

64 «O Schweiz, vergiss es nie, das Gott
Dein treuer Schutzgott ist,
Wenn du im Glück und in der Noth
Treu deinem Bunde bist», heisst es in Lavaters Lied über den Schwabenkrieg.



428 Thomas K. Kuhn

den Charakter des Alpenvolks und verfolgt ausgehend von der Eidgenossenschaft

mit ihrer Freiheit und Gottestreue das Projekt eines Zusammenschlusses

der Nationen auf der Basis schweizerischer Prinzipien.65 So heisst es am
Ende von Lavaters «Gebethlied eines Schweizers» unter Anspielung auf die
neutestamentliche Lichtmetaphorik weiter:

«Lass uns seyn ein Licht auf Erden,
Und ein Beyspiel stäter Treu;
Frey, wie wir sind, andre werden;
Und zertritt die Tyranney!
Gieb, dass alle sicher wohnen.
Bis die Zeit die Pforte schliesst;
Bis aus allen Nationen
Eine nur geworden ist!»

Die Alpen wurden in den folgenden Jahrhunderten im Zusammenhang
mit der göttlichen Vorsehung und der daraus abgeleiteten besonderen
Aufgabe zu einem charakteristischen Element der Religiosität und des National-
bewusstseins in der Eidgenossenschaft. Die idealtypische Reduktion der
Schweizer Landschaft auf die Alpen stellt dabei eine Verdichtung dar, wie sie

seit dem 18. Jahrhundert vor allem im Zuge der Aufklärung vielfältig belegt
ist.

So erklärte beispielsweise der 1796 aus Deutschland in die Schweiz
übergesiedelte Pfarrer und Schriftsteller Heinrich Zschokke (1771-1848) als einer
der Wortführer des frühen politischen Liberalismus: «Ja, diese Thäler werden
die heiligen Zufluchtsörter der leidenden Menschheit sein; - jene Alpen werden

die unvergänglichen Altäre der Freiheit Europens bleiben; - jene
Ungeheuern Felsenpyramiden, welche Gottes Hand im Mittelpunkt unsers Weltteils

erbaute, werden die ewigen Denkmäler in der Geschichte Europa's bleiben,

dass hier schon damals Freiheit und Menschenrechte galten, als noch
überall die Sklavenkette klirrte; dass sie noch gelten werden, und hier noch
Freiheit herrschen wird, wenn durch den Wechsel der Zeiten und durch den
Willen des unbegreiflichen Verhängnisses die Freiheit vom übrigen Europa
wieder gewichen sein sollte, und andere Republiken unserer Tage vielleicht
schon wieder ihre Sylla's und Cäsarn zählen!»66 Die Alpen blieben also auch
im 19. Jahrhundert als die von Gott aus Gnaden gegebenen geographischen

65 Siehe dazu auch U. Gabler, Die Schweizer - ein «Auserwähltes Volk»?, in:
Reformiertes Erbe. Festschrift für G.W. Locher zu seinem 80. Geburtstag, Bd. 1, hg. von H.A.
Oberman u. a., Zürich 1992, (143-155) 150.

66 Abgedruckt in: Actensammlung aus der Zeit der Helvetischen Republik (1798-
1803), bearb. von J. Strickler, Bd. 3: Ocotber 1798 bis März 1799, Bern 1889, 253. Siehe
dazu D. Frei, Die Förderung des schweizerischen Nationalbewusstseins nach dem
Zusammenbruch der Alten Eidgenossenschaft 1798, Zürich Diss. phil. 1,1964, 78.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 429

Erscheinungen zentrale Elemente der schweizerischen Identität.67 Der Berg
als Inbegriff der schweizerischen Landschaft sowie als Denkmal der nationalen

Geschichte und Sendung nahm schliesslich in der «Geistigen Landesverteidigung»

der 30er und 40er Jahre des 20. Jahrhundert eine zentrale Stellung
ein, wie es etwa bei Leonhard Ragaz, Emil Brunner und anderen deutlich
wurde.68 In wohl keinem anderen Land kam es zu einer gleichartig wirksamen
Kombination von Religion, Geschichte und Gebirge, wie in der Schweiz.69

4. Zwischen Bedrohung und Erlösung:
Die Alpen als disziplinatorisches Medium

Das beschriebene Beispiel des Pilatus zeigt, wie man Berge als Ursachen
für Bedrohungen durch Hochwasser, Wetterwechsel etc. ansehen konnte und
deshalb obrigkeitliche Restriktionen verfügte. Eine weniger häufige, aber um
so schwerwiegendere Bedrohung stellten die als Bergstürze oder Bergrutsche
(Schlipfe) bezeichneten Hangbewegungen in den Alpen dar.70 Die Masse des

bewegten Gesteins kann dabei von einigen Kubikmetern bis zu mehreren Ku-
bikkilometern, die Geschwindigkeit der Bewegung von wenigen Millimetern
im Jahr bis zu zehn Metern pro Sekunde reichen. In der Geschichte der
Schweiz gab es zahlreiche Bergstürze mit unterschiedlichem Verwüstungsgrad.

Bekannte Beispiele aus dem 19. Jahrhundert sind Goldau (1806) im
Kanton Schwyz oder Elm (1881) im Kanton Glarus.

Der Bergsturz von Goldau, der sich am 2. September 1806 abends um fünf
Uhr ereignete, wurde durch heftige Niederschläge ausgelöst.71 Geradezu ex-

67 Dies wurde auch in der Lyrik Conrad Ferdinand Meyers evident, der die traditionellen

Vorstellungen rezipierte. Siehe dazu Peter Sprengel, Von Luther zu Bismarck. Kulturkampf

und nationale Identität bei Theodor Fontane, Conrad Ferdinand Meyer und
Gerhart Hauptmann, Bielefeld 1999, besonders den Abschnitt «Schlachtfeld Alpen:
Schweizer Identitätskrise um 1870», 29-45. Ich danke Herrn Dr. Hans Otte, Hannover, für
diesen Hinweis.

68 Siehe dazu T.K. Kuhn, Reformator - Prophet - Patriot. Huldrych Zwingli und die
nationale Bestimmung der Schweiz bei Leonhard Ragaz, in: A. Schindler und H. Stickel-
berger (Hg.), Die Zürcher Reformation: Ausstrahlungen und Rückwirkungen, Bern/Berlin

[u.a.] 2001, 471-482; ders., Emil Brunner und die «Geistige Landesverteidigung» in der
Schweiz 1933-1945, im Druck, erscheint im Tagungsband der 3. Emder Tagung zur
Erforschung des reformierten Protestantismus.

69 Zur geistigen Situation in Deutschland um 1800 siehe S. Raeder, Gedanken über die
religiöse Bestimmung Deutschlands an der Wende zum 19. Jahrhundert bei Hölderlin.
Novalis und Schleiermacher, ZKG 112 (2001) 65-86.

10 Siehe dazu A. Heim, Bergsturz und Menschenleben, Zürich 1932. Rund 6% der
heutigen Schweiz sind Zonen mit unstabilem Gestein.

71 S. Schnieper, Dokumentation über Goldau und seinen Bergsturz. Hausarbeit,
Geographisches Institut Bern 1991 (Ms.). Zum Bergsturz siehe auch die Exponate des
Goldauer Bergsturzmuseums.



430 Thomas K. Kuhn

plosionsartig schössen ohne längere Vorwarnungszeiten enorme Gesteinsmassen

zu Tal, die sich dort in einer Höhe bis zu dreissig Meter auftürmten
und mehrere Dörfer verwüsteten.72 J. H. Meyer beschreibt die Katastrophe
wenig später folgendermassen: «Die unglaubliche Geschwindigkeit, und die
daher progressiv entstandene furchtbare, alles wegschleudernde, alles
niederschmetternde Kraft, mit welcher in weniger als vier Minuten der ungeheure
Steinstrom vom Berg herab, über das niedere Thal und noch eine beträchtliche

Strecke den jenseitigen Rigiberg hinan eilte, ist nicht zu berechnen. Berghügel

wurden abgeworfen und neue gebildet; Tannenbäume von kaum zu
umklafternder Dicke, Häuserhohe Felsklumpen flogen wie leichte Kieselsteine

durch die heulende von Dampf und Staub verfinsterte Luft; der Lau-
werzersee trat ausser seine Gränzen; alles was am Berg und in der Ebene
angetroffen wurde, unzähliche prachtvolle, stille friedliche Wohnungen wurden
fortgeschoben oder fort geschleudert. Ein allmächtiges Werk des Augenblicks!

In einem Nu war das Thal von Goldau noch ein Paradies, in dem darauf

folgenden eine Steinhölle, voll Todesschauer und Grauen.»73

Diese Naturkatastrophe, die etwa vierhundertsechzig Todesopfer und
einhundertzwei zerstörte Wohnhäuser forderte, wurde in der Folgezeit nicht nur
unter geologischen und naturwissenschaftlichen Perspektiven untersucht,
sondern auch unter religiösen Aspekten gewürdigt, liess zahlreiche Schriften
erscheinen74 und rege materielle Hilfsmassnahmen anlaufen.75 An den Sonn-

72 K. Zay, Goldau und seine Gegend, wie sie war und was sie geworden, in Zeichnungen

und Beschreibungen zur Unterstützung der übriggebliebenen Leidenden, Zürich
1807.

73 J.H. Meyer, Der Bergfall bey Goldau im Canton Schwytz, am Abend des zweyten
Herbstmonats 1806, Zürich 1806,12f.

74 In der Universitätsbibliothek Basel befindet sich ein Konvolut zum Bergsturz in
Goldau (Signatur Hv IX 24) mit folgenden zehn Schriften: J.H. Meyer, Der Bergfall bey
Goldau im Canton Schwytz, am Abend des zweyten Herbstmonats 1806, Zürich 1806;
Officieller Bericht über den fürchterlichen und verheerenden Bergfall im Canton Schwyz
am 2ten Herbstmonat 1806, Bern 1806; A.L. Grimm, Reise in die Gegend von Goldau und
Lauwerz nach dem Bergfalle, o.O. 1807; Bericht über die Schauervolle Zerstörung der
Dorfschaften Goldau und Lauwerz sc. und der umliegenden Gegend, im Kanton Schwyz
durch den Fall des Berges Spitzenbüel Abends 5. Uhr den 2. Herbstmonat. Von einem
AugenZeugen, Schwyz 1806; Der traurige Anblik, und das höchst betrübte Schiksal der 4.

Ortschaften Goldau, Röthen, Busingen und Lauwerz sc. im Canton Schweiz, welche durch
den ausserordentlichen Fall des Berges Spizenbüel, Dienstag den 2. Herbstmonat 1806.
Abends um 5. Uhr schreklich verwüstet worden sind. Nebst einer Spezifikation der in diesen

Gegenden verunglükten Gebäuden, Menschen und Vieh sc. Von einem Augenzeug,
mit bester Erkundigung zusamengeschrieben, Zürich 1806; D. Müslin, Bettags=Predigt,
gehalten im Münster zu Bern den 11. September 1806, aus Anlaß des Unglücks zu Goldau,
Bern 1806; S. Vögelin, Erweckungs=Predigt zu einer milden Steuer für die Cantone
Schwyz und Unterwaiden. Gehalten in der Waysenkirche zu Zürich, Sonntags den 23.
Wintermonat 1806, Zürich 1806; C. Orelli, Einladung zur Christlichen Liebessteuer für die
Verunglükten der Cantone Schwyz und Unterwaiden, über Hiob XXIX. v. 12, 13. Gehal-



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 431

tagen nach dem verheerenden 2. September widmeten sich viele Pfarrer in
ihren Predigten dem Bergsturz. Diese Predigten bieten einen illustren Einblick
in die Frömmigkeit und Religiosität jener Zeit. Sie veranschaulichen aber
auch religiöse Verarbeitungsangebote, die heute eher fremd geworden sind,
denn vor knapp zweihundert Jahren bemühten sich Pfarrer beider Konfessionen

um wortreiche Aufarbeitung und Erklärung der Katastrophe. Der katholische

Kapitular und Pfarrer zu Maria Einsiedeln Isidor (Josef Anton) Moser
(1739-1828)76 predigte sechs Tage nach der Katastrophe in der Stiftskirche zu
Einsiedeln über den Bergsturz und publizierte seine Predigt wenig später.77

Der gedruckten Predigt stellt er als «Vorspruch» einen Vers aus dem 103.

Psalm voran: «Er wendet sein Auge auf die Erde, und macht sie zittern; er
berührt die Gebirge, und sie rauchen... Sein Name ist, der Allmächtige.» Dieses
Psalmwort ist sprechend für den Duktus der Predigt, die in zwei Teilen die
Naturkatastrophe zunächst rational-empirisch und dann religiös zu interpretieren

sucht. Die Bewohner des verschütteten Bergtales werden einem alten
eidgenössischen Mythos entsprechend im Gegensatz zur dekadenten
Stadtbevölkerung als unverdorbene, fromme und keusche Hirten und Bauern
dargestellt. Deshalb stellt sich für den Prediger die elementar menschliche Frage,
warum Gott das Unglück gerade an diesem Ort zugelassen habe. Am Ende
des ersten Teils rückt der Prediger den Bergsturz in eine eschatologische
Perspektive, indem er erklärt: «wenn die Berge mürbe werden, borsten und
einstürzen, so muß dies uns erinnern, daß die Welt alt geworden sey, und sich
ihrer gänzlichen Auflösung nähere».78 Er ordnet den Bergsturz in all jene
Revolutionen ein, die Jesus Christus für das Ende der Zeiten angekündigt habe
und bezieht sich auf das lukanische Wort: «Himmel und Erde werden vergehen,

meine Worte aber werden nicht vergehen.» (Lk 21,33). Diese eschatologische

Perspektive hält der Prediger Moser in seinem weiteren Argumentationsgang

bei, um die Frage zu beantworten, warum gerade die untadeligen

ten den 23. November 1806., o.O. o.J.; G. Geßner, Einladung zur Steuer für die durch den
Bergsturz im Kanton Schwyz und die Ueberschwemmung in Unterwaiden beschädigten
Eidsgenossen. Den 23. Nov. 1806. vorgetragen in der Fraumünster=Kirche in Zürich,
Zürich o.J.; Mandat des Amts-Schultheiss von Wattenwyl vom 5. Dezember 1806.

75 Siehe dazu A. Fässler, Hilfsmassnahmen und Diskurse zur Bewältigung des
Bergsturzes von Goldau (1806), Lizentiatsarbeit im Fach Schweizergeschichte, Bern 1998

(Ms.).
76 Zur Person siehe R. Henggeier, Professbuch der fürstlichen Benediktinerabtei U. L.

Frau zu Einsiedeln. Festgabe zum tausendjährigen Bestand des Klosters. Monasticon-
Benedictinum Helvetiae. Bd. 3, Zug 1933, 436-439; O. Ringholz, P. Isidor Moser, Benediktiner

von Einsiedeln. Leben und Wirken eines alten Landpfarrers, Einsiedeln 1911.
77 I. Moser, Ueber den Schauervollen BergFall im Kanton Schwyz den 2 Herbstmonat

1806. Abends 5 Uhr. Eine Predigt gehalten In der StiftsKirche zu Maria Einsiedeln, den
8ten Herbstmonat, Einsiedeln 1806. Moser veröffentlichte zahlreiche Publikationen; siehe
die Bibliographie bei Henggeier, Professbuch, 437-439.

78 Moser, BergFall, 12f.



432 Thomas K. Kuhn

Bergbewohner, die noch nicht von der zeitgenössischen Sittenlosigkeit ergriffen

waren, sterben mussten. Die zunehmende Sittenlosigkeit wurde von Moser

als Folge der helvetischen Revolution (1798-1803) interpretiert. Denn die
sogenannte Flelvetik liess bekanntermassen im Jahr 1798 die «Alte
Eidgenossenschaft» einstürzen und ihre Anhänger votierten für eine Trennung von
Kirche und Staat. Wie sehr Moser die Helvetische Revolution und ihre Folgen

verabscheute79, zeigt seine weitere Darlegung. Den Vorzug der
Menschen in und um Goldau malt der Prediger in kulturpessimistischer Sicht in
aller Ausführlichkeit aus80, um dann abschliessend den Bergsturz als eine die
Bewohner vor dem Verderben der modernen Kultur und der mit ihr
einhergehenden revolutionären Umwälzung der alten Ordnung rettende Tat Gottes
zu präsentieren: «Hätten sie länger gelebet, so denke ich, hätten vermuthlich
die Laster der Revolution ihre frommen Gefilde überzogen, wie itzt Schlamm
und Steinmassen dieselben bedecken. Sie, ihre Kinder, ihre Enkel wären Sünder

geworden. - Aus allen diesen Uebeln sind sie auf Einmal gerettet - ist dies
nicht Barmherzigkeit Gottes?»81 Die alpine Katastrophe wird hier konse-

quentermassen als Heilshandeln Gottes in einer Zeit interpretiert, da auch
die Schweiz tiefgreifende politische, soziale und kulturelle Umbrüche erlebte.
Die Alpen nehmen in diesem Zusammenhang als Bergsturz ihre vor äusserli-
chen Feinden schützende Funktion wahr. Für die Überlebenden sollte der
Bergsturz als Ermahnung zur Umkehr dienen.

Auch in Bern wurde der Katastrophe gedacht, wo David Müslin (1747-
1821) am 11. September im Münster predigte.82 Er legte seiner Predigt den
Vers «Seid aber Täter des Worts und nicht Hörer allein, sonst betrügt ihr euch
selbst» (Jak 1, 22) zugrunde. Ursprünglich hatte er eine Mahnpredigt gegen

79 Für seine kritische Haltung waren vor allem persönliche Erfahrungen von besonderer

Bedeutung, denn Moser musste 1799 über den Arlberg fliehen und kehrte erst 1803
nach Einsiedeln zurück; Henggeier, Profeßbuch, 436.

80 «Dies erschlagene Volk war in keinen großen Dörfern; es war ein gutgeartetes Hirten

Volk; pflanzte seine Grundstücke; lebte von der Arbeit seiner Hände, viele sparsam
und armüthig sie waren also im Duchschnitte nüchtern, friedfertig, offen, keusch, dienten

Gott, ehrten die Priester, thaten den Armen und den Durchreisenden Gutes... Die
Sittenlosigkeit der Revolution hatte sie noch nicht verdorben, die ärgerliche Kleidung war
ihnen noch nicht Mode, sie setzten sich am Sonntage nicht zum Spielen, zum unzüchtigen
Scherzen und Buhlen, und zum Tanzen zusammen, sie lasen erbauliche BetBücher,
Katechismen, Leben der Heiligen, das heilige Evangelium; keine Broschüren, keine Romane,
keine verpesteten Blätter, welche die Neugier reitzen, die Religion untergraben, den
Leidenschaften fronen, die Unlauterkeit lehren; also schließe ich, war dieses gute Volk
überhaupt in einer guten Herzens Stimmung zu Gott, also waren sie im Stande der Gnade
überraschet, also starben sie des Todes der Gerechten, also sind sie zur ewigen Seligkeit
übergegangen, oder doch außer Gefahr, dieselbe zu verlieren»; Moser, BergFall, 16f.

81 Moser, BergFall, 17.
82 D. Müslin, Bettags=Predigt, gehalten im Münster zu Bern den 11. September 1806,

aus Anlaß des Unglücks zu Goldau, Bern 1806. Zur Person siehe B. Riggenbach, D. Müslin,

in: ADB 23 (1886) 101; HBLS 5, 204.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 433

das Spielen um Geld halten wollen, änderte aber unter dem Eindruck der
aktuellen Geschehnisse sein Vorhaben.83 Zunächst kritisiert er die hohe Zahl
der «Ungottesdienstlichen»84 und fordert von der Obrigkeit, sich um die
quantitative Verbesserung des Gottesdienstbesuches zu kümmern. Im zweiten

Teil, der sich nach dem Hören der Tat des Wortes zuwendet, beschreibt
Müslin die vielfältigen Weisen des Wortes Gottes und erinnert unter
Nennung zahlreicher Bibelzitate in diesem Zusammenhang an den Bergsturz von
Goldau. Diese Katastrophe charakterisiert der Prediger einerseits als «das
schreckliche Resultat ewiger Naturgesetze»85, den Zeitpunkt und das Aus-
mass aber als das Ergebnis der Vorsehung Gottes. Ähnlich wie sein katholischer

Amtsbruder Moser bemüht sich Müslin um des Trostes willen, positive
Aspekte der Katastrophe zu benennen: Die «Opfer der Vorsehung», die nun
bei Gott seien, bedürften das Mitleid ihrer Mitmenschen nicht mehr, vielmehr
benötigten es die um ihr Hab und Gut gebrachten Überlebenden. Müslin rief
darum zur Unterstützung der Opfer auf, denn so könne man zum Täter des

göttlichen Wortes werden. Damit reiht er sich in die landesweiten Spenden-
und Unterstützungsaufrufe ein. Eine tiefergehende Interpretation der
Naturkatastrophe aber, wie sie beispielsweise Moser vornahm, bietet Müslin nicht.

Eine ähnliche Absicht wie Moser verfolgte allerdings der Zürcher Pfarrer
und spätere Herausgeber von Zwingiis Werken, Samuel Vögelin (1774-
1849)86, der am 21. September über den Bergsturz predigte.87 Er forderte seine

Gemeinde auf, erstens Gottes allmächtige Herrschaft über die Natur,
zweitens Gottes gütige Leitung und drittens die Ungewissheit des eigenen
Sterbetages anzuerkennen. Deutlicher als bei Moser wird bei Vögelin Gott
als Beherrscher der Natur geschildert. Gott kann Berge einstürzen lassen,
wann und wo er will. Gegenüber deistischen aufklärerischen Gottesbildern
erweist sich Vögelins Gott als ein in Natur und Geschichte aktiv eingreifender.

Ihm liegt daran, neben der bedrohlichen Allmacht Gottes, die sich im
Bergsturz zu Goldau manifestierte, seine bewahrende Güte zu vermitteln.
Auf die sogenannte Theodizeefrage bleibt Vögelin nur ein Hinweis auf die
dem menschlichen Auge verborgenen göttlichen Geheimnisse. Wie Moser

83 Siehe dazu die Müslin, Bettags=Predigt, 3f.
84 Müslin, Bettags=Predigt, 5.
85 Müslin, Bettags=Predigt, 14.
86 Zur Person siehe: Zürcher Pfarrerbuch 1519-1952, im Auftrage des zürcherischen

Kirchenrates hg. von Emanuel Dejung und Willy Wuhrmann, Zürich 1953, 586.
87 S. Vögelin, Predigt bey Anlaase des am 2ten Herbstmonat erfolgten schauervollen

Natur=Ereignisses im Kanton Schwyz. Gehalten in der Waysenkirche zu Zürich, Sonntags
den 21. Herbstmonat 1806, Zürich 21806. Er rechtfertigte seine Predigt durch folgende
Erklärung: «Denn so wichtig dieser Vorfall dem Vaterlande überhaupt und dem Naturforscher

insbesondere in vielfacher Hinsicht seyn mag - er ist nicht minder wichtig auch in
religiöser Hinsicht. Und in dieser religiösen Hinsicht über dies Ereigniß zu sprechen, ist
gerade des christlichen Lehrers Sache, ist seine heilige Pflicht» (3f.).



434 Thomas K. Kuhn

fordert auch der Zürcher Pfarrer, die Katastrophe zur religiösen Umkehr zu
nutzen.

Darüber hinaus verfolgten die reformierten Prediger bei der Bewältigung
der alpinen Katastrophe ein patriotisches Anliegen. Denn sowohl Vögelin,
als auch Gessner und Orelli betonten den eidgenössischen Zusammenhalt
und die Verdienste der Kantone Schwyz und Unterwaiden88 in der eidgenössischen

Geschichte, um für Spenden zu werben. So verlangte der Zürcher
Theologieprofessor und Diakon Johann Conrad Orelli (1770-1826)89 unter
Anspielung auf die jüngsten politischen Ereignisse in der Schweiz «heilige
Ehrfurcht und inniges Dankgefühl», denn: «Hier nehmlich, gerade in diesen
Gegenden, lebten einst jene Edeln der Vorzeit, denen dein Vaterland seine

Freyheit verdankt; die Freyheit, unter deren segnendem Hauche wir und uns-
re Väter Jahrhunderte lang so glüklich, so beneidet von allen Völkern lebten,
und die wir, fast einzig unter allen Völkern unsers Welttheils, auch jezt noch
geniessen, die wir, nach kurzwährender Störung derselben, wieder aufgehen
sahen, der Saat gleich, die der brausende Sturm zwar zu Boden neigt; aber
welche der erwärmende Sonnenstrahl und der erfrischende Regen wieder
erhebt.»90 Da diese Gebiete auch für Vögelin das Geburtsland der «altschweizerischen

Freyheit» sind91, spielen die konfessionellen Differenzen, die in den
anderen Predigten nicht thematisiert werden, nur eine sekundäre Rolle.
Denn Vögelin bezeichnet die Schwyzer und Unterwalder als Volk Gottes,
«denen Gott jene innere Berghöhen und Thalgelände zum Vaterlande gab
[...] wie einst das Volk Israel sein Volk hieß in besonderm Sinne. Schon um
des ausgezeichnet religiösen Sinnes willen, welcher diese Bewohner
durchgängig erfüllt.»92 Ihre fromme Religiosität wird als Charakterzug hervorgehoben,

allein der Gottesdienst erfährt eine gewisse konfessionell geprägte
Kritik93, die aber durch die historischen Verdienste der beiden katholischen Kan-

88 In Unterwaiden hatte sich ein verheerendes Hochwasser ereignet, für deren
Geschädigte auch gesammelt wurde.

89 Zur Person siehe Zürcher Pfarrerbuch, 459.
90 Orelli, Einladung, 10.
91 Vögelin, Erweckungs=Predigt, 5.
92 Vögelin, Erweckungs=Predigt, 6.
93 «Daß Religiosität, daß ein still frommer Sinn ein Hauptzug in dem Charakter des

Volkes dieser Cantone sey, das ist eine der ersten Bemerkungen, die alle Fremdlinge, welche

diese Gegenden unsers Vaterlandes bereiseten, noch gemacht haben, und uns ist es

durch tausend Beweise und Züge längst bekannt und bestätigt [...] Freylich ist ihr Gottesdienst

nicht ganz die Gottesverehrung im Geiste und der Wahrheit, wie das reine Evangelium

sie lehrt, und wie wir sie zu kennen und zu üben, das nie genug zu schätzende Glück
genießen. Aber sie halten mit der frömmsten Anhänglichkeit über dem, was sie als Religion

kennen, sie sind voll tiefster Ehrfurcht gegen das, was man sie von Jugend auf als heilig

betrachten lehrte.» Vögelin, Erweckungs=Predigt, 6.



Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte 435

tone deutlich relativiert wird.94 Die konfessionellen Differenzen spielen also
in Vögelins Konzept religiös begründeter eidgenössischer Selbstvergewisse-
rung und Solidarität nur eine marginale Rolle.

Den Ruf zur religiösen Umkehr und zur religiösen Selbstbesinnung, der in
den unmittelbar nach der Katastrophe gehaltenen Predigten laut geworden
war, nahm 1872 ein Traktat auf, das mit dem Titel «Der Bergsturz von Gol-
dau» von der «Niedersächsischen Gesellschaft zur Verbreitung christlicher
Erbauungsschriften» in Hamburg herausgegeben wurde.95 Der unbekannte
Verfasser legt seinen Ausführungen die 1836 von dem damaligen Goldauer
Kaplan Martin Ulrich (1784-1868) verfasste Schrift «Gottes unerforschliche
Rathschlüsse bei der Lebensrettung der Einen, und dem Untergang der
Andern bei dem großen Bergsturze über Goldau und seine Umgebung im Kanton

Schwyz» zugrunde96 und schildert den Lesern zunächst in dramatischen
und anschaulichen Worten das verheerende Naturereignis, um dann alsbald
zu einer religiösen Wendung zu kommen. Die Unglücksstätte Goldau wird als

«Denkmal von der Vergänglichkeit alles Irdischen und von der Ohnmacht
der Menschen gegenüber der Allmacht Gottes» vorgestellt und erhält herme-
neutische Kompetenzen: «Wenn wir nun aber ins Einzelne gehen und das,
was wir von der Verschüttung oder der Rettung dieser oder jener Personen
aus glaubwürdigem Munde wissen, näher betrachten, so werden uns manche
Stellen der heiligen Schrift klar, die von der Rettung oder dem Verderben der
Seelen handeln.»97 Damit ist die Absicht der Schrift genannt. Die Lesenden
sollen die Beschaffenheit ihres Glauben und ihrer Frömmigkeit erkennen.
Dazu legt der Verfasser zahlreiche Beispiele vor, wie sich die Menschen in
Goldau und den angrenzenden Dörfern vor und während der Katastrophe
verhalten hatten. Damit erhält das Traktat einen deutlichen eschatologischen
Zug, denn es soll die Lesenden auf das kommende Gericht Gottes einstimmen.

Die Bergkatastrophe fungiert hier also - in das geographisch völlig
anders geartete Norddeutschland versetzt - als didaktisches religiöses und histo-

94 «Zeichnete Gott nicht einst Israel namentlich auch dadurch als sein Volk aus unter
den Nationen der Erde, daß er dasselbe so merkwürdig führte? Und nicht minder sind
auch die Schicksale und Führungen des Volkes dieser Urcantone merkwürdig und
vorsehungsvoll. Sie waren es, in deren Brust zuerst hoch schlug das Gefühl für Freyheit; sie es,
die sich zuerst zum Widerstande gegen Unterdrückung und Gewaltthat der Mächtigen
verbanden; sie es, die Gott dazu bestimmte, der Welt das Schauspiel zu geben, wie ein
kleines Häuflein Heere von Tausenden schlug, weil Gott mit ihm war [...]». Vögelin,
Erweckungs=Predigt, 7.

95 Die Schrift erschien in zweiter Auflage, durch eine Ansicht des alten Kirchleins von
Goldau vermehrt, auch im Basler «Verein zur Verbreitung christlicher Schriften», der in
der Eisengasse 7 ansässig war.

96 Altdorf (Uri) 1836. Ulrich schildert darin vor allem Bewahrungsgeschichten, um die
Ehre Gottes und des Menschen Erbauung zu fördern.

97 Bergsturz, 5.



436 Thomas K. Kuhn

risches Exempel in einer erweckten Broschur, die auf das persönliche Heil
des Individuums zielt. Die als von Gott zugelassene interpretierte Naturkatastrophe

diente der Erweckung entschiedener christlicher Religiosität. Anders
als die Predigten, die unter dem unmittelbaren Eindruck der Katastrophe
entstanden, fungiert der Bergsturz als historisches Exempel aus dem Alpenraum.

Die Alpen und die mit ihr verbundenen Gefährdungen und Katastrophen

dienten dazu, die Allmacht und das Gericht Gottes zu propagieren, um
daran anschliessend Umkehr und Busse zu fordern. Prediger beider Konfessionen

nutzen die Bedrohungen und Tragödien des alpinen Lebensraumes
zur kulturkritischen Disziplinierung ihrer Gemeinden in eschatologischer
Perspektive. Insofern nahmen die alpine Geographie, das mit ihr verbundene
Klima und die daraus resultierenden Lebensformen prägenden Einfluss auf
die Frömmigkeit und Religiosität der Bergbewohner. Wie sich diese
Frömmigkeit im Spezifischen gestaltete, ist bisher noch nicht hinreichend erforscht.

5. Fazit

In der Geschichte des eidgenössischen Selbstverständnisses und National-
bewusstseins spielten die Alpen seit dem 18. Jahrhundert eine wesentliche
Rolle. Ihre Existenz und Funktion wurde einerseits naturwissenschaftlich mit
eindeutigen theologischen Interessen sowie andererseits politisch und moralisch

interpretiert. Diese Deutungen griffen u.a. auf die in der biblischen
Tradition überlieferte Symbolik zurück und erkannten in der Geschichte des
biblischen Israel Präfigurationen der eidgenössischen Historie. Von diesem

Standpunkt aus war es auch nicht mehr weit bis zu der Vorstellung, die
Schweiz sei ein von Gott ausserordentlich begnadetes Volk und zu besonderen

Aufgaben berufen.
Neben der Funktion der Alpen als Beweis biblischer Faktizität und als

zentrales nationales Symbol wurden alpine Katastrophen vor allem in escha-

tologischen Kontexten auch religiös als mahnendes Handeln Gottes interpretiert.

Denn einerseits galten die Alpenregionen gegenüber den Städten als

Orte der reinen Frömmigkeit und Sittlichkeit. Sie waren idealtypisch stilisierte

Refugien konservativer und restaurativer gesellschaftlicher Wunschvorstellungen.

Andererseits wurden sowohl das alpine Bedrohungspotential als
auch die erfolgte alpine Katastrophe in religiöser disziplinatorischer Absicht
instrumentalisiert. Dabei gingen Kulturpessimismus und Eschatologie sowie
Zukunftsängste und Hoffnungen auf bessere Zeiten Hand in Hand.

Thomas K. Kuhn, Basel


	Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und Frömmigkeitsgeschichte

