Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)
Heft: 4
Artikel: Die Bilderstirme der Reformationszeit und ihre theologischen

Hintergriinde als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen im
evangelischen Christentum der Neuzeit

Autor: Hammer, Karl
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877984

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bilderstiirme der Reformationszeit
und ihre theologischen Hintergriinde
als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen
im evangelischen Christentum der Neuzeit.*

Der Leipziger lutherische Kirchenhistoriker Franz Lau hat 1964 die
Zwanziger Jahre des 16. Jh.s. in Deutschland und der Schweiz als «Wildwuchs
der Ref.» bezeichnet. Als Luthers spéter sdchsischer Landsmann musste er
wissen, was damals dort lief. Nach vierzigjdahrigem Studium tiber diese Zeit in
beiden Lindern wurde mir diese richtige, doch auch zwiespiltige Bezeich-
nung viel eher positiv zur «Brunnenstube der Ref.», da sich in diesen gedriing-
ten Jahren, genauer zwischen 1518 und 1529/31, wie auf der Schwibischen
Alb und dem Ostabfall des Schwarzwaldes die Bichlein auf einer Hochebene
scheiden, die sich (symbolisch fiir unser Thema) einerseits zum grossen Do-
naustrom nach Osten bis zum Schwarzen Meer ergiessen werden, und gleich
daneben der Neckar entspringt, der auf vielen Irrungen und Wirrungen zu-
sammen mit seinen Nebenfliissen zum grossen Rhein und damit in die Nie-
derlande und Nordsee weiterwéchst.

Bitte erlauben Sie mir, diese Fliisse und Nebenfliisse beider Strome fiir
einmal mit der Vielzahl der Reformatoren zu vergleichen, — so wie am Ende
bei Rhein und Donau und den entsprechenden Meeren, in die sie miindeten:
Zwei protestantische Konfessionen sind dabei herausgekommen: die ev. Ref.
und die ev. Lutherische, die nach der neuesten Definition des Vatikans wie-
der einmal nicht den Status von Kirchen zuerkannt bekamen.

Sehen Sie, so spannend ist Kirchengeschichte bis heute. Es lohnt sich, ins
Detail zu gehen, gerade in der Bilderfrage. Sie ist seit langem, gerade an die-
ser alma mater Basiliensis, eins meiner Lieblingsthemen.

Ein kurzer Querschnitt durch die entscheidenden Aussagen der theologi-
schen Protagonisten jenes damaligen «Wildwuchses» in Wittenberg, Basel,
Ziirich, Genf soll nun folgen. Bern wurde ja anderweitig berticksichtigt und
vorgestellt.”

Chronologisch einzusetzen ist mit Luthers bekanntem Verschwinden nach
dem Reichstag zu Worms 1521. Auf der Wartburg, — seinem «Patmos» —in Si-

* Gekiirzte Fassung eines in Basel am 14.11.2000 und am 21.3.2001 gehaltenen Vortra-
ges.

! Franz Lau, Reformationsgeschichte Deutschlands in KiG, Gottingen 1964.

28. Ausstellung im Berner Hist. Museum 2.11.2000-16.4.2001, anschliessend in Strass-
bourg: Bildersturm — Wahnsinn oder Gottes Wille? Ausstellungskatalog von Peter Jezler
(Hg.), NZZ 2000.



Die Bilderstiirme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergriinde 407

cherheit und Ruhe, iibersetzt er das Neue Testament aus dem griechischen,
neu vorliegenden Novum Instrumentum des Basler Humanisten Erasmus ins
Deutsche. Es erscheint als «Septemberbibel» anfangs dieses Monats in Wit-
tenberg 1522.

Inzwischen wollte jedoch Freund und Rivale Andreas Bodenstein® aus
Karlstadt am Main Luthers liegen gebliebene Reform, unterstiitzt von Laien
aus Zwickau, radikaler weiterfiihren, in Richtung natiirliches Leben, weg
vom Zolibatszwang des Klerus. Wie in Basel und Umgebung, so traten auch
in Wittenberg und Umgebung Kleriker in den Stand der Ehe, darunter auch
im Dezember 1521 Luthers einstiger Doktorvater Karlstadt. Er fuhr mit den
Lutherfreunden Melanchthon und Justus Jonas in ein Nachbardorf und hei-
ratete die erst 15-jdhrige Tochter eines Landedelmanns. Luther dusserte sich
zwar wohlwollend dazu, wartete jedoch, wie iibrigens auch Oekolampad in
Basel, zogerlich, sein Monchsgeliibde zu brechen

Als immer mehr Monche das Wittenberger Kloster verlassen und heira-
ten, ein Handwerk ergreifen, missfallt Luther dieser «Austritt mit Tumulten».
Karlstadt und dem Rat der Stadt geniigt andererseits dieses Heiraten der
Geistlichen noch nicht. Zugleich mit der Erlaubnis zum Austritt aus dem Klo-
ster wird auch ein Verbot des Bettelns erlassen, wovon ja die Monche bisher
gelebt hatten und die «Ordnung des gemeinsamen Kastens der Stadt Witten-
berg» 1522 erlassen. Bitte, das war noch vor Ziirich!

Im Winter 1521/22 vollziehen sich also revolutionédre Dinge in Wittenberg:
Karlstadt hilt den Weihnachtsgottesdienst in der Schlosskirche in Strassen-
kleidung und spendet das Abendmahl, samt Kelch natiirlich, in heutiger re-
formierter Form. Mit der Abschaffung der Prozessionen als offentlicher Bus-
sleistung fahrt auch die Sdauberung der Kirchen und Klosterrdume von allem
Beiwerk einher: Bilder und fromme Gemilde werden herabgerissen und ins
Feuer geworfen, Statuen zertriimmert.

Das alles geschah 7 Jahre vor dem Basler Bildersturm aufs Miinster, der
Oekolampad hier zum Durchbruch verholfen hat und zur ersten Reformati-
onsordnung einer «Ehrsamen Stadt Basel» im April 1529 gefiihrt hat. Dazwi-
schen liegen zahlreiche Bilderstiirme zwischen Wittenberg und Heidelberg,
Zirich, Bern und anderswo, z.B. in den Niederlanden.

Karlstadt rechtfertigt seinen Bildersturm in einer Schrift: «Von Abtuung
der Bilder und dass keine Bettler unter den Christen sein sollen». Sie haben
also schon hier, wie spiter bei Zwingli in Ziirich, die Verkniipfung von Nega-
tivem mit Positivem: der Abwendung vom bisherigen angeblichen Gotzen-
dienst und dessen gewaltsame Zerstorung mit einem positiven sozialen
Zweck. Die Zweiklassengesellschaft zwischen «nichtsnutzigen Monchen und
Klerikern» einerseits und der arbeitenden und dennoch verarmten Bevolke-

3Vgl. zu Karlstadt auch Frank K. Hieronymus, Petri/Schwabe 1488-1988 / Basel 1997,
Bd. 2, 139f.



408 Karl Hammer

rung anderseits soll aufhoren. Dass die Kirche also einen «gemeinsamen Ka-
sten fiir Diirftige» griindet, war somit keine Erfindung Zwinglis, sondern von
Karlstadts Wittenberg, ohne Luther, der sich in der Leisniger Kastenordnung
spéter jedoch zur Armenfiirsorge bekennt und hier keinen Unterschied zwi-
schen Ziirich und Wittenberg erkennen lésst.

Karlstadts gewalttéitiges Vorgehen gegen Bilder und seine plotzliche Ver-
achtung, ja ein geradezu neuer, tiefer Hass auf alle Universitidtsgelehrsam-
keit, die er samt Talar an den Nagel hingt, und den einfachen Bauern-Kittel
anlegt, empOren Luther,lassen ihn die Wartburg verlassen und gegen die Wit-
tenberger Unruhen energisch, mit seinen Invocavit-Predigten 1522, einschrei-
ten. Der ehemalige Freund, Weggenosse und Kollege Karlstadt hatte das Ka-
theder verlassen, die stddtische Schule sollte aufgeldst werden. Sogar seine
Bibliothek hatte Karlstadt auf den Mist geworfen. Wenn er den Sinn einer Bi-
belstelle nicht gleich erfasst, klopft der Dr. theol. beim einfachen Nachbarn
an und bittet ihn um Hilfe und rechte Deutung. «Ein Handwerksmann weiss
mehr von der Schrift denn ein Bischof.» (Das mag damals bei dem vorrangi-
gen Machtstreben des hohen Klerus vielleicht gar nicht so falsch vermutet
werden!)

Positiv ist das grosse Vertrauen in die Bibeldeutung der Laien ja wohl als
Gliicksfall anzunehmen, jedoch nicht als Regel. Jedenfalls belastet das ver-
schiedene Vertrauen in die Bibelauslegung durch Laien und die Universitéts-
theologie den Protestantismus weltweit bis heute.

Damals kamen Karlstadt angeblich von Gott berufene Handwerker aus
Zwickau zu Hilfe, die sich als prophetische und apostolische Médnner ausga-
ben. Melanchthon wirft verzweifelt die Hinde iiber soviel selbst ernannten
«Geist». Da weiss nur Bruder Martinus Rat. Der schmettert sein Buch «Wi-
der die himmlischen Propheten»* auf den Markt.

Nachdem sich Luther auch bei seinem Kurfiirsten Friedrich d. Weisen, der
thm schon die Wartburg als Asyl zugewiesen hatte, durchgesetzt hatte, musste
natiirlich ein Rebell wie Karlstadt gehen. Er zog mit seinem Bauernrock nach
Orlamiinde auf eine vakante Pfarrstelle in Siidthiiringen, konnte aber auch
dort nicht lange bleiben, denn er drohte zur Gefahr fiir das Kurfiirstentum zu
werden, kam iiber Rothenburg 0.d.T., wo man ihn auch nicht wollte, aber
heute noch eine Gedenktafel an seinen Fluchtweg erinnert, nach Basel, wo er
als Hebréischprofessor bis an sein Ende an der von Oekolampad neubegriin-
deten Universitit eine gute und ruhige Stelle fand, die auch seinen wiederge-
wonnenen wissenschaftlichen Kenntnissen entsprach. Denn inzwischen war
Basel reformiert geworden unter humanistischen Vorzeichen, das den drei al-
ten biblischen Sprachen Prioritit in der Bibelauslegung zumass.

*Martin Luther, Wider die himmlischen Propheten, Wittenberg 1522.



Die Bilderstiirme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergriinde 409

Wie jedoch wurde inzwischen unsere Bilderfrage, abgesehen von den
emotionalen revolutiondren Stiirmen bei der Zerstorung der Bilder, mit dem
theologischen Federkiel gelost?

Bekanntlich ist Ziirichs Reformator nur knapp 2 Monate jiinger als der
Wittenbergs, Basels Oekolampad nur 2 Jahre idlter als Zwingli. Alle drei kon-
nen also, fast gleichaltrig als Méinner derselben Generation betrachtet wer-
den. (Das ist nur eine Zwischenbemerkung, weil ich auch noch zu Bullinger,
Zwinglis Nachfolger in Ziirich, und zu Calvin, fiir mich Oekolampads Erbe
und Erfiiller in Genf, zu reden kommen mochte.)

In De vera et falsa religione commentarius kommt Zwingli® 1522 erst in
der letzten Frage, der 29. auf die Frage «der Statuen und Bilder».

Nach einer etwas unwilligen Einleitung, dass er auf Ermahnung seiner
Amtsbriider auch noch diese Streitfrage kurz darstellen miisse, obwohl er die-
ser doch ein Extrawerk vorbereite, kommt er sogleich auf die fiir die schwei-
zerischen Reformatoren typische alttestamentliche Begriindung, allerdings
noch nicht so detailliert wie Nachfolger Bullinger.

Einerseits will Zwingli keine Statuen und Bilder da abtun, wo ihnen keine
Verehrung erwiesen wird. Die fliegenden Cherubim auf der Bundeslade wa-
ren ihm nur Zierrat wie im Tempel Salomons. Mit dieser positiven Einschit-
zung der Bilder als Zierrat (=Ornament) kommen wir iibrigens wieder in die
Nihe des Bilderstreits der byzantinischen Kirche im 8. Jh., als unter dem Ein-
fluss des bilderlosen, aber an architektonischen Zierrat reichen Islam auch
die MalermOnche aus dem 0Ostlichen Mittelmeerraum in den bilderfreundli-
cheren Westen flichen mussten, um weiter malen zu dirfen. Zugleich aber
entdeckten wir bei Zwingli dieselbe Verbindung wie bei Karlstadt zwischen
Zerstorung der bisher abgottisch angebeteten Bilder und Statuen mit der Fra-
ge der Armen in der Gesellschaft. Die biblische Begriindung gelingt freilich
nur ungeniigend: «Nehmen wir an, es sei nirgends in der Bibel geboten, dass
man Statuen und Bilder, soweit sie verehrt werden, abtun miisse, so wire im-
mer noch die Liebe als Richtschnur da. Die prigt dem glaubigen Herzen ein:
<Du sollst das Geld, dass man fiir die Bilderverehrung auslegt, fiir die Armen
verwenden.>»

Vernunft und Glaube werden vom Ziircher Humanisten gegeneinander
ausgespielt. Zwinglis Auslegung von Joh. 12,8: «Arme habt ihr alle Tage,
mich aber habt ihr nicht allezeit» wird von Zwingli ohne ersichtlichen exege-
tischen Grund zugunsten der Armen und weg von der sichtbaren Verehrung
Christi in dieser Bibelstelle geleitet, wo M. Magdalena bekanntlich ein den
Jingern allzu teures Nardenglas iiber Jesu Fiisse ausgiesst.

In der Folge wendet sich Zwingli vehement von der klassischen Begriin-
dung der Biblia pauperum als Unterstiitzung des Glaubens ab, kann {iberall

> H. Zwingli (dt), Kommentar iiber die wahre und falsche Religion 1525, in: H.
Zwingli. Schriften Bd. 3, Ziirich 1995, 436 ff.



410 Karl Hammer

nur Gotzendienst sehen, sowohl in Fresken an der Wand, gemalten und ge-
schnitzten Altdren oder Statuen und erklirt die Bilderfrage kurzerhand nicht
zum Gegenstand der Mitteldinge oder Adiaphora, jener Fragen, iiber die man
in der Christenheit in aller Toleranz geteilter Meinung sein konne: «Bilder,
die die Grenzen des religiés Erlaubten iiberschreiten, diirfen niemals beibe-
halten werden... Es ist auch jetzt meine Meinung, die ich von Anfang an ver-
treten habe, dass Bilder, die verehrt werden, beseitigt werden miissen.»°

37 Bibelstellen aus dem Alten und Neuen Testament ab dem Bilderverbot
2. Mose 20 werden lediglich als Begriindung kurz genannt, aber weder zitiert
noch erklért.

Konkret hiess das z.B.: «Der Wallfahrtsort der hl. Anna in Stammheim
wird durch Mandat des Rats von Ziirich degradiert, indem man das Gnaden-
bild entfernt und verbrennt. Nach Zwinglis Meinung wollten die Stammhei-
mer» danach eine solch abscheuliche Verehrung... nicht langer ertragen... So
fiihrt uns der Teufel an der Nase herum.» —

Bisher hat man gerade in der durch Zwingli aufgekldarten Schweiz, iibri-
gens libereinstimmend mit der alten katholischen Antilutherpolemik, stets
nur Luther als vom Teufel angefochten gesehen. Doch konnte offensichtlich
auch der Ziircher Humanist mit dem Teufel argumentieren. (Vielleicht wire
an der Ziircher Fakultédt mal das Dissertationsthema «Der Teufel bei Zwing-
li» nicht ohne Reiz, nachdem es en masse Biicher gibt iiber: «Der Teufel bei
Martin Luther»?!) Eine kurze Bemerkung iiber die Glasfenster fiihrt von
Zwingli weg zu den nichsten Bilderstiirmen. Kurz vor dem Schlusswort in
«De vera et falsa Rel.»” steht: «Demgemiiss bin ich nicht dafiir, Bilder, die als
Fensterschmuck eingesetzt sind, zu zerstdren, vorausgesetzt, dass sie nichts
Unanstédndiges darstellen. Denn niemand verehrt sie dort.» Von daher recht-
fertigt sich auch die Neuproduktion von Glasfenstern in der reformierten
Schweiz in diesen Jahren: Vor allem durch die bilderfreundlichen Malerrefor-
matoren Berns Niklaus Manuel etc. werden gerade die alttestamentlichen Be-
legstellen fiir und gegen den Gotzendienst gern als Glasfenster fiir Kapellen
auf Adelssitzen wie Jegenstorf, gestaltet. —

Griindlicher als Zwingli nimmt Heinrich Bullinger schon zu Lebzeiten des
Ersteren die Frage des Aberglaubens und der Irrtiimer, die aus dem Bilder-
kult entstehen kénnen, vor: In der genauen Bibliographie Joachim Staedtkes®
taucht schon fiir 1528 eine Schrift «Uber den Ursprung des Irrtums hinsicht-
lich der Messe und Eucharistie» von Bullinger auf, die sich im nichsten Jahr
zur Schrift «Uber den Ursprung des Irrtums von dem Bilderdienst» mausert.
Da dieses Thema nicht nur das erste wirklich theologische Thema im Schrift-

6 A.a.0. 440.

7A.a.0. 444,

8 Joachim Staedtke, Heinrich Bullinger. Werke 1. Abt.: Bibliographie Bd. 1, Ziirich
1972.



Die Bilderstiirme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergriinde 411

tum des Zwinglierben ist, sondern auch bis zu seinen letzten Werken immer
wiederkehrt, kann es unschwer als Leitthema von Bullinger erkannt und auch
hier vorgestellt werden.

Anders als auch die kurzlebigen Erstreformatoren Oekolampad und
Zwingli, die im gleichen Jahr 1531 von der kirchengeschichtlichen Biihne ab-
treten, hat es die zweite Generation leichter, nach dem «Wildwuchs der
Zwanziger Jahre», ihre theologischen Ansidtze dogmatisch, d.h. nicht nur in
theologischen Gelegenheitsschriften, auf Anfrage hin geschrieben, zu be-
griinden und dem Volk einzuhdmmern in immer neuen Auflagen in allen
Sprachen Europas. Das sei erst einmal generell festgehalten, bevor wir zum
Inhalt dieser Schriften kommen.

Auf Zwinglis Fihrte begriindet Bullinger den Unterschied «der wahren
und falschen Religion» in «De origine erroris libri duo»: «Im ersten Buch wird
gehandelt von des wahren Gottes gerechter Anrufung und seinem wahren
Kult und von Religionen der falschen Gétter und ihrem irrtiimlichen Kult. Im
2. Buch wird gehandelt von der Einrichtung und Kraft des hl. Herrenmahles
und dem Ursprung und Fortschritt der padpstlichen Messe, gegen verschiede-
ne Einwendungen gegen (unsere) wahre, alte und orthodoxe Religion.»

Zwischen 1529 und 1621 sind in Staedtkes Bibliographie Bullingers allein
von diesem bahnbrechenden Buch wider den Bilderkult 17 lateinische, fran-
zosische, holldndische, englische und deutsche Auflagen = Drucke nachge-
wiesen, Handschriften auch in Osteuropa und Amerika. Der propagandisti-
sche Einfluss auf die werdende reformierte Konfession weltweit lédsst sich also
unschwer vorstellen. Andere Biicher Bullingers zum Thema wurden ebenso
verbreitet und befolgt: Wurden alte Kirchenbauten von der neuen Kirche
tibernommen, wurden erst einmal die Wiande mit ithren biblischen oder/und
Heiligengeschichten libertiincht und weiss gestrichen, Heiligengestalten und
Altarbilder herausgenommen, so dass heute im Schweizerischen Landesmu-
seum in Ziirich nur noch wenige Zeugnisse mittelalterlicher und neuzeitlicher
christlicher Kunst aus altgldubig gebliebenen Kantonen zu bewundern sind.
Gegeniiber vergleichbaren Museumsbestidnden im iibrigen Europa ein sehr
bescheidener Rest ehemaliger Meisterwerke der spdtmittelalterlichen und
Renaissancekunst! —

Kommen wir abschliessend zu Jean Calvin, dem ersten Systematiker der
neuen reformierten Lehre. Die Erstfassung seiner dann, in stets neuen Auf-
lagen, Erweiterungen und Verbesserungen, erschienenen «Institutio religio-
nis christianae».

Er hat sie, wie Zwingli ibrigens seinen «Kommentar iiber die wahre und
falsche Religion», dem franzosischen Konig Franz 1. gewidmet. Sie ist be-
kanntlich hier in Basel 1536 erschienen und auch hier und in Strasbourg ent-
standen, also auf dem Boden der oberrheinischen Reformtheologen Oeko-
lampad, Capito, Bucer und Zwingli, die alle urspriinglich 1518 von dem nor-
dischen Rebell Bruder Martinus begeistert angeziindet waren.



412 Karl Hammer

Wihrend Zwingli die Bilderfragen, wie berichtet, erst als letzte in seinem
Commentarius behandelte, thematisiert sie Calvin bereits im 1. Kapitel «De
Lege» seiner Institutio, wo er die Zehn Gebote behandelt und neu numeriert:
Um der Bilderfrage und der wahren Gottesverehrung zum rechten Stellen-
wert im Gesetz Mosis zu verhelfen, wird der Satz des 1. Gebots: «Du sollst
keine anderen Gotter neben mir haben.» (2. Mose 20 = 5. Mose 5) abgetrennt
von seiner Fortsetzung: «Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis
machen von allen Dingen, die im Himmel, auf Erden oder in den Wassern un-
ter der Erde sind. Bete sie nicht an und diene ihnen nicht!»

Dieser Satz wird in Calvins Zihlung zum 2. Gebot. Entsprechend ver-
schiebt sich die reformierte Zihlung seitdem im Gegensatz zur lutherischen,
welche die bisherige katholische iibernimmt und weiterfiihrt.’

Man ersieht die neue Gewichtung der Bilderfrage zur Hauptfrage des gan-
zen Dekalogs bereits an der Quantitit der Auslegung der 10 Gebote, die man
schon in dieser 1. Ausgabe der Inst. findet: Wahrend Calvin fiir das moderne
Hauptgebot der Christenheit «Du sollst nicht toten» lediglich einen Satz iibrig
hat, braucht er fiir die erste Tafel, fiir Gottesverehrung und Heiligung sieben-
einhalb gehaltvolle Seiten'’. Man erkennt allein daraus den innovativen Cha-
rakter der neuen Schweizer Lehre.

Mit der humanistischen Zuwendung zum Hebriischen (s. Karlstadt o. in
Basel), damit auch inhaltlich zum Ersten Bund Gottes, dem mit Israel, be-
kommt bei den Schweizer Reformatoren die Exodustheologie, die wunderba-
re Befreiung Israels aus der Sklaverei Agyptens, aber auch die Anbindung
dieses befreiten Volkes an das Gesetz, das Jahwe Mose mitgibt und wegen
dessen Abfall und dem Tanz ums goldene Kalb gleich zweimal mitgibt, den
Vorrang vor allem, was sonst noch zur Bilderfrage in der Bibel stehen konnte.

Wo Gott allein angebetet wird, da kann er nur, wie im Islam und vorher
im Judentum, als unsichtbar angebetet und nur in seinem verkiindigten Wort,
allein verbal erkldrt werden.

Theologisch treffend, wenn auch auf die Dauer, welil stereotyp, etwas lang-
weilig, ist iibrigens Bullingers einziges biblisches Motto fiir seine scharfe Ab-
lehnung jeglichen Bilderdienstes als Aberglauben, der als biblisches Motto
seiner o. genannten Schrift der Satz anlésslich der Taufe und Verkldarung Jesu
der unbekannten Stimme aus dem Himmel: «Dies ist mein geliebter Sohn, an
dem ich Wohlgefallen habe. Den héoret!» (Mt 17) Wie bei Luther und den Sei-
nen ist es also auch hier in der dt. und frz. ref. Schweiz allein das verkiindigte
Gotteswort, das gelten soll, keine Bilder! «Incomprehensibilis, incorporeus,
invisibilis, an keinem Ort eingeschlossen, in keiner Figur ausdriickbar, in kei-
nem anthropomorphen Bildnis eingeschlossen», — das konnte auch aus israe-

? Néheres iiber die unterschiedliche Zihlung der «Zehn Worte» in Christen- und
Judentum s. Bo Reicke, Die Zehn Worte in Geschichte und Gegenwart, Tiibingen 1975.
""Vgl. zu Calvin, Institutio rel. chr. 1536 Petrus Barth ed. Bd. 1, Miinchen 1926.



Die Bilderstiirme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergriinde 413

lischer oder islamischer Theologie stammen. Es darf kein Idol geben, das
Ahnlichkeit mit dem biblischen Gott der Befreiung simuliert.

Simulacrum und Idolum — in der lat. Ubersetzung von 2. Mose 20 fiir
«Bildnis oder Gleichnis» bei Luther —sind bei Calvin die neuen Schandbegrif-
fe, die man auf die tibrige, immer noch Bilder beibehaltende oder duldende
Christenheit schleudert und sich damit scharf abgrenzt von der alten westli-
chen, wie von der noch dlteren griechisch-orthodoxen, — aber auch von der in-
zwischen dazwischen stehenden lutherischen Kirche.

Es wird darum Zeit, zu jener zuriickzukehren und uns deren Kompromiss
anzusehen. Vielleicht ist es gut, fiir das Resumé schon jetzt die Frage zu stel-
len: Was ist eigentlich nach den Bilderstiirmen aus den Kiinstlern geworden,
die doch bisher, vielleicht je zur Hélfte von kirchlichen und weltlichen Auf-
trigen gelebt hatten, in Mitteleuropa auf diesem vorgezeichneten theologi-
schen Hintergrund, der durch die Obrigkeiten jeweils in die Tat umgesetzt
wurde?

Die Antwort darauf ist auch ein Schliissel fiir die viel wichtigere Frage, wie
es um die Kunst und ihren Aufgabenbereich in lutherischen und reformierten
Gegenden bis heute bestellt 1st und war.

Wihrend Lukas Cranach d. A., wie sein Sohn d. J., in Wittenberg und spi-
ter in Weimar es nicht nur zum grossen Geschéiftsmann und Biirgermeister
gebracht hat, sondern eben auch zum Familienmaler Luthers und Hofmaler
der sédchsischen Kurfiirsten, konnte diese Malerfamilie mit riesiger Werkstatt
ungebrochen auch die ikonographische Tradition des Mittelalters (ohne die
Heiligenverehrung versteht sich!), aber mit ihren alttestamentlichen Prototy-
pen, etwa der aufgerichteten Schlange Mosis in der Wiiste als Vorausdeutung
des Kreuzestodes Christi weiterfithren, was Zwingli, wie wir gehort haben,
ausdriicklich verwarf.

Cranach hingegen entwarf im Sinne Luthers und seiner Katechismen,
neue «Merkbilder» in neudeutscher DDR-Lesart, bei mir und Gertrud Schil-
ler'! jedoch «Katechismusbilder» genannt. Da wird die ehemalige «biblia pau-
perum», bei der zu jedem neutestamentlichen heilsgeschichtlichen christli-
chen Bildtypus auch ein (oder zwei) alttestamentlicher Prototyp dazugehort,
fast unverdndert weitergefiihrt, allerdings nur bei den unbedingt notwendi-
gen (necessaria ad salutem) Bildtypen. Eine Abwechslung von der bisherigen
Tradition liegt mir besonders am Herzen: Ausgerechnet am 15.8. des Jubel-
jahres 2000, also an Marid Himmelfahrt, deren Kult um 1500 auf dem absolu-
ten Kulminationspunkt angelangt war mit Schnitzaltdren von H.L. in Breis-
ach und Niederrotweil bis nach Mauer bei Melk in NO und Creglingen in der
Riemenschneiderheimat, erschien in der NZZ (Nr. 188, S. 37) ein amiisanter
lokaler Artikel tiber die Touristen in der Limmatstadt, aus dem ich folgende

" Gertrud Schiller, Ikonographie d. christl. Kunst Bd. IV 1, Giitersloh 1976, 121ff.



414 Karl Hammer

Sitze zitieren darf: Die auskunftsgebende Dame im Fraumiinster sagt Ame-
rikanern, die ausschliesslich an den Chagallfenstern interessiert sind und fra-
gen, «wo denn hier der Altar und das Kruzifix hingekommen seien... Sie glau-
ben, die Kirche werde nur noch als Museum benutzt. Die meisten kennen
Zwingli eben nicht.»

Die Gottesmutter Maria, deren dogmatische Erhohung unter den Pius-
pépsten bis zum gegenwirtigen Papst munter vorangetrieben wurde auf Ko-
sten einer dkumenischen Anndherung, erfdahrt auf lutherischen Epitaphen
der Nachreformationszeit keine weitere Erhohung mehr, sondern stirbt wie
in der Ostkirche (allerdings ohne Christus, der ihre Seele direkt in den Him-
mel aufnimmt) irdisch im Kreise der Jiinger ihres Sohnes. Dieses Sterben der
Gottesmutter wird im Lutherischen gleichsam zum Vorbild eines christlichen
Sterbens — ohne Krankenolung durch Priester auch von den Stiftern lutheri-
scher Grabtafeln weitergefithrt im 16. Und 17. Jh. Das bedeutet auch: Keine
weitere Heiligenverehrung durch die Kunst, aber zugleich Vorbild an den bi-
blischen Figuren und Namen fiirs eigene Leben und Sterben.

Auf reformierter Seite fiihrte das absolute Bilderverbot nach den Bilder-
stiirmen teils zu einer Auswanderung der bildenden Kiinstler, wie bei Hans
Holbein von Basel nach England, wo er ebenso zum Portraitmaler der konig-
lichen Familie wird, wie Cranach bei der Wittenberger kurfiirstlichen Familie
und Hans Asper in Ziirich zum Portratmaler der neuen Herren, und dazu ge-
horen neben den Ratsherren eben auch die Reformatoren mit ihren langen
Birten. (Zwingli ausgenommen; aber das Zwinglibild war von Asper lediglich
aus der Erinnerung gemalt. Er hat ihn nie lebend gemalt, als Bart noch nicht
Mode war!)

Was ist aus der Grundposition der Reformatoren der Schweiz, die religio-
sen Bilder der Heilsgeschichte strikt als Gotzendienst untersagten, dabei aber
selbstgefillige Portraits der neuen Obrigkeit, wie bisher schon in der nord-
wie slidalpinen macchiavellistischen Renaissancekultur hereingelassen haben
in die neue helvetische Gesellschaft, nicht nur dulden, da sie angeblich «nicht
der Verehrung dienen» (Zwingli, Bullinger), inzwischen geworden? Bis ins
20. Jh. erwuchs aus dieser gewiss nicht nur reformierten Portraitskunstforde-
rung ein neuzeitlicher Personenkult im sdkularen Bereich, der nicht nur jenen
des Faschismus, sondern ebenso denjenigen des marxistisch-kommunisti-
schen Vierergespanns der DDR und des ganzen Ostblocks umfasst.

Uns Jungen hat es einst schon zum 1. Kirchentag in Leipzig kurz nach der
Matur 1954 ab dem Grenzbahnhof begriisst: Marx, Engels, Lenin und Stalin,
Viter des neuen angeblichen Paradieses auf roten Transparenten iiberall, bei
jedem Anlass.

Nach Mussolini, Franco, Salazar, Hitler waren einmal mehr die 6kumeni-
schen Zeilen des Mairtyrers Paulus in seinem Romerbrief Kapitel 13, Mass-
stab geworden: «Jederman sei untertan der Obrigkeit, die Gewalt iiber ihn



Die Bilderstiirme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergriinde 415

hat» (in Lutheriibersetzung). Aber diese neue normative Obrigkeit muss
auch bildhaft beim heidnischen romischen Kaiserkult in Erscheinung treten.

Erst nach dem II. Weltkrieg wagten nicht nur in der katholischen, sondern
auch in der reformierten Schweiz 6kumenisch gesinnte Kiinstler der Nord-
westschweiz, eine neue christliche Glasfensterkunst im Jura in grosser Viel-
falt vorzulegen. Das war der Anfang fiir viele neue Aufbriiche moderner
christlicher Kunst in aller Welt. Die Abstraktion dieser Kunst half dabei, viel
Undarstellbares des Glaubens neu verstehbar zu machen, so gut wie gute Pre-
digten iiber das Wort.

Karl Hammer, Weil am Rhein



	Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergründe als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen im evangelischen Christentum der Neuzeit

