
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 4

Artikel: Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen
Hintergründe als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen im
evangelischen Christentum der Neuzeit

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bilderstürme der Reformationszeit
und ihre theologischen Hintergründe

als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen
im evangelischen Christentum der Neuzeit.*

Der Leipziger lutherische Kirchenhistoriker Franz Lau hat 19641 die
Zwanziger Jahre des 16. Jh.s. in Deutschland und der Schweiz als «Wildwuchs
der Ref.» bezeichnet. Als Luthers später sächsischer Landsmann musste er
wissen, was damals dort lief. Nach vierzigjährigem Studium über diese Zeit in
beiden Ländern wurde mir diese richtige, doch auch zwiespältige Bezeichnung

viel eher positiv zur «Brunnenstube der Ref.», da sich in diesen gedrängten

Jahren, genauer zwischen 1518 und 1529/31, wie auf der Schwäbischen
Alb und dem Ostabfall des Schwarzwaldes die Bächlein auf einer Hochebene
scheiden, die sich (symbolisch für unser Thema) einerseits zum grossen
Donaustrom nach Osten bis zum Schwarzen Meer ergiessen werden, und gleich
daneben der Neckar entspringt, der auf vielen Irrungen und Wirrungen
zusammen mit seinen Nebenflüssen zum grossen Rhein und damit in die
Niederlande und Nordsee weiterwächst.

Bitte erlauben Sie mir, diese Flüsse und Nebenflüsse beider Ströme für
einmal mit der Vielzahl der Reformatoren zu vergleichen, - so wie am Ende
bei Rhein und Donau und den entsprechenden Meeren, in die sie mündeten:
Zwei protestantische Konfessionen sind dabei herausgekommen: die ev. Ref.
und die ev. Lutherische, die nach der neuesten Definition des Vatikans wieder

einmal nicht den Status von Kirchen zuerkannt bekamen.
Sehen Sie, so spannend ist Kirchengeschichte bis heute. Es lohnt sich, ins

Detail zu gehen, gerade in der Bilderfrage. Sie ist seit langem, gerade an dieser

aima mater Basiliensis, eins meiner Lieblingsthemen.
Ein kurzer Querschnitt durch die entscheidenden Aussagen der theologischen

Protagonisten jenes damaligen «Wildwuchses» in Wittenberg, Basel,
Zürich, Genf soll nun folgen. Bern wurde ja anderweitig berücksichtigt und
vorgestellt.2

Chronologisch einzusetzen ist mit Luthers bekanntem Verschwinden nach
dem Reichstag zu Worms 1521. Auf der Wartburg, - seinem «Patmos» - in Si-

* Gekürzte Fassung eines in Basel am 14.11.2000 und am 21.3.2001 gehaltenen Vortrages.

1 Franz Lau, Reformationsgeschichte Deutschlands in KiG, Göttingen 1964.
2S. Ausstellung im Berner Hist. Museum 2.11.2000-16.4.2001, anschliessend in Strass-

bourg: Bildersturm - Wahnsinn oder Gottes Wille? Ausstellungskatalog von Peter Jezler
(Hg.), NZZ 2000.



Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergründe 407

cherheit und Ruhe, übersetzt er das Neue Testament aus dem griechischen,
neu vorliegenden Novum Instrumentum des Basler Humanisten Erasmus ins
Deutsche. Es erscheint als «Septemberbibel» anfangs dieses Monats in
Wittenberg 1522.

Inzwischen wollte jedoch Freund und Rivale Andreas Bodenstein3 aus
Karlstadt am Main Luthers liegen gebliebene Reform, unterstützt von Laien
aus Zwickau, radikaler weiterführen, in Richtung natürliches Leben, weg
vom Zölibatszwang des Klerus. Wie in Basel und Umgebung, so traten auch
in Wittenberg und Umgebung Kleriker in den Stand der Ehe, darunter auch
im Dezember 1521 Luthers einstiger Doktorvater Karlstadt. Er fuhr mit den
Lutherfreunden Melanchthon und Justus Jonas in ein Nachbardorf und
heiratete die erst 15-jährige Tochter eines Landedelmanns. Luther äusserte sich

zwar wohlwollend dazu, wartete jedoch, wie übrigens auch Oekolampad in
Basel, zögerlich, sein Mönchsgelübde zu brechen

Als immer mehr Mönche das Wittenberger Kloster verlassen und heiraten,

ein Handwerk ergreifen, missfällt Luther dieser «Austritt mit Tumulten».
Karlstadt und dem Rat der Stadt genügt andererseits dieses Heiraten der
Geistlichen noch nicht. Zugleich mit der Erlaubnis zum Austritt aus dem Kloster

wird auch ein Verbot des Betteins erlassen, wovon ja die Mönche bisher
gelebt hatten und die «Ordnung des gemeinsamen Kastens der Stadt Wittenberg»

1522 erlassen. Bitte, das war noch vor Zürich!
Im Winter 1521/22 vollziehen sich also revolutionäre Dinge in Wittenberg:

Karlstadt hält den Weihnachtsgottesdienst in der Schlosskirche in Strassen-

kleidung und spendet das Abendmahl, samt Kelch natürlich, in heutiger
reformierter Form. Mit der Abschaffung der Prozessionen als öffentlicher
Bussleistung fährt auch die Säuberung der Kirchen und Klosterräume von allem
Beiwerk einher: Bilder und fromme Gemälde werden herabgerissen und ins
Feuer geworfen, Statuen zertrümmert.

Das alles geschah 7 Jahre vor dem Basler Bildersturm aufs Münster, der
Oekolampad hier zum Durchbruch verholfen hat und zur ersten
Reformationsordnung einer «Ehrsamen Stadt Basel» im April 1529 geführt hat. Dazwischen

liegen zahlreiche Bilderstürme zwischen Wittenberg und Heidelberg,
Zürich, Bern und anderswo, z.B. in den Niederlanden.

Karlstadt rechtfertigt seinen Bildersturm in einer Schrift: «Von Abtuung
der Bilder und dass keine Bettler unter den Christen sein sollen». Sie haben
also schon hier, wie später bei Zwingli in Zürich, die Verknüpfung von Negativem

mit Positivem: der Abwendung vom bisherigen angeblichen Götzendienst

und dessen gewaltsame Zerstörung mit einem positiven sozialen
Zweck. Die Zweiklassengesellschaft zwischen «nichtsnutzigen Mönchen und
Klerikern» einerseits und der arbeitenden und dennoch verarmten Bevölke-

3 Vgl. zu Karlstadt auch Frank K. Hieronymus, Petri/Schwabe 1488-1988 / Basel 1997,
Bd. 2,139f.



408 Karl Hammer

rung anderseits soll aufhören. Dass die Kirche also einen «gemeinsamen
Kasten für Dürftige» gründet, war somit keine Erfindung Zwingiis, sondern von
Karlstadts Wittenberg, ohne Luther, der sich in der Leisniger Kastenordnung
später jedoch zur Armenfürsorge bekennt und hier keinen Unterschied
zwischen Zürich und Wittenberg erkennen lässt.

Karlstadts gewalttätiges Vorgehen gegen Bilder und seine plötzliche
Verachtung, ja ein geradezu neuer, tiefer Hass auf alle Universitätsgelehrsamkeit,

die er samt Talar an den Nagel hängt, und den einfachen Bauern-Kittel
anlegt, empören Luther, lassen ihn die Wartburg verlassen und gegen die
Wittenberger Unruhen energisch, mit seinen Invocavit-Predigten 1522, einschreiten.

Der ehemalige Freund, Weggenosse und Kollege Karlstadt hatte das
Katheder verlassen, die städtische Schule sollte aufgelöst werden. Sogar seine
Bibliothek hatte Karlstadt auf den Mist geworfen. Wenn er den Sinn einer
Bibelstelle nicht gleich erfasst, klopft der Dr. theol. beim einfachen Nachbarn
an und bittet ihn um Hilfe und rechte Deutung. «Ein Handwerksmann weiss
mehr von der Schrift denn ein Bischof.» (Das mag damals bei dem vorrangigen

Machtstreben des hohen Klerus vielleicht gar nicht so falsch vermutet
werden!)

Positiv ist das grosse Vertrauen in die Bibeldeutung der Laien ja wohl als

Glücksfall anzunehmen, jedoch nicht als Regel. Jedenfalls belastet das
verschiedene Vertrauen in die Bibelauslegung durch Laien und die Universitätstheologie

den Protestantismus weltweit bis heute.
Damals kamen Karlstadt angeblich von Gott berufene Handwerker aus

Zwickau zu Hilfe, die sich als prophetische und apostolische Männer ausgaben.

Melanchthon wirft verzweifelt die Hände über soviel selbst ernannten
«Geist». Da weiss nur Bruder Martinus Rat. Der schmettert sein Buch «Wider

die himmlischen Propheten»4 auf den Markt.
Nachdem sich Luther auch bei seinem Kurfürsten Friedrich d. Weisen, der

ihm schon die Wartburg als Asyl zugewiesen hatte, durchgesetzt hatte, musste
natürlich ein Rebell wie Karlstadt gehen. Er zog mit seinem Bauernrock nach
Orlamünde auf eine vakante Pfarrstelle in Südthüringen, konnte aber auch
dort nicht lange bleiben, denn er drohte zur Gefahr für das Kurfürstentum zu
werden, kam über Rothenburg o.d.T., wo man ihn auch nicht wollte, aber
heute noch eine Gedenktafel an seinen Fluchtweg erinnert, nach Basel, wo er
als Hebräischprofessor bis an sein Ende an der von Oekolampad neubegründeten

Universität eine gute und ruhige Stelle fand, die auch seinen
wiedergewonnenen wissenschaftlichen Kenntnissen entsprach. Denn inzwischen war
Basel reformiert geworden unter humanistischen Vorzeichen, das den drei
alten biblischen Sprachen Priorität in der Bibelauslegung zumass.

4 Martin Luther, Wider die himmlischen Propheten, Wittenberg 1522.



Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergründe 409

Wie jedoch wurde inzwischen unsere Bilderfrage, abgesehen von den
emotionalen revolutionären Stürmen bei der Zerstörung der Bilder, mit dem
theologischen Federkiel gelöst?

Bekanntlich ist Zürichs Reformator nur knapp 2 Monate jünger als der
Wittenbergs, Basels Oekolampad nur 2 Jahre älter als Zwingli. Alle drei können

also, fast gleichaltrig als Männer derselben Generation betrachtet werden.

(Das ist nur eine Zwischenbemerkung, weil ich auch noch zu Bullinger,
Zwingiis Nachfolger in Zürich, und zu Calvin, für mich Oekolampads Erbe
und Erfüller in Genf, zu reden kommen möchte.)

In De vera et falsa religione commentarius kommt Zwingli5 1522 erst in
der letzten Frage, der 29. auf die Frage «der Statuen und Bilder».

Nach einer etwas unwilligen Einleitung, dass er auf Ermahnung seiner
Amtsbrüder auch noch diese Streitfrage kurz darstellen müsse, obwohl er dieser

doch ein Extrawerk vorbereite, kommt er sogleich auf die für die
schweizerischen Reformatoren typische alttestamentliche Begründung, allerdings
noch nicht so detailliert wie Nachfolger Bullinger.

Einerseits will Zwingli keine Statuen und Bilder da abtun, wo ihnen keine
Verehrung erwiesen wird. Die fliegenden Cherubim auf der Bundeslade waren

ihm nur Zierrat wie im Tempel Salomons. Mit dieser positiven Einschätzung

der Bilder als Zierrat (=Ornament) kommen wir übrigens wieder in die
Nähe des Bilderstreits der byzantinischen Kirche im 8. Jh., als unter dem Ein-
fluss des bilderlosen, aber an architektonischen Zierrat reichen Islam auch
die Malermönche aus dem östlichen Mittelmeerraum in den bilderfreundlicheren

Westen fliehen mussten, um weiter malen zu dürfen. Zugleich aber
entdeckten wir bei Zwingli dieselbe Verbindung wie bei Karlstadt zwischen
Zerstörung der bisher abgöttisch angebeteten Bilder und Statuen mit der Frage

der Armen in der Gesellschaft. Die biblische Begründung gelingt freilich
nur ungenügend: «Nehmen wir an, es sei nirgends in der Bibel geboten, dass

man Statuen und Bilder, soweit sie verehrt werden, abtun müsse, so wäre
immer noch die Liebe als Richtschnur da. Die prägt dem gläubigen Herzen ein:
<Du sollst das Geld, dass man für die Bilderverehrung auslegt, für die Armen
verwenden^»

Vernunft und Glaube werden vom Zürcher Humanisten gegeneinander
ausgespielt. Zwingiis Auslegung von Joh. 12,8: «Arme habt ihr alle Tage,
mich aber habt ihr nicht allezeit» wird von Zwingli ohne ersichtlichen
exegetischen Grund zugunsten der Armen und weg von der sichtbaren Verehrung
Christi in dieser Bibelstelle geleitet, wo M. Magdalena bekanntlich ein den
Jüngern allzu teures Nardenglas über Jesu Füsse ausgiesst.

In der Folge wendet sich Zwingli vehement von der klassischen Begründung

der Biblia pauperum als Unterstützung des Glaubens ab, kann überall

5 H. Zwingli (dt), Kommentar über die wahre und falsche Religion 1525, in: H.
Zwingli. Schriften Bd. 3, Zürich 1995, 436 ff.



410 Karl Hammer

nur Götzendienst sehen, sowohl in Fresken an der Wand, gemalten und
geschnitzten Altären oder Statuen und erklärt die Bilderfrage kurzerhand nicht
zum Gegenstand der Mitteldinge oder Adiaphora, jener Fragen, über die man
in der Christenheit in aller Toleranz geteilter Meinung sein könne: «Bilder,
die die Grenzen des religiös Erlaubten überschreiten, dürfen niemals beibehalten

werden... Es ist auch jetzt meine Meinung, die ich von Anfang an
vertreten habe, dass Bilder, die verehrt werden, beseitigt werden müssen.»6

37 Bibelstellen aus dem Alten und Neuen Testament ab dem Bilderverbot
2. Mose 20 werden lediglich als Begründung kurz genannt, aber weder zitiert
noch erklärt.

Konkret hiess das z.B.: «Der Wallfahrtsort der hl. Anna in Stammheim
wird durch Mandat des Rats von Zürich degradiert, indem man das Gnadenbild

entfernt und verbrennt. Nach Zwingiis Meinung wollten die Stammhei-
mer» danach eine solch abscheuliche Verehrung... nicht länger ertragen... So
führt uns der Teufel an der Nase herum.» -

Bisher hat man gerade in der durch Zwingli aufgeklärten Schweiz, übrigens

übereinstimmend mit der alten katholischen Antilutherpolemik, stets

nur Luther als vom Teufel angefochten gesehen. Doch konnte offensichtlich
auch der Zürcher Humanist mit dem Teufel argumentieren. (Vielleicht wäre
an der Zürcher Fakultät mal das Dissertationsthema «Der Teufel bei Zwingli»

nicht ohne Reiz, nachdem es en masse Bücher gibt über: «Der Teufel bei
Martin Luther»?!) Eine kurze Bemerkung über die Glasfenster führt von
Zwingli weg zu den nächsten Bilderstürmen. Kurz vor dem Schlusswort in
«De vera et falsa Rel.»7 steht: «Demgemäss bin ich nicht dafür, Bilder, die als

Fensterschmuck eingesetzt sind, zu zerstören, vorausgesetzt, dass sie nichts
Unanständiges darstellen. Denn niemand verehrt sie dort.» Von daher
rechtfertigt sich auch die Neuproduktion von Glasfenstern in der reformierten
Schweiz in diesen Jahren: Vor allem durch die bilderfreundlichen Malerreformatoren

Berns Nikiaus Manuel etc. werden gerade die alttestamentlichen
Belegstellen für und gegen den Götzendienst gern als Glasfenster für Kapellen
auf Adelssitzen wie Jegenstorf, gestaltet. -

Gründlicher als Zwingli nimmt Heinrich Bullinger schon zu Lebzeiten des

Ersteren die Frage des Aberglaubens und der Irrtümer, die aus dem Bilderkult

entstehen können, vor: In der genauen Bibliographie Joachim Staedtkes8

taucht schon für 1528 eine Schrift «Über den Ursprung des Irrtums hinsichtlich

der Messe und Eucharistie» von Bullinger auf, die sich im nächsten Jahr
zur Schrift «Über den Ursprung des Irrtums von dem Bilderdienst» mausert.
Da dieses Thema nicht nur das erste wirklich theologische Thema im Schrift-

6 A.a.O. 440.
7 A.a.O. 444.
8 Joachim Staedtke, Heinrich Bullinger. Werke 1. Abt.: Bibliographie Bd. 1, Zürich

1972.



Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergründe 411

tum des Zwinglierben ist, sondern auch bis zu seinen letzten Werken immer
wiederkehrt, kann es unschwer als Leitthema von Bullinger erkannt und auch
hier vorgestellt werden.

Anders als auch die kurzlebigen Erstreformatoren Oekolampad und
Zwingli, die im gleichen Jahr 1531 von der kirchengeschichtlichen Bühne
abtreten, hat es die zweite Generation leichter, nach dem «Wildwuchs der
Zwanziger Jahre», ihre theologischen Ansätze dogmatisch, d.h. nicht nur in
theologischen Gelegenheitsschriften, auf Anfrage hin geschrieben, zu
begründen und dem Volk einzuhämmern in immer neuen Auflagen in allen
Sprachen Europas. Das sei erst einmal generell festgehalten, bevor wir zum
Inhalt dieser Schriften kommen.

Auf Zwinglis Fährte begründet Bullinger den Unterschied «der wahren
und falschen Religion» in «De origine erroris libri duo»: «Im ersten Buch wird
gehandelt von des wahren Gottes gerechter Anrufung und seinem wahren
Kult und von Religionen der falschen Götter und ihrem irrtümlichen Kult. Im
2. Buch wird gehandelt von der Einrichtung und Kraft des hl. Herrenmahles
und dem Ursprung und Fortschritt der päpstlichen Messe, gegen verschiedene

Einwendungen gegen (unsere) wahre, alte und orthodoxe Religion.»
Zwischen 1529 und 1621 sind in Staedtkes Bibliographie Bullingers allein

von diesem bahnbrechenden Buch wider den Bilderkult 17 lateinische,
französische, holländische, englische und deutsche Auflagen Drucke nachgewiesen,

Handschriften auch in Osteuropa und Amerika. Der propagandistische

Einfluss auf die werdende reformierte Konfession weltweit lässt sich also
unschwer vorstellen. Andere Bücher Bullingers zum Thema wurden ebenso
verbreitet und befolgt: Wurden alte Kirchenbauten von der neuen Kirche
übernommen, wurden erst einmal die Wände mit ihren biblischen oder/und
Heiligengeschichten übertüncht und weiss gestrichen, Heiligengestalten und
Altarbilder herausgenommen, so dass heute im Schweizerischen Landesmuseum

in Zürich nur noch wenige Zeugnisse mittelalterlicher und neuzeitlicher
christlicher Kunst aus altgläubig gebliebenen Kantonen zu bewundern sind.
Gegenüber vergleichbaren Museumsbeständen im übrigen Europa ein sehr
bescheidener Rest ehemaliger Meisterwerke der spätmittelalterlichen und
Renaissancekunst! -

Kommen wir abschliessend zu Jean Calvin, dem ersten Systematiker der
neuen reformierten Lehre. Die Erstfassung seiner dann, in stets neuen
Auflagen, Erweiterungen und Verbesserungen, erschienenen «Institutio religio-
nis christianae».

Er hat sie, wie Zwingli übrigens seinen «Kommentar über die wahre und
falsche Religion», dem französischen König Franz I. gewidmet. Sie ist
bekanntlich hier in Basel 1536 erschienen und auch hier und in Strasbourg
entstanden, also auf dem Boden der oberrheinischen Reformtheologen
Oekolampad, Capito, Bucer und Zwingli, die alle ursprünglich 1518 von dem
nordischen Rebell Bruder Martinus begeistert angezündet waren.



412 Karl Hammer

Während Zwingli die Bilderfragen, wie berichtet, erst als letzte in seinem
Commentarius behandelte, thematisiert sie Calvin bereits im 1. Kapitel «De
Lege» seiner Institutio, wo er die Zehn Gebote behandelt und neu numeriert:
Um der Bilderfrage und der wahren Gottesverehrung zum rechten Stellenwert

im Gesetz Mosis zu verhelfen, wird der Satz des 1. Gebots: «Du sollst
keine anderen Götter neben mir haben.» (2. Mose 20 5. Mose 5) abgetrennt
von seiner Fortsetzung: «Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis
machen von allen Dingen, die im Himmel, auf Erden oder in den Wassern unter

der Erde sind. Bete sie nicht an und diene ihnen nicht!»
Dieser Satz wird in Calvins Zählung zum 2. Gebot. Entsprechend

verschiebt sich die reformierte Zählung seitdem im Gegensatz zur lutherischen,
welche die bisherige katholische übernimmt und weiterführt.9

Man ersieht die neue Gewichtung der Bilderfrage zur Hauptfrage des ganzen

Dekalogs bereits an der Quantität der Auslegung der 10 Gebote, die man
schon in dieser 1. Ausgabe der Inst, findet: Während Calvin für das moderne
Hauptgebot der Christenheit «Du sollst nicht töten» lediglich einen Satz übrig
hat, braucht er für die erste Tafel, für Gottesverehrung und Heiligung
siebeneinhalb gehaltvolle Seiten10. Man erkennt allein daraus den innovativen
Charakter der neuen Schweizer Lehre.

Mit der humanistischen Zuwendung zum Hebräischen (s. Karlstadt o. in
Basel), damit auch inhaltlich zum Ersten Bund Gottes, dem mit Israel,
bekommt bei den Schweizer Reformatoren die Exodustheologie, die wunderbare

Befreiung Israels aus der Sklaverei Ägyptens, aber auch die Anbindung
dieses befreiten Volkes an das Gesetz, das Jahwe Mose mitgibt und wegen
dessen Abfall und dem Tanz ums goldene Kalb gleich zweimal mitgibt, den

Vorrang vor allem, was sonst noch zur Bilderfrage in der Bibel stehen könnte.
Wo Gott allein angebetet wird, da kann er nur, wie im Islam und vorher

im Judentum, als unsichtbar angebetet und nur in seinem verkündigten Wort,
allein verbal erklärt werden.

Theologisch treffend, wenn auch auf die Dauer, weil stereotyp, etwas
langweilig, ist übrigens Bullingers einziges biblisches Motto für seine scharfe
Ablehnung jeglichen Bilderdienstes als Aberglauben, der als biblisches Motto
seiner o. genannten Schrift der Satz anlässlich der Taufe und Verklärung Jesu
der unbekannten Stimme aus dem Himmel: «Dies ist mein geliebter Sohn, an
dem ich Wohlgefallen habe. Den höret!» (Mt 17) Wie bei Luther und den Seinen

ist es also auch hier in der dt. und frz. ref. Schweiz allein das verkündigte
Gotteswort, das gelten soll, keine Bilder! «Incomprehensibilis, incorporeus,
invisibilis, an keinem Ort eingeschlossen, in keiner Figur ausdrückbar, in
keinem anthropomorphen Bildnis eingeschlossen», - das könnte auch aus israe-

9 Näheres über die unterschiedliche Zählung der «Zehn Worte» in Christen- und
Judentum s. Bo Reicke, Die Zehn Worte in Geschichte und Gegenwart, Tübingen 1975.

10 Vgl. zu Calvin, Institutio rel. ehr. 1536 Petrus Barth ed. Bd. 1, München 1926.



Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergründe 413

lischer oder islamischer Theologie stammen. Es darf kein Idol geben, das
Ähnlichkeit mit dem biblischen Gott der Befreiung simuliert.

Simulacrum und Idolum - in der lat. Übersetzung von 2. Mose 20 für
«Bildnis oder Gleichnis» bei Luther - sind bei Calvin die neuen Schandbegriffe,

die man auf die übrige, immer noch Bilder beibehaltende oder duldende
Christenheit schleudert und sich damit scharf abgrenzt von der alten westlichen,

wie von der noch älteren griechisch-orthodoxen, - aber auch von der
inzwischen dazwischen stehenden lutherischen Kirche.

Es wird darum Zeit, zu jener zurückzukehren und uns deren Kompromiss
anzusehen. Vielleicht ist es gut, für das Résumé schon jetzt die Frage zu stellen:

Was ist eigentlich nach den Bilderstürmen aus den Künstlern geworden,
die doch bisher, vielleicht je zur Hälfte von kirchlichen und weltlichen
Aufträgen gelebt hatten, in Mitteleuropa auf diesem vorgezeichneten theologischen

Hintergrund, der durch die Obrigkeiten jeweils in die Tat umgesetzt
wurde?

Die Antwort darauf ist auch ein Schlüssel für die viel wichtigere Frage, wie
es um die Kunst und ihren Aufgabenbereich in lutherischen und reformierten
Gegenden bis heute bestellt ist und war.

Während Lukas Cranach d. Ä., wie sein Sohn d. i., in Wittenberg und später

in Weimar es nicht nur zum grossen Geschäftsmann und Bürgermeister
gebracht hat, sondern eben auch zum Familienmaler Luthers und Hofmaler
der sächsischen Kurfürsten, konnte diese Malerfamilie mit riesiger Werkstatt
ungebrochen auch die ikonographische Tradition des Mittelalters (ohne die
Heiligenverehrung versteht sich!), aber mit ihren alttestamentlichen Prototypen,

etwa der aufgerichteten Schlange Mosis in der Wüste als Vorausdeutung
des Kreuzestodes Christi weiterführen, was Zwingli, wie wir gehört haben,
ausdrücklich verwarf.

Cranach hingegen entwarf im Sinne Luthers und seiner Katechismen,
neue «Merkbilder» in neudeutscher DDR-Lesart, bei mir und Gertrud Schiller-11

jedoch «Katechismusbilder» genannt. Da wird die ehemalige «biblia pau-
perum», bei der zu jedem neutestamentlichen heilsgeschichtlichen christlichen

Bildtypus auch ein (oder zwei) alttestamentlicher Prototyp dazugehört,
fast unverändert weitergeführt, allerdings nur bei den unbedingt notwendigen

(necessaria ad salutem) Bildtypen. Eine Abwechslung von der bisherigen
Tradition liegt mir besonders am Herzen: Ausgerechnet am 15.8. des Jubeljahres

2000, also an Maria Himmelfahrt, deren Kult um 1500 auf dem absoluten

Kulminationspunkt angelangt war mit Schnitzaltären von H.L. in Breisach

und Niederrotweil bis nach Mauer bei Melk in NÖ und Creglingen in der
Riemenschneiderheimat, erschien in der NZZ (Nr. 188, S. 37) ein amüsanter
lokaler Artikel über die Touristen in der Limmatstadt, aus dem ich folgende

11 Gertrud Schiller, Ikonographie d. christl. Kunst Bd. IV 1, Gütersloh 1976,121ff.



414 KarI Hammer

Sätze zitieren darf: Die auskunftsgebende Dame im Fraumünster sagt
Amerikanern, die ausschliesslich an den Chagallfenstern interessiert sind und
fragen, «wo denn hier der Altar und das Kruzifix hingekommen seien... Sie glauben,

die Kirche werde nur noch als Museum benutzt. Die meisten kennen
Zwingli eben nicht.»

Die Gottesmutter Maria, deren dogmatische Erhöhung unter den
Piuspäpsten bis zum gegenwärtigen Papst munter vorangetrieben wurde auf
Kosten einer ökumenischen Annäherung, erfährt auf lutherischen Epitaphen
der Nachreformationszeit keine weitere Erhöhung mehr, sondern stirbt wie
in der Ostkirche (allerdings ohne Christus, der ihre Seele direkt in den Himmel

aufnimmt) irdisch im Kreise der Jünger ihres Sohnes. Dieses Sterben der
Gottesmutter wird im Lutherischen gleichsam zum Vorbild eines christlichen
Sterbens - ohne Krankenölung durch Priester auch von den Stiftern lutherischer

Grabtafeln weitergeführt im 16. Und 17. Jh. Das bedeutet auch: Keine
weitere Heiligenverehrung durch die Kunst, aber zugleich Vorbild an den
biblischen Figuren und Namen fürs eigene Leben und Sterben.

Auf reformierter Seite führte das absolute Bilderverbot nach den
Bilderstürmen teils zu einer Auswanderung der bildenden Künstler, wie bei Hans
Holbein von Basel nach England, wo er ebenso zum Portraitmaler der königlichen

Familie wird, wie Cranach bei der Wittenberger kurfürstlichen Familie
und Hans Asper in Zürich zum Porträtmaler der neuen Herren, und dazu
gehören neben den Ratsherren eben auch die Reformatoren mit ihren langen
Bärten. (Zwingli ausgenommen; aber das Zwinglibild war von Asper lediglich
aus der Erinnerung gemalt. Er hat ihn nie lebend gemalt, als Bart noch nicht
Mode war!)

Was ist aus der Grundposition der Reformatoren der Schweiz, die religiösen

Bilder der Heilsgeschichte strikt als Götzendienst untersagten, dabei aber
selbstgefällige Portraits der neuen Obrigkeit, wie bisher schon in der nord-
wie südalpinen macchiavellistischen Renaissancekultur hereingelassen haben
in die neue helvetische Gesellschaft, nicht nur dulden, da sie angeblich «nicht
der Verehrung dienen» (Zwingli, Bullinger), inzwischen geworden? Bis ins
20. Jh. erwuchs aus dieser gewiss nicht nur reformierten Portraitskunstförde-
rung ein neuzeitlicher Personenkult im säkularen Bereich, der nicht nur jenen
des Faschismus, sondern ebenso denjenigen des marxistisch-kommunistischen

Vierergespanns der DDR und des ganzen Ostblocks umfasst.
Uns Jungen hat es einst schon zum 1. Kirchentag in Leipzig kurz nach der

Matur 1954 ab dem Grenzbahnhof begrüsst: Marx, Engels, Lenin und Stalin,
Väter des neuen angeblichen Paradieses auf roten Transparenten überall, bei
jedem Anlass.

Nach Mussolini, Franco, Salazar, Hitler waren einmal mehr die ökumenischen

Zeilen des Märtyrers Paulus in seinem Römerbrief Kapitel 13, Massstab

geworden: «Jederman sei Untertan der Obrigkeit, die Gewalt über ihn



Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergründe 415

hat» (in Lutherübersetzung). Aber diese neue normative Obrigkeit muss
auch bildhaft beim heidnischen römischen Kaiserkult in Erscheinung treten.

Erst nach dem II. Weltkrieg wagten nicht nur in der katholischen, sondern
auch in der reformierten Schweiz ökumenisch gesinnte Künstler der
Nordwestschweiz, eine neue christliche Glasfensterkunst im Jura in grosser Vielfalt

vorzulegen. Das war der Anfang für viele neue Aufbrüche moderner
christlicher Kunst in aller Welt. Die Abstraktion dieser Kunst half dabei, viel
Undarstellbares des Glaubens neu verstehbar zu machen, so gut wie gute
Predigten über das Wort.

Karl Hammer, Weil am Rhein


	Die Bilderstürme der Reformationszeit und ihre theologischen Hintergründe als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen im evangelischen Christentum der Neuzeit

