
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 4

Artikel: Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei Josephus Flavius

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 57 2001 Heft 4

Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei

Josephus Flavius1

L.H. Feldman hat in einer Anzahl von Beiträgen2 die Auffassung vertreten,

dass bestimmte Übergehungen von einschlägigen Aussagen über Prose-

lyten in den alttestamentlichen Berichten - vor allem: Jetro, Rut, die
Schiffsbesatzung im Jonabuch samt den Niniviten3 - sich einer Rücksichtnahme auf
eine Aversion der römischen Leserschaft gegenüber Übertritten zur
jüdischen Religion und einer (offensichtlich) entsprechenden aggressiven
jüdischen Missionspraxis verdanken. Andere sind ihm in dieser Meinung gefolgt.4
Wir haben es hier mit einem methodischen Problem der Josephus-Interpre-
tation zu tun. Bestimmte Sachverhalte, die in den alttestamentlichen Vorgaben

des Josephus verankert sind, werden übergangen oder anders formuliert.
Dies muss einen Grund (oder auch mehrere Gründe) haben. Dieser Grund,
und das ist eigentlich ein triviales Postulat, muss freilich mit den sonstigen
Eingehensweisen auf das Thema Umkehr / Bekehrung / Übertritt zum Judentum

bei Josephus übereinstimmen. Sonst kann eine solche Annahme über
eine Proselytismusscheu des Josephus aus Rücksicht auf römische Leser nicht
stimmen. Sie ist dann nur eine Adhoc-Erklärung zu den Texten ohne weite-

1

Abkürzungen: Ant Antiquitates; BJ Bellum Judaicum; CAp Contra Apionem;
Vit Vita. An klaren Stellen wird Ant meist nur mit Buch und Paragraph zitiert.

2 Zuletzt zusammenfassend in L.H. Feldman, Josephus's Interpretation of the Bible,
Berkeley u.a. 1998, 157-160; knapper auch ders., Studies in Josephus' Rewritten Bible,
Leiden u.a. 1998, 559f.

3 Dazu verweist Feldman, Interpretation 159f. noch auf das Übergehen der Rede von
«Proselyten» in der LXX-Version von II Chr 15,9 bei Josephus in Ant 8,297. Aber Josephus

lässt den ganzen Abschnitt II Chr 15,8b-18 unberücksichtigt. - Interessanter kann die
Beobachtung sein, dass Josephus die Naeman-Geschichte in II Kön 5 in seiner Elisa-Dar-
stellung übergeht.

4 C. Begg, Josephus1 Story of the Later Monarchy (AJ 9,1-10,185), Leuven 2000, 264,
271 anlässlich der Erklärungsversuche zur Übergehung der Umkehr Ninives bzw. Bekehrung

der Schiffsbesatzung im Bericht des Josephus 9,208-214.



392 Peter Höffken

ren Wert, weil sie nicht Teilbereiche der Darstellung mit dem Ganzen zu
verbinden imstande ist.

In der Tat lässt sich zeigen, dass in den sonstigen Äusserungen des Jose-

phus zum Thema einer Bekehrung5 zum Judentum eine solche Rücksichtnahme

nicht waltet. Josephus vermerkt auch äusserst aggressive Formen der
Bekehrung zum Judentum als Religion und Volk, wie es die der Ituräer unter
dem Hasmonäer Aristobul (Ant 13,318f. mit einem stützenden Zitat aus Stra-
bo, der sich seinerseits auf Timagenes beruft) oder schon zuvor die der Edo-
miter-Idumäer (13,257f.) unter Hyrkanos darstellt. Letztere wird im
Zusammenhang mit der Kostobar-Affaire unter Herodes d. Gr. nochmals in Erinnerung

gerufen, wobei zugleich deutlich wird, dass diese Zwangsbeschneidung
auch zur Zeit des Elerodes noch auf Widerstand bei diesem Vertreter der
alten idumäischen Oberschicht stiess (15,253-258). Dabei klingt das Referat zur
Ituräer-Zwangsbeschneidung unter Aristobulos recht positiv.6 Es drückt die
klare Alternative aus: entweder Vertreibung aus Ituräa oder die Übernahme
der jüdischen Religion. Demgegenüber ist die Notiz über die Zwangsbekehrung

der Idumäer eher neutral formuliert. Josephus notiert ferner in einer Liste

eroberter und in den jüdischen Staat integrierter palästinisch-syrischer
Städte aus der Zeit des Alexander Jannai die Zerstörung des ostjordanischen
Pella, weil sich diese Stadt nicht dazu bequemen wollte, «die jüdischen Sitten
anzunehmen» (13,397). Er spricht von der Bekehrung zum Judentum (direkt
als Beschneidung formuliert) im Zusammenhang mit der Wiedergabe der alt-
testamentlichen Ester-Erzählung: Angst vor möglichen jüdischen Repressalien

gilt hier als Motiv des «freiwilligen» Übertritts zum Judentum (11,285).7 Er
redet auch von der Heiratspolitik der königlichen Kreise, bei der entsprechende

Forderungen einer Bekehrung zum Judentum eine Rolle spielen können,

etwa, wenn Syllaios - der politische Leiter des Nabatäerreiches - sich in
die Schwester von Herodes d. Gr. verliebt, um ihre Hand anhält und sich der
Forderung konfrontiert sieht: er solle sich vor der Eheschliessung mit Salome

5 Von den knappen Bemerkungen zum Thema «Beschneidung» im Kontext der
Abrahamgeschichte (auf der Basis von Gen 17 u. 21) darf ich hier absehen. An den beiden Stellen

betont Josephus, dass er dem Thema anderwärts mehr Aufmerksamkeit widmen
wolle, vgl. Ant l,192f. u. 214. Das zeigt nur, dass Josephus weiss, dass es mehr zu sagen
gibt, als er sagt. Aus der erstgenannten Stelle wird freilich deutlich, dass Josephus
Beschneidung primär als Absonderungsritus interpretiert. - Im Gefolge dieser Ausführungen

sind dann die Bemerkungen anlässlich der Wirren der Makkabäerzeit zu sehen,
die die Wichtigkeit der mit Abraham und Isaak getroffenen Grundsatzentscheidung
demonstrieren - ebenso, wie die Stärke des Eingriffs des Antiochos IV, vgl. Ant
12,241.254.256.278.

6 Dabei ist das Strabo-Timagenes-Zitat noch positiver formuliert als das, was Josephus
selber zuvor berichtet.

7 Die Basis ist natürlich Est 8,17. Josephus betont demgegenüber das Phänomen der
Beschneidung stärker.



Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei Josephus Flavius 393

zur jüdischen Religion bekehren (eyYpa<|)r|vai xotç xtov IonSaicov e0eot),8 denn
sonst sei der Eheschluss unmöglich. Andere Vertreter der orientalischen
Monarchien lassen sich darauf ein9 - Syllaios nicht (Ant 16,225),10 da er die
Sanktionen der Araber (d.h. Nabatäer) zu fürchten habe (KaxaXena0T)oeo0ai:
gesteinigt werden). Dieses Sanktionsmotiv wird dann auch bei der Bekehrung
des Izates angesprochen werden, wie weiter unten deutlich wird.

Feldman geht überhaupt nur auf die bei Josephus ausführlich gestaltete
Beschreibung des Übertritts des adiabenischen Königshauses zur jüdischen
Religion samt der Beschneidung des Königs Izates ein. Daneben nennt er
noch die Notiz aus Vit 112f.n Diesen Übertritt von einigen Vertretern des

Königshauses der Adiabene sieht er freilich sogleich dadurch relativiert und
damit für weitere Diskussion in Flinsicht auf die alttestamentlichen Vorlagen
disqualifiziert, dass dieses Land - zum Partherreich gehörig - ausserhalb der
römischen Interessensphäre lag.12 Hier soll dann römische Sensibilität in
Sachen Bekehrung zum Judentum ein Ende haben. Dabei wird einerseits die
Intensität der Darstellung bei Josephus verkannt und andererseits zugleich
nicht berücksichtigt, dass Mitglieder des adiabenischen Königshauses - Söhne

und Verwandte des Izates - später auf jüdischer Seite in Jerusalem kämpften

(BJ 2,520),13 erst kurz vor Toresschluss (d.h. nach dem Tempelbrand) die
Seiten wechselten und von Titus als Geiseln nach Rom verbracht wurden (BJ
6,356f). Ferner wird hier schlicht überspielt, dass der Politiker Izates durch
seine politische Lage sich auch zwischen Rom und Partherreich gestellt
sieht,14 auch wenn die Adiabene Vasallenstaat des Partherreiches war. Die
Sache ist also erheblich brisanter und römernäher, als das bei Feldman
erscheint. Wäre Rücksicht auf römische Empfindlichkeiten das ausschlagge-

8 Die Formulierung ist so singulär; auch an den anderen Stellen ist Josephus in
Hinsicht auf Verben für Bekehrung zum Judentum variabel.

9 Vgl. die Notiz über die Verheiratung Drusillas mit Azizos von Emesa 20,139.
10 Auch nicht der König Antiochos von Kommagene, trotz zuvor gegebenen

Eheversprechens, 20,139 vgl. 19,355. Kurzfristig tritt Polemon von Kilikien wegen Berenike (und
wegen ihres Geldes) zum Judentum über, 20,145f.

11 Beide Belege spricht Feldman, Interpretation 158 an. Genannt werden noch CAp
2,257 u. 261. In diesem Zusammenhang wäre ferner wichtig CAp 2,209f.

12 Es wäre dann freilich erst recht sinnreich gewesen, eine kurze Notiz über eine
Massenbekehrung der Niniviten zu bringen - das alte Ninive liegt im Gebiet der Adiabene.

13 BJ 5,474 erwähnt einen weiteren Kämpfer aus der Adiabene. - Zu erinnern ist auch
an die Hoffnungen, die Josephus mehr andeutet als ausspricht, über eine Waffenhilfe für
die Aufständischen aus dem Osten, z.B. in der Agrippa-Rede BJ 2,388 über eine mögliche
Teilnahme von den «Stammesverwandten aus der Adiabene» (xouç ek ttiç ASiaßrivr^ opo-
(JnAouç), vgl. noch 1,5 und 1,6 wo hinsichtlich des Leserkreises der Urfassung des BJ eine
ähnliche Assoziation von «Stammesverwandtschaft» (opo(|nAov) und der Adiabene hergestellt

wird.
14 So sendet er seine Verwandten als Geiseln teils nach Rom, teils zum parthischen

Herrscher, Ant 20,37 (Zeit des Claudius bzw. des Artabanus). Zum anderen weist er den
Kriegsplan gegen Rom ab, den der Parther Vardanes schmiedet, 20,69-71.



394 Peter Höffken

bende Motiv,15 hätte Josephus diese Geschichte über Izates unmöglich so
schreiben können, wie er es tut. Endlich bringt Feldman noch die Episode aus
Vit 112f. zur Sprache, in der etliche Galiläer die Beschneidung von nichtjüdischen

Beamten des Herodianers Agrippa II verlangen, die auf jüdischer Seite

gegen die Römer antreten wollen oder zumindest da Schutz suchen. Dieser
Vorgang gestattet es Josephus, sich gegenüber intransigenten galiläischen Be-
schneidungsforderungen als «liberal» zu geben,16 auch wenn er sich letzten
Endes gegen die Intransigenz der anderen Seite nicht durchsetzen kann (vgl.
149-154).17

Auch die Lebensrettung des römischen Offiziers Metilius, der sich bei
Ausbruch des offenen Konflikts beim Massaker an römischen Soldaten in
Jerusalem nach deren Kapitulation das Leben durch die Annahme der
Beschneidung erkauft (BJ 2,454), wird von Josephus berichtet, ohne dass hier
besondere Rücksicht auf Lesergefühle bemerkbar wäre.

Fassen wir die Überlegungen zunächst zusammen: Josephus redet an
verschiedenen Stellen von Bekehrung zum Judentum, durchaus auch bei für seine

Leser problematischen Punkten, die eher das Bild einer jüdischen Gewaltsamkeit

oder eines starken Fanatismus erzeugen können (Ituräer, Idumäer,
Pella, Metilius, des Josephus galiläische Opponenten). An anderen Stellen
präsentiert er Juden als durchaus forsche und aggressive (um Feldmans Wort
zu gebrauchen) oder deutliche Einforderer einer Bekehrung zum Judentum
im Falle einer etwaigen Heirat mit einer jüdischen Prinzessin wie im Falle der
Salome und anderer. Auch kann Josephus Drusilla wegen ihrer Ehe mit dem
Landpfleger Felix durchaus tadeln, weil diese Ehe offensichtlich nicht den
jüdischen Regeln entspricht (20,143).

Endlich weist Josephus eher nebenbei auf Missionserfolge von Juden in
bestimmten Städten hin. So, wenn er über das Judenmassaker in Damaskus
(BJ 2,559-561) zu Beginn des Krieges spricht und dabei einflicht, dass die
Judenfeinde eine gewisse Schwierigkeit darin hatten, ihre Pläne vor ihren Frau-

15 Man kann sich durchaus ausmalen, dass manche der Erstleser der Ant die Geiseln
noch kannten...

16 Vgl. dazu etwa den Erlass des Kaisers Claudius, der nach Josephus - unter Berufung
auf Augustus - ähnlich votiert, vgl. 19,283.

17 Zu den hochinteressanten Einzelheiten der Episode mit entsprechenden Verdächtigungen

der geyKTTaveç als prorömische Zauberer, Mordanschlag und dramatischer
Rettungstat durch Josephus muss auf die Erzählung der Episode in Vit verwiesen werden.
Leider wird nicht deutlich, aus welcher innerjüdischen Richtung diese Opposition kommt

- Josephus redet allgemein von den Beteiligten als nveç (149) oder jtovripoi (151), die den
oyÂoç zu ausländerfeindlichen Aktionen bestimmen, nachdem er, die Episode einleitend,
reichlich undifferenziert von «den Juden» gesprochen hatte (113), die eine
Zwangsbeschneidung verlangten. Der Vorgang spielt in Tarichaea und die Bemerkung des Josephus
in einer Rede in 142 bezieht sich auf diesen Vorgang. - Es ist schwer zu verstehen, dass

Feldman, Interpretation, 158, auf diese Fortsetzung überhaupt nicht eingeht.



Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei Josephus Flavius 395

en zu verbergen, die mehrheitlich der jüdischen Religion anhingen (560).18

Entsprechendes geschieht, wenn er auf die Vorgeschichte von Auseinandersetzungen

über das Verbleiben von Juden in der Hauptstadt der Provinz
Syrien zu sprechen kommt und dabei erwähnt, dass die Juden Antiochiens «immer

den gottesdienstlichen Bräuchen eine grosse Menge von Griechen
zuführten (7tpoGaYog£voi) und auf irgendeine Weise diese (Griechen) zu einem
Teil von ihnen selbst machten» (BJ 7,45), wobei Letzteres ungefähr dasselbe
meinen wird, was Josephus an anderer Stelle auf dem Hintergrund der Trennung

von Vaterland der Herkunft als «Teilhaber an unserem Geschick»
(xuxri) benennt (Vit 142). Beide Bemerkungen hätte sich Josephus durchaus

ersparen können - sie bringen für die Geschehnisse in Damaskus und An-
tiochia nichts weiter bei. Gerade so sind sie Hinweise darauf, dass Josephus
hier nichts versteckt, sondern ganz selbstverständlich von solchen missionarischen

Bemühungen und Erfolgen spricht, im Falle Antiochiens gar als eine
Dauerbemühung von jüdischer Seite aus hingestellt. Anschliessen lässt sich
hier noch der Hinweis auf BJ 2,461-463,19 wo allgemein im Zusammenhang
der Ermordung von Juden Syriens am Anfang des Krieges davon gesprochen
wird, dass diese Verfolgung auch die louSaïÇovxaç ereilte.20

Besonders deutlich wird das Anliegen des Josephus bei der Erzählung
über den Übertritt des adiabenischen Königshauses zum Judentum (20,17-
96). Hier fehlen alle Interessiertheiten, die sonst ein gewisses Irrlicht über
angesprochene Übertritte werfen könnten - politisch-militärischer Zwang
(Ituräer, Idumäer, Pella), Todesangst (Estererzählung, Metilius), eine schöne
Frau, gar mit viel Geld (bei Polemon als Grund angegeben). Hier geschieht
die Konversion der Helena und dann des Izates und endlich die des Bruders
des Izates, Monobazus, und anderer Mitglieder der königlichen Familie
(20,75) «um des Himmels willen», um es mit jüdischer Orthodoxie zu
formulieren.21 Die Zweistufigkeit der Bekehrung des Königs wird dabei sehr kalkuliert

erzählt: Zunächst einmal eine Art heidnischer «Gottgläubiger» oder
«Gottesfürchtiger», der zwar die Beschneidung auf sich nehmen will, aber unter

dem Einfluss seiner Mutter Helena und seines ersten jüdischen Mentors
Ananias darauf verzichtet (20,38-42), wird Izates durch einen galiläischen Ju-

18 Yrcriyiievaç xr| louSaucri 0pr|aKeia; ähnlich in Hinblick auf Anhängerschaft zum Isiskult

formuliert Ant 18,70.
19 Dazu B. Wander, Gottesfürchtige und Sympathisanten. Studien zum heidnischen

Umfeld von Diasporasynagogen, Tübingen 1998, bes. 143ff.
20 Das Wort kommt sonst bei Josephus nur im Zusammenhang mit Metilius kurz zuvor

vor, wo dessen «Judaisieren» «bis zur Beschneidung» geht. Man wird daraus erschliessen
können, dass hier dann Vorstufen zum vollen Jude-Werden gemeint sind. Die weiteren,
bei B. Wander, Gottesfürchtige, 147 genannten Stellen Ant 3,318 u. 8,116 könnten geeignet

sein, solche Vorstufen zu konkretisieren; s.a. die CAp 2,281-283 angesprochenen
Phänomene.

21 Vgl. Bab. Talmud, Gerim 1,7.



396 Peter Höffken

den, Eleazar, zur vollen Konversion, d.h. Beschneidung, gebracht,22 ohne
Rücksicht auf die Aversionen seines adiabenischen Volkes gegen eine solche

Bekehrung zu nehmen (20,43-47). Und: Dieser Übertritt gelingt, ohne allzu
negative Konsequenzen für die Stellung des Königs bei seinem Volk zu
haben; trotz mancher äusserst bedrohlicher Schwierigkeiten zeigt das Leben des

Izates, wie Josephus selber kommentiert, dass Gott die Seinen rettet - oder
genauer und feierlicher: dass «denen, die auf ihn blicken und allein ihm
vertrauen, die Frucht der Frömmigkeit nicht verloren geht» (20,48). Die
Beschreibung des weiteren Lebensweges des Izates wird das dann voll bestätigen

(20,49-93). In diesem Bericht finden wir dann etliche Züge, durch die
Josephus entschieden von seinen sonstigen Usancen abweicht, beispielsweise
das knappe, aber aussagekräftige (sogar direkt formulierte) Gebet des Izates
in absolut aussichtslos erscheinender militärischer Gefahrenlage (20,90), aus
der dann Gott rettet (91). Das Ganze ist so angelegt, dass es eher als eine
Darstellung verstanden werden kann und soll, dass (vollständige!) Bekehrung
zum Judentum - trotz aller möglichen Gefahren von innen23 wie von aussen

- «sich lohnt».24 Und: der Protagonist agiert nicht in exotischer Ferne zum
römischen Reich, er hat zu ihm, wie gesagt, Beziehungen und im römisch-jüdischen

Kriege treten seine Verwandten und Söhne25 auf jüdischer Seite in
Jerusalem kämpfend auf... Der hier schreibende Josephus ist kein sich verlegen
windender Apologet, sondern vertritt selbstbewusst das, was er als Judentum
versteht.26 Allerhöchstens kann man noch hinzufügen, dass die Darstellung
des Josephus impliziert, dass es sich bei Helena, Izates und Monobazos um
hochmoralische, ethisch einwandfreie Menschen handelt, die den Weg ins
Judentum finden.

Endlich kann Josephus durchaus vergnügt davon sprechen, dass der
Judenhasser Apion am Ende seines Lebens diesem jüdischen Brauche unfreiwillig

zu huldigen hatte - sich krankheitshalber beschneiden zu lassen (CAp
2,143f.).

22 Wenn man von einem aggressiven Missionsstil in diesem Zusammenhang sprechen
will, kann man ihn in den Worten des Eleazar belegt finden, 20,44-45. Zum Problemkreis
noch Feldman, Studies, 559f. auf dem Hintergrund antijüdischer Äusserungen antiker
Autoren.

23 Diese Aversionen werden als Befürchtungen der Mutter Helena wie des Mentors
Ananias stark herausgearbeitet, vgl. Ant 20,39 (Helena), 40-42 (Ananias), 47 (beide nach
der Beschneidung des Izates).

24 Zur Sache auch S. Mason, Flavius Josephus und das Neue Testament, Tübingen/
Basel 2000, 123f.

25 Zu ihrer Erziehung in Jerusalem im Kindheits- oder Jugendalter vgl. 20,71.
26 Man darf aus CAp nicht schliessen, dass auch Ant ein apologetisches Werk ist. Dass

es apologetische Momente beinhaltet, ist damit keineswegs geleugnet.



Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei Josephus Flavius 397

Die bislang angesprochenen Phänomene zeigen zunächst nur eines: Wer
erklären will, warum sich Josephus an manchen Stellen seines Werkes nicht
auf den Topos der Umkehr zum Judentum besonders einlässt oder ihn nicht
betont, kann das nicht durch Rücksichtnahme auf römische Gefühle in
Sachen jüdischer Proselyten / Beschneidung / Missionspraxis erklären. Denn
darauf nimmt Josephus an anderen Stellen zur Thematik Bekehrung und
Beschneidung erkennbar keine Rücksicht, wenn er nicht nur den gelungenen
Weg ins Judentum bei Helena und Izates geradezu feiert, sondern wenn er
auch problematische Formen der Bekehrung - durch Zwang und Gewalt
ebenso, wie durch anderen Druck - berichtet, die für eine liberale Leserschaft
(wenn man denn den liberalen Josephus aus Vit 113 als Prototyp betrachten
darf) durchaus mit Schwierigkeiten verbunden sein konnten. Auch fällt auf,
dass Josephus nicht durchgängig problematische Phänomene bei Bekehrungen

negativ qualifiziert, sondern sie eben einfach berichtet. Es kommt nun
noch hinzu, dass gerade die Stellen, in denen von Beschneidung und/oder
Übertritt zum Judentum die Rede ist, den Lesern erheblich zeitlich wie sachlich

näher liegen als die nun doch schon etwas älteren Vorgänge in der Wüste
(Jetro) oder zur Zeit der Rut oder auch der alten Niniviten, die für Römer
sicherlich etwas ferner lagen als das Königreich Adiabene...27 Setzt man nur
einen Augenblick die Logik von Feldmans Argument voraus, müsste Josephus
eigentlich gerade anders herum verfahren: über die den Lesern zeitnahen
Phänomene den Mantel des Schweigens legen,28 während er von früheren
Zeiten durchaus berichten könnte.29 Endlich ist bei der Mehrzahl der Fälle
der Verzicht auf eine Relativierung von Gewaltmassnahmen zu berücksichtigen.

Wir sind also genötigt, uns nach anderen Erklärungen umzuschauen, wenn
wir erklären wollen, warum Josephus bei Jetro, Rut und Jona auf Motive dieser

Richtung in seiner Darstellung verzichtet. Das umsomehr, als alle
biblischen Vorlagen dazu darin einig sind, dass von Zwang und anderen Problemlagen

dieser Art keine Rede sein kann, wenn es um «Bekehrung» zum Judentum

bei diesen Gestalten geht.

27 Man kann diese Meinung durch Tacitus bestätigt finden: Annalen 12,13.
28 So wird ja auch im BJ nichts über die Zwangsbekehrung der Idumäer und Ituräer

oder die Zerstörung Pellas aus entsprechendem Anlass berichtet.
29 Die andere Möglichkeit bestünde darin, das Verfahren der Zwangsbekehrung der

Idumäer oder Ituräer als einen Abfall von den alten Bräuchen darzustellen und damit zu
verurteilen (was auch Gerim 1,7 erlauben würde), wie es beispielsweise bei der Bewertung
der Einführung griechischer Sport- und Theaterbräuche bei Herodes der Fall ist
(15,267ff.). Es ist kennzeichnend, dass Josephus für eine solche apologetische Position
kein Interesse zeigt.



398 Peter Höffken

Das dürfte bei Rut (Ant 5,318-337) nicht so schwer sein.30 Die im Verlauf
der Richterzeit situierte Geschichte interessiert Josephus erkennbar nur am-
Rande und gibt ihm die Gelegenheit, die Ahnen Davids einzuführen. Diese
betrachtet er als einfache Leute, was ja sein Recht hat, wenn man die Rut-Er-
zählung durchliest. Insofern belegt die Geschichte Gottes Macht, aus bescheidenen

Verhältnissen zu grosser Herrlichkeit und Ehre zu führen.31 Dafür
steht David bei Josephus auch. - Möglicherweise hat Josephus die Geschichte
so verstanden, dass eine Ehe Ruts und Orpas mit Elimelechs Söhnen
überhaupt nur möglich war, wenn diese Frauen zum Judentum übergetreten
waren. Insofern brauchte er die Sache gar nicht stärker zu betonen. Ihm (und
manchen seiner Leser) dürfte das eine unausgesprochene Annahme gewesen

Msein.
Bei der drastischen Umschreibung der Begegnung von Jetro-Raguel mit

Mose am Gottesberg (nach Ex 18, Ant 3, 63-74) - sie betrifft v.a. den ersten
Teil (3,63-65) - ist sicherlich leitend, dass es wohl für den Priester Josephus
recht problematisch wäre, Raguel ein Opfer darbringen zu lassen (sei der nun
«Heide» oder Proselyt). Dass dafür in einer Zeit vor der Installierung Aarons
als Hoherpriester am ehesten Mose infrage kommt, ist wohl sicher (vgl. schon

knapp zuvor 3,60!33). Im Übrigen zielt die Darstellung wieder auf eine volle
religiöse Einbeziehung des Raguel in den religiösen Kontext Israels in Gestalt
des Gesangs zum Lobe des Rettergottes Israels,34 was auf Aarons Aktivität
zurückgeführt wird,35 sodass der Status als Proselyt bei Raguel sich von selbst

30 Ganz sicher fehl geht die spezielle Bemerkung von Feldman, Interpretation, 159,

Josephus meide den Bekehrungsaspekt bei Rut, weil er nicht dem Vorwurf Vorschub
leisten wolle, «the Jews were aggressive missionaries». Der Geschichte von Rut wie Jona 1

oder 3 geht in dieser Hinsicht jede Aggressivität ab.
31 Vgl. die abschliessenden Bemerkungen 5,336f. Dass dies für Josephus und sein

Davidsbild wichtig ist, zeigt 6,200 (bei Anbahnung der Ehe mit Michal); 7,95 (die Verheis-
sung an David durch Natan) und 9,12 (Salomos Dankgebet anlässlich der Tempelweihe);
zur Sache auch meinen Beitrag «Zur Rolle der Davidsverheissung bei Josephus Flavius»,
demnächst in ZAW.

32 Eine weitere Rolle kann die nicht gerade besonders frauenfreundliche Grundhaltung

bei Josephus gespielt haben, vgl. dazu Feldman, Studies, 193ff., wo die Rutgeschichte
näher beleuchtet wird.

33 Ex 17,15f. sprach nur von Altarbau; Josephus fügt am Ende der Amalekiterschlacht
noch ein Opfer dazu.

34 Notizen, die vom Hymnengesang auf den Gott Israels sprechen, verwendet Josephus

an ihm (und seinen Vorlagen) wichtigen Stellen, vgl. Ant 2,346 (nach Rettung am
Schilfmeer); 8,124 (Heimkehr nach der Tempelweihe); 9,269 (Fest unter Hiskija nach II
Chr 29); 11,157 (Laubhüttenfest unter Esra); 12,323 (Hanukka unter Judas, vgl. I Makk
4,56).

35 Die Formulierung [Aaron] 7ipooXaßo|ievo<; xov Payour|kov hat ihre engste Entsprechung

in 18,4 (der Gaulaniter Judas drängt auf Abfall unter Hinzunahme des Pharisäers
Saddok). Übersetzt man «joined by Raguel» (so H.St.J. Thackeray z. St.), geht die Aktivi-



Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei Josephus Flavius 399

versteht (Ant 3,63-65). Er braucht gar nicht weiter betont zu werden.36 Es ist
noch anzumerken, dass bei den anschliessend berichteten Vorschlägen des

Raguel zur Militär- und Gerichtsreform dessen Charakter als eines Ausländers

keine Rolle spielt, sondern einzig, dass Mose diese Vorschläge eines
anderen Mannes in sein Werk unter Namensnennung aufgenommen habe (vgl.
3,73f.), was seinen Charakter (apexr|) ins rechte Licht stellt.37

Bei der Nacherzählung der Jonageschichte (Ant 9,208-214)38 ist davon
auszugehen, dass Josephus sich mit seiner Darstellung v.a. auf den Propheten
als Person konzentriert. Liest man die alttestamentliche Jona-Geschichte mit
den Augen des Priesters Josephus, so hat die Bekehrung der Schiffsbesatzung
einige Defekte, die für den Priester Josephus wohl gravierend sind: Eine
Schiffsbesatzung, die ihr Judesein mit einem Opfer für Israels Gott auf einem
Schiff beginnt, dürfte für ihn ein Alptraum gewesen sein. Auch De Jona übergeht

übrigens dieses Motiv mit taktvollem Schweigen, was umsomehr auffällt,
als der Prediger sonst recht eloquent ist.39 Anderwärts wird «korrekt» verfahren

- d.h. die Schiffsmannschaft nach Jerusalem zu einem «richtigen», d.h.
korrekten Opfer verbracht, nachdem sie auf dem Schiff nur Gelübde ablegte.40

Das verhilft der Geschichte auf jeden Fall zur wahren Orthopraxie. Die
Übergehung der Umkehr der Niniviten (die man nicht gleich für Übertritt
zum Judentum zu halten geneigt ist, wie Feldman zu unterstellen scheint,41

vgl. abermals De Jona;42 aber schon der biblische Text, der von moralischer
Besserung und insofern Umkehr spricht43) gehört in einen komplexeren
Zusammenhang der Darstellung des Josephus hinein, den man nicht nur auf dem

Hintergrund der Jona-Erzählung allein bewerten darf. Man muss sich
vergegenwärtigen, dass Josephus1 nächste Ausführungen in Sachen Ninive die
Gerichts-Botschaft des Nahum44 (Ant 9,239-242, also zeitlich dicht an Jona an¬

tat im Unterschied zum griechischen Text von Raguel aus. Es ist Aaron, der Raguel in den
Kreis der das Gotteslob Singenden mit einbezieht.

36 Vgl. auch, was 5,127 in Anlehnung an Ri 1,16 über die Nachkommen Raguels (der
hier Jetro heisst) bemerkt.

37 Darin unterscheidet sich das Moselob etwas von dem sonst durchaus ähnlichen Lob
für seine Aufnahme der Bileam-Prophetie in sein Werk, vgl. Ant 3,156-158.

38 Letzte ausführliche Kommentierung bei C. Begg, Story, 254-272.
39 Vgl. De Jona 15-17; bzw. 60-66, F. Siegert, Drei hellenistisch-jüdische Predigten, I,

Tübingen 1980, S.18f.
40 Stellen bei C. Begg, Story, 264 Anm. 76.
41 L.H. Feldman, Studies, 409 unter Verweis auf einschlägige rabbinische Voten.
42 Vom Judewerden ist in De Jona 28-38 (bzw. 108-157, F. Siegert, Predigten I, 27-37),

nicht die Rede; es geht vielmehr um Umkehr zum Schöpfergott. Die ethischen
Konsequenzen bestehen darin, dass die Niniviten alles anders machen (wollen) als bisher.

43 Zum Problemkreis weiter U. Simon, Der Prophet Jona. Ein jüdischer Kommentar.
Mit einem Geleitwort von E. Zenger, Stuttgart 1994, v.a. 109-119.

44 Diese Verbindung ist durch die LXX-Anordnung Jona - Nahum vorgegeben,
ebenso durch die Abfolge in Vitae Prophetarum (=VP), wo im Abschnitt über Nahum



400 Peter Höffken

schliessend) betreffen.45 Ich schätze, dass Josephus vorrangig
darstellungsökonomische Gründe zu seinem Abbrechen bei Jon 3,4 führten. Denn er hätte

nach der Umkehr der Niniviten schlecht bruchlos zu Nahums Botschaft
kommen können - vielmehr irgendetwas erfinden müssen, um diesen Übergang

plausibel zu machen.46 Weitere Gründe kommen hinzu: Wie soll man
Nichtjuden v.a. Kap. 4 plausibel machen - umsomehr, als Josephus auch nicht
unbedingt an dem Konzept eines gnädigen und barmherzigen Gottes besonders

stark interessiert war? Dass der Prophet in Jon 4 in eine noch negativere
Beleuchtung gerät, kommt auf jeden Fall hinzu, um die Übergehung des
Abschnitts plausibel zu machen.47 Möglicherweise steht Josephus auch unter
dem Einfluss eines vorgegebenen Rezeptionsschemas zur Jonagestalt.48 Nur
bleibt unklar, warum Josephus es nicht so machte, wie er es bei Nahum
(9,242) machte: Zu sagen, es gäbe über Jona noch Einiges mehr zu berichten,
aber er meine seiner Leser wegen, das Erzählte reiche aus... Statt dessen der
kategorische Satz: Zu Jona sei alles genau so erzählt, wie die Vorlage berichte
(9,214). Hier bleibt ein Problem bestehen, das ich nicht lösen kann.

Die angestellten Überlegungen sind zu unterscheiden von anderweitigem
Umgang mit biblischen Vorgaben, die das Stichwort «Unbeschnittener» als

Schimpfwort oder Ähnliches verwenden. Hier hält sich Josephus zurück, wie
folgende, knappe Hinweise zeigen. So übergeht die Darbietung der Goliat-
Episode diese Bezeichnung für den Philister (6,170-192; vgl. I Sam 17,26.36).
Entsprechend wird die Forderung der bizarren Brautgabe für Michal in
Gestalt von 100 Philistervorhäuten - wobei David dann 200 abliefert (I Sam

18,25.27) - umerzählt in die Forderung nach 600 philistäischen Köpfen, die
David schlussendlich zu präsentieren imstande ist (6,196-204). Man muss hier
noch einbringen, dass das Stichwort (mept-tpriToç bei Josephus überhaupt nur

eine explizite Verbindung zur Verkündigung des Jona hergestellt wird, vgl. A.-M. Schwe-

mer, Studien zu den frühjüdischen Prophetenlegenden Vitae Prophetarum, II, Tübingen
1996, 84ff.; zu anderweitigen Datierungen Nahums vgl. ebd. 88 Anm. 22.

45 Dazu zuletzt C. Begg, Story, 301-310.
46 Der Gedanke wird bei C. Begg, Story, 302 (Anm.32) gestreift, er muss aber stärker

betont werden, weil Josephus ein Gesamtkonzept entwickelt, das sich nicht nur anhand
seines Umgangs mit einer Prophetengeschichte (Jona) oder eines Prophetenbuches
(Nahum) alleine erörtern lässt.

47 Subsidiäre Gründe dieser Art nennt Feldman, Studies, 393ff.
48 Diese Rezeptionsweise der Jonagestalt, die Josephus entgegenkommt, fokussiert

das Interesse auf die Fisch- bzw. Untierepisode (III Makk 6,8) und den Gang nach Ninive
(ohne Interesse an der Umkehr Ninives) samt Rückkehr nach Hause, vgl. VP 10,lff, nur in
einer Variante (Epl) mit Hinweis auf die Jon 3,5ff entsprechenden Buchteile. Josephus
bewegt sich unverkennbar in diesen Bahnen. Zum Problemkreis vgl. A.-M. Schwemer,
Studien II, 69ff. und die Textvarianten zur Jona-Vita, 38*-42* (Anhang).



Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei Josephus Flavius 401

zweimal vorkommt.49 Ich würde hier eher an eine leserbezogene taktvolle
Rücksichtnahme denken, die Josephus bei seinen Übergehungen solcher In-
vektiven leitet. Entsprechendes gibt es in jüdischer Tradition damals auch
sonst - etwa in dem durchaus schönen Gedanken, man dürfe fremde Gottheiten

nicht schmähen.50 Das ist zweifellos edel und richtig, aber ebenso zweifellos

auch nicht alttestamentlich. Wer Josephus und seinen Verzicht auf Betonung

der Umkehr oder Bekehrung zum Judentum an einigen Stellen der Ant
erklären will, sollte freilich auf die These verzichten, dies beruhe auf
Rücksichtnahme gegenüber römischen Empfindlichkeiten in dieser Sache. Josephus

kennt diese Zurückhaltung an anderen Stellen zu diesen Thematiken
ganz klar nicht und es ist daher nicht sinnvoll, dieses Argument in Hinblick
auf Auslassungen oder Veränderungen bei einer alttestamentlichen Vorlage
durch Josephus zu verwenden, es sei denn, es liesse sich nachweisen, dass es

im Prozess der Entwicklung des Werkes der Ant zu konzeptionellen
Veränderungen kam.

Peter Höffken, Lüneburg/Bonn

49 Das Wort kommt bei Josephus nur vor in Hinblick auf die Aufforderung des Elea-
zar an Izates (20,45) und in der Beschreibung der antijüdischen Massnahmen des
Antiochos IV, BJ 1,34.

50 Ant 4,207; CAp 2,237.


	Bekehrung von Nichtjuden als (Nicht-)Thema bei Josephus Flavius

