Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 57 (2001)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

David C. Hester, First and Second Samuel. Interpretation Bible Studies, Louisville 2000.
118 S., ISBN 0-664-50073-0.

Die Reihe Interpretation Bible Studies gedenkt, jedem biblischen Buch einen Band zu
widmen. Jeder Band kommentiert zehn Schliisseltexte eines biblischen Buches fiir Laien-
eruppen, welche die Bibel studieren. Dabei wird sowohl historisch-kritische Forschung ver-
mittelt als auch vorausgesetzt, dass die Heilige Schrift Alten und Neuen Testaments fiir
Christen einzige Autoritdt sowie Quelle fiir Ethik und Spiritualitéit darstellt. Zusitzlich zur
Auslegung vertiefen weitere Beigaben das Bibelstudium: hilfreiche bibliographische Anga-
ben und geschickte Zitate aus Kommentaren, illustrative oder meditative Bilder, und am
Schluss jeder Einheit folgen didaktische Questions for Reflection.

David Hester sicht die Samuel-Biicher ausschliesslich durch die Brille des Deuteronomic
Historian, der sein Werk in der Krise der Exilszeit mit der Absicht der Ermutigung sowie
der Ermahnung zur persénlichen Umkehr geschrieben hat. Dieses Modell mag allzu simpel
erscheinen; doch miissen sich Kritiker fragen, ob es ihnen ebenso deutlich geldnge, die Re-
levanz der Texte fiir heutige Christen aufzuzeigen, wie es Hester mit seiner handfesten
Hermenecutik tut: Diese biblischen Geschichten sind «unsere Geschichte». Ihr Zeugnis ist
normaltive, aber nicht prescriptive.

Hester, Professor fiir christliche Erzichung am Louisville Presbyterian Theological Semi-
nary, beeindruckt durch seine Verbindung von Wissenschaft und Praxis. Sein Buch ist im
Kreis einer adult Sunday school class in einer ortlichen Kirchgemeinde gewachsen. Dabei
wird die moral order der christlich geprédgten middle class Nordamerikas spiirbar, deren
Fragestellungen der Autor teilt, doch deren gédngige Antworten er hiufig auch selbstkri-
tisch hinterfragt.

Edgar Kellenberger, Liestal

Christine Forster, Begrenztes Leben als Herausforderung. Das Verginglichkeitsmotiv in
weisheitlichen Psalmen, Pano Verlag, Ziirich und Freiburg i.Br. 2000. XI1+277 S. (karto-
niert), ISBN 3-907576-24-1.

Die Verfasserin hat mit dieser Studie im Fachbereich «Altes Testament» an der Theolo-
gischen Fakultéit der Universitiat Ziirich unter Hermann Spieckermann promoviert. Sie
schreibt in der «Einleitung» (1): «Wer sich die eigene Sterblichkeit bewusst macht, nimmt
die Lebenszeit als vergehende sowie als begrenzte Zeit wahr. Aus dieser Zeitwahrnehmung
ergeben sich unterschiedliche Konsequenzen: Einerseits kann die Vergiinglichkeit jede
menschliche Bemiihung und Leistung als vergeblich und nichtig abwerten, andererseits
kann sie aber auch jeden Augenblick eines menschlichen Lebens zu etwas Einmaligem auf-
werten.»

Der Erkundung des «Verginglichkeitsmotivs» im Alten Testament, insbesondere im Be-
reich weisheitlich geprigter Psalmen, ist ihre Untersuchung gewidmet. Dabei beschreitet
sie in der Auswahl der fiir diese Thematik relevanten Texte einen — m.E. gelungenen — Mit-
telweg zwischen Uberblicksdarbietung und vertiefter Ausschopfung von Texten: Sie unter-
zieht die Psalmen 39; 49 und 90, in denen dieses Motiv jeweils eine zentrale Stellung ein-
nimmt, einer eingehenden Analyse und zieht dabei vergleichend weitere Textpassagen bei.
Im vorletzten Buch-Kapitel wird nach den «Nahaufnahmen» der drei Psalmen die Perspek-
tive zur «Totalen» der biblischen und apokryphen Weisheitsliteratur hin gedffnet und das
Verginglichkeitsmotiv insgesamt textlich und theologisch verortet. Das mit «Die Heraus-
forderung bleibt» tiberschriebene Schluss-Kapitel sucht in knapper Weise aus den bibli-



Rezensionen 381

schen Einsichten Impulse fiir die praktisch-theologische Arbeit aufzuzeigen. Das Buch
schliesst mit einem Literaturverzeichnis und einem Stellenregister (in Auswahl).

Einige Einsichten in Auswahl: Der Psalmdichter des spannungsreichen Ps 39 will einen
Weg aufzeigen, wie angesichts von Leiden gebetet werden kann, ohne Gott anzuklagen,
aber ihm gegeniiber doch zum Ausdruck zu bringen, wie belastend und schwer nachvoll-
ziehbar sein Handeln ist. In Ps 49 dient die Vergidnglichkeitsthematik in erster Linie der
Entlarvung von falschen Sicherheiten. Der ganze Psalm will zur Einsicht leiten, dass ange-
sichts des fiir keinen Menschen zu umgehenden Todesgeschickes allein die Beziehung zu
Gott trégt. In Ps 90 sind die Aussagen iiber die Verginglichkeit des Menschen kunstvoll mit
denjenigen iiber die Ewigkeit Gottes verflochten. Die im Psalm sich zeigende Ambivalenz
liegt darin, dass der ewige Gott dem Menschen einerseits einen unerschiitterlichen Halt
bictet, andererseits in seiner so ganz vom Menschen sich unterscheidenden Existenzweise
von diesem erschreckend und tibermichtig erfahren wird. Ein Vergleich der Texte zeigt,
dass Ps 39 eine Affinitdt zum Dialogteil des Hiob-Buches aufweist; Ps 49 dagegen hat in-
haltliche Beriihrungen mit Ausssagen von Ps 73 und Koh; Ps 90 mit seiner rein diesseitigen
Perspektive trifft sich mit Akzenten von Koh und Sir.

Die Studie von Christine Forster zeichnet sich durch eine umsichtige Auslegung v.a. der
drei Psalmen aus, die gut lesbar ist und wesentliche Einsichten hinsichtlich einer biblischen
(weisheitlichen) Theologie und Anthropologie bietet.

Beat Weber, Linden

Johan Renkema, Lamentations, Historical Commentary on the Old Testament, Peeters
Leuven 1998. 641 p., ISBN 90-429-0677-4.

Der vorliegende Kommentar tiber die Klagelieder (Threni) erscheint in einer neu im Er-
scheinen begriffenen Alttestamentlichen Kommentarreihe, in der bisher v.a. die Exodus-
Binde von Cornelis Houtman erschienen sind und Beachtung gefunden haben. Bei diesem
Kommentar des Niederldnders Johan Renkema (Kampen) handelt es sich um eine aufda-
tierte und leicht revidierte englischsprachige Fassung seines 1993 in Holldndisch erschienen
Bandes (COT, Kampen). Renkema hat sich zudem in zwei weiteren grosseren (Vor-)Ar-
beiten (1983, 1988) als Kenner und Spezialist der Threni ausgewiesen. Dabei hat er auch
die poetische Struktur der fiinf Lieder einer genauen Untersuchung unterzogen. Obwohl
dic Kommentarreihe ihrem Namen nach das Hauptgewicht auf die historische Erfassung
und Situierung der alttestamentlichen Biicher legt, liegt das Besondere dieser Threni-Kom-
mentierung in der Wahrnehmung der literarischen Struktur und deren Auswertung fiir die
Bedeutungskonstituierung des Textes. Obwohl die historische Erarbeitung dabei nicht ver-
nachlissigt wird, kann man mit noch besserem Recht von einem poetisch-strukturalen
Kommentar sprechen. Denn im entschlosseneren Ernstnehmen der poetischen Struktur
zeichnet sich Renkema gegeniiber bisherigen Kommentierungen der Klagelieder (Ru-
dolph, Kraus, Hillers, Westermann etc.) aus.

Dem Kommentar vorangestellt sind Bibliographie, Einleitung und eine Angabe seiner
Vorgehensweise. Es folgt die Auslegung der fiinf Klagelieder jeweils in der Reihenfolge:
Ubersetzung, Darstellung der literarischen Struktur, Einzelauslegung (den Versen und
poetischen Einheiten entlang gehend). Den Schluss bildet eine tabellarische Zusammen-
stellung (Synopse) der Lied-Responsorien.

Mit dem letztengenannten Begriff ist eine Eigentiimlichkeit dieses Kommentars ange-
zeigt. Der Autor gehort zum Kreis der «Kampen-Schule», die in mehreren Studien eine ei-
gene Methode der Analyse biblischer und kanaaniischer Poesie entwickelt hat (vgl. dazu
W. van der Meer & J. de Moor, Eds., The Structural Analysis of Biblical and Canaanite
Poetry, JSOT.S 74, Sheffield 1988). Darin spielt die Wahrnehmung der Eigenheiten der



382 Rezensionen

Poesie, vornehmlich deren strukturelle Gliederung und die Interdependenz der Glieder,
eine hervorgehobene Rolle. In Anwendung auf die Threni gelingt es Renkema, nicht nur
die konzentrische (Thr 1; 2; 5) oder diptychische (Thr 3; 4) Gesamtstruktur der einzelnen
Lieder aufzuweisen, sondern auch die urspriingliche Zusammengehorigkeit aller fiinf Lie-
der zu begriinden und sie auf ein und denselben Kreis von Poeten und Theologen (Tem-
pelsiinger) zuriickzufiihren. In der poetischen Sprach-Architektur der Threni spielen nach
Renkema die Zuordnung und gegenseitige Erhellung von poetischen Aussageteilen mittels
der Figuren «Inclusio» (externer Parallelismus von gegeniiberliegenden Teilen literari-
scher Einheiten) und «Responsio» oder Responsorium (externer Parallelismus von Teilen,
die am gleichen Ort in verschiedenen literarischen Einheiten figurieren). Damit gelingt es
Renkema weithin nicht nur die z.'T. mehrfach wiederkehrenden Motive und Themen auf-
einander zu beziehen, sondern durch die Annahme der Interdependenz von Aussageteilen
auch neues Licht auf schwierige Stellen zu werfen. Zwei Beispiele unter vielen: Aufgrund
dieses Ansatzes poetischer Vernetzung wird, auch von den andern Liedern her, die Gestalt
des geber im zentralen mittleren Lied (Thr 3,1ff.) nidher zu erfasst (349ff.). Und aufgrund
von Parallelitaten (u.a. mit Thr 1.1) gelingt es ihm, den Bedeutungssinn von Thr 5,3 priziser
zu erheben (593ff.).

Trotz dieses erfreulichen und fiir die Auslegung weithin gewinnbringenden Ernstneh-
mens der poetischen Gestalt dieses Biichleins der Klagelieder sind dem Rezensenten bei
der Durcharbeitung auch Fragen und Einwénde aufgetaucht: Ist bei der Gattungsbestim-
mung neben den Genres der Einzel-, Kollektiv- und Totenklage dasjenige der Stadtklage
nicht zuwenig in Anschlag gebracht worden? Ist die weitgehend prisentische Wiedergabe
der gtl-Formen wirklich sachgerecht? Und ist manchmal die Deutung aus Parallelitéten
(Inclusio, Responsio) heraus nicht iiberbetont? Trotzdem: Es ist dies nicht nur der ausfiithr-
lichste, sondern wohl weithin auch der beste Kommentar zu den Klageliedern, der gegen-
wiirtig erhéltlich ist. Dabei kommt neben der historischen und literarischen auch die theo-
logische Seite der Auslegung nicht zu kurz. Renkema zeigt die dezidierte, von den Psalmen
und v.a. der Prophetie (Erfiillung der Gerichtsaussagen) geprigte Theologie der Threni-
Poeten: Gott als letzter Verursacher der Zerstorung des Ziontempels und der Not nach der
Zerstorung ist auch der allein mogliche Helfer und Retter daraus. Mit diesem Gerichtshan-
deln als opus alienum kommt JHWH selber in eine Spannung zu seinem eigentlichen Sein
und Handeln in Barmherzigkeit. Daran appellieren die Dichter und Beter der Threni di-
rekt und indirekt in der Hoffnung, dass sich Gottes Heilshandeln als opus proprium wieder
zeigt. Renkema weist damit zugleich und m.E. zu Recht nach, dass in den Threni keine (dtr)
Busstheologie am Werk ist.

Beat Weber, Linden

Hubert Frankemélle, Jiidische Wurzeln christlicher Theologie. Studien zum biblischen
Kontext neutestamentlicher Texte, Bonner Biblische Beitrédge 116, Bodenheim 1998. 466
S., DM 98.—/SFr. 97.—- (geb.) bzw. DM/SFr. 68.— (kart.), ISBN 3-8257-0096-8 (geb.) / 3-
8257-0103-4 (kart.).

Frankemolle ist Professor fiir Neues Testament an der Kath.-Theol. Fakultit der Univer-
sitdt Paderborn. Seine Spezialgebiete sind inhaltlich das MtEv und methodisch die Erpro-
bung von leser- und handlungsorientierten Ansétzen an biblischen Texten. Beides zusam-
mengeflossen ist in einem zweibdndigen Matthdus-Kommentar, dem ein genuin rezepti-
onsorientierter Verstehensansatz zugrunde liegt (H. Frankemolle, Matthdus: Kommentar
1 + 2, Diisseldorf 1994/97).

Im vorliegenden Band handelt es sich um die Neuedierung von [riither publizierten Auf-
sdtzen. Damit dass sie zusammengefiigt unter ein gemeinsames Thema und Vorwort ge-
stellt werden, entsteht gleichsam eine neue «Leserlenkung», die im Begleittext so formu-



Rezensionen 383

liert wird. «Dass die neutestamentlichen Theologien — einschliesslich die des Paulus — im
jiidischen Lebens- und Glaubenshorizont entworfen, sich bei allen neuen Akzenten als
(noch) juidische verstanden, auch wenn sie aufgrund der Rezeption durch Heidenchristen
zur Trennung fiihrten, ist von den Christen heute neu zu entdecken... Dieses Buch lddt zur
Spurensuche ein mit Giberraschenden Anfragen an das iibliche christliche Selbstversténdnis
heute.» Der Band enthilt folgende, unter vier Rubriken thematisch gegliederte Einzelstu-
dien:

I. Zur biblisch-frithjidischen Perspektive neutestamentlicher Theologien: 1. Die Entste-
hurg des Christentums aus dem Judentum. Historische, theologische und hermeneutische
Aspekte (1992); 2. Neutestamentliche Christologien vor dem Anspruch alttestamentlicher
Theologie (1974); 3. Neutestamentliche Christologien als jiidische Glaubenszeugnisse?
(1990); 4. Juden und Christen nach Paulus. Israel als Volk Gottes und das Selbstverstindnis
der christlichen Kirche (1984); Mose in Deutungen des Neuen Testaments (1994).

I1. Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden: 6. Johannes der Taufer und Jesus im
Matthiusevangelium. Jesus als Nachfolger des Tédufers (1996); 7. Jesus als deuterojesajani-
scher Freudenbote? Zur Rezeption von Jes 52,7 und 61,1 im Neuen Testament, durch Jesus
und in den Targumim (1989); 8. Jiidische Messiaserwartung und christlicher Messiasglaube.
Hermeneutische Anmerkungen im Kontext des Messiasbekenntnisses Mk 8,29 (1978); 9.
Hat Gott Jesus im Tode verlassen? Zur Theodizee-Problematik im Markusevangelium.
Anmerkungen zu Mk 16,1-8 im Kontext (1996); 10. Auferweckung Jesu — (nur) ein Zeichen
apokalyptischer Endzeit? Ein Zwischenruf (1998).

[11. Jiidische Intertextualitdt im Matthdusevangelium: 11. Das Matthdusevangelium als
heilige Schrift und die heilige Schrift des fritheren Bundes. Von der Zwei-Quellen- zur
Drei-Quellen-Theorie (1993); 12. Die Tora Gottes fiir Israel, die Jiinger Jesu und die Vol-
ker nach dem Matthdusevangelium (1996); 13. Die sogenannten Antithesen des Matthdus
(5,21ff). Hebt Matthius fiir Christen das «Alte» Testament auf? Von der Macht der Vor-
urteile (1994); 14. Der «ungekiindigte Bund» im Matthdusevangelium? Oder: Von der Un-
verbriichlichkeit der Treue Gottes zu Israel und zu den Volkern (1998); 15. Die matthéi-
sche Kirche als Gemeinschaft des Glaubens. Prolegomena zu einer bundestheologischen
Ekklesiologie (1996).

IV. Die Relevanz der jiidischen Wurzeln fiir die gegenwirtige Theologie: 16. Jiidisch-
christlicher Dialog. Interreligiose und innerchristliche Aspekte (1992); 17. Die «Kirche
Gottes in Christus». Zum Verhéltnis von Christentum und Judentum als Anfrage an christ-
liches Selbstverstindnis (1995); 18. Biblische Grundlagen einer Okumene der Weltreligio-
nen (1994); 19. Wie konnen wir heute Jesus Christus verkiindigen? (1995).

Ein vertieftes Eingehen auf die Einzelbeitrige kann angesichts dieses Sammelbandes
nicht geboten werden. Ich greife lediglich eine Einzelproblematik und eine Gesamtproble-
matik heraus. Zum siebten Aufsatz mochte ich kritisch anmerken, dass m.E. der Einfluss
von Jes 61,1(ff.) auf Jesus selber und die neutestamentlichen Evangelien stirker zu veran-
schlagen ist, als Frankemélle das wahrhaben will (vgl. zu Qumran auch das damals noch
nicht edierte Manuskript 4Q521, auch das Zugestindnis von Frankemolle, MtEv Bd. 2,
268). Die zweite grundsitzliche Frage bzw. Spannung leuchtet bereits im Titel auf und wird
im dreizehnten Aufsatz folgendermassen thematisiert: «Christliche Bibelauslegungen be-
wegen sich von ihrem Selbstanspruch her gleichsam zwischen Skylla und Charybdis... Miis-
sen sich Christen wirklich zwischen der Enterbung der heiligen Schrift des fritheren Bundes
durch eine christlich-christologische Lesart (...) und der Heimholung Jesu und der neute-
stamentlichen Theologen ins Judentum auf der anderen Seite — bis hin zum <theologischen
Besitzverzicht> in Entwiirfen zur Christologie alternativ entscheiden?» (298f.) Damit ist ei-
ne, wenn nicht die in der Neutestamentlichen Wissenschaft virulente Frage gestellt. Ob
nach Meinung des Lesers Frankemdlle dieser Weg zwischen Skylla und Charybdis gelun-



384 Rezensionen

gen ist, wird dieser entscheiden miissen. Dabei wird der eigene Standort und die Textwahr-
nehmung gewiss eine nicht zu unterschitzende Rolle spielen.
Beat Weber, Linden

Christine Stuber, «Eine frohliche Zeit der Erweckung fiir viele». Quellenstudien zur Erwek-
kungsbewegung in Bern 1818-1831, Peter Lang, Bern et al. 2000. 391 S., ISBN 3-906765-
03-2.

Die vorliegende Dissertation der Berner Kirchenhistorikerin Christine Stuber beleuch-
tet die Berner Erweckungsbewegung von 1818 bis 1831. Das Jahr 1818 erachtet Stuber als
Anfangsjahr der Berner Erweckung, da «die zahlreichen Gottesdienstbesucher an der fran-
zosischen Kirche und das Wirken der Bibelgesellschaft in der Stadt Bern nicht mehr zu
tibersehen» waren (203). Der politische Umschwung von 1831 markiert das Enddatum der
Untersuchung.

Stuber ist nicht die erste, die die Berner Erweckung wissenschaftlich untersucht. Mittels
Heranziehen neuer handschriftlicher wie gedruckter Quellen und moderner historischer
Fragestellungen sucht sie aber die Berner Erweckung neu zu beleuchten und hergebrachte
Ansichten zu korrigieren. U.a. geht sie den Fragen nach, wie die Berner Erweckung zu an-
deren Erweckungsbewegungen und dem Pietismus steht, wie sie die reformierte Tradition
aufnimmt und allenfalls weiterfithrt, wie das zeitgenossische Umfeld die Berner Erwek-
kung prigte, wie sich die evangelisch-reformierte Kirche zur Erweckung verhielt.

Im Zentrum der Untersuchung steht die prigende Personlichkeit der Berner Erwek-
kung, der Pfarrer Antoine Jean-Louis Galland, der, von Genf herkommend, von 1816 bis
1823 als Helfer an der franzosischen Kirche wirkte. Seine reformatorisch ausgerichteten
Predigten — im Unterschied zu den entsprechend dem aufklirerischen Geist der Zeit vor
allem auf dic Moral ziclenden Predigten vieler seiner Pfarrkollegen — zogen viel Publikum
an und erzielten eine grosse Wirkung, sowohl zustimmender wie auch ablehnender Art.
Gallands Wirken fand vorbereiteten Boden vor. Die Zeit nach den napoleonischen Krie-
gen war notvoll. Der britische evangelicalism hatte auch Bern erreicht, was w.a. zur Griin-
dung der Traktat- und Bibelgesellschaft nach Basler Vorbild fiihrte. Verschiedene christli-
che Gruppierungen, wie die Herrnhuter Briidergemeine und die Heimberger Briider, for-
derten ebenfalls die Berner Erweckung.

Eingehend diskutiert Stuber die Theologie Gallands. Ihrem Urteil geméss bewege er sich
auf solidem reformatorischen Boden und stimme im wesentlichen mit dem II. Helvetischen
Bekenntnis tiberein. Allerdings setze er da und dort andere Akzente als die Reformatoren,
so etwa in der Frage nach dem Gericht oder in der gar einseitigen Betonung der Siindhaf-
tigkeit des Menschen. Galland bekannte sich stets zur Staatskirche und warnte vor Separa-
tionen.

Immer mehr Leute aus allen sozialen Schichten schlossen sich dem Kreis um Galland an.
Die Erweckten setzten sich im Rahmen der Bibelgesellschaft fiir die Verbreitung der Bibel
ein, ein Missionskomitee und Hilfsvereine wurden gegriindet. Die Erweckten unterstiitz-
ten auch die sozialen Einrichtungen der Stadt und zeigten viel Engagement im Griinden ei-
gener sozialer Einrichtungen. Das Diakonissenhaus Bern etwa geht auf die Berner Erwek-
kung zurtick.

Wo viel Aufbruch ist, regt sich auch viel Widerstand. Die Regierung verbot die Konven-
tikelbildung und unterdriickte jegliche Abspaltung von der offiziellen Kirche. «Wiederho-
lungstiater» wurden festgesetzt oder ausgewiesen. Zur Erweckung gehérende Pfarrer wie
Jeremias Lorsa, Auguste Schaffter u.a. mussten sich vor einer Kirchenkommission verant-
worten. Erst der politische Umschwung von 1831 verschaffte den Erweckten die Religions-
freiheit und ermoglichte die Griindung zweier Gemeinschaften, der Evangelischen Gesell-



Rezensionen 385

schaft als innerkirchlicher und der Freien Evangelischen Gemeinde als freikirchlicher Ge-
meinschaft.

Uberraschend m.E. sind einige Ergebnisse der vorliegenden Arbeit, weniger vielleicht,
dass die Erweckten die reformatorische Tradition oft treuer bewahrten als die offizielle
Staatskirche, als vielmehr ihre 6kumenische Offenheit. Oder dass Anliegen der Aufkli-
rung gerade von den Erweckten aufgenommen und umgesetzt wurden, so die Bildung von
Vereinen, das Ernstnehmen der Gleichheit und Miindigkeit der Menschen, wenn ithnen -
ungeachet der sozialen Schicht und Bildung — Bibeln und andere religiése Literatur «zuge-
mutet» wurden. Auch der Griindung des Zivilstandswesens leistete die Erweckung da-
durch Vorschub, dass Erweckte sich nicht mehr von der offiziellen Kirche trauen lassen
wollten.

Christine Stuber legt eine griindliche Untersuchung der Vorgeschichte, des Verlaufs und
des Umfelds der Berner Erweckungsbewegung und eine liebevolle Darstellung ihrer wich-
tigsten Personlichkeiten vor. Nicht weniger als 1176 Fussnoten zeugen fiir diese Griindlich-
keit. Dem Leser und der Leserin wird allerdings ob dieser Griindlichkeit einige Ausdauer
bei der Lektiire abverlangt. Die Ubersetzung simtlicher fremdsprachigen Zitate, Biogram-
me im Anhang zu allen wichtigen Personen sowie zeitgenossische Abbildungen der wich-
tigsten Akteure runden den gefilligen Gesamteindruck ab.

Der Rezensent wurde beim Lesen der vorliegenden Arbeit tiber die Berner Erweckungs-
bewegung an Apg 12,24 erinnert: «Das Wort Gottes aber wuchs und nahm zu.» Offenbar
will das Wort Gottes «wachsen am Widerstand und am Widerspruch» (Walter Liithi). Aus
Stubers Arbeit wird klar, weshalb trotz Widerstand und Widerspruch die Zeit der Berner
Erweckung — wenn nicht fiir alle, so doch fiir viele — eine frohliche Zeit war.

Jiirg Luchsinger, Walterswil

Andreas Urs Sommer, Friedrich Nietzsches «Der Antichrist». Ein philosophisch-histori-
scher Kommentar. Reihe Beitrige zu Friedrich Nietzsche Band 2, Schwabe Verlag Basel
2000. 780 S. geb., SFr. 128.- ISBN 3-7965-1048-1.

Der Pfarrerssohn Friedrich Nietzsche macht es uns Christen nicht leicht. Seine Kritik am
Christentum ist scharf und dtzend. Darum ist er in der Theologenschaft immer im Gespréch
geblieben. Allerdings wird bis heute versucht, seine Aussagen zu bagatellisieren oder aber
es wird behauptet, Nietzsche habe das wahre Christentum umrissen. Die Gefahr, es sich zu
leicht zu machen besteht auch insofern, als «Der Antichrist» an der Grenze zu Nietzsches
geistiger Umnachtung entstanden ist. Hinzu kommt, dass diese Schrift in gidngiger Weise
oft als politische Tendenzschrift gelesen wird, die so gesehen nur als bedenkliches, geféahr-
liches Elaborat erscheinen kann.

Das Buch des Pfarrersohnes Andreas Urs Sommer deckt die Fehlurteile prizise auf. Sei-
ne scharfe Analyse der Argumentations- und Verfiihrungsstrategien Nietzsches tragen viel
zum gerechteren Verstdndnis von Nietzsches spitem Denken bei. So weist er nach, dass
dessen Christentumskritik stringent und innerlich gefestigt dargestellt ist. Es wird eine kon-
sequente Delegitimierung christlich-abendldndischer Moral und Metaphysik durchge-
spielt. Sommer vermag minuzids zu zeigen, dass auch die oft unternommenen christlichen
Versuche der Vereinnahmung verfehlt sind. Zwar sieht Nietzsche im wirklichen Jesus die
einzig mogliche Art, original-christlich zu leben. Aber er verwirft diese Lebenspraxis ganz
klar als eine absurde.

Nietzesches Christentumkritik ist also keineswegs erledigt, sofern wir den Mut und die
Freiheit haben — Nietzsche erhebt beides zur Forderung —, offen und unbeeinflusst zu ho-
ren. Sommer interessieren die Bedingungen der Moglichkeit, nach dem «Antichrist» noch
Christ sein zu konnen, ohne sich auf supranaturale Gegebenheiten zuriickziehen zu miis-
sen. Die nach-antichristlichen Fragen, denen sich die heutige Theologie zu stellen hat, ent-



386 Rezensionen

puppen sich als fruchtbringend fiir das eigene Verstandnis, sowohl gegeniiber philosophi-
scher Kritik wie auch in der Auseinandersetzung im Dialog mit anderen Religionen.

Wie lebt das Christentum damit, dass der historische Jesus uns immer nur als der von sei-
nen Nachfolgern (falsch) ausgelegte erscheint? Wie lebt es sich zwischen der Bergpredigt
und dem Ressentiment der Vergeltung, auch wenn sie Gott {iberlassen wird? Was bedeutet
die heutige populidre Tendenz eines Mystizimus fiir das Diesseits? Wie weit haben die indi-
viduelle Uberzeugung und Verantwortung ihr Recht? Wo und wann wird der freie «Glau-
be» eingeengt durch dogmatische Urteile oder eine feststehende christliche Weltanschau-
ung?

Sommers Buch birgt ungeheuer viel Material, das auch tatsdchlich verarbeitet wird. Ver-
schrinkt mit der ihm eigenen Sprache und Methode ist es jetzt schon als das Standardwerk
zu Nietzsches «Der Antichrist» zu bezeichnen. Dass die Forschung auch hier nicht stehen-
bleiben wird, weiss der Autor. In den «Mutmassungen» des Nachworts meint er: «Viel-
leicht ist Nietzsches «Antichrist» iiberhaupt nicht beizukommen.»

Clemens Frey

Thomas Albert Howard, Religion and the Rise of Historicism. W. M. L. de Wette, Jacob
Burckhardt, and the Theological Origins of Nineteenth-Century Historical Conscious-
ness. Cambridge University Press, Cambridge 2000. XI + 250 S.

Die Geschichte der abendlandischen Zivilisation wird gewohnlich in der Perspektive der
scheinbaren <Sieger> als Emanzipation aus traditionalen Bindungen gelesen. Emanzipation
gilt dabei als Loslosung des Individuums von einem kirchlich-christlichen Glaubens- und
Moraldiktat — als Loslosung, die mit der Aufklidrung in ihre kritische Phase trat und sich im
wissenschaftsgldubigen 19. Jahrhundert endgiiltig konsolidierte. Thomas Albert Howards
Buch tiber die Entstehung des Historismus aus dem Geist der theologischen Kritik stellt die
Selbstverstdndlichkeit dieses Geschichtsbildes in Frage, indem er anhand zweier exempla-
rischer Fille dessen blinde Flecken ins Relief treten ldsst. Zum einen widmet sich Howard
dem Werdegang und Werk Wilhelm Martin Leberecht de Wettes, zum andern dem Uber-
gang Jacob Burckhardts vom Theologie- zum Geschichtsstudium sowie dem theologischen
Bodensatz in den grossen Biichern des Basler Kulturhistorikers. Dabei entwirft er zunéchst
ein Panorama der geistigen Situation, in der de Wette die Grundlagen seiner kritischen
Exegetik und Dogmatik schuf, um zu zeigen, wie sehr die Theologie am Ende des 18. und
zu Beginn des 19. Jahrhunderts noch am allgemeinen <Diskurs> der Wissenschaften parti-
zipierte. Howard mochte im Folgenden nachweisen, dass der Abgang Burckhardts von der
Theologie direkt auf de Wette als dem fiihrenden Kopf der damaligen Basler Theologi-
schen Fakultéit zuriickzufiihren sei. De Wettes Versuch, mit seinem Mythos-Konzept zu ei-
nem neuen Verstindnis der biblischen Schriften vorzustossen, habe das religiose Weltbild
des Pfarrersohnes Burckhardt nachhaltig erschiittert, ohne ihn aber fiir den theologischen
Liberalismus zu gewinnen. Demgegeniiber sei der anthropologische Pessimismus des spé-
teren Burckhardt nichts anderes sei als eine Sidkularisierung des verniinftig-orthodoxen
und pietistischen Erbsiindendenkens, das Burckhardts Herkunftsmilieu bestimmt hatte.

Leider bleibt Howard in der Durchfiihrung seiner ehrgeizigen Revision des landldufigen
Geschichts- (und Burckhardt-)Bildes hinter seinen eigenen Anspriichen zuriick. Obwohl er
de Wettes Werdegang (fast zu) ausfiihrlich schildert, wirkt schon seine Skizze der Aufklé-
rungstheologie ausgesprochen schematisch, weil sie von Anfang an darauf zugeschnitten
ist, erst in der Geschichtsphilosophie des Deutschen Idealismus, bei Schleiermacher und de
Wette selber den Graben zwischen «notwendiger Vernunftwahrheit» und «zufilligen Ge-
schichtswahrheiten» (Lessing) gekittet zu sehen. Dies entspricht in etwa dem Forschungs-
stand von Friedrich Meineckes Historismus-Buch aus dem Jahr 1936 — symptomatisch ist
beispielsweise, dass Howard bei der Behandlung von Reimarus (82f. und 193f.) die nicht



Rezensionen 387

unbetrichtliche Forschungsliteratur nach Albert Schweitzers Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung (1913) nicht mehr zur Kenntnis nimmt. Howard neigt dazu, de Wettes theologi-
sche Radikalitit zu iibertreiben, um dessen (zweifelsfreien) Antagonismus zur Basler Or-
thodoxie augenfillig zu machen. Hitte er die tatsdchlich belegbaren, kritischen Folgewir-
kungen von de Wettes Ansatz veranschaulichen wollen, wire er kaum umhin gekommen,
wenigstens Franz Overbecks Umarbeitung des de Wetteschen Apostelgeschichtskommen-
tars zu erwahnen, der Johann-Christoph Emmelius ja schon 1975 eine vorziigliche Mono-
graphie gewidmet hat. Howard bewegt sich demgegeniiber auf diinnem Eis, wenn er die
Begegnung de Wette-Burckhardt zum geistesgeschichtlichen Krisenpunkt stilisiert, in dem
sich der revolutionire geistige Bruch der Epoche manifestieren soll. Die direkten Zeugnis-
se, die fiir die Wirkung de Wettes auf Burckhardt angefiihrt werden, sind diirftig und gehen
kaum tber das hinaus, was sich in Werner Kaegis monumentaler Burckhardt-Biographie
bereits findet. Howard ist ohnehin nicht gefeit davor, im Interesse seiner geistesgeschicht-
lichen Gipfelhistoriographie trotz Kontingenz-Rhetorik das scheinbar weniger Spektaku-
lire aus Abschied und Traktanden fallen zu lassen. So sind ihm die neueren Forschungen
zu Burckhardts kirchenhistorischem Lehrer Karl Rudolf Hagenbach ebenso entgangen wie
diejenigen zu Basels «Verniinftiger Orthodoxie», in deren Tradition er Burckhardts Vater,
den Antistes gleichen Namens verortet. Hagenbach ist keineswegs bloss «de Wette's
<echo»» (130), sondern als Schiiler Schleiermachers eine sehr eigenstindige Theologenper-
sonlichkeit, deren direkter Einfluss auf Burckhardt womdoglich hoher zu veranschlagen ist
als diejenige de Wettes, wenn man denn schon biographistische Einflussforschung treiben
will. Die Grenzen einer solchen biographistischen Geistesgeschichtsschreibung zeigt die
vorliegende Arbeit gerade dort sehr deutlich, wo sie von Burckhardts Glaubenskrise 1837-
1839 spricht, ohne sie aber wirklich dingfest machen zu konnen. Dass die Denkwege unter
dhnlichen Voraussetzungen auch sehr anders haben verlaufen kénnen, wiirde etwa der Fall
von Burckhardts Studienfreund Alois Emanuel Biedermann dokumentieren, der dank He-
gel zu einer spekulativen, liberalen Theologie fand und damit gerade das Gegenbeispiel zu
Burckhardts Entwicklung abgibt. Hier hitten die neuen Untersuchungen eine parallele Be-
trachtung der vielleicht exemplarischen Denkwege von Burckhardt und Biedermann nahe-
gelegt. Indessen sucht man bei Howard selbst in den diesbeziiglichen Fussnoten einen Hin-
weis auf Thomas K. Kuhns bahnbrechende Biedermann-Biographie (Tiibingen 1997) ver-
gebens.

Auch das letzte, den angeblichen Transformationen des Erbstindendenkens in anthropo-
logischen Pessimismus gewidmete Kapitel hinterlidsst einen zwiespiltigen Eindruck. Da
bleibt die Behauptung, es finde hier eine Sékularisierung von Motiven aus Burckhardts pie-
tistisch-orthodoxer Kinderstube statt, schr im Allgemeinen. Zweifellos investiert Burck-
hardt etwaige Erlosungshoffnungen nicht mehr hegelianisierend in einen heilsbringenden,
geschichtlichen Fortschritt (vgl. 140); die Genealogie seines illusionslosen Blicks auf die
menschliche Unvollkommenheit als Erbstindenderivat hitte jedoch noch einiger Spezifi-
zierungen bedurft, um zu iiberzeugen. Im Falle von Pierre Bayles anthropologischem Pes-
simismus mag eine solche Herleitung allenfalls noch iiberzeugen, aber schon beim spiten
Voltaire wiirde sie fraglich — und erst recht bei Burckhardts Kollegen Overbeck, dem eine
konfessionelle Sozialisierung versagt geblieben ist und der gleichwohl nicht an die Perfek-
tion oder Perfektibilitit des Menschen glaubt. Insgesamt hinterldsst Howards Buch mehr
Fragen als bestechende Antworten — wobei man manche Fragen in Lionel Gossmans um-
fassendem neuen Buch iiber Basel in der Epoche Burckhardts beantwortet findet (Basel in
the Age of Jacob Burckhardt, Chicago 2000).

Andreas Urs Sommer, Greifswald



388 Rezensionen

Jan Assmann, Religion und kulturelles Geddchinis. Zehn Studien, Beck'sche Reihe, Bd.
1375, Verlag C.H. Beck, Miinchen 2000. 256 S.

Fachwissenschaftler, die sich den esoterischen Verpuppungen ihrer Disziplin entzichen
und ein weiteres geistiges Wirkungsfeld erschliessen, sind unter den deutschsprachigen
Akademikern nach wie vor seltene Erscheinungen. Aus diesen ragt zweifelsohne Jan Ass-
mann hervor, der sein angestammtes Arbeitsfeld, die Agyptologie, schon seit Jahren in
Richtung allgemeiner Kultur- und Religionswissenschaften erweitert und damit nicht nur
vieltiltige <Fachdiskurse>, sondern selbst manche Feuilletondebatten befruchtet hat. Der
hier anzuzeigende Sammelband mit zehn Aufsédtzen aus den neunziger Jahren fiihrt ein in
das breite Spektrum von Assmanns wissenschaftlichen Unternehmungen, ohne deswegen
aber den Eindruck von Beliebigkeit zu hinterlassen, der sich bei Aufsatzsammlungen all-
seitig beschlagener Gelehrter oft festsetzt. Das Generalthema ist der Zusammenhang von
Erinnerung, genauer: von «kulturellem Gedéchtnis», und Religion. Es wird variiert in Stu-
dien zur Religionsentwicklung im Alten Agypten, zum Prozess der Kanonisierung der he-
briischen Bibel, zum Identitétsstiftungscharakter von Gedéchtnisleistung, zu Miindlichkeit
und Schriftlichkeit oder zu Text und Ritus als Medien von Religion. Nehmen diese Refle-
xionen das <orientalische> Altertum zum Ausgangspunkt oft weitreichender historischer
Thesen, so fragt Assmann doch auch nach der modernen Perspektivierung des Alten Israel
oder des Alten Agypten. Es gelingt ihm etwa, Sigmund Freuds Schrift iiber den Mann Mo-
ses und die monotheistische Religion mit ihrem Fokus auf Erinnerungs- und Verdrin-
gungsprozesse in neues Licht zu stellen, indem er sich gegen Freuds «<Hermeneutik des Mis-
strauens» verwahrt, um stattdessen aufzuzeigen, dass es dem Deuteronomium selbst we-
sentlich um «Gedichtnismachen» geht. Auch der sogenannten schénen Literatur ist der
Agyptologe nicht abhold: So engagiert er sich zugunsten einer ernsthaften religionswissen-
schaftlichen Rezeption von Thomas Manns Mythos-Konzept, wie es in der Josephs-Tetra-
logie entfaltet wird. Hier hat Assmann bei aller Detailkritik einen ihm dhnlichen Denkho-
rizont gefunden. Den programmatischen Abschluss des Buches bildet eine Preisrede, in der
der Verfasser dem Verschwinden und Wiederauftauchen Agyptens im kulturellen Be-
wusstsein Europas nachspirt und sich selber in den Dienst dieses (eben etwa durch Freud
und Mann repriisentierten) Wiederauftauchens nehmen lisst. Ob freilich Agypten bis ins
frithe 19. Jahrhundert tatséchlich eine so einzigartige und zentrale Rolle bei der geistigen
Selbstverortung der gebildeten Abendldnder gespielt hat, wie Assmann suggeriert, muss
dahingestellt bleiben. Jedenfalls wirken die von Assmann hervorgehobenen Spekulationen
eines Karl Leonhard Reinhold am Ende des 18. Jahrhunderts, Mose habe seine ganze theo-
logische Weisheit inklusive Gottesbegriff von den Agyptern gelernt (eine von Schiller re-
zipierte These), reichlich blass beispielsweise vor dem Hintergrund von Voltaires rhetori-
scher Frage (im Essai sur les mceurs), warum Mose denn nicht wenigstens den Agyptern
und den anderen orientalischen Hochkulturen den Glauben an die Unsterblichkeit der
Seele und an die jenseitige Vergeltung abgeschaut habe. Das historische Selbstverstindnis
der Aufklirung war wohl doch wesentlich weniger <dgyptizistisch>, als es bei Assmann er-
scheint; die Aufmerksamkeit verteilt sich da meist recht gleichmiissig auf China, Indien,
Persien und Agypten, ohne dass — trotz der Fiktion eines dgyptischen Monotheismus etwa
auch bei Voltaire — eine einseitige Vorliebe fiir das letztere erkennbar wire.

Weitere Einzeluntersuchungen zu andern (nichtantiken) Bereichen der Religions- und
Kulturgeschichte werden erweisen miissen, wie weit Assmanns begriffliche Differenzierun-
gen tragen. Das kulturelle Gedichtnis als Weiterfithrung des Konzeptes vom kollektiven
Gedichtnis (Maurice Halbwachs) umfasst nicht nur das, was sich direkt in der jeweils ge-
genwirtigen Kommunikation als gesellschaftlich-<ideologischer> Kitt direkt instrumentali-
sieren ldsst, sondern stellt namentlich durch die Erfindung der Schrift als Speichermedium
unerschopfliche Ressourcen nicht aktualisierten, aber doch aktualisierbaren Wissens zur
Verfligung. Gerade das Subversive, das Héretische findet da seinen Platz und harrt seiner



Rezensionen 389

etwaigen Wiedererweckung. Man wird sehen, ob auch Assmanns Konzept vom kulturellen
Gedichtnis selbst da in der Versenkung verschwinden oder aber aktual bleiben wird.
Andreas Urs Sommer, Greifswald

Michael Meyer-Blanck/Birgit Weyel, Arbeitsbuch Praktische Theologie. Ein Begleitbuch
zu Studium und Examen in 25 Einheiten, Chr. Kaiser, Giitersloher Verlagshaus, Giiters-
loh 1999. 239 S.

Dieses Lehrbuch will nicht den ganzen Stoff der Praktischen Theologie komprimiert
wiedergeben, sondern den Studiernden bei der Auseinandersetzung mit dem Fach und der
Examensvorbereitung helfen, die Probleme zu verstehen. Es bictet nicht nur Ausfiihrun-
gen zu den traditionellen Gebieten Homiletik, Poimenik, Liturgik, Religionspadagogik,
Gemeindeaufbau, sondern behandelt auch oft vernachlissigte Bereiche wie Diakonik, Kir-
chenrecht, Semiotik, Asthetik. Zu jedem Thema findet man eine Einfithrung, einen Uber-
blick tiber Positionen und Argumentationen und eine Zusammentassung, ferner Leseauf-
gaben, Fragen, die in Kleingruppen zu diskutieren sind und spielerische Formen der An-
cignung. Ob durchschnittlich begabte Studierende das Buch, wie die Verfasser annehmen,
in einem Monat durcharbeiten kénnen, bezweifle ich. Wenn sie die zu diskutierenden Pro-
bleme, die oft hoch komplexe Sachverhalte aufgreifen, nicht nur antippen wollen, miissen
sie, um mit dem Buch niitzlich umzugehen, bedeutend mehr Zeit investieren. Ob sie die
vorgeschlagenen Spielchen ausfiithren (z.B. nach einem provozierenden Zitat Thurneysens:
«Jeder von Ihnen schreibt einen fiktiven Brief an Thurneysen»), hingt von der Spielfreude
der Beniitzer ab.

Walter Neidhart, Basel

Gerhard Miiller u.a., Theologische Realenzyklopidie, Binde 29-31, Verlag Walter de
Gruyter, Berlin — New York 1998-2000. 798, 813 und 823 S. ISBN 3-11-002218-4.

Das vor 25 Jahren begonnene Grossunternehmen der Neuherausgabe der «Realencyklo-
padie fiir protestantische Theologic und Kirche» (1908 abgeschlossen) nihert sich seinem
Ende. Man kann dem verantwortlichen Herausgeber Gerhard Miiller und seinem interna-
tionalen und interkonfessionellen Mitarbeiterteam nur gratulieren, dass sie in relativ kur-
zer Zeit (pro Jahr ist durchschnittlich 1 1/4 Band erschienen!) und im von Anfang festge-
legten Umfang dieses Riesenwerk abschliessen kénnen. G. Miiller gedenkt im Vorwort
zum eben erschienenen 31. Band zweier verstorbener Kollegen, die seit den Anfingen da-
bei waren: Joachim Mehlhausen, der 1978 als Kirchengeschichtler in den Herausgeberkreis
eingetreten war, und Carl Heinz Ratschow, welcher der eigentliche Begriinder der Realen-
zyklopidie war.

Esist spannend zu horen, wie man von Anfang an bemiiht war, die besten Forscherinnen
und Forscher ohne Ansehen ihrer Nationalitit oder Konfession zu gewinnen, sich aber
auch bewusst war, dass man nicht erwarten konnte, «bei der Vielgestaltigkeit der in der
TRE behandelten Gegenstidnde und bei der Eigenprigung der zahlreichen Autoren in al-
len Artikeln eine gleichmissige Losung der theologisch-enzyklopddischen Aufgabe» zu er-
reichen. Ich personlich habe immer geschiitzt, bei den grossen, von mehreren Autoren be-
arbeiteten Stichwortern die kleineren oder manchmal auch grosseren Spannungen zwi-
schen den Akzentsetzungen und Sichtweisen der Bearbeiter festzustellen; das war berei-
chernd und der Sache angemessen.

Wie ist meine Reaktion gegeniiber den drei vorliegenden Bédnden? Sie ist nicht immer
enthusiastisch; vielleicht ermiidet der Rezensent auch allméhlich bei seinem schon ein
Vierteljahrhundert wihrenden Geschiift. Die ersten 500 Seiten des 29. Bandes sind noch



390 Rezensionen

dem Buchstaben R gewidmet; sic umschliessen die wichtigen mit «Rom» zusammenhén-
genden Stichworter «Romerbrief», « ROmisch-katholische Kirche», «Rom». Sie behandeln
auch zwei bedeutende Maler: Rembrandt und Rubens (man kann sich fragen, ob es in der
heutigen Zeit ein Luxus wiére, die Illustrationen farbig zu drucken, was natiirlich eine ganz
andere Wirkung hitte?).

Die folgenden 1800 Seiten beginnen mit dem Buchstaben S (bis «Sprachphilosophie»).
Fast am Anfang steht der Artikel «Sabbat», fast am Schluss derjenige iiber «Sonntag», die
beide natiirlich mein besonderes Interesse erweckt und im grossen Ganzen meine Zustim-
mung gefunden haben.

Der Grossteil der Stichworter umfasst die Artikel, die den in der deutschen Sprache sehr
zahlreichen mit Sch beginnenden Wortern gewidmet sind. Man stosst auf eine ganze Reihe
von beriihmten Namen, die sich fast folgen: Scheler, Schiller, Schlatter, Schleiermacher.
Bei den Lidndern desgleichen: Schlesien, Schleswig-Holstein, Schottland, Schweden,
Schweiz (hier mochte ich dem Verfasser Ulrich Giébler ein besonderes Krinzchen winden:
Er hat es ausgezeichnet verstanden, die nicht einfache Geschichte seiner Wahlheimat ein-
fiihlsam darzustellen; freilich hitte die Welschschweiz, z.B. Calvin und Ostervald, mehr
Raum verdient).

Etwas enttduschend sind andere wichtige Artikel. Es ist an ihnen abzulesen, dass eine
Realenzyklopiddie immer nur einem «gegenwirtigen» Zeitpunkt verpflichtet sein kann und
schon wihrend ihres Erscheinens von der jeweiligen noch neueren Aktualitit iiberholt zu
werden riskiert. So ist z.B. der 100-seitige und neun Unterabteilungen enthaltende Artikel
«Schopfer/Schopfung» unvollstdndig, weil noch mit keinem Wort auf die seit 1998 auf
schon 1600 Seiten angeschwollenen Ausfiihrungen von Eugen Drewermann zu diesem
Thema eingegangen wird. Auch ist es unbefriedigend, wenn der Lingsschnitt zur Schrift-
auslegung (von Ekkehard Miihlenberg in gewohnter Kompetenz verfasst) vor dem 19.
Jahrhundert abgebrochen wird und G. Miiller fiir die Fortsetzung auf verschiedene Ab-
schnitte zu «Bibel» und «Hermeneutik» verweisen muss. Desgleichen ist es befremdend,
wenn nach 40 Seiten zum Thema «Seele» dann lediglich 6 Seiten zur «Seelenwanderung»
in der Religionsgeschichte und im Judentum folgen; angesichts der Bedeutung des Re-
inkarnationsglaubens heute diirfte eine Behandlung der Geschichte dieses Gedankens in-
nerhalb der christlichen Tradition nicht fehlen. Da ist man froh, dass wenigstens beim The-
ma «Sexualitdt» die Homosexualitédt gebiihrend zur Sprache kommt.

Beim Stichwort «Schicksal» vermisse ich eine Behandlung des neutestamentlichen und
kirchengeschichtlichen Befunds (die Problematik ist ja nicht einfach abwesend!). Person-
lich hitte ich mir ferner gewiinscht, dass die ausgezeichneten Ausfithrungen von Wolfgang
Janke und Patrick J. Sherry zum Stichwort «Schénheit» noch mehr Platz hitten beanspru-
chen diirfen. Ich werde dann darauf achten, ob beim Thema «Wahrheit» weniger Raum ge-
spart wird. (Anmerkungsweise darf ich darauf hinweisen, dass frither beim Stichwort «Gut
und Bose» nur das Bose behandelt worden ist!). Fiir mich humanistisch geschulten Men-
schen ist die Trilogie wahr-schon-gut eben immer noch wichtig!

Doch lassen wir die personlichen Betrachtungen beiseite; es ist klar, dass da jeder nach
seinem Geschmack die Gewichte anders verteilt. Alles in allem muss man ja mit Dankbar-
keit festhalten, dass die neuen Binde der TRE den Lesern und den Leserinnen wieder un-
geheure Schitze von Wissenswertem in angenehm lesbarer und bibliographisch gut doku-
mentierter Form zur Verfiigung stellen.

Willy Rordorf, Peseux



	Rezensionen

