
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

David C. Hester, First and Second Samuel. Interpretation Bible Studies, Louisville 2000.
118 S., ISBN 0-664-50073-0.

Die Reihe Interpretation Bible Studies gedenkt, jedem biblischen Buch einen Band zu
widmen. Jeder Band kommentiert zehn Schlüsseltexte eines biblischen Buches für
Laiengruppen, welche die Bibel studieren. Dabei wird sowohl historisch-kritische Forschung
vermittelt als auch vorausgesetzt, dass die Heilige Schrift Alten und Neuen Testaments für
Christen einzige Autorität sowie Quelle für Ethik und Spiritualität darstellt. Zusätzlich zur
Auslegung vertiefen weitere Beigaben das Bibelstudium: hilfreiche bibliographische Angaben

und geschickte Zitate aus Kommentaren, illustrative oder meditative Bilder, und am
Schluss jeder Einheit folgen didaktische Questions for Reflection.

David Hester sieht die Samuel-Bücher ausschliesslich durch die Brille des Deuteronomic
Historian, der sein Werk in der Krise der Exilszeit mit der Absicht der Ermutigung sowie
der Ermahnung zur persönlichen Umkehr geschrieben hat. Dieses Modell mag allzu simpel
erscheinen; doch müssen sich Kritiker fragen, ob es ihnen ebenso deutlich gelänge, die
Relevanz der Texte für heutige Christen aufzuzeigen, wie es Hester mit seiner handfesten
Hermeneutik tut: Diese biblischen Geschichten sind «unsere Geschichte». Ihr Zeugnis ist
normative, aber nicht prescriptive.

Hester, Professor für christliche Erziehung am Louisville Presbyterian Theological Seminary,

beeindruckt durch seine Verbindung von Wissenschaft und Praxis. Sein Buch ist im
Kreis einer adult Sunday school class in einer örtlichen Kirchgemeinde gewachsen. Dabei
wird die moral order der christlich geprägten middle class Nordamerikas spürbar, deren
Fragestellungen der Autor teilt, doch deren gängige Antworten er häufig auch selbstkritisch

hinterfragt.
Edgar Kellenberger, Liestal

Christine Forster, Begrenztes Leben als Herausforderung. Das Vergänglichkeitsmotiv in
weisheitlichen Psalmen. Pano Verlag. Zürich und Freiburg i.Br. 2000. XI+277 S. (kartoniert),

ISBN 3-907576-24-1.

Die Verfasserin hat mit dieser Studie im Fachbereich «Altes Testament» an der Theologischen

Fakultät der Universität Zürich unter Hermann Spieckermann promoviert. Sie
schreibt in der «Einleitung» (1): «Wer sich die eigene Sterblichkeit bewusst macht, nimmt
die Lebenszeit als vergehende sowie als begrenzte Zeit wahr. Aus dieser Zeitwahrnehmung
ergeben sich unterschiedliche Konsequenzen: Einerseits kann die Vergänglichkeit jede
menschliche Bemühung und Leistung als vergeblich und nichtig abwerten, andererseits
kann sie aber auch jeden Augenblick eines menschlichen Lebens zu etwas Einmaligem
aufwerten.»

Der Erkundung des «Vergänglichkeitsmotivs» im Alten Testament, insbesondere im
Bereich weisheitlich geprägter Psalmen, ist ihre Untersuchung gewidmet. Dabei beschreitet
sie in der Auswahl der für diese Thematik relevanten Texte einen - m.E. gelungenen -
Mittelweg zwischen Überblicksdarbietung und vertiefter Ausschöpfung von Texten: Sie unterzieht

die Psalmen 39; 49 und 90, in denen dieses Motiv jeweils eine zentrale Stellung
einnimmt, einer eingehenden Analyse und zieht dabei vergleichend weitere Textpassagen bei.
Im vorletzten Buch-Kapitel wird nach den «Nahaufnahmen» der drei Psalmen die Perspektive

zur «Totalen» der biblischen und apokryphen Weisheitsliteratur hin geöffnet und das

Vergänglichkeitsmotiv insgesamt textlich und theologisch verortet. Das mit «Die
Herausforderung bleibt» überschriebene Schluss-Kapitel sucht in knapper Weise aus den bibli-



Rezensionen 381

sehen Einsichten Impulse für die praktisch-theologische Arbeit aufzuzeigen. Das Buch
schliesst mit einem Literaturverzeichnis und einem Stellenregister (in Auswahl).

Einige Einsichten in Auswahl: Der Psalmdichter des spannungsreichen Ps 39 will einen
Weg aufzeigen, wie angesichts von Leiden gebetet werden kann, ohne Gott anzuklagen,
aber ihm gegenüber doch zum Ausdruck zu bringen, wie belastend und schwer nachvollziehbar

sein Handeln ist. In Ps 49 dient die Vergänglichkeitsthematik in erster Linie der
Entlarvung von falschen Sicherheiten. Der ganze Psalm will zur Einsicht leiten, dass
angesichts des für keinen Menschen zu umgehenden Todesgeschickes allein die Beziehung zu
Gott trägt. In Ps 90 sind die Aussagen über die Vergänglichkeit des Menschen kunstvoll mit
denjenigen über die Ewigkeit Gottes verflochten. Die im Psalm sich zeigende Ambivalenz
liegt darin, dass der ewige Gott dem Menschen einerseits einen unerschütterlichen Halt
bietet, andererseits in seiner so ganz vom Menschen sich unterscheidenden Existenzweise
von diesem erschreckend und übermächtig erfahren wird. Ein Vergleich der Texte zeigt,
dass Ps 39 eine Affinität zum Dialogteil des Hiob-Buches aufweist; Ps 49 dagegen hat
inhaltliche Berührungen mit Ausssagen von Ps 73 und Koh; Ps 90 mit seiner rein diesseitigen
Perspektive trifft sich mit Akzenten von Koh und Sir.

Die Studie von Christine Forster zeichnet sich durch eine umsichtige Auslegung v.a. der
drei Psalmen aus, die gut lesbar ist und wesentliche Einsichten hinsichtlich einer biblischen
(weisheitlichen) Theologie und Anthropologie bietet.

Beat Weber, Linden

Johan Renkema, Lamentations, Historical Commentary on the Old Testament, Peeters
Leuven 1998. 641 p., ISBN 90-429-0677-4.

Der vorliegende Kommentar über die Klagelieder (Threni) erscheint in einer neu im
Erscheinen begriffenen Alttestamentlichen Kommentarreihe, in der bisher v.a. die Exodus-
Bände von Cornclis Houtman erschienen sind und Beachtung gefunden haben. Bei diesem
Kommentar des Niederländers Johan Renkema (Kampen) handelt es sich um eine aufdatierte

und leicht revidierte englischsprachige Fassung seines 1993 in Holländisch erschienen
Bandes (COT, Kampen). Renkema hat sich zudem in zwei weiteren grösseren (Vor-)Ar-
beiten (1983, 1988) als Kenner und Spezialist der Threni ausgewiesen. Dabei hat er auch
die poetische Struktur der fünf Lieder einer genauen Untersuchung unterzogen. Obwohl
die Kommentarreihe ihrem Namen nach das Hauptgewicht auf die historische Erfassung
und Situierung der alttestamentlichen Bücher legt, liegt das Besondere dieser Threni-Kom-
mentierung in der Wahrnehmung der literarischen Struktur und deren Auswertung für die
Bedeutungskonstituierung des Textes. Obwohl die historische Erarbeitung dabei nicht
vernachlässigt wird, kann man mit noch besserem Recht von einem poetisch-strukturalen
Kommentar sprechen. Denn im entschlosseneren Ernstnehmen der poetischen Struktur
zeichnet sich Renkema gegenüber bisherigen Kommentierungen der Klagelieder
(Rudolph. Kraus, Hillers, Westermann etc.) aus.

Dem Kommentar vorangestellt sind Bibliographie, Einleitung und eine Angabe seiner
Vorgehensweise. Es folgt die Auslegung der fünf Klagelieder jeweils in der Reihenfolge:
Übersetzung, Darstellung der literarischen Struktur, Einzelauslegung (den Versen und
poetischen Einheiten entlang gehend). Den Schluss bildet eine tabellarische Zusammenstellung

(Synopse) der Lied-Responsorien.
Mit dem letztengenannten Begriff ist eine Eigentümlichkeit dieses Kommentars angezeigt.

Der Autor gehört zum Kreis der «Kampen-Schule», die in mehreren Studien eine
eigene Methode der Analyse biblischer und kanaanäischer Poesie entwickelt hat (vgl. dazu
W. van der Meer & J. de Moor, Eds., The Structural Analysis of Biblical and Canaanite
Poetry, JSOT.S 74, Sheffield 1988). Darin spielt die Wahrnehmung der Eigenheiten der



382 Rezensionen

Poesie, vornehmlich deren strukturelle Gliederung und die Interdependenz der Glieder,
eine hervorgehobene Rolle. In Anwendung auf die Threni gelingt es Renkema, nicht nur
die konzentrische (Thr 1; 2; 5) oder diptychische (Thr 3; 4) Gesamtstruktur der einzelnen
Lieder aufzuweisen, sondern auch die ursprüngliche Zusammengehörigkeit aller fünf Lieder

zu begründen und sie auf ein und denselben Kreis von Poeten und Theologen
(Tempelsänger) zurückzuführen. In der poetischen Sprach-Architektur der Threni spielen nach
Renkema die Zuordnung und gegenseitige Erhellung von poetischen Aussageteilen mittels
der Figuren «Inclusio» (externer Parallelismus von gegenüberliegenden Teilen literarischer

Einheiten) und «Responsio» oder Responsorium (externer Parallelismus von Teilen,
die am gleichen Ort in verschiedenen literarischen Einheiten figurieren). Damit gelingt es

Renkema weithin nicht nur die z.T. mehrfach wiederkehrenden Motive und Themen
aufeinander zu beziehen, sondern durch die Annahme der Interdependenz von Aussageteilen
auch neues Licht auf schwierige Stellen zu werfen. Zwei Beispiele unter vielen: Aufgrund
dieses Ansatzes poetischer Vernetzung wird, auch von den andern Liedern her, die Gestalt
des geber im zentralen mittleren Lied (Thr 3,1 ff.) näher zu erfasst (349ff.). Und aufgrund
von Parallelitäten (u.a. mit Thr 1,1 gelingt es ihm, den Bedeulungssinn von Thr 5,3 präziser
zu erheben (593ff.).

Trotz dieses erfreulichen und für die Auslegung weithin gewinnbringenden Ernstnehmens

der poetischen Gestalt dieses Büchleins der Klagelieder sind dem Rezensenten bei
der Durcharbeitung auch Fragen und Einwände aufgetaucht: Ist bei der Gattungsbestimmung

neben den Genres der Einzel-, Kollektiv- und Totenklage dasjenige der Stadtklage
nicht zuwenig in Anschlag gebracht worden? Ist die weitgehend präsentische Wiedergabe
der <7t/-Formen wirklich sachgerecht? Und ist manchmal die Deutung aus Parallelitäten
Inclusio, Responsio) heraus nicht überbetont? Trotzdem: Es ist dies nicht nur der ausführlichste,

sondern wohl weithin auch der beste Kommentar zu den Klageliedern, der gegenwärtig

erhältlich ist. Dabei kommt neben der historischen und literarischen auch die
theologische Seite der Auslegung nicht zu kurz. Renkema zeigt die dezidierte, von den Psalmen
und v.a. der Prophétie (Erfüllung der Gerichtsaussagen) geprägte Theologie der Threni-
Poeten: Gott als letzter Verursacher der Zerstörung des Ziontempels und der Not nach der
Zerstörung ist auch der allein mögliche Helfer und Retter daraus. Mit diesem Gerichtshandeln

als opus alienum kommt JHWH selber in eine Spannung zu seinem eigentlichen Sein
und Handeln in Barmherzigkeit. Daran appellieren die Dichter und Beter der Threni
direkt und indirekt in der Hoffnung, dass sich Gottes Heilshandeln als opus proprium wieder
zeigt. Renkema weist damit zugleich und m.E. zu Recht nach, dass in den Threni keine (dtr)
Busstheologie am Werk ist.

Beat Weber, Linden

Hubert Frankemölle, Jüdische Wurzeln christlicher Theologie. Studien zum biblischen
Kontext neutestamentlicher Texte, Bonner Biblische Beiträge 116, Bodenheim 1998.466
S„ DM 98.-/SFr. 97.- (geb.) bzw. DM/SFr. 68.- (kart.), ISBN 3-8257-0096-8 (geb.) / 3-
8257-0103-4 (kart.).
Frankemölle ist Professor für Neues Testament an der Kath.-Theol. Fakultät der Universität

Paderborn. Seine Spezialgebiete sind inhaltlich das MtEv und methodisch die Erprobung

von leser- und handlungsorientierten Ansätzen an biblischen Texten. Beides
zusammengeflossen ist in einem zweibändigen Matthäus-Kommentar, dem ein genuin rezepti-
onsorientierter Verstehensansatz zugrunde liegt (H. Frankemölle, Matthäus: Kommentar
1+2, Düsseldorf 1994/97).

Im vorliegenden Band handelt es sich um die Neuedierung von früher publizierten
Aufsätzen. Damit dass sie zusammengefügt unter ein gemeinsames Thema und Vorwort
gestellt werden, entsteht gleichsam eine neue «Leserlenkung», die im Begleittext so formu-



Rezensionen 383

liert wird. «Dass die neutestamentlichcn Theologien - einschliesslich die des Paulus - im
jüdischen Lebens- und Glaubenshorizont entworfen, sich bei allen neuen Akzenten als

(noch) jüdische verstanden, auch wenn sie aufgrund der Rezeption durch Heidenchristen
zur Trennung führten, ist von den Christen heule neu zu entdecken... Dieses Buch lädt zur
Spurensuche ein mit überraschenden Anfragen an das übliche christliche Selbstverständnis
heute.» Der Band enthält folgende, unter vier Rubriken thematisch gegliederte Einzelstudien:

I. Zur biblisch-i'rühjüdischen Perspektive neutestamentlicher Theologien: 1. Die Entstehung

des Christentums aus dem Judentum. Historische, theologische und hermeneutische
Aspekte (1992); 2. Neutestamentliche Christologien vor dem Anspruch alttestamentlicher
Theologie (1974): 3. Neutestamentliche Christologien als jüdische Glaubenszeugnisse?
(1990); 4. Juden und Christen nach Paulus. Israel als Volk Gottes und das Selbstverständnis
der christlichen Kirche (1984); Mose in Deutungen des Neuen Testaments (1994).

II. Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden: 6. Johannes der Täufer und Jesus im
Matthäusevangelium. Jesus als Nachfolger des Täufers (1996); 7. Jesus als deuterojesajani-
scher Freudenbote? Zur Rezeption von Jes 52,7 und 61,1 im Neuen Testament, durch Jesus
und in den Targumim (1989); 8. Jüdische Messiaserwartung und christlicher Messiasglaube.
Hermeneutische Anmerkungen im Kontext des Messiasbekenntnisses Mk 8,29 (1978); 9.

Hat Gott Jesus im Tode verlassen? Zur Theodizee-Problematik im Markusevangelium.
Anmerkungen zu Mk 16,1-8 im Kontext (1996); 10. Auferweckung Jesu - (nur) ein Zeichen
apokalyptischer Endzeit? Ein Zwischenruf (1998).

III. Jüdische Intertextualität im Matthäusevangelium: 11. Das Matthäusevangelium als

heilige Schrift und die heilige Schrift des früheren Bundes. Von der Zwei-Quellen- zur
Drei-Quellen-Theorie (1993); 12. Die Tora Gottes für Israel, die Jünger Jesu und die Völker

nach dem Matthäusevangelium (1996); 13. Die sogenannten Antithesen des Matthäus
(5,21ff). Hebt Matthäus für Christen das «Alte» Testament auf? Von der Macht der
Vorurteile (1994); 14. Der «ungekündigte Bund» im Matthäusevangelium? Oder: Von der
Unverbrüchlichkeit der Treue Gottes zu Israel und zu den Völkern (1998); 15. Die matthäi-
sche Kirche als Gemeinschaft des Glaubens. Prolegomena zu einer bundestheologischen
Ekklesiologie (1996).

IV. Die Relevanz der jüdischen Wurzeln für die gegenwärtige Theologie: 16.
Jüdischchristlicher Dialog. Interreligiöse und innerchristliche Aspekte (1992); 17. Die «Kirche
Gottes in Christus». Zum Verhältnis von Christentum und Judentum als Anfrage an christliches

Selbstverständnis (1995); 18. Biblische Grundlagen einer Ökumene der Weltreligionen

(1994); 19. Wie können wir heute Jesus Christus verkündigen? (1995).
Ein vertieftes Eingehen auf die Einzelbeiträge kann angesichts dieses Sammelbandes

nicht geboten werden. Ich greife lediglich eine Einzelproblematik und eine Gesamtproblematik

heraus. Zum siebten Aufsatz möchte ich kritisch anmerken, dass m.E. der Einfluss
von Jes 61,1 (ff.) auf Jesus selber und die neutestamentlichen Evangelien stärker zu
veranschlagen ist, als Frankemölle das wahrhaben will (vgl. zu Qumran auch das damals noch
nicht edierte Manuskript 4Q521, auch das Zugeständnis von Frankemölle, MtEv Bd. 2,

268). Die zweite grundsätzliche Frage bzw. Spannung leuchtet bereits im Titel auf und wird
im dreizehnten Aufsatz folgendermassen thematisiert: «Christliche Bibelauslegungen
bewegen sich von ihrem Selbstanspruch her gleichsam zwischen Skylla und Charybdis... Müssen

sich Christen wirklich zwischen der Enterbung der heiligen Schrift des früheren Bundes
durch eine christlich-christologische Lesart und der Heimholung Jesu und der
neutestamentlichen Theologen ins Judentum auf der anderen Seite - bis hin zum Theologischen
Besitzverzicht> in Entwürfen zur Christologie alternativ entscheiden?» (298f.) Damit ist
eine, wenn nicht die in der Neutestamentlichen Wissenschaft virulente Frage gestellt. Ob
nach Meinung des Lesers Frankemölle dieser Weg zwischen Skylla und Charybdis gelun-



384 Rezensionen

gen ist, wird dieser entscheiden müssen. Dabei wird der eigene Standort und die Textwahrnehmung

gewiss eine nicht zu unterschätzende Rolle spielen.
Beat Weber, Linden

Christine Stuber, «Eine fröhliche Zeit der Erweckung für viele». Quellenstudien zur Erwek-
kungsbewegung in Bern 1818-1831. Peter Lang, Bern et al. 2000. 391 S., ISBN 3-906765-
03-2.

Die vorliegende Dissertation der Berner Kirchenhistorikerin Christine Stuber beleuchtet

die Berner Erweckungsbewegung von 1818 bis 1831. Das Jahr 1818 erachtet Stuber als

Anfangsjahr der Berner Erweckung, da «die zahlreichen Gottesdienstbesucher an der
französischen Kirche und das Wirken der Bibelgesellschaft in der Stadt Bern nicht mehr zu
übersehen» waren (203). Der politische Umschwung von 1831 markiert das Enddatum der
Untersuchung.

Stuber ist nicht die erste, die die Berner Erweckung wissenschaftlich untersucht. Mittels
Heranziehen neuer handschriftlicher wie gedruckter Quellen und moderner historischer
Fragestellungen sucht sie aber die Berner Erweckung neu zu beleuchten und hergebrachte
Ansichten zu korrigieren. U.a. geht sie den Fragen nach, wie die Berner Erweckung zu
anderen Erweckungsbewegungen und dem Pietismus steht, wie sie die reformierte Tradition
aufnimmt und allenfalls weiterführt, wie das zeitgenössische Umfeld die Berner Erwek-
kung prägte, wie sich die evangelisch-reformierte Kirche zur Erweckung verhielt.

Im Zentrum der Untersuchung steht die prägende Persönlichkeit der Berner Erwek-
kung, der Pfarrer Antoine Jean-Louis Galland, der, von Genf herkommend, von 1816 bis
1823 als Helfer an der französischen Kirche wirkte. Seine reformatorisch ausgerichteten
Predigten - im Unterschied zu den entsprechend dem aufklärerischen Geist der Zeit vor
allem auf die Moral zielenden Predigten vieler seiner Pfarrkollegen - zogen viel Publikum
an und erzielten eine grosse Wirkung, sowohl zustimmender wie auch ablehnender Art.
Gallands Wirken fand vorbereiteten Boden vor. Die Zeit nach den napoleonischen Kriegen

war notvoll. Der britische evangelicalism hatte auch Bern erreicht, was u.a. zur Gründung

der Traktat- und Bibelgesellschaft nach Basler Vorbild führte. Verschiedene christliche

Gruppierungen, wie die Herrnhuter Brüdergemeine und die Heimberger Brüder,
förderten ebenfalls die Berner Erweckung.

Eingehend diskutiert Stuber die Theologie Gallands. Ihrem Urteil gemäss bewege er sich
auf solidem reformatorischen Boden und stimme im wesentlichen mit dem II. Helvetischen
Bekenntnis überein. Allerdings setze er da und dort andere Akzente als die Reformatoren,
so etwa in der Frage nach dem Gericht oder in der gar einseitigen Betonung der Sündhaftigkeit

des Menschen. Galland bekannte sich stets zur Staatskirche und warnte vor Separationen.

Immer mehr Leute aus allen sozialen Schichten schlössen sich dem Kreis um Galland an.
Die Erweckten setzten sich im Rahmen der Bibelgesellschaft für die Verbreitung der Bibel
ein, ein Missionskomitee und Hilfsvereine wurden gegründet. Die Erweckten unterstützten

auch die sozialen Einrichtungen der Stadt und zeigten viel Engagement im Gründen
eigener sozialer Einrichtungen. Das Diakonissenhaus Bern etwa geht auf die Berner Erwek-
kung zurück.

Wo viel Aufbruch ist, regt sich auch viel Widerstand. Die Regierung verbot die Konven-
tikelbildung und unterdrückte jegliche Abspaltung von der offiziellen Kirche. «Wiederholungstäter»

wurden festgesetzt oder ausgewiesen. Zur Erweckung gehörende Pfarrer wie
Jeremias Lorsa, Auguste Schaffter u.a. mussten sich vor einer Kirchenkommission
verantworten. Erst der politische Umschwung von 1831 verschaffte den Erweckten die Religionsfreiheit

und ermöglichte die Gründung zweier Gemeinschaften, der Evangelischen Gesell-



Rezensionen 385

schaft als innerkirchlicher und der Freien Evangelischen Gemeinde als freikirchlicher
Gemeinschaft.

Überraschend m.E. sind einige Ergebnisse der vorliegenden Arbeit, weniger vielleicht,
dass die Erweckten die reformatorische Tradition oft treuer bewahrten als die offizielle
Staatskirche, als vielmehr ihre ökumenische Offenheit. Oder dass Anliegen der Aufklärung

gerade von den Erweckten aufgenommen und umgesetzt wurden, so die Bildung von
Vereinen, das Ernstnehmen der Gleichheit und Mündigkeit der Menschen, wenn ihnen -
ungeachet der sozialen Schicht und Bildung - Bibeln und andere religiöse Literatur
«zugemutet» wurden. Auch der Gründung des Zivilstandswesens leistete die Erweckung
dadurch Vorschub, dass Erweckte sich nicht mehr von der offiziellen Kirche trauen lassen
wollten.

Christine Stuber legt eine gründliche Untersuchung der Vorgeschichte, des Verlaufs und
des Umfelds der Berner Erweckungsbewegung und eine liebevolle Darstellung ihrer
wichtigsten Persönlichkeiten vor. Nicht weniger als 1176 Fussnoten zeugen für diese Gründlichkeit.

Dem Leser und der Leserin wird allerdings ob dieser Gründlichkeit einige Ausdauer
bei der Lektüre abverlangt. Die Übersetzung sämtlicher fremdsprachigen Zitate, Biogramme

im Anhang zu allen wichtigen Personen sowie zeitgenössische Abbildungen der
wichtigsten Akteure runden den gefälligen Gesamteindruck ab.

Der Rezensent wurde beim Lesen der vorliegenden Arbeit über die Berner Erweckungsbewegung

an Apg 12,24 erinnert: «Das Wort Gottes aber wuchs und nahm zu.» Offenbar
will das Wort Gottes «wachsen am Widerstand und am Widerspruch» (Walter Lüthi). Aus
Stubers Arbeit wird klar, weshalb trotz Widerstand und Widerspruch die Zeit der Berner
Erweckung - wenn nicht für alle, so doch für viele - eine fröhliche Zeit war.

Jürg Luchsinger, Walterswil

Andreas Urs Sommer, Friedrich Nietzsches «Der Antichrist». Ein philosophisch-historischer
Kommentar. Reihe Beiträge zu Friedrich Nietzsche Band 2, Schwabe Verlag Basel

2000. 780 S. geb., SFr. 128.- ISBN 3-7965-1048-1.

Der Pfarrerssohn Friedrich Nietzsche macht es uns Christen nicht leicht. Seine Kritik am
Christentum ist scharf und ätzend. Darum ist er in der Theologenschaft immer im Gespräch
geblieben. Allerdings wird bis heute versucht, seine Aussagen zu bagatellisieren oder aber
es wird behauptet, Nietzsche habe das wahre Christentum umrissen. Die Gefahr, es sich zu
leicht zu machen besteht auch insofern, als «Der Antichrist» an der Grenze zu Nietzsches
geistiger Umnachtung entstanden ist. Hinzu kommt, dass diese Schrift in gängiger Weise
oft als politische Tendenzschrift gelesen wird, die so gesehen nur als bedenkliches, gefährliches

Elaborat erscheinen kann.
Das Buch des Pfarrersohnes Andreas Urs Sommer deckt die Fehlurteile präzise auf. Seine

scharfe Analyse der Argumentations- und Verführungsstrategien Nietzsches tragen viel
zum gerechteren Verständnis von Nietzsches spätem Denken bei. So weist er nach, dass
dessen Christentumskritik stringent und innerlich gefestigt dargestellt ist. Es wird eine
konsequente Delegitimierung christlich-abendländischer Moral und Metaphysik durchgespielt.

Sommer vermag minuziös zu zeigen, dass auch die oft unternommenen christlichen
Versuche der Vereinnahmung verfehlt sind. Zwar sieht Nietzsche im wirklichen Jesus die
einzig mögliche Art, original-christlich zu leben. Aber er verwirft diese Lebenspraxis ganz
klar als eine absurde.

Nietzesches Christentumkritik ist also keineswegs erledigt, sofern wir den Mut und die
Freiheit haben - Nietzsche erhebt beides zur Forderung -, offen und unbeeinflusst zu
hören. Sommer interessieren die Bedingungen der Möglichkeit, nach dem «Antichrist» noch
Christ sein zu können, ohne sich auf supranaturale Gegebenheiten zurückziehen zu müssen.

Die nach-antichristlichen Fragen, denen sich die heutige Theologie zu stellen hat, ent-



386 Rezensionen

puppen sich als fruchtbringend für das eigene Verständnis, sowohl gegenüber philosophischer

Kritik wie auch in der Auseinandersetzung im Dialog mit anderen Religionen.
Wie lebt das Christentum damit, dass der historische Jesus uns immer nur als der von

seinen Nachfolgern (falsch) ausgelegte erscheint? Wie lebt es sich zwischen der Bergpredigt
und dem Ressentiment der Vergeltung, auch wenn sie Gott überlassen wird? Was bedeutet
die heutige populäre Tendenz eines Mystizimus für das Diesseits? Wie weit haben die
individuelle Überzeugung und Verantwortung ihr Recht? Wo und wann wird der freie «Glaube»

eingeengt durch dogmatische Urteile oder eine feststehende christliche Weltanschauung?

Sommers Buch birgt ungeheuer viel Material, das auch tatsächlich verarbeitet wird.
Verschränkt mit der ihm eigenen Sprache und Methode ist es jetzt schon als das Standardwerk
zu Nietzsches «Der Antichrist» zu bezeichnen. Dass die Forschung auch hier nicht
stehenbleiben wird, weiss der Autor. In den «Mutmassungen» des Nachworts meint er: «Vielleicht

ist Nietzsches «Antichrist» überhaupt nicht beizukommen.»
Clemens Frey

Thomas Albert Howard. Religion and the Rise of Historicism. W. M. L. de Wette. Jacob
Burckhardt, and the Theological Origins of Nineteenth-Century Historical Consciousness.

Cambridge University Press, Cambridge 2000. XI + 250 S.

Die Geschichte der abendländischen Zivilisation wird gewöhnlich in der Perspektive der
scheinbaren <Sieger> als Emanzipation aus traditionalen Bindungen gelesen. Emanzipation
gilt dabei als Loslösung des Individuums von einem kirchlich-christlichen Glaubens- und
Moraldiktat - als Loslösung, die mit der Aufklärung in ihre kritische Phase trat und sich im

wissenschaftsgläubigen 19. Jahrhundert endgültig konsolidierte. Thomas Albert Howards
Buch über die Entstehung des Historismus aus dem Geist der theologischen Kritik stellt die
Selbstverständlichkeit dieses Geschichtsbildes in Frage, indem er anhand zweier exemplarischer

Fälle dessen blinde Flecken ins Relief treten lässt. Zum einen widmet sich Howard
dem Werdegang und Werk Wilhelm Martin Leberecht de Wettes, zum andern dem Übergang

Jacob Burckhardts vom Theologie- zum Geschichtsstudium sowie dem theologischen
Bodensatz in den grossen Büchern des Basler Kulturhistorikers. Dabei entwirft er zunächst
ein Panorama der geistigen Situation, in der de Wette die Grundlagen seiner kritischen
Exegetik und Dogmatik schuf, um zu zeigen, wie sehr die Theologie am Ende des 18. und
zu Beginn des 19. Jahrhunderts noch am allgemeinen <Diskurs> der Wissenschaften
partizipierte. Howard möchte im Folgenden nachweisen, dass der Abgang Burckhardts von der
Theologie direkt auf de Welte als dem führenden Kopf der damaligen Basler Theologischen

Fakultät zurückzuführen sei. De Wettes Versuch, mit seinem Mythos-Konzept zu
einem neuen Verständnis der biblischen Schriften vorzustossen, habe das religiöse Weltbild
des Pfarrersohnes Burckhardt nachhaltig erschüttert, ohne ihn aber für den theologischen
Liberalismus zu gewinnen. Demgegenüber sei der anthropologische Pessimismus des
späteren Burckhardt nichts anderes sei als eine Säkularisierung des vernünftig-orthodoxen
und pietistischen Erbsündendenkens, das Burckhardts Herkunftsmilieu bestimmt hatte.

Leider bleibt Howard in der Durchführung seiner ehrgeizigen Revision des landläufigen
Geschichts- (und Burckhardt-)Bildes hinter seinen eigenen Ansprüchen zurück. Obwohl er
de Wettes Werdegang (fast zu) ausführlich schildert, wirkt schon seine Skizze der
Aufklärungstheologie ausgesprochen schematisch, weil sie von Anfang an darauf zugeschnitten
ist, erst in der Geschichtsphilosophie des Deutschen Idealismus, bei Schleiermacher und de
Wette selber den Graben zwischen «notwendiger Vernunftwahrheit» und «zufälligen
Geschichtswahrheiten» (Lessing) gekittet zu sehen. Dies entspricht in etwa dem Forschungsstand

von Friedrich Meineckes Historismus-Buch aus dem Jahr 1936 - symptomatisch ist
beispielsweise, dass Howard bei der Behandlung von Reimarus (82f. und 193f.) die nicht



Rezensionen 387

unbeträchtliche Forschungsliteratur nach Albert Schweitzers Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung (1913) nicht mehr zur Kenntnis nimmt. Howard neigt dazu, de Wettes theologische

Radikalität zu übertreiben, um dessen (zweifelsfreien) Antagonismus zur Basler
Orthodoxie augenfällig zu machen. Hätte er die tatsächlich belegbaren, kritischen Folgewirkungen

von de Wettes Ansatz veranschaulichen wollen, wäre er kaum umhin gekommen,
wenigstens Franz Overbecks Umarbeitung des de Wetteschen Apostelgeschichtskommentars

zu erwähnen, der Johann-Christoph Emmelius ja schon 1975 eine vorzügliche
Monographie gewidmet hat. Howard bewegt sich demgegenüber auf dünnem Eis, wenn er die
Begegnung de Wette-Burckhardt zum geistesgeschichtlichen Krisenpunkt stilisiert, in dem
sich der revolutionäre geistige Bruch der Epoche manifestieren soll. Die direkten Zeugnisse,

die für die Wirkung de Wettes auf Burckhardt angeführt werden, sind dürftig und gehen
kaum über das hinaus, was sich in Werner Kaegis monumentaler Burckhardt-Biographie
bereits findet. Howard ist ohnehin nicht gefeit davor, im Interesse seiner geistesgeschichtlichen

Gipfelhistoriographie trotz Kontingenz-Rhetorik das scheinbar weniger Spektakuläre

aus Abschied und Traktanden fallen zu lassen. So sind ihm die neueren Forschungen
zu Burckhardts kirchenhistorischem Lehrer Karl Rudolf Hagenbach ebenso entgangen wie
diejenigen zu Basels «Vernünftiger Orthodoxie», in deren Tradition er Burckhardts Vater,
den Antistes gleichen Namens verortet. Hagenbach ist keineswegs bloss «de Wette's
<echo>» (130), sondern als Schüler Schleiermachers eine sehr eigenständige Theologenpersönlichkeit,

deren direkter Einfluss auf Burckhardt womöglich höher zu veranschlagen ist
als diejenige de Wettes, wenn man denn schon biographistische Einflussforschung treiben
will. Die Grenzen einer solchen biographistischen Geistesgeschichtsschreibung zeigt die
vorliegende Arbeit gerade dort sehr deutlich, wo sie von Burckhardts Glaubenskrise 1837-
1839 spricht, ohne sie aber wirklich dingfest machen zu können. Dass die Denkwege unter
ähnlichen Voraussetzungen auch sehr anders haben verlaufen können, würde etwa der Fall
von Burckhardts Studienfreund Alois Emanuel Biedermann dokumentieren, der dank Hegel

zu einer spekulativen, liberalen Theologie fand und damit gerade das Gegenbeispiel zu
Burckhardts Entwicklung abgibt. Hier hätten die neuen Untersuchungen eine parallele
Betrachtung der vielleicht exemplarischen Denkwege von Burckhardt und Biedermann
nahegelegt. Indessen sucht man bei Howard selbst in den diesbezüglichen Fussnoten einen Hinweis

auf Thomas K. Kuhns bahnbrechende Biedermann-Biographie (Tübingen 1997)
vergebens.

Auch das letzte, den angeblichen Transformationen des Erbsündendenkens in anthropologischen

Pessimismus gewidmete Kapitel hinterlässt einen zwiespältigen Eindruck. Da
bleibt die Behauptung, es finde hier eine Säkularisierung von Motiven aus Burckhardts
pietistisch-orthodoxer Kinderstube statt, sehr im Allgemeinen. Zweifellos investiert Burckhardt

etwaige Erlösungshoffnungen nicht mehr hegelianisierend in einen heilsbringenden,
geschichtlichen Fortschritt (vgl. 140); die Genealogie seines illusionslosen Blicks auf die
menschliche Unvollkommenheit als Erbsündenderivat hätte jedoch noch einiger
Spezifizierungen bedurft, um zu überzeugen. Im Falle von Pierre Bayles anthropologischem
Pessimismus mag eine solche Herleitung allenfalls noch überzeugen, aber schon beim späten
Voltaire würde sie fraglich - und erst recht bei Burckhardts Kollegen Overbeck, dem eine
konfessionelle Sozialisierung versagt geblieben ist und der gleichwohl nicht an die Perfektion

oder Perfektibilität des Menschen glaubt. Insgesamt hinterlässt Howards Buch mehr
Fragen als bestechende Antworten - wobei man manche Fragen in Lionel Gossmans
umfassendem neuen Buch über Basel in der Epoche Burckhardts beantwortet findet (Basel in
the Age of Jacob Burckhardt, Chicago 2000).

Andreas Urs Sommer, Greifswald



388 Rezensionen

Jan Assmann, Religion und kulturelles Gedächtnis. Zehn Studien, Beck'sche Reihe, Bd.
1375, Verlag C.H. Beck. München 2000. 256 S.

Fachwissenschaftler, die sich den esoterischen Verpuppungen ihrer Disziplin entziehen
und ein weiteres geistiges Wirkungsfeld erschliessen, sind unter den deutschsprachigen
Akademikern nach wie vor seltene Erscheinungen. Aus diesen ragt zweifelsohne Jan
Assmann hervor, der sein angestammtes Arbeitsfeld, die Ägyptologie, schon seit Jahren in
Richtung allgemeiner Kultur- und Religionswissenschaften erweitert und damit nicht nur
vielfältige <Fachdiskurse>, sondern selbst manche Feuilletondebatten befruchtet hat. Der
hier anzuzeigende Sammelband mit zehn Aufsätzen aus den neunziger Jahren führt ein in
das breite Spektrum von Assmanns wissenschaftlichen Unternehmungen, ohne deswegen
aber den Eindruck von Beliebigkeit zu hinterlassen, der sich bei Aufsatzsammlungen
allseitig beschlagener Gelehrter oft festsetzt. Das Generalthema ist der Zusammenhang von
Erinnerung, genauer: von «kulturellem Gedächtnis», und Religion. Es wird variiert in
Studien zur Religionsentwicklung im Alten Ägypten, zum Prozess der Kanonisierung der
hebräischen Bibel, zum Identitätsstiftungscharakter von Gedächtnisleistung, zu Mündlichkeit
und Schriftlichkeit oder zu Text und Ritus als Medien von Religion. Nehmen diese
Reflexionen das <orientalische> Altertum zum Ausgangspunkt oft weitreichender historischer
Thesen, so fragt Assmann doch auch nach der modernen Perspektivierung des Alten Israel
oder des Alten Ägypten. Es gelingt ihm etwa, Sigmund Freuds Schrift über den Mann Moses

und die monotheistische Religion mit ihrem Fokus auf Erinnerungs- und
Verdrängungsprozesse in neues Licht zu stellen, indem er sich gegen Freuds «Flermeneutik des
Misstrauens» verwahrt, um stattdessen aufzuzeigen, dass es dem Deuteronomium selbst
wesentlich um «Gedächtnismachen» geht. Auch der sogenannten schönen Literatur ist der
Ägyptologe nicht abhold: So engagiert er sich zugunsten einer ernsthaften religionswissenschaftlichen

Rezeption von Thomas Manns Mythos-Konzept, wie es in der Josephs-Tetralogie

entfaltet wird. Hier hat Assmann bei aller Detailkritik einen ihm ähnlichen Denkhorizont

gefunden. Den programmatischen Abschluss des Buches bildet eine Preisrede, in der
der Verfasser dem Verschwinden und Wiederauftauchen Ägyptens im kulturellen Be-
wusstsein Europas nachspürt und sich selber in den Dienst dieses (eben etwa durch Freud
und Mann repräsentierten) Wiederauftauchens nehmen lässt. Ob freilich Ägypten bis ins
frühe 19. Jahrhundert tatsächlich eine so einzigartige und zentrale Rolle bei der geistigen
Selbstverortung der gebildeten Abendländer gespielt hat, wie Assmann suggeriert, muss
dahingestellt bleiben. Jedenfalls wirken die von Assmann hervorgehobenen Spekulationen
eines Karl Leonhard Reinhold am Ende des 18. Jahrhunderts, Mose habe seine ganze
theologische Weisheit inklusive Gottesbegriff von den Ägyptern gelernt (eine von Schiller
rezipierte These), reichlich blass beispielsweise vor dem Hintergrund von Voltaires rhetorischer

Frage (im Essai sur les mœurs), warum Mose denn nicht wenigstens den Ägyptern
und den anderen orientalischen Hochkulturen den Glauben an die Unsterblichkeit der
Seele und an die jenseitige Vergeltung abgeschaut habe. Das historische Selbstverständnis
der Aufklärung war wohl doch wesentlich weniger <ägyptizistisch>, als es bei Assmann
erscheint; die Aufmerksamkeit verteilt sich da meist recht gleichmässig auf China, Indien,
Persien und Ägypten, ohne dass - trotz der Fiktion eines ägyptischen Monotheismus etwa
auch bei Voltaire - eine einseitige Vorliebe für das letztere erkennbar wäre.

Weitere Einzeluntersuchungen zu andern (nichtantiken) Bereichen der Religions- und
Kulturgeschichte werden erweisen müssen, wie weit Assmanns begriffliche Differenzierungen

tragen. Das kulturelle Gedächtnis als Weiterführung des Konzeptes vom kollektiven
Gedächtnis (Maurice Halbwachs) umfasst nicht nur das, was sich direkt in der jeweils
gegenwärtigen Kommunikation als gesellschaftlich-<ideologischer> Kitt direkt instrumentalisieren

lässt, sondern stellt namentlich durch die Erfindung der Schrift als Speichermedium
unerschöpfliche Ressourcen nicht aktualisierten, aber doch aktualisierbaren Wissens zur
Verfügung. Gerade das Subversive, das Häretische findet da seinen Platz und harrt seiner



Rezensionen 389

etwaigen Wiedererweckung. Man wird sehen, ob auch Assmanns Konzept vom kulturellen
Gedächtnis selbst da in der Versenkung verschwinden oder aber aktual bleiben wird.

Andreas Urs Sommer, Greifswald

Michael Meyer-Blanck/Birgit Weyel, Arbeitsbuch Praktische Theologie. Ein Begleitbuch
zu Studium und Examen in 25 Einheiten, Chr. Kaiser, Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh

1999. 239 S.

Dieses Lehrbuch will nicht den ganzen Stoff der Praktischen Theologie komprimiert
wiedergeben, sondern den Studiernden bei der Auseinandersetzung mit dem Fach und der
Examensvorbereitung helfen, die Probleme zu verstehen. Es bietet nicht nur Ausführungen

zu den traditionellen Gebieten Homiletik, Poimenik, Liturgik, Religionspädagogik,
Gemeindeaufbau, sondern behandelt auch oft vernachlässigte Bereiche wie Diakonik,
Kirchenrecht, Semiotik, Ästhetik. Zu jedem Thema findet man eine Einführung, einen Überblick

über Positionen und Argumentationen und eine Zusammenfassung, ferner Leseaufgaben,

Fragen, die in Kleingruppen zu diskutieren sind und spielerische Formen der
Aneignung. Ob durchschnittlich begabte Studierende das Buch, wie die Verfasser annehmen,
in einem Monat durcharbeiten können, bezweifle ich. Wenn sie die zu diskutierenden
Probleme, die oft hoch komplexe Sachverhalte aufgreifen, nicht nur antippen wollen, müssen
sie, um mit dem Buch nützlich umzugehen, bedeutend mehr Zeit investieren. Ob sie die
vorgeschlagenen Spielchen ausführen (z.B. nach einem provozierenden Zitat Thurneysens:
«Jeder von Ihnen schreibt einen fiktiven Brief an Thurneysen»), hängt von der Spielfreude
der Benutzer ab.

Walter Neidhart, Basel

Gerhard Müller u.a., Theologische Realenzyklopädie, Bände 29-31, Verlag Walter de
Gruyter, Berlin - New York 1998-2000. 798, 813 und 823 S. ISBN 3-11-002218-4.

Das vor 25 Jahren begonnene Grossunternehmen der Neuherausgabe der «Realencyklo-
pädie für protestantische Theologie und Kirche» (1908 abgeschlossen) nähert sich seinem
Ende. Man kann dem verantwortlichen Herausgeber Gerhard Müller und seinem
internationalen und interkonfessionellen Mitarbeiterteam nur gratulieren, dass sie in relativ kurzer

Zeit (pro Jahr ist durchschnittlich 1 1/4 Band erschienen!) und im von Anfang festgelegten

Umfang dieses Riesenwerk abschliessen können. G. Müller gedenkt im Vorwort
zum eben erschienenen 31. Band zweier verstorbener Kollegen, die seit den Anfängen
dabei waren: Joachim Mehlhausen, der 1978 als Kirchengeschichtler in den Herausgeberkreis
eingetreten war, und Carl Heinz Ratschow, welcher der eigentliche Begründer der
Realenzyklopädie war.

Es ist spannend zu hören, wie man von Anfang an bemüht war, die besten Forscherinnen
und Forscher ohne Ansehen ihrer Nationalität oder Konfession zu gewinnen, sich aber
auch bewusst war, dass man nicht erwarten konnte, «bei der Vielgestaltigkeit der in der
TRE behandelten Gegenstände und bei der Eigenprägung der zahlreichen Autoren in
allen Artikeln eine gleichmässige Lösung der theologisch-enzyklopädischen Aufgabe» zu
erreichen. Ich persönlich habe immer geschätzt, bei den grossen, von mehreren Autoren
bearbeiteten Stichwörtern die kleineren oder manchmal auch grösseren Spannungen
zwischen den Akzentsetzungen und Sichtweisen der Bearbeiter festzustellen; das war
bereichernd und der Sache angemessen.

Wie ist meine Reaktion gegenüber den drei vorliegenden Bänden? Sie ist nicht immer
enthusiastisch; vielleicht ermüdet der Rezensent auch allmählich bei seinem schon ein
Vierteljahrhundert währenden Geschäft. Die ersten 500 Seiten des 29. Bandes sind noch



390 Rezensionen

dem Buchstaben R gewidmet; sie umschliessen die wichtigen mit «Rom» zusammenhängenden

Stichwörter «Römerbrief», «Römisch-katholische Kirche», «Rom». Sie behandeln
auch zwei bedeutende Maler: Rembrandt und Rubens (man kann sich fragen, ob es in der
heutigen Zeit ein Luxus wäre, die Illustrationen farbig zu drucken, was natürlich eine ganz
andere Wirkung hätte?).

Die folgenden 1800 Seiten beginnen mit dem Buchstaben S (bis «Sprachphilosophie»).
Fast am Anfang steht der Artikel «Sabbat», fast am Schluss derjenige über «Sonntag», die
beide natürlich mein besonderes Interesse erweckt und im grossen Ganzen meine Zustimmung

gefunden haben.
Der Grossteil der Stichwörter umfasst die Artikel, die den in der deutschen Sprache sehr

zahlreichen mit Sch beginnenden Wörtern gewidmet sind. Man stösst auf eine ganze Reihe
von berühmten Namen, die sich fast folgen: Scheler, Schiller, Schlatter, Schleiermacher.
Bei den Ländern desgleichen: Schlesien, Schleswig-Holstein, Schottland. Schweden,
Schweiz (hier möchte ich dem Verfasser Ulrich Gäbler ein besonderes Kränzchen winden:
Er hat es ausgezeichnet verstanden, die nicht einfache Geschichte seiner Wahlheimat
einfühlsam darzustellen; freilich hätte die Welschschweiz, z.B. Calvin und Ostervald, mehr
Raum verdient).

Etwas enttäuschend sind andere wichtige Artikel. Es ist an ihnen abzulesen, dass eine
Realenzyklopädie immer nur einem «gegenwärtigen» Zeitpunkt verpflichtet sein kann und
schon während ihres Erscheinens von der jeweiligen noch neueren Aktualität überholt zu
werden riskiert. So ist z.B. der 100-seitige und neun Unterabteilungen enthaltende Artikel
«Schöpfer/Schöpfung» unvollständig, weil noch mit keinem Wort auf die seit 1998 auf
schon 1600 Seiten angeschwollenen Ausführungen von Eugen Drewermann zu diesem
Thema eingegangen wird. Auch ist es unbefriedigend, wenn der Längsschnitt zur
Schriftauslegung (von Ekkehard Mühlenberg in gewohnter Kompetenz verfassl) vor dem 19.

Jahrhundert abgebrochen wird und G. Müller für die Fortsetzung auf verschiedene
Abschnitte zu «Bibel» und «Hermeneutik» verweisen muss. Desgleichen ist es befremdend,
wenn nach 40 Seiten zum Thema «Seele» dann lediglich 6 Seiten zur «Seelenwanderung»
in der Religionsgeschichte und im Judentum folgen; angesichts der Bedeutung des Re-
inkarnationsglaubens heute dürfte eine Behandlung der Geschichte dieses Gedankens
innerhalb der christlichen Tradition nicht fehlen. Da ist man froh, dass wenigstens beim Thema

«Sexualität» die Homosexualität gebührend zur Sprache kommt.
Beim Stichwort «Schicksal» vermisse ich eine Behandlung des neutestamentlichen und

kirchengeschichtlichen Befunds (die Problematik ist ja nicht einfach abwesend!). Persönlich

hätte ich mir ferner gewünscht, dass die ausgezeichneten Ausführungen von Wolfgang
Janke und Patrick J. Sherry zum Stichwort «Schönheit» noch mehr Platz hätten beanspruchen

dürfen. Ich werde dann darauf achten, ob beim Thema «Wahrheit» weniger Raum
gespart wird. (Anmerkungsweise darf ich darauf hinweisen, dass früher beim Stichwort «Gut
und Böse» nur das Böse behandelt worden ist!). Für mich humanistisch geschulten
Menschen ist die Trilogie wahr-schön-gut eben immer noch wichtig!

Doch lassen wir die persönlichen Betrachtungen beiseite; es ist klar, dass da jeder nach
seinem Geschmack die Gewichte anders verteilt. Alles in allem muss man ja mit Dankbarkeit

festhalten, dass die neuen Bände der TRE den Lesern und den Leserinnen wieder
ungeheure Schätze von Wissenswertem in angenehm lesbarer und bibliographisch gut
dokumentierter Form zur Verfügung stellen.

Willy Rordorf Peseux


	Rezensionen

