Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 3

Artikel: "Die andere Aufgabe der Theologie" : ein bleibendes Anliegen Emil
Brunners im Briefwechsel mit Karl Barth

Autor: Kramer, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Die andere Aufgabe der Theologie»

Ein bleibendes Anliegen Emil Brunners im Briefwechsel mit
Karl Barth'

1. Emil Brunners Grundanliegen: Evangelisation

«Auch die theologische Arbeit ist mir ... im Grunde nichts anderes als eine
bestimmte Art der Evangelisation, ndmlich der Kampf gegen das heidnische
Denken».

«Evangelisation» ist ein Schliisselwort fiir Emil Brunners Verstdndnis von
Theologie. Auf der einen Seite macht es deutlich, dass es in allem zentral um
das Evangelium geht, um die Christusoffenbarung, um das Wort Gottes, um
nur einige der Ausdriicke zu nennen, mit welchen im Briefwechsel Barth-
Brunner «die Sache», um die es geht, jeweils bezeichnet wird. Dieser Sache
weliss sich Brunner ebenso verpflichtet wie Barth. Darin fiihlt er sich eins mit
Barth.

Evangelisation bezeichnet gleichzeitig ein Vermittlungsgeschehen: Evan-
gelisation richtet sich immer an Menschen in ihrer Situation, mit ihren spezi-
fischen Verstehensbedingungen, in den geistesgeschichtlichen Denkzusam-
menhédngen, in denen sie leben. Evangelium muss, wenn es denn bei Men-
schen Glauben schaffen soll, kommuniziert werden (wie vierzig Jahre nach
Brunner etwa Ernst Lange formulierte). Manche Theologen sehen in diesem
Vermittlungsgeschehen lediglich einen Gegenstand fiir die Praktische Theo-
logie, fiir Homiletik und Katechetik. Fiir Brunner dagegen ist Evangelisation,
ist Kommunikation des Evangeliums notwendigerweise ein Gegenstand der
Systematischen Theologie. Denn es geht hier in aller Grundsétzlichkeit um
die Frage der Christusoffenbarung in ihrem Zusammenhang mit dem Men-
schen in seinen Verstehensbedingungen. So geht es Brunner immer um die
Frage des hermeneutischen Horizontes. Das alles verbindet er mit dem Stich-
wort «Evangelisation».

' Der vorliegende Text wurde in etwas gekiirzter Form anlésslich der Feier zum
Erscheinen des Briefwechsels Karl Barth-Emil Brunner am 19. Mai 2000 zusammen mit
dem ebenfalls in diesem Heft enthaltenen Text von Eberhard Busch als Referat gehalten.

Die bibliographischen Angaben lauten: Karl Barth-Emil Brunner. Briefwechsel 1916-
1966. Karl Barth-Forschungsstelle an der Universitidt Gottingen, Leitung Eberhard Busch.
Karl Barth Gesamtausgabe Bd. 33, Theologischer Verlag Ziirich, 2000.

2 Brunner, Brief (B.) 82 vom 13.12.1932, 212. Alle in den Anmerkungen genannten
Seitenzahlen beziehen sich auf den genannten Briefwechselband. Wo kein Name genannt
ist, handelt es sich durchwegs um Zitate aus Brunners Briefen.



364 Werner Kramer

Brunners Denken im Briefwechsel mit Barth kreist um dieses Anliegen.
Hier weiss er sich bei seinem eigentlichen Auftrag. Hier ist bei allem, was er
schreibt und tut, sein theologisches Interesse und sein padagogischer Eros zu
spuren.

Aus diesem Grundanliegen heraus gestaltet er auch sein Leben, sein Han-
deln, das er immer als konkreten Ausdruck der Evangelisation verstanden
hat. Zu nennen sind vorab drei konkrete Auspridgungen der Evangelisation,
die in Brunners Leben Gestalt gewonnen haben: Da ist sein jahrzehntelanges
regelmissiges Predigen im Ziircher Fraumiinster, da ist sein aktives Teilneh-
men und Mitwirken in der ersten Oxfordbewegung Frank Buchmans wih-
rend der Dreissigerjahre, und da sind vor allem die letzten zwei Jahre seiner
Lehrtétigkeit als Dozent, Prediger, Seelsorger, Lehrer, Hermeneut — eben als
«Mann der Evangelisation» im Nachkriegsjapan (1953-1955).

So ist deutlich: In Lehre und Leben bezeichnet «Evangelisation» das
Grundanliegen Emil Brunners.

2. Brunners Konzeptualisierungsschritte: Anthropologie,
Erkenntnislehre, Hermeneutik

Emil Brunner war ein genuin systematisch-theologischer Denker. Wo er
auch einsetzte, alles wurde ihm zum systematischen Gesprich mit den theo-
logischen Viitern, aber auch mit den philosophischen Denkern und mit der
Moderne. In allem suchte er den denkerischen Zusammenhang, die Konzep-
tualisierung. Da sah er nicht nur seine Aufgabe, darin erkannte er auch sein
theologisches Charisma.

Bald wurde Brunner deutlich, dass sich dies von Barths genuiner theolo-
gischer Intention und seinem theologischen Charisma unterschied. Barth ging
es in allem darum, das Eine, alles Umstiirzende der Christusoffenbarung zur
Geltung zu bringen.

Er tut dies in immer neuen Aufbriichen und Anlidufen, weitgehend ohne
dass er die kodierte Begrifflichkeit der systematisch-theologischen oder phi-
losophischen Tradition aufnimmt. Er findet und erfindet seine eigenen Wor-
te, Bilder und Denkbewegungen, um die Christusoffenbarung zum Ausdruck
zu bringen. Diese Konzentration auf das Eine und dieses unablissige Kreisen
und Neueinsetzen wertet Brunner als Zeichen der Echtheit und Grosse von
Barths theologischer Erkenntnis. So schreibt er im Anschluss an die Lektiire
der zweiten Fassung des Romerbriefes:

«...sicher das untriiglichste Zeichen der Echtheit und Grosse der hier ge-
botenen Erkenntnis scheint mir (rein dusserlich, und doch nicht dusserlich be-
trachtet), dass du es fertig bringst, 520 Seiten lang einen Gedanken immer
wieder und immer neu und immer gleich zu sagen.»* Als es 1927 um eine Be-
rufung Barths an die Universitdt Bern geht, begriindet Brunner, warum er ein



«Die andere Aufgabe der Theologie» 365

Kommen Barths trotz einem Quentchen Konkurrenzangst begriissen wiirde:
«... da ich dich ganz aufrichtig und ernstlich fiir den besseren Theologen halte
als mich selber...»*

Dennoch moniert Brunner schon friith, man konne nicht ausschliesslich bei
der theologischen Grundvoraussetzung der dialektischen Theologie, bei Gott
und seinem Wort, bei der «Gott-Objektivitéit»5 und damit bei der Glaubens-
Objektivitit stehen bleiben. Denn das Wort Gottes richte sich an den Men-
schen. Der Mensch soll das Wort Gottes horen, erkennen und anerkennen.
Auch wenn der Mensch dies nicht aufgrund seines eigenen Vermodgens tun
kann, muss sich die Theologie doch mit der Frage der Verstehensbedingun-
gen und der Erkenntnisfihigkeit des Menschen befassen.

Das fithrt Brunner in einem ersten Schritt der Konzeptualisierung zu den
Fragen der theologischen Anthropologie.

«Das Kapitel de homine ist nicht an sich das wichtigste, wohl aber dasjeni-
ge, wo die Wurzeln des heutigen Denkens, also des Widerstandes gegen das
Evangelium liegen.»®

Auch wenn die Anthropologie nicht an sich das wichtigste Kapitel der
Theologie ist, gibt ihm Brunner in der zeitgendssischen Auseinandersetzung
hochstes Gewicht.

So, wie sich 1517 beim Thesenanschlag Luthers die Reformation an der
Lehre von der Kirche entziindet habe, so sei heute die Anthropologie das ei-
gentliche Kampffeld fiir die Auseinandersetzung.

«Darum muss heute die Anthropologie so <ausgebaucht> werden wie zu
Zeiten Calvins die Lehre von der Kirche, so sehr, dass es sich wohl lohnt, die-
sen Fragenkomlex besonders zu behandeln.»’

Und dies hat Brunner in der Folge auch getan: Er hat die Anthropologie
und andere Fragenkomplexe zwar immer ausgehend von der Christusoffen-
barung, aber doch als Teilthemen «ausgebaucht» und «besonders behandelt».

Brunner ist nicht der Einzige aus dem Kreis der dialektischen Theologie,
der die Bedeutung der Anthropologie entdeckt. Wenn man daran denkt, wel-
che Bedeutung die Frage nach dem Menschen, seiner Individualitdt und Iden-
titdt im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts erlangt hat, so ist man beein-
druckt von der Sensibilitdt Brunners, der das Gewicht dieses Themas in seiner
Zeit wahrgenommen hat. Auf andere Art tut dies in den Zwanzigerjahren
auch Friedrich Gogarten. Nach Brunner hat er darin «einfach recht».?

3 B. 32 vom 5.1.1922, 69.

4 B. 66 vom 1.11.1927, 162.
> B. 8 vom 30.1.1918, 20.

® B. 71 vom 8.6.1929, 178.
7 Ebd.

® Ebd.



366 Werner Kramer

Die Frage nach einer theologischen Anthropologie ist Brunner wichtig
wegen der Frage der Erkenntnislehre. Welches sind die Bedingungen der
Moglichkeit, dass der Mensch Gottes Wort horen, erkennen und anerkennen
kann? Wie ist dies dem gefallenen, siindigen Menschen moglich? Wenn sich
Brunner damit befasst, so kann er dies nicht ohne das Gesprich mit den Re-
formatoren und den Kirchenvitern tun, aber auch nicht ohne aufnehmende
und ablehnende Auseinandersetzung mit den Philosophen, die das Denken
des modernen Menschen bestimmen.

Dies fiihrt thn zum grundsitzlichen Nachdenken iiber das Verhiltnis von
(menschlicher) Vernunft und (gottlicher) Offenbarung, von Philosophie und
Theologie. Das leitende Interesse in dem allem ist die Frage nach dem herme-
neutischen Horizont des Menschen im Blick auf das Wort Gottes, die Offen-
barung Gottes. Zwar taucht das Stichwort Hermeneutik im ganzen Brief-
wechsel nur einmal auf, im Sachwortregister fehlt es ganz. Das dndert nichts
an der Tatsache, dass hier das Interesse Brunners liegt. Wenn man an die Be-
deutung denkt, welche die Hermeneutik im Anschluss an die Epoche der dia-
lektischen Theologie gewonnen hat, so kann man Brunners Spirsinn fiir die
sich ankiindenden Probleme bewundern.

Auch auf dem Gebiet der Hermeneutik ist Brunner nicht der Einzige aus
dem Kreis der dialektischen Theologen: Rudolf Bultmann hat sich differen-
ziert und begrifflich prizis mit dieser Fragestellung befasst.

So zeigt sich Brunners Interesse in diesen Schritten der Konzeptualisie-
rung: Vom Grundansatz des Evangeliums, des Wortes Gottes aus wendet er
sich der «ausgebauchten», «besonderen Behandlung» der Fragenkomplexe
Anthropologie, Erkenntnislehre, Hemeneutik zu.

Barth folgt ihm hier nicht. Sein Interesse konzentriert sich ausschliesslich
auf «die Sache», auf Gott, der sich in seinem Wort offenbart hat, offenbart,
und offenbaren wird. Fiir ihn gibt es keine Fragenkomplexe, die «auszubau-
chen» und «besonders zu behandeln» sind. Darum gibt es fiir ihn auch keine
Konzeptualisierungsschritte wie diejenigen Brunners. Fiir Barth sind das eher
Abweichungen von der einen Aufgabe der Theologie.

3. Brunners theologische Themen im Briefwechsel mit Karl Barth.

Brunners Anliegen der «Evangelisation» und dessen Konzeptualisierung
konkretisiert sich in vier Themen, welche er als Schwerpunkte seines theolo-
gischen Nachdenkens im Briefwechsel immer und immer wieder aufgreift. Es
sind dies die vier Themen: «Die andere Aufgabe der Theologie», der «An-
kniipfungspunkt», «theologia naturalis christiana» und «Schoépfungsoffenba-
rung und Christusoffenbarung». Die ersten drei Themen, die innerlich zusam-
menhingen, will ich im Folgenden entfalten.



«Die andere Aufgabe der Theologie» 367

1. «Die andere Aufgabe der Theologie» oder: Eristik und Dogmatik

1929 erschien in der von Barth, Thurneysen und Gogarten gegriindeten
theologischen Zeitschrift «Zwischen den Zeiten» Brunners umfangreicher
Aufsatz mit dem Titel «Die andere Aufgabe der Theologie». Dieser Aufsatz
fiihrte nach seinem Erscheinen zu einem eingehenden kritischen Gesprich
mit Karl Barth am 6. Juni 1929 auf dem «Bergli» oberhalb Oberrieden am Z.ii-
richsee. Barth verbrachte hier sein Freisemester im Haus seiner Freunde Pe-
stalozzi.

Die «andere Aufgabe der Theologie» bezeichnet Brunner in seinem Auf-
satz als «Eristik». Eristik ist eine Wortschopfung Brunners und bedeutet
schlicht «die Kunst zu disputieren». Sie ist fiir Brunner wichtig, weil alle theo-
logische Auseinandersetzung mit Menschen sich auf ithre Vorstellungen,
Denkweisen, Voraussetzungen und Erfahrungen beziehen muss. Nur so be-
steht die Moglichkeit, dass Gesprédchspartner das christliche Denken als
Chance und als verstehbare Antwort auf ihre Fragen erkennen und anerken-
nen konnen. Brunner bezeichnet die Eristik als «andere» Aufgabe der Theo-
logie, weil sie neben der allgemein anerkannten Aufgabe der Theologie, der
Dogmatik, steht. Die Dogmatik hat ihr Gewicht als theologische Besinnung
unter Theologen. Sie richtet sich primér an Theologen, welche sich bereits fiir
die Wahrheit des christlichen Glaubens entschieden haben. Die Auseinan-
dersetzung mit den Nichttheologen, mit dem modernen Menschen {iiber-
haupt, hat eine andere Ausrichtung. Als Eristik sucht sie das disputierende
Gesprich mit den menschlichen Gedanken, mit den menschlichen Philoso-
phien, damit die Wahrheit des Evangeliums in der Verdnderung und Neuaus-
richtung des Denkens iiberhaupt zur Auswirkung kommen kann.

In jenem Gesprich auf dem Bergli hat Barth manche Vorbehalte ange-
meldet. Diese wirkten in Brunner weiter. Darum schreibt er zwei Tage spiéter
einen gewichtigen und gut strukturierten Brief, der die Auseinandersetzung
fortfiihrt. Es sind vor allem drei Einwédnde Barths, auf die Brunner argumen-
tierend eingeht.

1. Der erste Einwand: Eristik habe in der Theologie nichts zu suchen, weil
man bei «der Sache» bleiben misse. Es sei falsch, mit der Eristik Zeit zu ver-
lieren. Dem entgegnet Brunner, die «Sache» sei so wenig identisch mit der
Dogmatik wie mit der Eristik. Die «Sache» sei allein das Evangelium. Darum
beginne alle Theologie mit der Bibelauslegung. Von der Bibelauslegung gehe
der néchste Schritt nicht zur Dogmatik, sondern

«zur Eristik, zum <theologischen Journalismus>, d.h. zur Auseinandersetzung des Glau-
bens mit den falschen Alternativen zum Glauben in und ausserhalb der Kirche. Ich bestrei-
te nicht die Notwendigkeit der Dogmatik im eigentlichen Sinn. Aber ich anerkenne nicht,
dass ernste theologische Arbeit mit ihr identisch sei. Du wirst dich kaum dariiber tduschen:
Dein Romerbrief bedeutet — nicht wegen des Ziehens der grossen Glocke, sondern wegen



368 Werner Kramer

seines echt eristischen Charakters — theologiegeschichtlich mehr als deine Dogmatik. Gog-
artens Kampf gegen den Idealismus bedeutet jetzt mehr als eine korrekte Lehre von den
Sakramenten... Die «Sache> ist nicht die Dogmatik, nicht die reine Lehre, noch auch ist ern-
ste theologische Bemithung um die Sache im engern Sinn dogmatische Theologie; Dogma-
tik ist bereits <zeitlos> gewordene, weil von der Besonderheit des geistigen Kampffeldes ab-
sehende, den Journalismus> der Gelegenheitstheologie verachtende und ihn durch zeitlose
Klassik — durch ein Arbeiten auf lange Sicht — ersetzen wollende Theorie.»’

So beharrt Brunner auf der Bedeutung der Eristik fiir das theologische
Denken. Sie ist die unaufgebbare «andere» Aufgabe der Theologie.

2. Barths zweiter Einwand: Eristik sei verfdlschend und anmassend. Als
etwas Zweites losgelost von der einen Aufgabe werde sie gesetzlich. Sie sei
anmassend, weil sie filschlicherweise den Eindruck erwecke, wir Menschen
seien fihig, Illusionen aufzudecken. Als Menschen sind wir alle gefangen in
[llusionen.

Brunner ldsst beides nicht gelten. Seine Eristik sei nicht gesetzlich, weil sie
theologische Eristik sei. Darum leiste sie

«ein Aufdecken der Illusionen vom Evangelium her, aber freilich ein solches, das nicht
schon den Glauben des Anderen voraussetzt, sondern in dem sich das Wegrdumen von
Glaubenshindernissen vollzieht.»!"

Brunners «andere Aufgabe der Theologie» ist in diesem Sinne nicht etwas
menschlich Begriindetes. Sie ist eine theologische Grosse, sie ist vom Evan-
gelium her begriindet, genau so wie Dogmatik auch davon lebt, dass sie vom
Evangelium her begriindet ist.

Waire die Eristik eine Anmassung, so wiére auch die Dogmatik eine An-
massung. Darum fragt Brunner:

«Ist die Anmassung, eristisch-theologisch einen Irrtum als solchen, d.h. als Illusion auf-
zudecken, grosser als die, dogmatisch-theologisch die Bedeutung der Dreieinigkeit klarzu-
machen? Lassen sich die beiden Vorgiinge tiberhaupt trennen: das Abtun des Falschen und
das Geltendmachen des Wahren?»"!

So sind fiir Brunner Eristik und Dogmatik notwendigerweise und un-
trennbar aufeinander bezogen.

3. Barths dritter Einwand kniipft an dieser Stelle an. Er betont, es gebe
nicht zweierlei theologische Verfahren, das dogmatische und dann noch ein
anderes, das eristische. Nur als in sich beschlossener Zusammenhang auf «die
Sache» bezogen, habe das Ganze sein Recht. Brunner stimmt zu, macht sich
an dieser Stelle aber stark fiir die Frage nach der Art des Zusammenhangs.
Nicht der Zusammenhang des dogmatischen Systems sei der einzig legitime.

¢ B. 71 vom 8.6.1929, 177.
" A.a.0. 175.
" Ebd.



«Die andere Aufgabe der Theologie» 369

Fiir die relative Eigenstindigkeit der Eristik spreche, dass die Theologie der
alten Kirche ebenso wie die der Reformation polemisch oder eben «eristisch»
war.

«D.h. sie hat in ihrer theologischen Besinnung und niheren Auslegung des Glaubens
nicht den Zusammenhang eines dogmatischen Systems gesucht, sondern hat ihren Glauben
entwickelt in der Auseinandersetzung mit dem Zeitgeist in seinen hauptsichlichsten und
gefihrlichsten Formen. Du hast das s. Z. einmal selbst als das Wesen der Glaubenbekennt-
nisse ausgesprochen: Abgrenzungen gegen Zeitirrtiimer in bestimmten, durch die Zeit ge-
rade bedingten Richtungen. So vollzog sich auch diese theologische Besinnung. Sie war
streng dogmatisch dem Orientierungspunkt, der Sache nach, aber eristisch der Form und
Methode nach.

Du hast einmal Luther einen theologischen Journalisten genannt, In diesem Sinne ist
die meiste ganz grosse theologische Arbeit journalistisch. Sie lasst sich den Anlass zur theo-
logischen Explikation nicht vom logischen Zusammenhang der loci, der Dogmatik geben,
sondern <vom Tag> und arbeitet wirklich au jour pour le jour..... Ich wiirde das gegeniiber
der Dogmatik als primédre Theologie bezeichnen, wie sie auch geschichtlich primir ist. Der
Ubergang zur Dogmatik pflegt immer schon der Ubergang zur jeweiligen Scholastik zu
sein.»lz

Natiirlich konnte sich Barth diesen Argumentationen nicht anschliessen.
Denn alles Differenzieren in diesen Dingen, alles Blicken auf den Menschen
und sei es auch im hermeneutischen Zusammenhang, alle Ansitze zur Meta-
reflexion schienen ihm das Eine, Entscheidende zu verwischen und damit zu
zerstoren: den sozusagen denkerisch und methodisch voraussetzungslosen
Einsatz bei Gott, der ohne alles Mitwirken des Menschen in der Christusof-
fenbarung gehandelt hat und allein von da her handelt. Ja, streng genommen
macht sich Barth zu dieser Zeit nicht einmal stark fiir die Dogmatik, auch
wenn er zwei Jahre zuvor den ersten Band «Die christliche Dogmatik im Ent-
wurf» geschrieben hat. Es geht ihm um das immer neue bohrende Eindringen
in die Grundfragen der «Lehre vom Worte Gottes» von der «Offenbarung
Gottes» im Sinne der alles entscheidenden Prolegomena. Da kann alles
Menschliche nur stérend, verfehlend und véllig fehl am Platz sein, da kann
Barth nur untaugliche Versuche einer Begriindung der Theologie von ausser-
halb ihrer selbst wittern — auch wenn dies nicht der Fall ist. All dies kann wie-
derum Brunner nicht abbringen von der theologischen Wegsuche in den Zu-
sammenhdngen, die sich ihm im Blick auf die Erkenntnis und Vermittlung des
Evangeliums theologisch als grundlegend darstellen.

2. Vom «Ankniipfungspunkt» zur Frage nach der Gottebenbildlichkeit des
Menschen

Von der Eristik fiihrt eine direkte Verbindung zur Frage des Ankniip-
fungspunktes beim Menschen und von da zur Frage nach der Gottebenbild-
lichkeit. Die Eristik befasst sich ja aus der Perspekive des Evangeliums mit

12 ALa.0. 176.



370 Werner Kramer

der Tatsache, dass der Mensch Erfahrungen, Fragen, Vorstellungen und ein
Denken in sich trigt, mit dem sich Kirche und Theologie auseinandersetzen
miissen, wenn es zur Begegnung mit dem christlichen Glauben kommen soll.
Die Frage nach dem Ankniipfungspunkt sucht nun theologisch-anthropolo-
gisch zu bestimmen, inwiefern der Mensch {iberhaupt in der Lage ist, das
Evangelium, die fremde Christusoffenbarung, zu erkennen. Beim Thema An-
kniipfungspunkt geht es demnach nicht um eine didaktisch-methodische Fra-
ge, etwa: «Wie sag ich's meinem Kinde?» «Wo kniipfe ich an?»

Schon im Brief im Anschluss an das Treffen auf dem Bergli Oberrieden
macht Brunner den grundsétzlichen Charakter der Frage nach dem Ankniip-
fungspunkt klar:

«..es gibt... das zerschlagene Herz, das Miihseligsein (vgl. Ps. 51,19; Mt. 11,28), das ir-
gendwie der verheissungsvolle Ankniipfungspunkt des Evangeliums ist — gratia praeveni-
ens. Diese Frage des Ankniipfungspunktes ist eine streng theologisch in Angriff zu neh-
mende Zentralfrage. Also: wir brauchen eine theozentrische Anthropologie.»

In der Folge entwirft Brunner diese theozentrische Anthropologie in ei-
nem grossen Aufsatz, der unter dem Titel «Die Frage nach dem <Ankniip-
fungspunkt> als Problem der Theologie» im Jahre 1932 in «Zwischen den Zei-
ten» erscheint. Es ist einer der wichtigen erkenntnistheoretischen, hermeneu-
tischen Aufsitze. Er fiihrt sofort zu den grundlegenden theologisch-anthro-
pologischen Fragen. Gibt es einen Zusammenhang zwischen dem
geschaffenen, dem siindigen und dem von Gott neu angesprochenen Men-
schen? Die Siinde hat das urspriingliche Menschsein zerstort, aber, wie Brun-
ner betont, nicht vollig ausgetilgt. Der Mensch ist nicht zum Tier geworden,
sondern trigt auch als Siinder Ziige seines Menschseins an sich: Dazu geho-
ren Vernunft, Wortméchtigkeit, formale Personalitét, sein Selbstverstindnis
als Person, damit eine gewisse (allgemeinreligitse) Gotteserkenntnis, das
Wissen um ein gottliches Gesetz und das Gewissen, das sich allerdings als bo-
ses Gewissen manifestiert.

In biblischer Sprache ist das Menschsein des Menschen als Gottebenbild-
lichkeit bestimmt. In biblisch-theologischer Sprache stellt sich deshalb die
Frage nach der Kontinuitdt oder Diskontinuitédt der Gottebenbildlichkeit des
Menschen als Geschaffener, als Siinder und als von Gottes Wort Angespro-
chener. Auch hier gilt nach Brunner: die Siinde hat die Gottebenbildlichkeit
zerstort, aber nicht vollig ausgetilgt. Formal existiert die zerstorte Gotteben-
bildlichkeit als Humanitidt des Menschen weiter. Fiir den Menschen fiihrt
aber von dieser Humanitit keine Verbindung zu Gott, wie er sich offenbart
hat. Aber wenn Gott sein Wort spricht, so erweist sich diese formale Gotte-
benbildlichkeit als Ankniipfungspunkt fiir Gottes Reden und Handeln. Dies
alles ist aber vom Menschen aus weder erkennbar noch realisierbar. Erst hin-

13 B. 71 vom 8.6.1929, 179



«Die andere Aufgabe der Theologie» 371

terher im Glauben werden diese Zusammenhinge von der Christusoffenba-
rung her erkannt.

Die Frage der Gottebenbildlichkeit gewinnt Bedeutung in der Erlosungs-
lehre. Die Gottebenbildlichkeit des Menschen vor dem Siindenfall ist Aus-
druck der intakten Beziehung zwischen Gott und dem Menschen. Im Siinden-
fall wird diese Beziehung zerrissen, die Gottebenbildlichkeit ist zerstort. Der
Mensch gerét unter den Zorn Gottes. Was geschieht nun in der Erlosung?
Wird die urspriingliche Gottebenbildlichkeit wieder hergestellt? Oder ist es
ein vollig neuer und neuschaffender Akt Gottes, der den Menschen vollig neu
macht?

In den Jahren 1930 bis 1934 tauchen alle diese Themen, die sich aus der
Reflexion des Ankniipfungspunktes ergeben, im Briefwechsel Brunner —
Barth immer wieder auf. Kritischen Anfragen Barths begegnet Brunner mit
immer préiziseren begrifflichen Differenzierungen und mit dem Beibringen
von immer weitern Luther- und vor allem Calvin-Zitaten, mit denen er zeigen
will, dass er nichts anderes lehre als sie. Der Briefwechsel wird ausgedehnt auf
weitere Gewdhrsleute wie Eduard Thurneysen, den Calvinforscher Peter
Barth (Karl Barths Bruder) und Ernst Wolf. Barth schickt Brunner eine Ko-
pie seiner Notizen, die er aufgrund von vier Aufsidtzen Brunners zum Thema
«Gott und Mensch» fiir seinen Zettelkasten, Abteilung «Mensch, Ebenbild
Gottes» angefertigt hatte. Da Brunner darin «schiefe Auslassungen» erkennt,
prizisiert er in einem nichsten Brief seine Sicht wie folgt:

«1.Ich lehre ausdriicklich die Zerstérung der imago dei durch die Siinde, nicht aber de-
ren vollige Austilgung, und meine damit allerdings genau auf der Linie reformatorischer
Theologie zu bleiben..

2. Ich lehre nirgends die Identitdt von imago dei und Humanitit, sondern das Enthal-
tensein der Humanitit in der imago, und lehre mit den Reformatoren und allen Vitern,
dass eben diese Humanitédt unzerstort und also dies von der imago nicht vernichtet sei.

4. Darum lehre ich ausdriicklich und in wohlbegriindetem Zusammenhang mit dem
Gesagten, dass die imago dei wiederhergestellt werden miisse, da sie ja eben zerstort ist,
dass aber dabei das formale der gottgeschaffenen Person, die persona quod im Unterschied
zur persona quid, die im Ichbewusstsein ihren Mittelpunkt hat, erhalten bleibt, so dass wir
sagen konnen: ich werde versohnt, ich werde erlost; und der Mensch wird erlost. Die Neu-
schopfung durch Gnade ist nicht eine vollige, sondern eben eine Erneuerung. Sonst wiirde
das Bewusstsein des Zusammenhanges zwischen dem alten und neuen Menschen, vielmehr
dieser Zusammenhang selbst, aufgehoben.»!*

Die Briefstellen zu diesem Thema zeigen, dass es fiir Brunner noch
schwieriger geworden ist, sich Barth gegeniiber verstidndlich zu machen. Der
Begriff des «Ankniipfungspunktes» sowie der Versuch, imago dei und Huma-
nitdt zueinander in Beziehung zu setzen, weckten in Barth den Eindruck,
Brunner sei nun erst recht von «der Sache» abgewichen und anerkenne an-

4 B. 79 vom 12.6.1930, 196f.



372 Werner Kramer

stelle der Alleingiiltigkeit des Wortes Gottes doch wieder Wiirdigkeiten und
Wertigkeiten des Menschlichen. Auch wenn Brunner immer wieder zu kldren
und zu differenzieren versuchte, konnte Barths Verdacht und wachsendes
Misstrauen nicht ausgerdaumt werden. Brunner hatte sich daran gemacht, an-
thropologische und hermeneutische Fragen, die sich ihm im Blick auf die
Menschen seines Zeitalters stellten, im Zusammenhang zu entfalten. Er tat
dies zwar seinem eigenen Verstdndnis nach streng von der Christusoffenba-
rung, von der Botschaft des Evangeliums her, aber er entfaltete sie als eigene
Themen und unter Berticksichtigung der Stimmen der theologischen Traditi-
on, der Philosophie und der interessierten Zeitgenossen.

So gewann das theologische Denken Brunners immer mehr eigene Gestalt
und eigenen Duktus. Es unterschied sich immer deutlicher von der Dynamik
und Bewegung, von der grossen Geste und dem unvermindert konsequenten
Einsetzen bei der einen grossen Grundfrage des sich in Christus offenbaren-
den Gottes, wie das zur urspriinglichen dialektischen Theologie gehérte.
Brunner war sich aber seines Auftrags und seiner Sache sicher. Das Gegen-
tiber seines theologischen Denkens bildeten die Menschen, deren menschli-
ches Denken, Erfahren und Vorstellen er in der Art der Eristik ernst nahm,
und denen er in ihre Fragen hinein die besseren Erkenntnisse aufgrund der
Christusoffenbarung ermoglichen wollte.

3. Eine christliche theologia naturalis

Im Briefwechsel mit Barth kommt Brunner durch zwei unterschiedliche
Veranlassungen auf das Thema der natiirlichen Theologie zu sprechen.

a. Zum einen: Als frischgebackener Professor fiir Systematische Theolo-
gie muss Brunner die Dogmatik-Vorlesung halten. Wie kann man das? fragt
er Barth «als Waffenbruder den Waffenbruder in Todesnot»". In dieser Not
hat er auch Calvins Institutio zu Rate gezogen und ist dabei auf die Bedeu-
tung der theologia naturalis gestossen. Brunner mochte nicht eine Dogmatik
entwerfen, wie es schon 1001 Dogmatiken gebe, sondern im Sinne der jungen
dialektischen Theologie systematisch energischer den «Gedanken der Verge-
bung oder der qualitativen Differenz»'® in den Mittelpunkt riicken. Schlies-
slich versucht er eine Annidherung an die dogmatische Aufgabe von den Be-
griffen Gesetz und Offenbarung aus. Aber damit stosst er wieder auf die Fra-
ge nach der Bedeutung und Wirksamkeit der Christusoffenbarung fiir die
Menschen vor oder ausserhalb dieser Offenbarung, z.B. im Alten Testament.
Auch da gibt ihm Calvin zu denken, der von der Christusoffenbarung im Al-
ten Testament spricht. Sein vorldufiges Fazit: «Die reformierte Theologie be-
ginnt wohl nicht umsonst mit dem Kap.: De theologia naturali et revelata.

5 B. 41 vom 23.1.1924, 87.
16" A a.0. 90.



«Die andere Aufgabe der Theologie» 373

Was ist links ohne rechts, was ist Offenbarung ohne ihren Gegensatz Ver-
nunft.»'” In allen weitern Uberlegungen zu einer christlichen natiirlichen
Theologie bleibt ihm Calvin ein wichtiger Gesprichspartner.

b. Die Hauptnotigung, sich mit der theologia naturalis zu befassen, ergibt
sich aber aufgrund der Spurensuche in dem theologischen Gebiet, das ihn vi-
tal beansprucht: Die «andere Aufgabe der Theologie», die Frage nach dem
Ankniipfungspunkt, das Thema der Gottebenbildlichkeit, dies alles lésst
Brunner die natiirlichen Gegebenheiten der Schopfung und des Menschen
nicht tiberspringen. Vielmehr zwingt ihn dies, dariiber nachzudenken, in wel-
chem Licht dies alles steht, wenn es zwar als eigenes Thema, aber im Licht der
Christusoffenbarung angeschaut wird. So bildet die Frage der christlichen na-
tiirlichen Theologie den Hintergrund, auf dem die iibrigen genannten Brun-
ner-Themen erscheinen.

Wichtig werden fiir Brunner zwei Gesichtspunkte:

1. Eine christliche theologia naturalis ist nie Begriindung der Theologie,
aber sie ist innerhalb der Theologie notwendig. So schreibt er Barth:

«Und wiederum ruht dieses (= dein, W.K.) Missverstidndnis auf einem noch fundamen-
taleren, als ob ich eine theologia naturalis anstrebe, die zur Begriindung der Theologie ir-
gendwie dienlich sei, wihrend fiir mich theologia naturalis nur Lehre von der siindigen und
darum als Fundament keineswegs verwendbaren Gotteserkenntnis der Heiden ist, die als
solche aber Ankniipfungspunkt fiir das Gespriich ist.»'®

2. Eine christliche theologia naturalis muss von der Christusoffenbarung
her entworfen werden. Der Brief Brunners im Anschluss an das erwihnte
Bergli-Gesprich sieht die Notwendigkeit einer theologia naturalis im Zusam-
menhang mit der Anthropologie:

«Da gehorte auch eine theologia naturalis hinein. Denn dass es eine solche gibt, kann
keiner, der beim Verstand ist, bestreiten. Die Frage ist nur die nach ihrem Wert. Es gilt also
u.a. auch einmal die Frage nach der theologia naturalis als streng theologische griindlich an-
zufassen.» "

Brunner wird nicht miide, dies Barth und andern Freunden gegeniiber im-
mer und immer wieder zu betonen und zu erldutern und sich dabei auf Calvin
zu berufen:

«Ich habe das, was ich sagen wollte, wieder und wieder an Calvin gemessen und muss
einfach sagen: genau das, was er sagt, will ich sagen. Ich habe auch in einer Korrespondenz
mit deinem Bruder Peter festgestellt, dass unter Umstiinden eine ganz simple Kurzform
erst dem anderen zeigt, wie man es meint. Er jedenfalls wurde erst dadurch inne, dass mei-
ne theologia naturalis als eine solche aufgrund des 2. Artikels gemeint war —ja, dass gerade
diese Wendung (die ich mit den Worten objektive und subjektive theologia naturalis be-
zeichne) der Sinn meiner Schrift (gemeint ist <Natur und Gnade> W.K.) ist.»%

17 B. 48 vom 23.3.1925, 122.
13 B. 84 vom 16.1.1933, 218.
9 B. 71 vom 8.6.1929, 178.



374 Werner Kramer

Barth konnte Brunner bei der Entfaltung der Gedanken einer christlichen
theologia naturalis nie folgen. Fiir ihn gab es nur das eine Thema der Offen-
barung des Wortes Gottes in Jesus Christus. Diese gegeniiber und im Blick
auf die Welt und die Menschen zur Geltung zu bringen, war fir ihn die eine
und einzige Aufgabe der Theologie. Da konnte es keine weiteren, keine zwei-
ten Themen geben, auch dann nicht, wenn diese in einen logischen Zusam-
menhang mit dem ersten gestellt wurden, und wenn diese im Blick auf die
Wahrnehmung von Menschen und Welt hohe Plausibilitit hatten. Barth misst
diesen Unterschieden immer grundsitzlichere Bedeutung zu. Neben Brun-
ners Engagement in der «schrecklichen Oxfordbewegung» ist es Brunners
«theologia naturalis-Pddagogik», die er «unmoglich als harmlos verkraften»
kann.?! Nach der Lektiire von «Natur und Gnade», wo Brunner seine wesent-
lichen Gedanken im Zusammenhang darstellt und auf eine Kldrung mit Barth
hofft, schliesst ein langer kritischer Brief Barths, in dem er auch seine Gegen-
schrift (Nein!) ankiindigt mit dem Fazit: «Deine theologia naturalis, die ich
kenne, ist eine bitterbose Angelegenheit.» Und der Gruss lautet: «<Menschlich
dir nach wie vor aufrichtig zugewandt, aber theologisch mit den denkbar tief-
sten Sorgenfalten dein Karl Barth.»*

Nach den Auseinandersetzungen der Jahre 1934/35 taucht das Thema in
den nach Barths Ubersiedlung nach Basel spirlicher gewordenen Briefen nur
noch zweimal auf. Am Vorabend des 2. Weltkrieges konzediert Brunner:

«Uber die natiirliche Theologie darfst du meinetwegen getrost schimpfen, ich habe sie
nie verteidigt. Meine Parole war bekanntlich die christliche theologia naturalis, d.h. die
schriftgemiisse Lehre von der revelatio generalis.»*

Barth seinerseits lédsst als iiber Siebzigjdhriger das Thema noch einmal an-
klingen, nun auf versohnliche Weise. Er schreibt Brunner, er habe eben ein
Stiick Kolleg diktiert, in dem er jetzt das «anima humana naturaliter christia-
na» ausdriicklich bejaht habe.**

4. Emil Brunner und Karl Barth im Spiegel ihres Briefwechsels

Der Briefwechsel zwischen Karl Barth und Emil Brunner ist ein Spiegel,
der die beiden Personlichkeiten und ihre im Verlauf der fiinfzig Jahre wech-
selnde Beziehung in vielen Facetten spiegelt.

Da sind zwei Menschen, die einander, aber immer auch sich selbst wahr-
nehmen. Beide richten immer wieder offene, ungeschiitzte Worte aneinan-

2 B. 99 vom 30.9.1934, 253.

2l Barth, B. 97 vom 13.3.1934, 249f.
22 Barth, B. 100 vom 1.10.1934, 261.
2 B. 123 vom 27.8.1939, 307.

24 Barth, B. 167 vom 31.10.1957, 384.



«Die andere Aufgabe der Theologie» 375

der. Beide schenken einander nichts. Und beide sind bemerkenswert frei,
dem andern auf Dauer nichts oder doch fast nichts nachzutragen. Offenbar ist
bei allen Unterschieden und Auseinandersetzungen ein geniigender Vorrat
an fachlicher Achtung und personlicher Wertschidtzung vorhanden, so dass
Krisen und Entfremdungen ohne das definitive Ziehen von Schlussstrichen
iberstanden werden, auch wenn solche etwa in Aussicht gestellt werden.

Im Folgenden seien einige Bilder vor allem Emil Brunners aus diesem
Spiegel eingefangen.

1. Die gespiegelten Stirken Emil Brunners

Emil Brunner erscheint als ein Theologe mit ausserordentlich grossen phi-
losophischen und theologischen — v.a. theologiegeschichtlichen — Kenntnis-
sen. Mit grosser Leichtigkeit stellt er iiber die Jahrhunderte oder iiber philo-
sophische Schulen hinweg Zusammenhinge her und kann das eigene Denken
anschliessend oder abgrenzend in Beziehung zum Denken aus Geschichte
und Gegenwart bringen. Barth anerkennt wiederholt und unumwunden,
manchmal auch mit einem Augenzwinkern, dass Brunner ihm hierin iiberle-
gen sei: z.B.:

«Und wiisstest du wie qualifiziert wehrlos ich mich gegeniiber deinem Forschungseifer
fithle, so wiirdest du mir den Riickzug der Schnecke in ihr Haus nicht so grimmig ver-
iibeln.»*

«Du leistest mir u. a. den sehr wichtigen Dienst, mich iber mich selbst, mein Woher?
und Wohin? wieder einmal aufzuklidren. So fass ich auch die mir S. 55 errichtete kleine Sei-
tenkapelle auf. Ich weiss nicht, was ich mehr bewundern soll: die beneidenswerte Belesen-
heit im theologischen Biichermeer, die sachkundige Art zu disponieren und den Leser ge-
giirtet zu fithren, wohin er nicht will (vgl. Joh. 21,18), oder die kritische Sidure, mit der die
Widrigkeiten erst freundlich gebeizt, dann aber in ihre Atome aufgelist werden.»>*

Fiir das mitten im 2. Weltkrieg erschienene Buch «Gerechtigkeit» dankt
Barth mit einer eingehenden Aufzihlung der Qualititen des Verfassers, auch
wenn er inhaltlich gleichzeitig seine Vorbehalte anmeldet:

«Ich bewundere wie an deinen fritheren, so auch an diesem deinem neuesten Buch die
Ausbreitung deiner Nachforschungen, die Luziditdt deiner Darstellung, die Sauberkeit, in
der ein Satz nach dem andern auf Stapel gelegt und dann auf die hohe See entlassen wird,
die vorbildliche Logik und Piddagogik, in der man als Leser gefiihrt wird, die ausgesproche-
ne Tiichtigkeit der ausgesprochenen Gesinnung, die hohe Handlichkeit und Brauchbarkeit
jedenfalls vieler der erzielten Resultate. Ich bewundere das alles nicht nur xeidlos>, son-
dern eben ausgesprochen neidisch, weil ich ein solches Buch mit diesen Eigenschaften
wirklich gern auch wollte schreiben konnen und nun doch rebus sic stantibus nie werde
schreiben konnen.»”’

2 Barth, B. 27 vom 26.5.1921, 62.
26 Barth, B. 30 vom 30.11.1921, 65f.
¥ Barth, B.141 vom 11.1.1944, 334.



376 Werner Kramer

Brunner selber ist sich seines Interesses an der Wirklichkeit, seiner Faszi-
nation fiir das philosophische Denken und seiner pidagogisch-didaktischen
Ader bewusst. So schreibt er etwa mit einem Hauch von Selbstironie in einem
Anflug von Selbstkritik:

«Ich weiss, dass nicht nur mein Wille zur Wirklichkeit, sondern oft auch ganz einfach
meine Neigung mich in meinem theologischen Denken leitet — und dass man gerade im
theologischen Denken mit seiner Neigung streng verfahren muss, ist mir klar. Von Natur
wiire ich ja viel lieber Philosoph als Theolog»*®.

Brunner rechtfertigt seine von Barth kritisch vermerkten vielen Bezlige
zum philosophischen Denken mit dem Hinweis darauf, dass er dies mit «ziem-
lich viel philosophischem <Spieltrieb>» mache, sowie mit der Begriindung:

«welil ich nicht imstande bin, von Offenbarung im christlichen Sinn zu reden, ohne die
Grenze von Offenbarung gegen das, was eben nicht Offenbarung ist, gegen die Vernunft
abzustecken. Vielleicht bin ich hierin etwas erblich belastet als Schulmeisterssohn; aber dir
scheint umgekehrt Klarheit schon an sich etwas Pedantisches oder Geféhrlich-Sicheres zu
sein.»?

Im Vergleich mit Barth, den er fiir den besseren Theologen als sich selbst
hilt, macht er fiir sich selber «hdchstens gewisse padagogische Vorziige» gel-
tend.*

2. Schattenseiten — Zerrbilder

Die Schattenseiten der genannten Vorziige kommen immer wieder zur
Sprache. Gerade die intellektuelle Gewandtheit Brunners, seine Zielstrebig-
keit des Denkens, seine Souverinitét, die verschiedensten philosophischen
Gedankengédnge einzubeziehen und theologisch «eristisch» niederzuringen,
sowie die Klarheit seiner Schlussfolgerungen und ein gewisser Ton des Uber-
zeugtseins und Uberzeugenwollens, dies alles erscheint Barth als verdichtig,
weil dadurch alles zu glatt aufgehe:

«Ich sehe jetzt deutlicher, wohin du steuerst, habe auch zunéchst nichts dagegen zu sa-
gen. Nur verwehrt mir ein Daimonion, dessen Stimme ich noch nicht in wissenschaftliche
Formeln iibersetzen kann, dir zu folgen, weder in der Unternehmung an sich, die mir (wie
alle deine Unternchmungen in der Regel) <irgendwie> zu grossartig angelegt ist (ich weiss
immer noch nicht deutlich genug, was Theologie ist und wage an ihr Verhéltnis zur Philo-
sophie noch kaum zu denken, vielleicht muss hier doch eine <Arbeitsteilung> sein?), noch
in der Ausfiihrung, die mir wiederum <irgendwie» zu einfach, zu eindeutig ist (auch hier wie
bei deinen andern Arbeiten, wo ich dich andauernd mit einem langen Sibel Streiche aus-
teilen, Antworten geben sche, wo ich eigentlich erst am Entdecken bzw. Aufwiihlen von
Fragen bin). — Was das Philosophische betrifft, so musst du bedenken, dass das meine
schwache (und variable) Seite ist...»"!

2 B. 110 vom 1.7.1935, 286.
# B. 48 vom (ca.) 13.3.1925, 121.
3 B. 66 vom 1.11.1927, 163.



«Die andere Aufgabe der Theologie» 377

Brunner ist in einem erstaunlichen Masse bereit, solche Kritik am Gestus
seines Denkens und Arbeitens entgegenzunehmen:

«Er (dein Brief) zwickt mich zwar nicht wenig, denn er zielt nach meiner wunden Stelle:
das, was dir als meine <Sicherheit> drgerlich ist. Da hast du natiirlich einfach immer recht,
und ich spiire ¢s auch jedesmal, wie verflucht notwendig es ist, dass man mir das immer wie-
der sagt. Du machst zwar etwas damit durcheinender. Auf meine Gescheitheit und mein
philosophisches Konnen habe ich gar nicht so eine grosse Einbildung. Meine Sicherheit
kommt nicht von daher, und ich meine auch gar nicht, in diesen Dingen besser Bescheid zu
wissen als du. Wenn's bei mir sicherer, fanfarenhafter, proletiger herauskommt, so ist's
cben wegen meiner Proletigkeit, die du schon in Pany mit Recht mir vorhieltest.... Daher
also kommt meine Sicherheit: nicht dass ich besonders grosse Stiicke auf mich hielte, son-
dern dass ich leichtsinnig bin, dass ich gern schnell fertig werde mit etwas, dass ich nicht
ernst und zdh genug bin, all die Hemmungen einzuschalten, die du aus deiner tieferen Ein-
sicht hast.»*

Natiirlich findet sich im Briefwechsel auch das, was fiir Emil Brunner an
Barths Art nicht leicht zu ertragen ist. Hier sind es Stichworte wie «O Karl,
deine Konsequenzmachereien! Du kennst ja die Lutheraner, die haarscharf
beweisen konnen, dass der Calvin der Teufel sei!»** Oder: «Sieh, das ist nun,
was ich gegen dich habe: dein Sektierergeist.»** Mehr als einmal wird Barth
mit dem Zitat aus Wilhelm Tell apostrophiert: «Der Starke ist am michtig-
sten allein.»*® Sogar die Stichworte «gefihrlicher Doktrinir» und «theologi-
scher Terror» tauchen auf.*® Hier zeigen sich Unterschiede der Temperamen-
te, der Mentalitidten, des Zugriffs, der Personlichkeiten, die auf einer vortheo-
logischen Ebene liegen, auch wenn sie nicht ohne Einfluss auf die gesuchte
und formulierte Theologie blieben.

3. Freundschaft zwischen zwei unterschiedlichen Menschen

Im fiinften Brief des Briefwechsels schlidgt Barth Brunner in einem Posts-
criptum vor:

«Wir wollen uns doch wieder schreiben und vielleicht einmal besuchen und vielleicht,
wenn es Thnen recht ist, in Zukunft du sagen, wie es sich unter<Weggenossen> geziemt,
nicht?»%

Von da an lautet die Anrede uiber alle wechselnden Phasen dieser «Weg-
genossenschaft» hinweg: Lieber Freund, manchmal: lieber Karl Barth, lieber
Emil Brunner.

1 Barth, B. 47 vom 13.3.1925, 114.
32 B. 48 vom (ca.) 15.3.1925, 118f.
3 B. 94 vom 27.10.1933, 241.

# B. 101 vom 2.10.1934, 262.

3 B. 79 vom 12.6.1930, 199.

3 B. 101 vom 2.10.1934, 263f.

37 Barth, B. 5 vom 9.7.1916, 14.



378 Werner Kramer

So spiegeln die Briefe nicht nur Auseinandersetzung und ein wenig Siche-
rung des Territoriums, sondern auch herzliche Anteilnahme bei familidren
Ereignissen, ganz besonders beim abrupten Tod eines Sohnes von Karl Barth
und zweier S6hne Emil Brunners, aber auch bei den jeweiligen Spitalaufent-
halten wegen der Gebresten des Alters.

Und immer wieder finden beide treffende, giiltige Bilder und Umschrei-
bungen fiir ihre Eigenstidndigkeit, ihre Verschiedenheit und ihr Zusammen-
spiel. So Brunner zu ihren unterschiedlichen Aufgaben:

«Aber mit demselben guten Gewissen, wie du deine Auseinandersetzung mit Przywara
will ich meine Auseinandersetzung mit dem <Modernismus> in der Theologie fithren. Wir
haben uns andere Fronten gewihlt; Aber der Vorgang ist genau derselbe. <Sicherung» ist
deine wie meine theologische Arbeit. Du sicherst das Protestantische gegen das Katholi-
sche, ich sichere das Christliche gegen das Moderne.»™

Barths Bildsprache bringt die Verschiedenheit wiederholt anschaulich
zum Ausdruck:

«Wo du lauter Ernst und Eifer bist, da bin ich gleichgiiltig und wo ich Wochen und Mo-
nate lang zu tun habe, da bist du mit irgend einem flotten <falsch> oder <gescheitert> fertig,
kaum dass du angefangen hast. Wir leben wie Elephant und Walfisch in verschiedenen
Réumen.»*

Oder Barth, der nach neuen guten Begegnungen im Zusammenhang mit
der Weltkirchenkonferenz 1948 in Amsterdam darauf hinweist: Wir sind

«offenbar so verschieden konstruiert, interessiert und orientiert, dass wir, als wiaren wir
zwei Pulverfisser, gewiss sehr sorglich werden miteinander umgehen miissen.»*

Unvergleichlich prizis die Widmung Barths im Band KD I11/4: «Dem al-
ten Brunner (mehr Systematiker) vom alten Barth (mehr Dichter) im Juli
1951.»* Dies scheint mir die giiltigste Charakterisierung zu sein: Emil Brun-
ner, der theologische Systematiker mit allem was einen solchen auszeichnet:
Er denkt die theologischen Zusammenhinge nach im Gesprich mit den Den-
kern aus Geschichte und Gegenwart. Barth der theologische Dichter: Er dich-
tet Theologie neu in tiefer unbewusster Ubereinstimmung und Auseinander-
setzung mit der Epoche, in der er lebt, handelt und gestaltet. Und dass die Be-
ziehung zwischen Systematiker und Dichter nicht anders als spannungsvoll,
anziehend und ablehnend, sein kann, liegt wohl auf der Hand.

Dazu passt das Telegramm Brunners zu Barths 70. Geburtstag: «Unter
den tausend Stimmen der dankbar und verehrungsvoll Gliickwiinschenden
darf und will die meine nicht fehlen, die aus einer vierzigjahrigen <«ungliickli-
chen Liebe> kommend trotz und in allem Kampf als echte bewihrt ist.»*

3 B. 80 vom 20.10.1930, 204f.

¥ Barth, B. 139 vom 12.1.1943, 330f.

4 Barth, B. 153 vom 24.10.1948, 368.

41 Barth, siehe B. 161 vom 9.7.1930, Anm. 1, 377.



«Die andere Aufgabe der Theologie» 379

Wohl in manchem eine «ungliickliche Liebe», aber «trotz und in allem Kampf
als echte Liebe bewihrt».

4. Der Schluss

Den letzten Brief zu Brunners Lebzeiten schreibt Barth an Brunners Frau,
nachdem sie ihm mitgeteilt hat, dass Emil nach schwerer Erkrankung nicht
mehr operiert werden konne:

«Ihr Brief mit den anschliessenden zwei Zeilen von Emil hat mich sehr bewegt. Sagen
Sie ihm, die Zeit sei lange vorbei, in der ich ihn oder andere Mitmenschen mit <Nein!> an-
schrie, wo wir doch Alle froh sein miissen und diirfen, einen Gott zu haben, der zu uns -
ohne unser Verdienst, zu einem Jeden von uns in seiner Weise Ja!> sagt.»*

Diesen Worten ist nichts beizufiigen.

Zusammenfassung

Brunner versteht seine systematisch-theologische Arbeit als Evangelisation. Sie ist Aus-
einandersetzung mit dem philosophischen und wissenschaftlichen Denken. Er nennt sie
«Eristik» und sieht darin «die andere Aufgabe der Theologie» neben der Dogmatik.

In Entfaltung dieser Aufgabe entwickelt Brunner seine Themen: in der «Frage nach dem
Ankniipfungspunkt» die Erkenntnislehre, in der Frage nach der imago dei die Anthropo-
logie und die theologia naturalis christiana.

Barth folgt diesen Uberlegungen nicht: Fiir ihn gibt es nicht verschiedene Themen der
Theologie, sondern nur ein Thema: Gottes Offenbarung in Jesus Christus.

Der Briefwechsel spiegelt die Auseinandersetzung von zwei unterschiedlichen Person-
lichkeiten mit je eigenen theologischen Anliegen und Starken: Brunner «mehr Systemati-
ker», Barth «mehr Dichter», wie Barth es einmal formuliert.

Werner Kramer, Ziirich

42 B. 165 (Telegramm) vom 9.5.1956, 382.
4 Barth, B. 172 vom 7.3.1966, 390.



	"Die andere Aufgabe der Theologie" : ein bleibendes Anliegen Emil Brunners im Briefwechsel mit Karl Barth

