
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 3

Artikel: Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht : praktisch-theologische
Überlegungen

Autor: Ritter, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht

Praktisch-theologische Überlegungen

Schon das blosse Reden von Gott fällt manchen Menschen heute nicht
leicht. Noch wesentlich sperriger und problematischer erscheint vielen die
Vorstellung eines «allmächtigen Gottes». Darf man heute noch so von ihm
reden? fragen sie. Andere halten an dieser Vorstellung fest, ob entschieden
oder abgeschwächt; dritte sind hin- und hergerissen; wieder andere, v.a. aus
der esoterisch bewegten Szene, fragen nicht mehr nach einem allmächtigen
Gott, weil sie ihr Leben und Geschick in einem grossen, sinnvollen
Zusammenhang eingebettet sehen: Alles, was ihnen im Leben an Glück und Leid
kontingent widerfährt, wird als Lernen im Sinne menschlicher Entwicklung
zu immer grösserer Vollendung aufgefasst. Wo Leid restlos im Sinne persönlicher

Höherentwicklung erklärt wird, erübrigt sich die Frage nach einem
allmächtigen Gott angesichts der Ungerechtigkeit in der Welt. Dies lässt fragen:
«Braucht» es heute überhaupt noch einen allmächtigen Gott?

/. Abschied vom allmächtigen Gott

Zahlreiche ältere, aber auch jüngere Zeit- wie theologische Zunftgenossen

und -genossinnen haben heimlich oder offensichtlich Abschied vom
allmächtigen Gott genommen. Manche von ihnen sind dezidierte Befürworter
der Vorstellung eines «ohnmächtigen» oder aller Macht beraubten Gottes
geworden. Sie hat Dietrich Bonhoeffer in «Widerstand und Ergebung»
eindrücklich beschrieben: «Gott lässt sich aus der Welt herausdrängen ans
Kreuz, Gott ist ohnmächtig und schwach in der Welt, gerade und nur so ist er
bei uns und hilft uns Hier liegt der entscheidende Unterschied zu allen
Religionen. Die Religiosität des Menschen weist ihn in seiner Not an die
Macht Gottes in der Welt, Gott ist der Deus ex machina. Die Bibel weist den
Menschen an die Ohnmacht und das Leiden Gottes. Nur der leidende Gott
kann helfen.»1 In neuerer Zeit hat sich der jüdische Philosoph Hans Jonas mit
der Allmachts-Frage beschäftigt. Er antwortet in seinem Vortrag zum
«Gottesbegriff nach Auschwitz» (1984) auf diese Frage, wie er selbst sagt, unverhüllt

spekulativ mit einem Mythos.2 Danach hat sich Gott ganz zugunsten der
Welt entäussert und begleitet die Entwicklung seiner Schöpfung und
insbesondere die Entwicklung des Menschen mit «angehaltenem Atem», «ohne
doch in die Dynamik des weltlichen Schauplatzes einzugreifen» (24). Zwar

1 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Neuausgabe München 1970, 394.
2 H. Jonas. Der Gottesbegriff nach Auschwitz, Frankfurt/M. 1987, 7.



336 Werner Ritter

sorgt er sich um seine Geschöpfe, aber er greift nicht mehr dem Rad der
Geschichte in die Speichen, er ist ein (ohnmächtig) leidender Gott: «Nicht, weil
er nicht wollte, sondern weil er nicht konnte, griff er nicht ein» (41). Daraus
ergibt sich für Jonas: «Wenn Gott auf gewisse Weise und in gewissem Grade

verstehbar sein soll (und hieran müssen wir festhalten), dann muss sein
Gottsein vereinbar sein mit der Existenz des Übels, und das ist es nur, wenn
er nicht «//-mächtig ist.» (39) Auf dieser Linie plädierte vor wenigen Jahren
Günther Schiwy konsequent für einen «Abschied vom allmächtigen Gott»
(1995): «Wenn man trotz Auschwitz an einem Gottesbild festhalten will,
bleibt einem nur die Wahl zwischen der Güte Gottes und seiner Allmacht.
Wir haben gezeigt: Es gibt gute Gründe auch für Christen, einer jüdischen
Tradition, an die vor allem Hans Jonas erinnert hat, und einer verschütteten
christlichen Tradition zu folgen und der Allmacht Gottes den Abschied zu
geben.»3 Auf diesem Hintergrund und unter der Last der Theodizeeproblema-
tik sehen sich heute auch zahlreiche christliche Theologinnen und Theologen
zu einer Revision ihres Gottesbildes veranlasst und neigen dazu, das
Gottesprädikat der Allmacht entweder weitschweifig zu «umschreiben» oder ganz
preiszugeben. Symptomatisch dafür ist, wenn der Allmachtsbegriff -
generationenlang fester Bestandteil christlicher Gotteslehre - in heutigen Schuldog-
matiken und Lexika oft übergangen wird oder auffallend zurücktritt.4 So

meint etwa der katholische Dogmatiker Bernd J. Hilberath, in Auschwitz sei

«endgültig der Beweis erbracht worden, dass Gott angesichts der
Menschheitsgeschichte ohnmächtig ist, dass er nicht der Herr der Geschichte sein
kann bzw. sein will»5. Natürlich gibt es hier auch eine andere, gleichwohl
schmälere theologische Linie, die an der Allmacht Gottes festzuhalten
versucht. Doch bleiben die entsprechenden Ausführungen in W. Härles Dogmatil1

zu sehr an der Oberfläche; G. Ebelings7, W. Pannenbergs8 und C. Kress'9

Bestimmungsversuche von Allmacht als «Schöpfer-Macht der Liebe» lassen
m.E. Leiden und die Theodizee-Problematik zu sehr oder ganz aussen vor. J.

Bauke-Ruegg10 will in seiner Monographie, belesen und doch elementar, ei-

3 G. Schiwy, Abschied vom allmächtigen Gott, München 1995.105.
4 Vgl. H.H. Henrix, Machtentsagung Gottes? Ein Gespräch mit Hans Jonas im Kontext

der Theodizeefrage, in: J.B. Metz (Hg.), «Landschaft aus Schreien», Mainz 1995, 134,

Anm. 22.
5 B.J. Hilberath, Was würde ich einem Christen vorschlagen, wenn er in der säkularen

Welt von Gott sprechen will?, in: Die Gottesrede von Juden und Christen unter den
Herausforderungen einer säkularen Welt, Bonn 1996, 51.

6 Vgl. W. Härle. Berlin/New York 1995, v. a. 258f.
7 Vgl. G. Ebling, Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. 2, Tübingen 31989, 358f.
s Vgl. W. Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. 1, Göttingen 1988, 450ff., 456.

Vgl. C. Kress, Gottes Allmacht angesichts von Leiden, Neukirchen-Vluyn 1999.
10 Die Allmacht Gottes. Systematisch-theologische Erwägungen zwischen Metaphysik.

Postmoderne und Poesie (TBT 96), Berlin/New York 1998.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 337

nen dritten Weg «zwischen sturem Festhalten an und scheinbar spielend
leichter Verabschiedung» der Allmachtsthematik11 gehen. Letztlich macht
jedoch auch er sein Allmachtsverständnis an E. Jüngels nicht unproblematischer

Formulierung von der «Allmacht der Liebe» fest, die sich «im
Unscheinbaren und Alltäglichen vollzieht» (76), «Gottes Treue und Beständigkeit»

beinhaltet (77) und zu der «auch die Erfahrung von Ohnmacht und Leiden

gehört» (75). Meines Erachtens wird jedoch solch «gebrochene» Rede
von der «Allmacht der Liebe» leidenden Menschen nicht oder nur bedingt
gerecht. Denn viele vom Leiden Betroffene können ihr Leid gerade nicht als
Ausdruck von Gottes Liebe verstehen. Reden wir mit einer überzogenen
Liebes-Vorstellung nicht letztlich doktrinär am leidenden Menschen vorbei?
Und erhoben sich nicht einst ein Fliob, später ein Iwan Karamasow in seiner
«Empörung» gegen diese Art Rechtfertigung des Lieblosen und Bösen mittels

Verweises auf Gottes überlegenen Willen oder seine «ganz andere» Liebe?

Theo-logie darf nicht zur Ideologie im schlechten Sinne des Wortes de-

pravieren, sonst würden wir - s. Hiob 13,4 - zu «Lügenkleisterern» und
«Götzenärzten»12. Wo Gott nämlich um jeden Preis als Liebender verteidigt wird,
nehmen wir Leidenden die Möglichkeit zum (an-)klagenden Wort und lassen
sie letztlich in ihrem Leiden allein. Solche «Lösung» wird aber der brutalen
Flärte vieler menschlicher Leiderfahrungen nicht nur nicht gerecht, sie würde
vielmehr Gott auf Kosten der Menschen gross machen.

Götz Planer-Friedrich brandmarkt dies in seinem Beitrag «Die Ohnmacht
Gottes. Seelsorge an den Unglücksopfern bei Eschede», wenn er schreibt:
«Mit der Allmacht eines dieben Gottes> ist das Leiden unschuldiger
Menschen nicht vereinbar.»13

II. Wichtige theologische Einblicke

Ich möchte im Folgenden Einblicke und Hilfestellungen geben, um erstens

von Gott zwischen Ohnmacht und Allmacht menschlich zu reden, um zweitens

in praktisch-theologischer Absicht den produktiven «Mehrwert» dieser
Vorstellung zum Leuchten bringen; schliesslich will ich drittens zu einer
Hermeneutik gelebter Religion in dem Sinn beitragen, dass die Vorstellung eines

allmächtigen Gottes zur religiösen Lebensorientierung von Menschen
hilfreich sein kann.

11 Ich beziehe mich im Folgenden auf den Aufsatz von Bauke-Ruegg, Was heißt: «Ich
glaube an den allmächtigen Gott»?, in: ZThK 97 (2000) 46-79, hier 49.

12
Vgl. zu dieser Übersetzung J. Ebach, Streiten mit Gott. Hiob, Teil 1, Hiob 1-20,

Neukirchen-Vluyn 1996 108.
13 G. Planer-Friedrich, Die Ohnmacht Gottes. Seelsorge an den Unglücksopfern bei

Eschede, in: Evangelische Kommentare 31 (1998) 380.



338 Werner Ritter

1. Festhalten oder Streichen?

Zum Grundbestand des christlichen Glaubens gehört seit alters das
Bekenntnis zum «allmächtigen Gott». Mit der ganzen Christenheit auf Erden
bekennen wir: «Ich glaube an Gott, den Vater, den Allmächtigen, den Schöpfer

des Flimmels und der Erde...». Diese Rede vom «allmächtigen Gott» ist
aber auch in Volks- und praktischer Frömmigkeit heute fest verankert. Glaube

und Religion mögen sich in den letzten Jahrzehnten wie auch immer geändert

haben - wir sprechen von Transformationsprozessen und -gestalten
christlicher Religion in der Moderne zwischen «Entzauberung» und
«Wiederverzauberung» -, die Vorstellung eines «allmächtigen Gottes» spielt explizit
oder implizit eine grosse Rolle. Zumal in Kontingenzen aller Art wie Krankheit,

Not, Ausweglosigkeit und Schicksalsschlägen scheint auch in (post-)mo-
derner Zeit der helfende, rettende, eben «allmächtige Gott» wichtig zu sein
und «ein-zufallen». So kann die grosse SPIEGEL-Umfrage von 199214, in der
wieder einmal nach religiösen Haltungen und Vorstellungen der Deutschen
gefragt wurde, diesbezüglich Folgendes deutlich machen: Bei über 2000
befragten Probanden (etwa 1000 zwischen 14 und 18 Jahren, etwa 1000 über 18

Jahre) votierten jeweils 64% derer, die sich als Gottgläubige bezeichnen, für
die Antwort, Gott sei allmächtig; nur 5% bzw. 4% meinten, er sei nicht
allmächtig; für jeweils 31% «lässt sich das nicht sagen». Wie auch immer, auch
im heutigen religiösen Klima spielt, wie es aussieht, die Vorstellung eines
«allmächtigen Gottes» eine grosse Rolle. Ja, es sieht fast danach aus, als erinnerten

die sogenannten Laien, die oft für theologisch unmündig gehalten werden,

studierte Theologinnen und Theologen, die dieses Gottesprädikat häufig
für obsolet halten, besonders hartnäckig daran - die katholische Kirche
spricht hier vom sensus fidelium.

Von Gott, dem Allmächtigen, zu reden, impliziert freilich auch eine Reihe
von theologischen Problemen, die im praktischen Kontext oft eine konkretisierende

und verschärfende Zuspitzung erfahren. Welche theologischen
Probleme meine ich Es geht um die Phänomene des Leidens und des Bösen in
der Welt und damit um die Frage, ob Gott wirklich ein Helfer in der Not ist.
Wie kann ein allmächtiger, allwissender und guter Gott zulassen, dass fühlende

Kreaturen leiden. Böses getan und Leid absichtlich zugefügt wird?15 Fragen

und Überlegungen, wie sie uns heute häufig bereits von Kindern und vor
allem kritischen Jugendlichen so oder ähnlich gestellt werden. Karl Ernst

14 Die Zahlen entnehme ich einem SPIEGEL-Haus-Info (Emnid Institut Bielefeld,
Hamburg 1992, 42), ferner: «Nur noch jeder vierte ein Christ», in: Der SPIEGEL, Nr. 25,
46. Jg., 15. Juni 1992. 36ff.

15 Für monotheistischen Glauben gibt es wohl idealtypisch drei Möglichkeiten Leid zu
«erklären», nämlich durch Rückführung auf a) dunkle Seiten in Gott (vgl. Am 6,3; Jes
6,1 ff. und 45,7; Psalm 88), b) menschliche Schuld und Sünde, c) Satan.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 339

Nipkow hat in seiner Arbeit «Erwachsenwerden ohne Gott?»16 in diesem Sinne

eindrücklich von Einbruchstellen des Gottesglaubens bei Jugendlichen
gesprochen, wenn Gott als Helfer und Garant des Guten enttäusche oder
ausbleibe. Darüber hinaus bereitet es heute ganz offenkundig nicht wenigen
Theologinnen und Theologen, Pfarrerinnen und Pfarrern, Religionspädago-
ginnen und Religionspädagogen, Erzieherinnen und Erziehern erhebliche
Schwierigkeiten und Kopfzerbrechen, vom allmächtigen Gott zu reden. Die
Folgen solcher Gottesvorstellung in der Lebens- und Gedankenwelt von
Kindern und Jugendlichen waren und sind häufig problematisch, gelegentlich
verheerend - man denke nur an Tilman Mosers «Gottesvergiftung»17, ein
Phänomen, das freilich heute eher die Ausnahme sein dürfte. Beide Beobachtungen

zusammengenommen zeigen, wie die Rede vom «allmächtigen Gott»
zwischen Wunsch und Wirklichkeit zu stehen scheint bzw. ambivalent ist. Sollen

wir - zugespitzt formuliert - mit Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen
von Gott so reden, wie wir ihn erleben, nämlich oft genug eher «ohnmächtig»
oder so, wie wir ihn uns wünschen, nämlich «allmächtig»? Die entscheidende
Frage lautet: Ist die Vorstellung eines allmächtigen Gottes, weil zu problembeladen,

überholt und folglich aus unserem Glaubens- und Theologie-Vokabular

zu streichen? Oder kann, ja muss man praktisch-theologisch mit guten
Gründen daran festhalten, weil sie wirklichkeitserschliessend und sinnerhellend

ist? Auf jeden Fall liegt die Bedeutung dieser theologischen Begrifflichkeit
nicht definitiv fest, vielmehr ist darüber neu nachzudenken.

2. Biblische und systematisch-theologische Gesichtspunkte

2.1 Sprachlich liegt mit der Redeweise «allmächtiger Gott» die Form
begrifflich reflektierender Theologie vor - es ist dies eine mögliche theologische
Redeweise von Gott neben anderen, aber nicht die einzige. Klammert man
einmal als mögliche theologische Redeweisen die Formen Glossolalie und
schweigende Verehrung Gottes aus, dann verbleiben als markante, verbürgte
und überlieferte theologische Redeweisen weitere drei. Von bzw. zu Gott
kann man reden:

a) in Lied, Hymnus, Gotteslob/-dank, Klage, Anklage,
b) in (Beziehungs-)Geschichten von Gottes Taten und Relationen zu

Menschen,

c) per Mystik, mystischen Gotteserfahrungen.

Dies ist mitzubedenken, wenn ich den theologischen Sachgehalt der
Vorstellung «allmächtiger Gott» kurz skizziere.

16 K.E. Nipkow, Erwachsenwerden ohne Gott?, München 1987.
17 T. Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt/M. 1976.



340 Werner Ritler

2.2 Das hebräische (Alte) Testament18 erzählt von Gottes machtvollen Taten

und preist sie, wobei es im Bereich der Geschichtsbezüge und der konkreten

Vorstellungen verbleibt (z. B. Gen 1 und 2; Ex 14,26; Ps 33,9). Einen
Begriff göttlicher Allmacht kennt das hebräische (Alte) Testament nicht. Die
begriffliche Fassung «Allmacht» finden wir erst im Bereich des hellenistischen

Diasporajudentums, nämlich in der LXX, der im 3. und 2. vorchristlichen

Jahrhundert gefertigten griechischen Übersetzung des hebräischen (Alten)

Testamtents. Hier findet sich die Gottesbezeichnung «Pantokrator»
auffällig oft, immerhin ca. 180 mal! Dies stellt, da die Übersetzung von Zebaoth
mit Pantokrator keineswegs zwingend ist, eine begriffliche Intensivierung
und erhebliche Verstärkung des Machtgedankens dar.

Ferner sind die Gattungen zu beachten, in denen diese Gottesbezeichnung
vorzugsweise begegnet: Bitte, Zuspruch und Lobpreis, auch preisende, «doxo-
logische» Vorwegnahme der erhofften Rettung bzw. Befreiung, und zwar v.a.
im Kontext von Feindbedrängnis, Bekenntnis zum Schöpfer, Retter und
Richter. Wohlgemerkt: Gerade angesichts eigener Ohnmacht in Bedrängnis

oder nach erfahrener Rettung wird Gott als der «Allmächtige» angerufen,
gepriesen und bezeugt.

2.3 Im Neuen Testament findet sich das Allmachtsprädikat mehrfach in der
Johannesapokalypse und in II Kor 6,18, sonst aber nicht. Das NT gebraucht
diese Vorstellung eher selten, vermeidet sie freilich nicht total. In den
Evangelien gibt es zwar die Rede vom «allmächtigen Gott» nicht, wohl aber die
verwandte Formulierung, dass Gott «alles möglich» sei, so in der lukanischen
Weihnachtsgeschichte (Lk 1,37), in der markinischen Passionsgeschichte (Mk
14,36 par.) und in Mk 10,27 par. Genau besehen bieten aber alle drei Texte
keine allgemeinen Aussagen über eine göttliche Eigenschaft, sondern sprechen

(im Kontext von Zuspruch oder Bitte) Gottes «Vermögen» und Macht
an, welche die menschlichen Grenzen heilsam übersteigen. Mir erscheint daran

auffällig, dass im Zentrum Gottes Vermögen steht, seinen Willen zum Heil
der Menschen auszuführen, nicht aber eine allgemeine Machtfrage. So hat
etwa das Neue Testament keinerlei Interesse daran, grundsätzlich und allgemein

über Gottes Allmacht zu theoretisieren, etwa derart, ob Gott einen
Stein aufheben könne, der schwerer ist als er. Damit entspricht, soweit ich
sehe, der neutestamentliche Befund im wesentlichen dem alttestamentlichen:
Nur in konkreten, sehr häufig geschichtlichen Bezügen wird von Gottes
Macht gesprochen. Die begriffliche Fassung und Intensivierung der
Allmachtsvorstellung erfolgt jedenfalls erst in der Johannesapokalypse. Neunmal

findet sich hier Pantokrator als Epitheton Gottes (1,8; 4,8; 11,17; 15,3;

16,7.14; 19,6.15; 21,22). Die Apokalypse, bekanntlich in einer Situation gros-

18 Zum Befund in AT und NT vgl. auch R. Feldmeier. Nicht Übermacht noch Impotenz.

Zum biblischen Ursprung des Allmachtsbekenntnisses, in: W.H. Ritter u.a., Der
Allmächtige, Göttingen 21997, 13ff.



Gott zwischen Allmacht and Ohnmacht 341

ser Bedrängnis am Ende des 1. Jahrhunderts verfasst, wendet sich mit einer
im Neuen Testament einzigartigen Schärfe gegen das Römische Reich, das als
«Hure Babylon» Handlanger des Satans ist. Hierbei bezeichnet das Gottes-
Attribut Pantokrator, gegen den (All-) Machtsanspruch Roms, Gott als den
wahrhaft Herrschenden, Schöpfer der Welt, Retter und Richter. Damit soll
deutlich gemacht werden, dass Gott der Herr seiner Schöpfung ist und in dieser

Welt seinen Heilswillen verwirklicht bzw. verwirklichen wird. Die Aussage

begegnet auch hier vorzugsweise in bestimmten Gattungen - sei es Bittgebet,

Zuspruch, berichtendes oder hymnisches Lob.
2.4 Verstärkt spielt der - zugegebenermassen erheblich belastete -

Allmachtsbegriff dann v.a. in der Spätantike, im Mittelalter und besonders seit
dem politischen Absolutismus eine Rolle: In der späten Antike konnte die
Rückbindung an einen allmächtig gedachten und vorgestellten Gott die
Sicherheit geben, die in Verfolgungssituationen lebensnotwendig war; andererseits

lieferte sie nach der konstantinischen Wende eine hochwillkommene
Legitimation - die real Mächtigen in Kirche und Politik sahen sich als
auserwählte Werkzeuge Gottes und «verlängerter Arm seiner Allmacht»19. Im
Zeitalter des Absolutismus des 17. und 18. Jahrhunderts nimmt dann der göttliche

Allmachtsgedanke zunehmend willkürlich-voluntaristische Züge an
(und ist von seiner Herkunftsgeschichte denkbar weit weg). Mit Blick auf eine
derartige Allmachtsvorstellung hat uns Hans Blumenberg in seiner
«Matthäuspassion»20 heilsam in Erinnerung gerufen, dass es sich hierbei eher um den
spekulativen deistischen und «metaphysischen» Gottesbegriff der antiken
griechischen Philosophie (v.a. Piatons und Aristoteles') und der abendländischen

Philosophie, weniger um den biblischen Gott handeln dürfte.
2.5 Nicht wenige unserer Missverständnisse und Schwierigkeiten mit dem

Allmachtsbegriff haben m.E. mit der Sprache der traditionellen Theologie
und der Neigung zu eindeutigen Abbildern und zu digitaler Sprache heute zu
tun. Zur Rekonstruktion und Reformulierung der Vorstellung «allmächtiger
Gott» erscheint mir deswegen wichtig, den Blick auf vier konstitutive Aspekte

und Intentionen dieser Gottesbezeichnung zu richten:
a) Theologische Aussagen rühren von Glaubenserfahrungen her, die Chri¬

sten und Christinnen gemacht haben. Dass Gott bewirkend und machend
am Werk ist, ist eine biblisch überlieferte und systematisch-theologisch
reflektierte Grundüberzeugung. In konkrete Glaubenserfahrung reformuliert

bedeutet «Allmacht Gottes»: Bitte wie Hilfe-Ruf,, Hoffnung, Zuversicht,

cantus firmus, certitudo (non securitas); dass nicht Unrecht, nicht
Tod, «... weder Engel noch Mächte noch Gewalten, weder Gegenwärtiges

19 Vgl. C.F. Geyer, Das Übel und die Allmacht Gottes, in: M. Nüchtern (Hg.), Warum
läßt Gott das zu?, Frankfurt/M. 1995, 47.

20 H. Blumenberg, Matthäuspassion, Frankfurt/M. 41993.



342 Werner Ritter

noch Zukünftiges, weder Gewalten der Höhe oder Tiefe noch eine andere
Kreatur...» (vgl. Rom 8,38f.) das letzte Wort haben möchten, sondern ER.

b) Die Vorstellung «allmächtiger Gott» will sodann dem Missbrauch seines
Namens wehren. Gott soll selbst zur Sprache kommen, wie er sich in
«bestimmten sprachlichen Überlieferungen zur Sprache gebracht hat»21.

Näherhin muss Gottes Allmacht vom Christusgeschehen her im Sinne des
Dienstes interpretiert werden: Sie wird damit nicht mehr nur einseitig als
absolute All- und Supermacht verstanden. Dieser Art von Macht hat Jesus
eine klare Absage erteilt: «Wer unter euch ein Grosser werden will, soll
euer Diener sein, und wer der ERSTE sein will, soll euer Sklave sein.
Auch der Menschensohn ist nämlich nicht gekommen, um bedient zu werden,

sondern um zu dienen und sein Leben als Lösegeld für viele zu
geben.» (Mk 10,43ff.). Nicht zuletzt dürfte diese machtkritische Haltung ein
Grund dafür sein, dass im Neuen Testament göttliche Allmachtsaussagen
auffällig zurücktreten. (All-)Macht wird im Kontext von Dienst verstanden.

Im Blick auf Gottes Macht meint dies: Die Hingabe und Ohnmacht
des Gekreuzigten muss als mitkonstitutives Moment von Gottes
Herrschaft begriffen werden. Der Christushymnus des Philipperbriefes (2,5ff.)
macht uns gegen alle eigenen Allmachts- und Ohnmachtsphantasien auf
Jesus Christus aufmerksam, der es «nicht für ein gefundenes Fressen»
hielt, wie Gott zu sein, sondern «Knechtsgestalt» annahm. Freilich: Von
einem aller Macht beraubten Gott aber weiss das biblische Gesamtzeugnis
nichts, denn ein solcher, schreibt Hans Küng, «hörte auf, Gott zu sein»22.

Auf die mit der Vorstellung eines ohnmächtigen Gottes nämlich verbundene

anthropologische Perspektivlosigkeit hat nachdrücklich und in der
ihm eigenen Drastik Karl Rahner hingewiesen: «Um aus meinem Dreck
und Schlamassel und meiner Verzweiflung herauszukommen, nützt es mir
doch nichts, wenn es Gott - um es einmal grob zu sagen - genauso dreckig
geht»23, er also genauso ohnmächtig ist wie wir.

c) Auch wenn von Gottes Allmacht biblisch-theologisch häufig in Extrem-
und Krisensituationen die Rede ist, reicht es gerade nicht aus, sie auf einen
«Kriseninterventionsbegriff»24 zu reduzieren. Die Allmachtsvorstellung
gehört ursprünglich-authentisch vielmehr in den komplexen, vielfältigen
und lebendigen Dialog von Gott und Menschen. Sie erscheint dabei in den
Kontexten von Bitte, Lobpreis, Zusage und Klage, was (praktisch-theologisch

heute wieder beachtet und aufgegriffen werden sollte. Zu erinnern

21 Vgl. E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 31978, 409ff.
22 H. Küng, Credo, München 1990,123.
23 K. Rahner in einem Interview, zit. n. H. Vorgrimler, Karl Rahner verstehen, Freiburg

1985, 152.
24 So der Vorwurf von J. Banke-Ruegg, Was heißt:..., 52, A. 27, der sich gegen Ausführungen

in: W.H. Ritter u. a. (Hg.), Der Allmächtige, richtet.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 343

ist auch an den doxologischen Charakter der Allmachtsvorstellung. E.
Schlink hat uns schon vor bald 50 Jahren in diesem Sinne auf die doxolo-
gische Struktur theologischer bzw. dogmatischer Aussagen aufmerksam
gemacht: In der Doxologie wird Gott angebetet und verherrlicht als heilig,
allmächtig etc. Alle Theologie ist von ihrem Ursprung her Doxologie als

Rede zu Gott und darin primäre Theologie. Alles Reden vom Allmächtigen

ist sekundäre Reflexion, der der Lobpreis bleibend vorgeordnet ist.

d) Theologische Aussagen über Gott sind Orientierungsaussagen: sie be¬

schreiben aber nicht Gott, sondern entfalten den Glauben von Menschen
an ihn. Von Status und Qualität des Redens her handelt es sich also bei der
Allmachtsaussage nicht um eine definitorische Aussage, auch nicht um
eine zeit- und beziehungslos allgemeine Wesens- oder Eigenschaftsaussage

im Blick auf Gott, sondern um eine personale Glaubens-, Bekenntnis-
und Vertrauensaussage angesichts der Erfahrung von Weltwirklichkeit:
Gott sei inmitten alles Mächtigen und Übermächtigen der, der schlechthin
Bestand hat und Bestand gibt. Es gilt, mit anderen Worten, den konfesso-
rischen Befreiungs- und Rettungs-Charakter dieser Vorstellung zu
entdecken. Die dabei verwendete Sprache ist die Sprache religiöser Poesie,
nicht definierende oder abbildende Faktensprache, sondern Sprache
verweisender Art, Sprache der Liebe, der Hoffnung. Als religiöse Poesie
verstanden, bildet sie menschliche Macht nicht einfach ab, sondern transzen-
diert sie, lässt neue Möglichkeiten sehen, nähert sich dem Gemeinten im
Modus des Entwurfs und bringt eine neue Hin-Sicht darauf. Dabei steht
diese Rede, wie alle Rede von Gott, unter dem grundsätzlichen Vorbehalt,
dass wir nur in menschensprachlicher Brechung von ihm reden können,
d.h. näherungsweise, analogisch, symbolisch, verweisend eben, aber nicht
im Sinne von Abbildern oder Abziehbildern.

Insgesamt meint also Gottes Allmacht theologisch keine «abstrakte
Eigenschaft». Vielmehr ist sie von ihrem Hoffnungs- und Befreiungspotential
her zu lesen und in ihrer andringenden Sprachgestalt - Bittgebet, Zuspruch,
Lobpreis, etc. - wieder zu entdecken.

III. Praktisch-theologische Perspektiven

Gefordert ist hier insbesondere die Praktische Theologie25, die wesens-
mässig zwischen Glaubens-Auslegung und Alltags-Auslegung zu vermitteln
hat.

25 Vgl. dazu auch W.H. Ritter, «Gott, der Allmächtige» im religionspädagogischen
Kontext, in: Ders. u.a.. Der Allmächtige, 97ff., 107ff., 113ff.



344 Werner Ritter

1. Die Bedeutung der Sozialisation oder wie Macht erlebt wird

Das jeweilige kindliche, jugendliche, erwachsene Verständnis vom
«Allmächtigen Gott» ist nach allem, was wir wissen, nicht allein Ergebnis einer
rein individuell zu sehenden, gewissermassen umweit-indifferenten
Ich-Entwicklung, wie es etwa die Ergebnisse der kognitiv-strukturellen
Entwicklungspsychologie26 suggerieren könnten. Vielmehr fliessen hier auch immer
Deutungsmuster aus der jeweiligen allgemeinen und religiösen Sozialisation
mit ein, je nachdem verschieden, wie «Macht» von den Einzelnen erfahren
und codiert wurde. Für den allgemeinen soziologischen Zusammenhang ist
jedenfalls auf Folgendes besonders hinzuweisen: Bei Jugendlichen, wohl auch
bei Kindern heute ist damit zu rechnen, dass aufgrund einer vielfältigen
gesellschaftlichen Verherrlichung und medial geförderten Verbreitung von
Macht, Power, rigorosem Durchsetzungsvermögen und Allmachtsphantasien
das Bild eines allmächtigen Gottes-Potentaten nicht nur auf Ablehnung treffen

wird, sondern in einer Art Eigendynamik hochattraktiv und faszinierend
erscheinen kann: Gott als absolutistisch-herrscherliche Macht- und Power-Figur,

die Missstände beseitigen muss/müsste, mit der man aber auch Furore
und Terror machen kann. Je nach bedeutungsmässiger Besetztheit der
Vorstellung «allmächtiger Gott» in Abhängigkeit von konkreten soziokulturellen
und religiösen Umständen und jeweiliger Sozialisation muss dabei näherhin
prinzipiell wohl mit zweierlei «Reaktionsmustern» bei Kindern und Jugendlichen,

aber auch Erwachsenen gerechnet werden: sowohl damit, dass ein
bestimmtes Verständnis vom «allmächtigen Gott», weil tyrannisch, über Bord
geworfen, als auch damit, dass es propagiert und verherrlicht wird, weil es voll
Power ist.

2. Lernangebote

Ob in später Kindheit, Jugend, Erwachsenenalter eine zunehmend, in
gezeigtem Sinne geklärte und «reife» Vorstellung vom «allmächtigen» Gott
möglich (siehe II.) wird bzw. ist, ist sicher entwicklungsbedingt, aber nicht
allein; vielmehr hängt dies stark mit davon ab, ob entsprechende inhaltlich kon-
turierte Lernprozesse stattfinden oder nicht. Blosses Wiederholen der
überlieferten Vorstellung «allmächtiger Gott» wirkt in aller Regel weder
sinnerhellend noch wirklichkeitserschliessend. Praktisch-theologisch genügt es

keinesfalls, einfach nur die Aussagen von Kindern, Jugendlichen und
Erwachsenen etwa zur Sache «Allmacht Gottes» pur zu bestätigen und
breitzutreten. Vielmehr muss es, schon in der Kindheit beginnend und dann
verstärkt in der Jugendzeit, darum gehen, vorsichtig über den gegebenen bzw.

möglichen Rahmen des jeweiligen Gottesbildes hinauszuschreiten, ihn zu öff-

26 Vgl. F. Oser/P. Gmünder, Der Mensch - Stufen seiner religiösen Entwicklung,
Gütersloh 19882.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 345

nen und zu weiten auf ein zunehmend reflektiertes Verständnis von Gott und
Mensch hin.

3. Vom theologisch-anthropologischen «Nutzen»27 dieser Vorstellung

Theologie, auch die Praktische, leidet infolge ungeheurer Wissensproduktion,
immer kürzerer Halbwertszeiten des Wissens und «neuer Unübersichtlichkeit»

(J. Habermas) an der Unfähigkeit zur Artikulation des Wesentlichen.28

Wollen Glaube und Theologie neuzeitlich anschlussfähig bleiben,
brauchen sie eine nachvollziehbare «Rechenschaftsablage». Der Praktischen
Theologie, die an der Schnittstelle der Auslegung der Glaubensüberlieferung
und des Alltags angesiedelt ist, obliegt eine gegenwartsplausible Interpretation

von überlieferten Glaubenserfahrungen und theologischen Begrifflichkeiten
im Kontext der jeweiligen Zeit zu dem Zwecke, dass sie für Menschen

heute grundlegende Funktionen in deren Lebensorientierung gewinnen können.

Christlicher Glaube heute kann sich nicht mit der Benennung des historisch

vorgegebenen Stichworts «Allmacht Gottes» begnügen, sondern fragt
neben ihrer argumentativen Herleitung (siehe II.) auch nach kontextrelevanten

«Übersetzungen» und Bedeutungen dieser Vorstellung. So gesehen ist

theologisch-anthropologisch vom mehrfachen «Nutzen» der Vorstellung vom
allmächtigen Gott zu reden; zugespitzt kann man von deren ideologiekritischer

und identitätsbildender Funktion (andere Funktionen sind die doxologi-
sche und theologische im Sinne rechten Redens von Gott; s.o.) sprechen.

Zum Ersten bietet diese Vorstellung Schutz vor menschlicher, technischer
und politischer Allmacht und relativiert sie. Dies räumt auf mit der Illusion,
Fiktion und Zwangsvorstellung eines «allmächtigen Menschen» - der in der
Neuzeit eine Art Gotteskomplex entwickelt hat und selber allmächtig werden
wollte29 -, bewahrt aber auch vor allmächtigen Strukturen, vor dem allmächtigen

Staat, dem allmächtigen Geld, usw. «Allmächtiger Gott» bedeutet so

gesehen eine gnädige, menschenfreundliche und radikale Relativierung alles
Irdischen und erinnert an die Gottheit Gottes und das erste Gebot.
Anthropologisch impliziert dies auch, aber nicht nur, menschliche Selbstbescheidung
und Selbstrücknahme: Kein Mensch ist allmächtig!

Zum Zweiten fördert diese Vorstellung beim Menschen dessen Vertrauens-

und Identitätsbildung. Nicht den allmächtigen Eltern, Lehrerinnen und

27 Von «Nutzen» und «brauchen» spreche ich eingedenk der theologischen Einsicht,
dass man einen Gott, den man braucht, gerade nicht braucht. Obwohl also Gott nicht im
Zusammenhang von Nutzen und Notwendigkeit berechnet werden kann und darf, lassen
sich doch gewisse «funktionale» Aussagen machen: vgl. dazu E. Jüngel, Gott als Geheimnis

der Welt, 16ff„ 30ff.
28 Vgl. O. Waßmuth, Sprache finden für das Wesentliche, in: EvTh 57 (1997) 83f.
29 Vgl. H.E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an

die Allmacht des Menschen, Reinbek 1979.



346 Werner Ritter

Lehrern, Erzieherinnen und Erziehern, Meisterinnen und Meistern und
Vorgesetzten oder auch Strukturen rettungslos ausgeliefert zu sein, kann
Selbstvertrauen und Selbstbewusstsein stärken. Mit Gott, dem Allmächtigen, lassen
sich alle irdischen Machtfragen durchspielen und relativieren. Es ist auffällig,
wie oft Menschen - junge wie alte - daran festhalten, dass Gott «alles kann»,
dass er grösser und stärker ist als... meinetwegen der Vater, der Lehrer usw.
Gerade Kinder machen sich hier oft zum Anwalt des allmächtigen Gottes.30

Eben weil ihnen als den Kleinen, Underdogs, Unterlegenen und Ausgelieferten
ein Verbündeter gegen Eltern, Lehrerinnen und Lehrer, Pfarrerinnen

und Pfarrer, Erzieherinnen und Erzieher usw., die oft repressive Macht
ausüben, unendlich guttut. So gesehen bedeutet von Gott, dem Allmächtigen, zu
reden nicht notwendig menschliche Infantilisierung, Selbsterniedrigung und
Selbstdemütigung - immer wieder berichten Psychotherapeutinnen und
Psychotherapeuten31 von Mitmenschen, die nicht zuletzt aufgrund ihrer religiösen

Erziehung und Sozialisation und eines dort vermittelten bedrohlichen
allmächtigen Gottes («Big brother is watching you!») kein Selbstwertgefühl
ausbilden konnten. Dementgegen ist auf den positiven Nutzen der Vorstellung
«allmächtiger Gott» hinzuweisen: Gott als Allmächtiger steht als Bundesgenosse

auf der Seite der Kleinen, Unterdrückten, Schwachen und Ohnmächtigen,

ergreift für sie Partei und fördert damit menschliches Selbstbewusstsein,
Selbstvertrauen, Mündigkeit und «aufrechten Gang» und lässt aufstehen
gegen Unterdrückung und Abhängigkeit. Was genauerhin die Vorstellung vom
allmächtigen Gott bei Menschen konkret bewirkt, lässt sich freilich nicht
definitiv vorab sagen, hängt vielmehr auch eminent vom jeweiligen Subjekt, seiner

Geschichte und seinen Lebensumständen ab. Auf jeden Fall kann die
Vorstellung eines allmächtigen Gottes Ich-Stärke vermitteln,
Persönlichkeitsschwächen kompensieren und den Menschen handlungsfähig machen -
aber auch problematische Autoritätsfixierungen, destruktiven Charakter und
Fluchttendenzen aus der Wirklichkeit fördern. Mag sein, dass in der Vergangenheit

die Vorstellung vom allmächtigen Gott im Leben vieler Menschen
wohl stärker eine negative Anthropologie im Schlepptau gehabt hat, damit
das Gefühl menschlichen Klein- und Geringseins, der Nichtswürdigkeit und
Ohnmacht verstärkt hat und so gerade das Gegenteil der Entwicklung eines
«aufrechten Ganges», wie es einem «Ebenbild Gottes» gebührt, gefördert hat

- aber gefeit vor solcher Negativsemantik ist keine künftige Generation.
Zum Dritten kann diese Vorstellung Schutz vor einem göttlichen Despoten

bieten und das Vertrauen auf ein glaubwürdiges Gegenüber fördern. Gott ist

30 Vgl. U. Arnold/H. Hanisch/G. Orth, Was Kinder glauben. 24 Gespräche über Gott
und die Welt, Stuttgart 1997, 27; G. Orth/H. Hanisch. Was Kinder glauben - Teil 2: Glauben

entdecken - Religion lernen, Stuttgart 1998, 300f.
31 Vgl. E. Ringel/A. Kirchmayr, Religionsverlust durch religiöse Erziehung, Wien

T986; A. Bucher, Braucht Mutter Kirche brave Kinder?, München 1997.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 347

in der biblischen Tradition und im heutigen Glaubensverständnis eben auch
«Vater» und «Mutter», also auch barmherzig und gütig. In dem Sinne erinnert
das altlateinische Glaubensbekenntnis «Credo in unum Deum, patrem
omnipotentem» hilfreich daran: Gott ist allmächtig nur, sofern er Vater ist. Seine
Allmacht wird geformt durch sein Vatersein.32 Die altlateinische Fassung
kann die reformatorische Normallesart hier korrigieren und ein absolutistisches

Allmachtsverständnis Gottes ausschliessen.

Mag geschichtlich und frömmigkeitsgeschichtlich die Vorstellung der
Allmacht Gottes auch eine belastete und belastende Begrifflichkeit darstellen,
die zu mannigfachen Spekulationen und Missverständnissen Anlass gegeben
hat und noch gibt, wir können sie heute in ihrem positiv-konstruktiven
«Mehrwert» reformulieren und wieder in Brauch nehmen.

4. «Nicht immer richtig»

«Viele theologische Sätze», schreibt Ulrich Bach, «sind nicht, weil sie richtig

sind, immer richtig. Sie können in einem bestimmten Zusammenhang richtig

sein, in einem anderen werden sie plötzlich falsch.»33 Offenkundig ist es

also nicht immer richtig, von Gott, dem Allmächtigen, zu sprechen; es gibt
Situationen, wo dies «falsch» ist. Falsch wird diese Aussage dann gebraucht,
wenn dadurch Unrecht legitimiert, Gewalt, Repressionen, Infantilisierung in
Kauf genommen und beweihräuchert werden. Ist der allmächtige Gott letztlich

ein Gott, der Freiheit will, dann dürfen wir mit dieser Formel nichts
absegnen, was real Unfreiheit schafft und stützt.

5. Keine exakte Begrifflichkeit

Wo einem in Sachen «Allmacht Gottes» begrifflich exakte Antworten
ausgehen, können wir immerhin (biblische) Geschichten erzählen, sowohl
von der Macht als auch von der Ohnmacht Gottes. Die biblische Überlieferung

enthält ja nicht nur göttliche Erfolgsgeschichten, vielmehr ist sie auch

«Zeugnis der glaubenden Verarbeitung von Geschichte(n) des Scheiterns im
Horizont des stets noch verlässlicheren Gottes»34. Vermutlich lässt sich jene
durch die biblischen Zeugnisse durchscheinende Spannung zwischen
Allmacht und Ohnmacht Gottes in ihrer Paradoxalität «nur durch einen Fundus
signifikanter Geschichten vermitteln, welche sich gegenseitig kommentieren;
abstrakte Begrifflichkeit, die zusammenzuzwingen versucht, was nicht zusam-

32 Üblicherweise rezitieren wir in der lutherischen, aber auch in Teilen der reformierten

Tradition das Glaubensbekenntnis mit den Worten «Ich glaube an Gott, den Vater,
den Allmächtigen...»

33 U. Bach, Schüttet das Kind nicht mit dem Bade aus! Zur Notwendigkeit der Rede
von der «Allmacht Gottes», in: Evangelische Kommentare 24 (1991) 289.

34 Vgl. G. Fuchs, Scheitert Gott? Theologische Überlegungen in praktischer Absicht,
in: Concilium 26 (1990) 440.



348 Werner Ritter

mengeht, kommt hier an ihre Grenzen»35. Der menschlichen Versuchung zu
begrifflicher exakter und logisch einwandfreier Allmachtsfixierung Gottes
steht Gott als «grosse Störung» gegenüber. Nicht zuletzt vom biblischen
Bilderverbot (Ex 20, 4) her, das uns abhalten will, Gott bildlich aber auch
begrifflich eindeutig zu machen und festzulegen, gilt: deus definiri nequit. Die
Rede von der Allmacht Gottes stellt uns so gesehen eher auf einen Weg, als
dass sie die Lösung dieses Problems wäre.36 So geht es nicht um die Rettung
von Begrifflichkeiten und Vokabeln, wohl aber um das Wachhalten einer
Fragestellung.

6. Nach Gott fragen und klagen dürfen

Es kann heute nicht mehr die Aufgabe christlichen Glaubens und christlicher

Theologie sein, die Fragen nach dem Sinn und dem Leid mit Verweis auf
den allmächtigen Gott zu sedimentieren oder für erledigt zu erklären;
vielmehr haben wir diese Fragen offenzuhalten und immer wieder zu stellen, weil
sie sonst verdrängt oder vergessen werden. Wo Gottes «Allmacht» nicht
erfahren werden kann, haben Menschen zu allen Zeiten immerhin zu Gott klagen

können. Die Klage nämlich ist die Gestalt christlichen Glaubens, die
gegenwärtig hält, was nicht vergessen werden soll.37

7. Resümee

Ein genereller praktisch-theologischer Verzicht auf die theologische
Vorstellung «allmächtiger Gott» erscheint mir nicht angezeigt. Vielmehr meine
ich, die Rede vom «Allmächtigen», welche die Allmachtsansprüche anderer
Autoritäten kritisiert und heilsam relativiert, ist ein fundamentaler Aspekt
des christlichen Gottesglaubens, der auch heute seinen Wert im Streit um die
Wirklichkeit hat. Dabei geht es nicht um die Rettung der Vokabel, sondern
um das in ihr beschlossene Wirklichkeitspotential.

Werner Ritter, Bayreuth

35 R. Englert, «Wie macht Gott, daß geschieht, was er will?». Die Rede von Gottes
Handeln in Theologie und Religionspädagogik, in: D. Bell/H. Lipski-Melchior/J. v. Lüpke/
B. Ventur (Hg.), Menschen suchen - Zugänge finden. Auf dem Weg zu einem
religionspädagogisch verantworteten Umgang mit der Bibel. Wuppertal 1999,273 (264ff.).

36 Vgl. J. Werbick, Bilder sind Wege. Eine Gotteslehre, München 1992.
37 Vgl. W.H. Ritter, Art. Gebet, in: R. Lachmann/G. Adam/W.H. Ritter, Theologische

Schlüsselbegriffe. Göttingen 1999, 74ff., 78.


	Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht : praktisch-theologische Überlegungen

