Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 3

Artikel: Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht : praktisch-theologische
Uberlegungen

Autor: Ritter, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht
Praktisch-theologische Uberlegungen

Schon das blosse Reden von Gott fillt manchen Menschen heute nicht
leicht. Noch wesentlich sperriger und problematischer erscheint vielen die
Vorstellung eines «allméchtigen Gottes». Darf man heute noch so von ihm re-
den? fragen sie. Andere halten an dieser Vorstellung fest, ob entschieden
oder abgeschwiicht; dritte sind hin- und hergerissen; wieder andere, v.a. aus
der esoterisch bewegten Szene, fragen nicht mehr nach einem allméchtigen
Gott, weil sie ihr Leben und Geschick in einem grossen, sinnvollen Zusam-
menhang eingebettet sehen: Alles, was ihnen im Leben an Gliick und Leid
kontingent widerfidhrt, wird als Lernen im Sinne menschlicher Entwicklung
zu immer grosserer Vollendung aufgefasst. Wo Leid restlos im Sinne persén-
licher Hoherentwicklung erklart wird, eriibrigt sich die Frage nach einem all-
michtigen Gott angesichts der Ungerechtigkeit in der Welt. Dies ldsst fragen:
«Braucht» es heute tiberhaupt noch einen allméchtigen Gott?

I. Abschied vom allmiichtigen Gott

Zahlreiche dltere, aber auch jiingere Zeit- wie theologische Zunftgenos-
sen und -genossinnen haben heimlich oder offensichtlich Abschied vom all-
michtigen Gott genommen. Manche von ihnen sind dezidierte Befiirworter
der Vorstellung eines «ohnmichtigen» oder aller Macht beraubten Gottes ge-
worden. Sie hat Dietrich Bonhoeffer in «Widerstand und Ergebung» ein-
driicklich beschrieben: «Gott ldsst sich aus der Welt herausdringen ans
Kreuz, Gott ist ohnméchtig und schwach in der Welt, gerade und nur so ist er
bei uns und hilft uns (...) Hier liegt der entscheidende Unterschied zu allen
Religionen. Die Religiositdt des Menschen weist ihn in seiner Not an die
Macht Gottes in der Welt, Gott ist der Deus ex machina. Die Bibel weist den
Menschen an die Ohnmacht und das Leiden Gottes. Nur der leidende Gott
kann helfen.»' In neuerer Zeit hat sich der jiidische Philosoph Hans Jonas mit
der Allmachts-Frage beschiftigt. Er antwortet in seinem Vortrag zum «Got-
tesbegriff nach Auschwitz» (1984) auf diese Frage, wie er selbst sagt, unver-
hiillt spekulativ mit einem Mythos.” Danach hat sich Gott ganz zugunsten der
Welt entidussert und begleitet die Entwicklung seiner Schopfung und insbe-
sondere die Entwicklung des Menschen mit «angehaltenem Atem», «ohne
doch in die Dynamik des weltlichen Schauplatzes einzugreifen» (24). Zwar

' D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Neuausgabe Miinchen 1970, 394.
2 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, Frankfurt/M. 1987, 7.



336 Werner Ritter

sorgt er sich um seine Geschopfe, aber er greift nicht mehr dem Rad der Ge-
schichte in die Speichen, er ist ein (ohnméchtig) leidender Gott: «Nicht, weil
er nicht wollte, sondern weil er nicht konnte, griff er nicht ein» (41). Daraus
ergibt sich fiir Jonas: «Wenn ... Gott auf gewisse Weise und in gewissem Gra-
de verstehbar sein soll (und hieran missen wir festhalten), dann muss sein
Gottsein vereinbar sein mit der Existenz des Ubels, und das ist es nur, wenn
er nicht a/l-michtig ist.» (39) Auf dieser Linie pliddierte vor wenigen Jahren
Giinther Schiwy konsequent fiir einen «Abschied vom allméchtigen Gott»
(1995): «Wenn man trotz Auschwitz an einem Gottesbild festhalten will,
bleibt einem nur die Wahl zwischen der Giite Gottes und seiner Allmacht.
Wir haben gezeigt: Es gibt gute Griinde auch fiir Christen, einer jiidischen
Tradition, an die vor allem Hans Jonas erinnert hat, und einer verschiitteten
christlichen Tradition zu folgen und der Allmacht Gottes den Abschied zu ge-
ben.»* Auf diesem Hintergrund und unter der Last der Theodizeeproblema-
tik sehen sich heute auch zahlreiche christliche Theologinnen und Theologen
zu einer Revision ihres Gottesbildes veranlasst und neigen dazu, das Gotte-
spriadikat der Allmacht entweder weitschweifig zu «umschreiben» oder ganz
preiszugeben. Symptomatisch dafiir ist, wenn der Allmachtsbegriff — genera-
tionenlang fester Bestandteil christlicher Gotteslehre — in heutigen Schuldog-
matiken und Lexika oft iibergangen wird oder auffallend zuriicktritt.* So
meint etwa der katholische Dogmatiker Bernd J. Hilberath, in Auschwitz sei
«endgiiltig der Beweis erbracht worden, dass Gott angesichts der Mensch-
heitsgeschichte ohnmichtig ist, dass er nicht der Herr der Geschichte sein
kann bzw. sein will»". Natiirlich gibt es hier auch eine andere, gleichwohl
schmilere theologische Linie, die an der Allmacht Gottes festzuhalten ver-
sucht. Doch bleiben die entsprechenden Ausfiihrungen in W. Hérles Dogma-
tik® zu sehr an der Oberfliche; G. Ebelings’, W. Pannenbergs® und C. Kress™
Bestimmungsversuche von Allmacht als «Schépfer-Macht der Liebe» lassen
m.E. Leiden und die Theodizee-Problematik zu sehr oder ganz aussen vor. J.
Bauke-Ruegg'” will in seiner Monographie, belesen und doch elementar, ei-

* G. Schiwy, Abschied vom allmiichtigen Gott, Miinchen 1995, 103.

* Vgl. H.H. Henrix, Machtentsagung Gottes? Ein Gesprich mit Hans Jonas im Kon-
text der Theodizeefrage, in: J.B. Metz (Hg.), «L.andschaft aus Schreien», Mainz 1995, 134,
Anm. 22.

5 B.J. Hilberath, Was wiirde ich einem Christen vorschlagen, wenn er in der sidkularen
Welt von Gott sprechen will?, in: Die Gottesrede von Juden und Christen unter den Her-
ausforderungen einer sidkularen Welt, Bonn 1996, 51.

5 Vgl. W. Hirle, Berlin/New York 1995, v. a. 258f.

7 Vgl. G. Ebling, Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. 2, Tiibingen 1989, 358f.

% Vgl. W. Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. 1, Gottingen 1988, 450ff., 456.

Y Vgl. C. Kress, Gottes Allmacht angesichts von Leiden, Neukirchen-Vluyn 1999.

1" Die Allmacht Gottes. Systematisch-theologische Erwigungen zwischen Metaphy-
sik, Postmoderne und Poesie (TBT 96), Berlin/New York 1998.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 337

nen dritten Weg «zwischen sturem Festhalten an ... und ... scheinbar spielend
leichter Verabschiedung» der Allmachtsthematik!' gehen. Letztlich macht je-
doch auch er sein Allmachtsverstindnis an E. Jiingels nicht unproblemati-
scher Formulierung von der «Allmacht der Liebe» fest, die sich «im Un-
scheinbaren und Alltiglichen vollzieht» (76), «Gottes Treue und Bestédndig-
keit» beinhaltet (77) und zu der «auch die Erfahrung von Ohnmacht und Lei-
den gehort» (75). Meines Erachtens wird jedoch solch «gebrochene» Rede
von der «Allmacht der Liebe» leidenden Menschen nicht oder nur bedingt ge-
recht. Denn viele vom Leiden Betroffene kdnnen ihr Leid gerade nicht als
Ausdruck von Gottes Liebe verstehen. Reden wir mit einer iiberzogenen Lie-
bes-Vorstellung nicht letztlich doktrindr am leidenden Menschen vorbei?
Und erhoben sich nicht einst ein Hiob, spéter ein Iwan Karamasow in seiner
«Empo6rung» gegen diese Art Rechtfertigung des Lieblosen und Bosen mit-
tels Verweises auf Gottes liberlegenen Willen oder seine «ganz andere» Lie-
be? Theo-logie darf nicht zur Ideologie im schlechten Sinne des Wortes de-
pravieren, sonst wiirden wir —s. Hiob 13,4 — zu «Liigenkleisterern» und «Got-
zenirzten»'?. Wo Gott ndmlich um jeden Preis als Liebender verteidigt wird,
nehmen wir Leidenden die Moglichkeit zum (an-)klagenden Wort und lassen
sie letztlich in ihrem Leiden allein. Solche «Losung» wird aber der brutalen
Hirte vieler menschlicher Leiderfahrungen nicht nur nicht gerecht, sie wiirde
vielmehr Gott auf Kosten der Menschen gross machen.

Gotz Planer-Friedrich brandmarkt dies in seinem Beitrag «Die Ohnmacht
Gottes. Seelsorge an den Ungliicksopfern bei Eschede», wenn er schreibt:
«Mit der Allmacht eines <ieben Gottes> ist das Leiden unschuldiger Men-
schen nicht vereinbar.»"

11. Wichtige theologische Einblicke

Ich mochte im Folgenden Einblicke und Hilfestellungen geben, um erstens
von Gott zwischen Ohnmacht und Allmacht menschlich zu reden, um zwei-
tens in praktisch-theologischer Absicht den produktiven «Mehrwert» dieser
Vorstellung zum Leuchten bringen; schliesslich will ich drittens zu einer Her-
meneutik gelebter Religion in dem Sinn beitragen, dass die Vorstellung eines
allméchtigen Gottes zur religiosen Lebensorientierung von Menschen hilf-
reich sein kann.

" Ich beziehe mich im Folgenden auf den Aufsatz von Bauke-Ruegg, Was hei3t: «Ich
glaube an den allméchtigen Gott»?, in: ZThK 97 (2000) 46-79, hier 49.

12 Vgl. zu dieser Ubersetzung J. Ebach, Streiten mit Gott. Hiob, Teil 1, Hiob 1-20,
Neukirchen-Viuyn 1996 108.

13 G. Planer-Friedrich, Die Ohnmacht Gottes. Seelsorge an den Ungliicksopfern bei
Eschede, in: Evangelische Kommentare 31 (1998) 380.



338 Werner Ritter

1. Festhalten oder Streichen?

Zum Grundbestand des christlichen Glaubens gehort seit alters das Be-
kenntnis zum «allméchtigen Gott». Mit der ganzen Christenheit auf Erden
bekennen wir: «Ich glaube an Gott, den Vater, den Allméchtigen, den Schop-
fer des Himmels und der Erde...». Diese Rede vom «allmichtigen Gott» ist
aber auch in Volks- und praktischer Frommigkeit heute fest verankert. Glau-
be und Religion mégen sich in den letzten Jahrzehnten wie auch immer geén-
dert haben — wir sprechen von Transformationsprozessen und -gestalten
christlicher Religion in der Moderne zwischen «Entzauberung» und «Wieder-
verzauberung» —, die Vorstellung eines «allmichtigen Gottes» spielt explizit
oder implizit eine grosse Rolle. Zumal in Kontingenzen aller Art wie Krank-
heit, Not, Ausweglosigkeit und Schicksalsschligen scheint auch in (post-)mo-
derner Zeit der helfende, rettende, eben «allmichtige Gott» wichtig zu sein
und «ein-zufallen». So kann die grosse SPIEGEL-Umfrage von 1992', in der
wieder einmal nach religiosen Haltungen und Vorstellungen der Deutschen
gefragt wurde, diesbeziiglich Folgendes deutlich machen: Bei iiber 2000 be-
fragten Probanden (etwa 1000 zwischen 14 und 18 Jahren, etwa 1000 tiber 18
Jahre) votierten jeweils 64% derer, die sich als Gottgliubige bezeichnen, fiir
die Antwort, Gott sei allméchtig; nur 5% bzw. 4% meinten, er sei nicht all-
maichtig; fiir jeweils 31% «ldsst sich das nicht sagen». Wie auch immer, auch
im heutigen religiosen Klima spielt, wie es aussieht, die Vorstellung eines «all-
michtigen Gottes» eine grosse Rolle. Ja, es sieht fast danach aus, als erinner-
ten die sogenannten Laien, die oft fiir theologisch unmiindig gehalten wer-
den, studierte Theologinnen und Theologen, die dieses Gottespriadikat hiufig
fiir obsolet halten, besonders hartnédckig daran — die katholische Kirche
spricht hier vom sensus fidelium.

Von Gott, dem Allmichtigen, zu reden, impliziert freilich auch eine Reihe
von theologischen Problemen, die im praktischen Kontext oft eine konkreti-
sierende und verschirfende Zuspitzung erfahren. Welche theologischen Pro-
bleme meine ich? Es geht um die Phdnomene des Leidens und des Bosen in
der Welt und damit um die Frage, ob Gott wirklich ein Helfer in der Not ist.
Wie kann ein allméchtiger, allwissender und guter Gott zulassen, dass fiihlen-
de Kreaturen leiden, Boses getan und Leid absichtlich zugefiigt wird?'® Fra-
gen und Uberlegungen, wie sie uns heute hiufig bereits von Kindern und vor
allem kritischen Jugendlichen so oder dhnlich gestellt werden. Karl Ernst

4 Die Zahlen entnehme ich einem SPIEGEL-Haus-Info (Emnid Institut Bielefeld,
Hamburg 1992, 42), ferner: «Nur noch jeder vierte ein Christ», in: Der SPIEGEL, Nr. 25,
46.Jg., 15. Juni 1992, 361f.

15 Fiir monotheistischen Glauben gibt es wohl idealtypisch drei Moglichkeiten Leid zu
«erkldren», ndmlich durch Riickfiihrung auf a) dunkle Seiten in Gott (vgl. Am 6,3; Jes
6,1ff. und 45,7; Psalm 88), b) menschliche Schuld und Siinde, c) Satan.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 339

Nipkow hat in seiner Arbeit «Erwachsenwerden ohne Gott?»'®in diesem Sin-

ne eindriicklich von Einbruchstellen des Gottesglaubens bei Jugendlichen ge-
sprochen, wenn Gott als Helfer und Garant des Guten enttdusche oder aus-
bleibe. Dariiber hinaus bereitet es heute ganz offenkundig nicht wenigen
Theologinnen und Theologen, Pfarrerinnen und Pfarrern, Religionspiddago-
ginnen und Religionspddagogen, Erzieherinnen und Erziehern erhebliche
Schwierigkeiten und Kopfzerbrechen, vom allmichtigen Gott zu reden. Die
Folgen solcher Gottesvorstellung in der Lebens- und Gedankenwelt von Kin-
dern und Jugendlichen waren und sind héufig problematisch, gelegentlich
verheerend — man denke nur an Tilman Mosers «Gottesvergiftung»'’, ein
Phidnomen, das freilich heute eher die Ausnahme sein diirfte. Beide Beobach-
tungen zusammengenommen zeigen, wie die Rede vom «allméchtigen Gott»
zwischen Wunsch und Wirklichkeit zu stehen scheint bzw. ambivalent ist. Sol-
len wir — zugespitzt formuliert — mit Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen
von Gott so reden, wie wir ihn erleben, ndmlich oft genug eher «ohnméchtig»
oder so, wie wir ihn uns wiinschen, ndmlich «allmichtig»? Die entscheidende
Frage lautet: Ist die Vorstellung eines allméchtigen Gottes, weil zu problem-
beladen, iiberholt und folglich aus unserem Glaubens- und Theologie-Voka-
bular zu streichen? Oder kann, ja muss man praktisch-theologisch mit guten
Griinden daran festhalten, weil sie wirklichkeitserschliessend und sinnerhel-
lend ist? Auf jeden Fall liegt die Bedeutung dieser theologischen Begrifflich-
keit nicht definitiv fest, vielmehr ist dariiber neu nachzudenken.

2. Biblische und systematisch-theologische Gesichtspunkte

2.1 Sprachlich liegt mit der Redeweise «allméchtiger Gott» die Form be-
grifflich reflektierender Theologie vor — es ist dies eine mogliche theologische
Redeweise von Gott neben anderen, aber nicht die einzige. Klammert man
einmal als mogliche theologische Redeweisen die Formen Glossolalie und
schweigende Verehrung Gottes aus, dann verbleiben als markante, verbiirgte
und tberlieferte theologische Redeweisen weitere drei. Von bzw. zu Gott
kann man reden:

a) in Lied, Hymnus, Gotteslob/-dank, Klage, Anklage,

b) in (Beziehungs-)Geschichten von Gottes Taten und Relationen zu Men-
schen,

c) per Mystik, mystischen Gotteserfahrungen.

Dies ist mitzubedenken, wenn ich den theologischen Sachgehalt der Vor-
stellung «allmichtiger Gott» kurz skizziere.

'* K.E. Nipkow, Erwachsenwerden ohne Gott?, Miinchen 1987.
7 T. Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt/M. 1976.



340 Werner Ritter

2.2 Das hebriische (Alte) Testament'® erzihlt von Gottes machtvollen Ta-
ten und preist sie, wobei es im Bereich der Geschichtsbeziige und der konkre-
ten Vorstellungen verbleibt (z. B. Gen 1 und 2; Ex 14,26; Ps 33,9). Einen Be-
griff gottlicher Allmacht kennt das hebriische (Alte) Testament nicht. Die
begriffliche Fassung «Allmacht» finden wir erst im Bereich des hellenisti-
schen Diasporajudentums, ndmlich in der LXX, der im 3. und 2. vorchristli-
chen Jahrhundert gefertigten griechischen Ubersetzung des hebriischen (Al-
ten) Testamtents. Hier findet sich die Gottesbezeichnung «Pantokrator» auf-
fillig oft, immerhin ca. 180 mal! Dies stellt, da die Ubersetzung von Zebaoth
mit Pantokrator keineswegs zwingend ist, eine begriffliche Intensivierung
und erhebliche Verstirkung des Machtgedankens dar.

Ferner sind die Gattungen zu beachten, in denen diese Gottesbezeichnung
vorzugsweise begegnet: Bitte, Zuspruch und Lobpreis, auch preisende, «doxo-
logische» Vorwegnahme der erhofften Rettung bzw. Befreiung, und zwar v.a.
im Kontext von Feindbedriangnis, Bekenntnis zum Schopfer, Retter und
Richter. Wohlgemerkt: Gerade angesichts eigener Ohnmacht (!) in Bedring-
nis oder nach erfahrener Rettung wird Gott als der «Allméchtige» angerufen,
gepriesen und bezeugt.

2.3 Im Neuen Testament findet sich das Allmachtspridikat mehrfach in der
Johannesapokalypse und in II Kor 6,18, sonst aber nicht. Das NT gebraucht
diese Vorstellung eher selten, vermeidet sie freilich nicht total. In den Evan-
gelien gibt es zwar die Rede vom «allméchtigen Gott» nicht, wohl aber die
verwandte Formulierung, dass Gott «alles moglich» sei, so in der lukanischen
Weihnachtsgeschichte (Lk 1,37), in der markinischen Passionsgeschichte (Mk
14,36 par.) und in Mk 10,27 par. Genau besehen bieten aber alle drei Texte
keine allgemeinen Aussagen iiber eine gottliche Eigenschaft, sondern spre-
chen (im Kontext von Zuspruch oder Bitte) Gottes «Vermogen» und Macht
an, welche die menschlichen Grenzen heilsam iibersteigen. Mir erscheint dar-
an auffallig, dass im Zentrum Gottes Vermogen steht, seinen Willen zum Heil
der Menschen auszufiihren, nicht aber eine allgemeine Machtfrage. So hat
etwa das Neue Testament keinerlei Interesse daran, grundsitzlich und allge-
mein uber Gottes Allmacht zu theoretisieren, etwa derart, ob Gott einen
Stein aufheben kdnne, der schwerer ist als er. Damit entspricht, soweit ich se-
he, der neutestamentliche Befund im wesentlichen dem alttestamentlichen:
Nur in konkreten, sehr hdufig geschichtlichen Beziigen wird von Gottes
Macht gesprochen. Die begriffliche Fassung und Intensivierung der All-
machtsvorstellung erfolgt jedenfalls erst in der Johannesapokalypse. Neun-
mal findet sich hier Pantokrator als Epitheton Gottes (1,8; 4,8; 11,17; 15,3;
16,7.14; 19,6.15; 21,22). Die Apokalypse, bekanntlich in einer Situation gros-

'8 Zum Befund in AT und NT vgl. auch R. Feldmeier, Nicht Ubermacht noch Impo-
tenz. Zum biblischen Ursprung des Allmachtsbekenntnisses, in: W.H. Ritter u.a., Der All-
michtige, Gottingen “1997, 13ff.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 341

ser Bedridngnis am Ende des 1. Jahrhunderts verfasst, wendet sich mit einer
im Neuen Testament einzigartigen Schirfe gegen das Romische Reich, das als
«Hure Babylon» Handlanger des Satans ist. Hierbei bezeichnet das Gottes-
Attribut Pantokrator, gegen den (All-) Machtsanspruch Roms, Gott als den
wahrhaft Herrschenden, Schopfer der Welt, Retter und Richter. Damit soll
deutlich gemacht werden, dass Gott der Herr seiner Schopfung ist und in die-
ser Welt seinen Heilswillen verwirklicht bzw. verwirklichen wird. Die Aussa-
ge begegnet auch hier vorzugsweise in bestimmten Gattungen — sei es Bittge-
bet, Zuspruch, berichtendes oder hymnisches Lob.

2.4 Verstdrkt spielt der — zugegebenermassen erheblich belastete — All-
machtsbegriff dann v.a. in der Spdtantike, im Mittelalter und besonders seit
dem politischen Absolutismus eine Rolle: In der spidten Antike konnte die
Riickbindung an einen allmichtig gedachten und vorgestellten Gott die Si-
cherheit geben, die in Verfolgungssituationen lebensnotwendig war; anderer-
seits lieferte sie nach der konstantinischen Wende eine hochwillkommene Le-
gitimation — die real Méchtigen in Kirche und Politik sahen sich als auser-
wihlte Werkzeuge Gottes und «verlingerter Arm seiner Allmacht»'?. Im
Zeitalter des Absolutismus des 17. und 18. Jahrhunderts nimmt dann der gott-
liche Allmachtsgedanke zunehmend willkirlich-voluntaristische Ziige an
(und ist von seiner Herkunftsgeschichte denkbar weit weg). Mit Blick auf eine
derartige Allmachtsvorstellung hat uns Hans Blumenberg in seiner «Matthé-
uspassion»*’ heilsam in Erinnerung gerufen, dass es sich hierbei eher um den
spekulativen deistischen und «metaphysischen» Gottesbegriff der antiken
griechischen Philosophie (v.a. Platons und Aristoteles’) und der abendldndi-
schen Philosophie, weniger um den biblischen Gott handeln diirfte.

2.5 Nicht wenige unserer Missverstdndnisse und Schwierigkeiten mit dem
Allmachtsbegriff haben m.E. mit der Sprache der traditionellen Theologie
und der Neigung zu eindeutigen Abbildern und zu digitaler Sprache heute zu
tun. Zur Rekonstruktion und Reformulierung der Vorstellung «allméchtiger
Gott» erscheint mir deswegen wichtig, den Blick auf vier konstitutive Aspek-
te und Intentionen dieser Gottesbezeichnung zu richten:

a) Theologische Aussagen rithren von Glaubenserfahrungen her, die Chri-
sten und Christinnen gemacht haben. Dass Gott bewirkend und machend
am Werk ist, ist eine biblisch iiberlieferte und systematisch-theologisch re-
flektierte Grundiiberzeugung. In konkrete Glaubenserfahrung reformu-
liert bedeutet «Allmacht Gottes»: Bitte wie Hilfe-Ruf, Hoffnung, Zuver-
sicht, cantus firmus, certitudo (non securitas); dass nicht Unrecht, nicht
Tod, «... weder Engel noch Michte noch Gewalten, weder Gegenwirtiges

1 Vgl. C.F. Geyer, Das Ubel und die Allmacht Gottes, in: M. Niichtern (Hg.), Warum
1aBt Gott das zu?, Frankfurt/M. 1995, 47.
% H. Blumenberg, Matthéiuspassion, Frankfurt/M. *1993.



342

b)

Werner Ritter

noch Zukiinftiges, weder Gewalten der Hohe oder Tiefe noch eine andere
Kreatur...» (vgl. Rom 8,38f.) das letzte Wort haben mochten, sondern ER.
Die Vorstellung «allméchtiger Gott» will sodann dem Missbrauch seines
Namens wehren. Gott soll selbst zur Sprache kommen, wie er sich in «be-
stimmten sprachlichen Uberlieferungen zur Sprache gebracht hat»*'.
Néherhin muss Gottes Allmacht vom Christusgeschehen her im Sinne des
Dienstes interpretiert werden: Sie wird damit nicht mehr nur einseitig als
absolute All- und Supermacht verstanden. Dieser Art von Macht hat Jesus
eine klare Absage erteilt: «Wer unter euch ein Grosser werden will, soll
euer Diener sein, und wer der ERSTE sein will, soll euer Sklave sein.
Auch der Menschensohn ist ndmlich nicht gekommen, um bedient zu wer-
den, sondern um zu dienen und sein Leben als Losegeld fiir viele zu ge-
ben.» (Mk 10,43ff.). Nicht zuletzt diirfte diese machtkritische Haltung ein
Grund dafiir sein, dass im Neuen Testament gottliche Allmachtsaussagen
auffillig zuriicktreten. (All-)Macht wird im Kontext von Dienst verstan-
den. Im Blick auf Gottes Macht meint dies: Die Hingabe und Ohnmacht
des Gekreuzigten muss als mitkonstitutives (!) Moment von Gottes Herr-
schaft begriffen werden. Der Christushymnus des Philipperbriefes (2,5ff.)
macht uns gegen alle eigenen Allmachts- und Ohnmachtsphantasien auf
Jesus Christus aufmerksam, der es «nicht fiir ein gefundenes Fressen»
hielt, wie Gott zu sein, sondern «Knechtsgestalt» annahm. Freilich: Von
einem aller Macht beraubten Gott aber weiss das biblische Gesamtzeugnis
nichts, denn ein solcher, schreibt Hans Kiing, «horte auf, Gott zu sein»?,
Auf die mit der Vorstellung eines ohnméchtigen Gottes ndmlich verbun-
dene anthropologische Perspektivlosigkeit hat nachdriicklich und in der
thm eigenen Drastik Karl Rahner hingewiesen: «Um ... aus meinem Dreck
und Schlamassel und meiner Verzweiflung herauszukommen, niitzt es mir
doch nichts, wenn es Gott — um es einmal grob zu sagen — genauso dreckig
geht»?, er also genauso ohnmichtig ist wie wir.

Auch wenn von Gottes Allmacht biblisch-theologisch hiufig in Extrem-
und Krisensituationen die Rede ist, reicht es gerade nicht aus, sie auf einen
«Kriseninterventionsbegriff»** zu reduzieren. Die Allmachtsvorstellung
gehort urspriinglich-authentisch vielmehr in den komplexen, vielfiltigen
und lebendigen Dialog von Gott und Menschen. Sie erscheint dabei in den
Kontexten von Bitte, Lobpreis, Zusage und Klage, was (praktisch-)theolo-
gisch heute wieder beachtet und aufgegriffen werden sollte. Zu erinnern

! Vgl. E. Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen *1978, 409ff.
22 H. Kiing, Credo, Miinchen 1990, 123.
23 K. Rahner in einem Interview, zit. n. H. Vorgrimler, Karl Rahner verstehen, Frei-

burg 1985, 152.

2 So der Vorwurf von J. Banke-Ruegg, Was heiBt: ..., 52, A. 27, der sich gegen Ausfiih-

rungen in: W.H. Ritter u. a. (Hg.), Der Allméchtige, richtet.



d)

Gott zwischen Allmacht und Ohnmachr 343

ist auch an den doxologischen Charakter der Allmachtsvorstellung. E.
Schlink hat uns schon vor bald 50 Jahren in diesem Sinne auf die doxolo-
gische Struktur theologischer bzw. dogmatischer Aussagen aufmerksam
gemacht: In der Doxologie wird Gott angebetet und verherrlicht als heilig,
allmichtig etc. Alle Theologie ist von ithrem Ursprung her Doxologie als
Rede zu Gott und darin primére Theologie. Alles Reden vom Allméchti-
gen ist sekundére Reflexion, der der Lobpreis bleibend vorgeordnet ist.
Theologische Aussagen iiber Gott sind Orientierungsaussagen; sie be-
schreiben aber nicht Gott, sondern entfalten den Glauben von Menschen
an ihn. Von Status und Qualitidt des Redens her handelt es sich also bei der
Allmachtsaussage nicht um eine definitorische Aussage, auch nicht um
eine zeit- und beziehungslos allgemeine Wesens- oder Eigenschaftsaussa-
ge im Blick auf Gott, sondern um eine personale Glaubens-, Bekenntnis-
und Vertrauensaussage angesichts der Erfahrung von Weltwirklichkeit:
Gott sei inmitten alles Michtigen und Ubermichtigen der, der schlechthin
Bestand hat und Bestand gibt. Es gilt, mit anderen Worten, den konfesso-
rischen Befreiungs- und Rettungs-Charakter dieser Vorstellung zu ent-
decken. Die dabei verwendete Sprache ist die Sprache religioser Poesie,
nicht definierende oder abbildende Faktensprache, sondern Sprache ver-
weisender Art, Sprache der Liebe, der Hoffnung. Als religitse Poesie ver-
standen, bildet sie menschliche Macht nicht einfach ab, sondern transzen-
diert sie, ldasst neue Moglichkeiten sehen, ndhert sich dem Gemeinten im
Modus des Entwurfs und bringt eine neue Hin-Sicht darauf. Dabei steht
diese Rede, wie alle Rede von Gott, unter dem grundsitzlichen Vorbehalt,
dass wir nur in menschensprachlicher Brechung von ihm reden konnen,
d.h. ndherungsweise, analogisch, symbolisch, verweisend eben, aber nicht
im Sinne von Abbildern oder Abziehbildern.

Insgesamt meint also Gottes Allmacht theologisch keine «abstrakte Ei-

genschaft». Vielmehr ist sie von ithrem Hoffnungs- und Befreiungspotential
her zu lesen und in ihrer andringenden Sprachgestalt — Bittgebet, Zuspruch,
Lobpreis, etc. — wieder zu entdecken.

l1I. Praktisch-theologische Perspektiven

Gefordert ist hier insbesondere die Praktische Theologie®, die wesens-

massig zwischen Glaubens-Auslegung und Alltags-Auslegung zu vermitteln
hat.

¥ Vgl. dazu auch W.H. Ritter, «Gott, der Allmichtige» im religionspidagogischen

Kontext, in: Ders. u.a., Der Allméchtige, 97ff., 107{f., 113f{f.



344 Werner Ritter

1. Die Bedeutung der Sozialisation oder wie Macht erlebt wird

Das jeweilige kindliche, jugendliche, erwachsene Verstindnis vom «All-
maéchtigen Gott» ist nach allem, was wir wissen, nicht allein Ergebnis einer
rein individuell zu sehenden, gewissermassen umwelt-indifferenten Ich-Ent-
wicklung, wie es etwa die Ergebnisse der kognitiv-strukturellen Entwick-
lungspsychologic® suggerieren konnten. Vielmehr fliessen hier auch immer
Deutungsmuster aus der jeweiligen allgemeinen und religidsen Sozialisation
mit ein, je nachdem verschieden, wie «Macht» von den Einzelnen erfahren
und codiert wurde. Fiir den allgemeinen soziologischen Zusammenhang ist
jedenfalls auf Folgendes besonders hinzuweisen: Bei Jugendlichen, wohl auch
bei Kindern heute ist damit zu rechnen, dass aufgrund einer vielféltigen ge-
sellschaftlichen Verherrlichung und medial geforderten Verbreitung von
Macht, Power, rigorosem Durchsetzungsvermégen und Allmachtsphantasien
das Bild eines allméchtigen Gottes-Potentaten nicht nur auf Ablehnung tref-
fen wird, sondern in einer Art Eigendynamik hochattraktiv und faszinierend
erscheinen kann: Gott als absolutistisch-herrscherliche Macht- und Power-Fi-
gur, die Missstidnde beseitigen muss/miisste, mit der man aber auch Furore
und Terror machen kann. Je nach bedeutungsmaéssiger Besetztheit der Vor-
stellung «allméchtiger Gott» in Abhingigkeit von konkreten soziokulturellen
und religiosen Umstédnden und jeweiliger Sozialisation muss dabei nidherhin
prinzipiell wohl mit zweierlei «Reaktionsmustern» bei Kindern und Jugend-
lichen, aber auch Erwachsenen gerechnet werden: sowohl damit, dass ein be-
stimmtes Verstdndnis vom «allméchtigen Gott», weil tyrannisch, iiber Bord
geworfen, als auch damit, dass es propagiert und verherrlicht wird, weil es voll
Power ist.

2. Lernangebote

Ob in spéter Kindheit, Jugend, Erwachsenenalter eine zunehmend, in ge-
zeigtem Sinne geklarte und «reife» Vorstellung vom «allméchtigen» Gott
moglich (siehe I1.) wird bzw. ist, ist sicher entwicklungsbedingt, aber nicht al-
lein; vielmehr hédngt dies stark mit davon ab, ob entsprechende inhaltlich kon-
turierte Lernprozesse stattfinden oder nicht. Blosses Wiederholen der iiber-
lieferten Vorstellung «allméchtiger Gott» wirkt in aller Regel weder sinner-
hellend noch wirklichkeitserschliessend. Praktisch-theologisch gentigt es kei-
nesfalls, einfach nur die Aussagen von Kindern, Jugendlichen und
Erwachsenen etwa zur Sache «Allmacht Gottes» pur zu bestédtigen und breit-
zutreten. Vielmehr muss es, schon in der Kindheit beginnend und dann ver-
starkt in der Jugendzeit, darum gehen, vorsichtig liber den gegebenen bzw.
moglichen Rahmen des jeweiligen Gottesbildes hinauszuschreiten, ithn zu 6ff-

% Vgl. F. Oser/P. Gmiinder, Der Mensch — Stufen seiner religidsen Entwicklung,
Giitersloh 19882,



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 345

nen und zu weiten auf ein zunehmend reflektiertes Verstiandnis von Gott und
Mensch hin.

3. Vom theologisch-anthropologischen «Nutzen»*’ dieser Vorstellung

Theologie, auch die Praktische, leidet infolge ungeheurer Wissensproduk-
tion, immer kiirzerer Halbwertszeiten des Wissens und «neuer Uniibersicht-
lichkeit» (J. Habermas) an der Unfidhigkeit zur Artikulation des Wesentli-
chen.®® Wollen Glaube und Theologie neuzeitlich anschlussfihig bleiben,
brauchen sie eine nachvollziehbare «Rechenschaftsablage». Der Praktischen
Theologie, die an der Schnittstelle der Auslegung der Glaubensiiberlieferung
und des Alltags angesiedelt ist, obliegt eine gegenwartsplausible Interpretati-
on von liberlieferten Glaubenserfahrungen und theologischen Begrifflichkei-
ten 1m Kontext der jeweiligen Zeit zu dem Zwecke, dass sie fiir Menschen
heute grundlegende Funktionen in deren Lebensorientierung gewinnen kon-
nen. Christlicher Glaube heute kann sich nicht mit der Benennung des histo-
risch vorgegebenen Stichworts «Allmacht Gottes» begniigen, sondern fragt
neben ihrer argumentativen Herleitung (siehe I1.) auch nach kontextrelevan-
ten «Ubersetzungen» und Bedeutungen dieser Vorstellung. So gesehen ist
theologisch-anthropologisch vom mehrfachen «Nutzen» der Vorstellung vom
allméchtigen Gott zu reden; zugespitzt kann man von deren ideologiekriti-
scher und identititsbildender Funktion (andere Funktionen sind die doxologi-
sche und theologische im Sinne rechten Redens von Gott; s.0.) sprechen.

Zum Ersten bietet diese Vorstellung Schutz vor menschlicher, technischer
und politischer Allmacht und relativiert sie. Dies rdumt auf mit der Illusion,
Fiktion und Zwangsvorstellung eines «allmichtigen Menschen» — der in der
Neuzeit eine Art Gotteskomplex entwickelt hat und selber allmichtig werden
wollte?” —, bewahrt aber auch vor allmichtigen Strukturen, vor dem allmich-
tigen Staat, dem allméchtigen Geld, usw. «Allméchtiger Gott» bedeutet so
gesehen eine gniddige, menschenfreundliche und radikale Relativierung alles
Irdischen und erinnert an die Gottheit Gottes und das erste Gebot. Anthro-
pologisch impliziert dies auch, aber nicht nur, menschliche Selbstbescheidung
und Selbstriicknahme: Kein Mensch ist allméchtig!

Zum Zweiten fordert diese Vorstellung beim Menschen dessen Vertrau-
ens- und ldentititsbildung. Nicht den allméchtigen Eltern, Lehrerinnen und

*" Von «Nutzen» und «brauchen» spreche ich eingedenk der theologischen Einsicht,
dass man einen Gott, den man braucht, gerade nicht braucht. Obwohl also Gott nicht im
Zusammenhang von Nutzen und Notwendigkeit berechnet werden kann und darf, lassen
sich doch gewisse «funktionale» Aussagen machen; vgl. dazu E. Jiingel, Gott als Geheim-
nis der Welt, 16ff., 30ff.

* Vgl. O. WaBmuth, Sprache finden fiir das Wesentliche, in: EvTh 57 (1997) 83f.

* Vgl. H.E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an
die Allmacht des Menschen, Reinbek 1979.



346 Werner Ritter

Lehrern, Erzieherinnen und Erziehern, Meisterinnen und Meistern und Vor-
gesetzten oder auch Strukturen rettungslos ausgeliefert zu sein, kann Selbst-
vertrauen und Selbstbewusstsein stirken. Mit Gott, dem Allméachtigen, lassen
sich alle irdischen Machtfragen durchspielen und relativieren. Es ist auffillig,
wie oft Menschen — junge wie alte — daran festhalten, dass Gott «alles kann»,
dass er grosser und stirker ist als... meinetwegen der Vater, der Lehrer usw.
Gerade Kinder machen sich hier oft zum Anwalt des allmichtigen Gottes.™
Eben weil ihnen als den Kleinen, Underdogs, Unterlegenen und Ausgeliefer-
ten ein Verbiindeter gegen Eltern, Lehrerinnen und Lehrer, Pfarrerinnen
und Pfarrer, Erzieherinnen und Erzieher usw., die oft repressive Macht aus-
tiben, unendlich guttut. So gesehen bedeutet von Gott, dem Allméchtigen, zu
reden nicht notwendig menschliche Infantilisierung, Selbsterniedrigung und
Selbstdemiitigung — immer wieder berichten Psychotherapeutinnen und Psy-
chotherapeuten® von Mitmenschen, die nicht zuletzt aufgrund ihrer religio-
sen Erziehung und Sozialisation und eines dort vermittelten bedrohlichen all-
michtigen Gottes («Big brother is watching you!») kein Selbstwertgefiihl aus-
bilden konnten. Dementgegen ist auf den positiven Nutzen der Vorstellung
«allméchtiger Gott» hinzuweisen: Gott als Allméchtiger steht als Bundesge-
nosse auf der Seite der Kleinen, Unterdriickten, Schwachen und Ohnméchti-
gen, ergreift fiir sie Partei und fordert damit menschliches Selbstbewusstsein,
Selbstvertrauen, Miindigkeit und «aufrechten Gang» und lédsst aufstehen ge-
gen Unterdriickung und Abhédngigkeit. Was genauerhin die Vorstellung vom
allméchtigen Gott bei Menschen konkret bewirkt, ldsst sich freilich nicht de-
finitiv vorab sagen, hdngt vielmehr auch eminent vom jeweiligen Subjekt, sei-
ner Geschichte und seinen Lebensumstinden ab. Auf jeden Fall kann die
Vorstellung eines allméchtigen Gottes Ich-Stirke vermitteln, Personlich-
keitsschwichen kompensieren und den Menschen handlungsfihig machen —
aber auch problematische Autorititsfixierungen, destruktiven Charakter und
Fluchttendenzen aus der Wirklichkeit fordern. Mag sein, dass in der Vergan-
genheit die Vorstellung vom allméchtigen Gott im Leben vieler Menschen
wohl stirker eine negative Anthropologie im Schlepptau gehabt hat, damit
das Gefiihl menschlichen Klein- und Geringseins, der Nichtswiirdigkeit und
Ohnmacht verstidrkt hat und so gerade das Gegenteil der Entwicklung eines
«aufrechten Ganges», wie es einem «Ebenbild Gottes» gebiihrt, gefordert hat
— aber gefeit vor solcher Negativsemantik ist keine kiinftige Generation.
Zum Dritten kann diese Vorstellung Schutz vor einem géttlichen Despoten
bieten und das Vertrauen auf ein glaubwiirdiges Gegeniiber fordern. Gott ist

% Vgl. U. Arnold/H. Hanisch/G. Orth, Was Kinder glauben. 24 Gespriiche iiber Gott
und die Welt, Stuttgart 1997, 27; G. Orth/H. Hanisch, Was Kinder glauben — Teil 2: Glau-
ben entdecken — Religion lernen, Stuttgart 1998, 300f.

' Vgl. E. Ringel/A. Kirchmayr, Religionsverlust durch religiose Erziehung, Wien
31986; A. Bucher, Braucht Mutter Kirche brave Kinder?, Miinchen 1997.



Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht 347

in der biblischen Tradition und im heutigen Glaubensverstdndnis eben auch
«Vater» und «Mutter», also auch barmherzig und giitig. In dem Sinne erinnert
das altlateinische Glaubensbekenntnis «Credo in unum Deum, patrem omni-
potentem» hilfreich daran: Gott ist allméchtig nur, sofern er Vater ist. Seine
Allmacht wird geformt durch sein Vatersein.* Die altlateinische Fassung
kann die reformatorische Normallesart hier korrigieren und ein absolutisti-
sches Allmachtsverstindnis Gottes ausschliessen.

Mag geschichtlich und frommigkeitsgeschichtlich die Vorstellung der All-
macht Gottes auch eine belastete und belastende Begrifflichkeit darstellen,
die zu mannigfachen Spekulationen und Missverstindnissen Anlass gegeben
hat und noch gibt, wir konnen sie heute in ihrem positiv-konstruktiven
«Mehrwert» reformulieren und wieder in Brauch nehmen.

4. «Nicht immer richtig»

«Viele theologische Sitze», schreibt Ulrich Bach, «sind nicht, weil sie rich-
tig sind, immer richtig. Sie konnen in einem bestimmten Zusammenhang rich-
tig sein, in einem anderen werden sie plotzlich falsch.»*™ Offenkundig ist es
also nicht immer richtig, von Gott, dem Allméchtigen, zu sprechen; es gibt Si-
tuationen, wo dies «falsch» ist. Falsch wird diese Aussage dann gebraucht,
wenn dadurch Unrecht legitimiert, Gewalt, Repressionen, Infantilisierung in
Kauf genommen und beweihrduchert werden. Ist der allméchtige Gott letzt-
lich ein Gott, der Freiheit will, dann diirfen wir mit dieser Formel nichts ab-
segnen, was real Unfreiheit schafft und stiitzt.

5. Keine exakte Begrifflichkeit

Wo einem in Sachen «Allmacht Gottes» begrifflich exakte Antworten
ausgehen, konnen wir immerhin (biblische) Geschichten erzidhlen, sowohl
von der Macht als auch von der Ohnmacht Gottes. Die biblische Uberliefe-
rung enthilt ja nicht nur gottliche Erfolgsgeschichten, vielmehr ist sie auch
«Zeugnis der glaubenden Verarbeitung von Geschichte(n) des Scheiterns im
Horizont des stets noch verlisslicheren Gottes»**. Vermutlich lisst sich jene
durch die biblischen Zeugnisse durchscheinende Spannung zwischen All-
macht und Ohnmacht Gottes in ihrer Paradoxalitit «nur durch einen Fundus
signifikanter Geschichten vermitteln, welche sich gegenseitig kommentieren;
abstrakte Begrifflichkeit, die zusammenzuzwingen versucht, was nicht zusam-

32 Ublicherweise rezitieren wir in der lutherischen, aber auch in Teilen der reformier-
ten Tradition das Glaubensbekenntnis mit den Worten «Ich glaube an Gott, den Vater,
den Allmichtigen...»

3 U. Bach, Schiittet das Kind nicht mit dem Bade aus! Zur Notwendigkeit der Rede
von der «Allmacht Gottes», in: Evangelische Kommentare 24 (1991) 289.

3 Vol. G. Fuchs, Scheitert Gott? Theologische Uberlegungen in praktischer Absicht,
in: Concilium 26 (1990) 440.



348 Werner Ritter

mengeht, kommt hier an ihre Grenzen»®. Der menschlichen Versuchung zu
begrifflicher exakter und logisch einwandfreier Allmachtsfixierung Gottes
steht Gott als «grosse Storung» gegeniiber. Nicht zuletzt vom biblischen Bil-
derverbot (Ex 20, 4) her, das uns abhalten will, Gott bildlich aber auch be-
grifflich eindeutig zu machen und festzulegen, gilt: deus definiri nequit. Die
Rede von der Allmacht Gottes stellt uns so gesehen eher auf einen Weg, als
dass sie die Losung dieses Problems wiire.*® So geht es nicht um die Rettung
von Begrifflichkeiten und Vokabeln, wohl aber um das Wachhalten einer
Fragestellung.

6. Nach Gott fragen und klagen diirfen

Es kann heute nicht mehr die Aufgabe christlichen Glaubens und christli-
cher Theologie sein, die Fragen nach dem Sinn und dem Leid mit Verweis auf
den allmichtigen Gott zu sedimentieren oder fiir erledigt zu erklédren; viel-
mehr haben wir diese Fragen offenzuhalten und immer wieder zu stellen, weil
sie sonst verdringt oder vergessen werden. Wo Gottes «Allmacht» nicht er-
fahren werden kann, haben Menschen zu allen Zeiten immerhin zu Gott kla-
gen konnen. Die Klage namlich ist die Gestalt christlichen Glaubens, die ge-
genwiirtig hiilt, was nicht vergessen werden soll.”’

7. Resumee

Ein genereller praktisch-theologischer Verzicht auf die theologische Vor-
stellung «allmichtiger Gott» erscheint mir nicht angezeigt. Vielmehr meine
ich, die Rede vom «Allméchtigen», welche die Allmachtsanspriiche anderer
Autoritdten kritisiert und heilsam relativiert, ist ein fundamentaler Aspekt
des christlichen Gottesglaubens, der auch heute seinen Wert im Streit um die
Wirklichkeit hat. Dabei geht es nicht um die Rettung der Vokabel, sondern
um das in ihr beschlossene Wirklichkeitspotential.

Werner Ritter, Bayreuth

AR Englert, «Wie macht Gott, dali geschieht, was er will?». Die Rede von Gottes
Handeln in Theologie und Religionspidagogik, in: D. Bell/H. Lipski-Melchior/J. v. Liipke/
B. Ventur (Hg.), Menschen suchen — Zuginge finden. Auf dem Weg zu einem religions-
padagogisch verantworteten Umgang mit der Bibel, Wuppertal 1999, 273 (264ff.).

¥ Vgl. J. Werbick, Bilder sind Wege. Eine Gotteslehre, Miinchen 1992.

3 Vel. W.H. Ritter, Art. Gebet, in: R. Lachmann/G. Adam/W.H. Ritter, Theologische
Schliisselbegriffe, Gottingen 1999, 74ff., 78.



	Gott zwischen Allmacht und Ohnmacht : praktisch-theologische Überlegungen

