Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 3

Artikel: Die Rezeption der Aufklarung in Griechenland
Autor: Begzos, Marios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877978

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rezeption der Aufkldrung in Griechenland

Die Rezeption der Aufklidrung in Griechenland hat eine lange Geschichte,
die eng mit der Theologie verbunden ist. Will man den Gang der Aufklarung
auf griechischem Boden verfolgen, sollte man die Entstehung, der neugriechi-
schen Theologie auf universitdrer Ebene studieren. Traditionellerweise lei-
stet die Theologie immer den stdrksten Widerstand gegen die aufklérerische
Weltanschauung, tiberall sowohl in Westeuropa, dem Geburtsort der neuzeit-
lichen Aufkldrung, wie auch in der tibrigen Welt.

Griechenland bildet den typischen Fall eines osteuropéischen Landes mit
seinen Schwierigkeiten in der Einfiihrung der Aufkliarung seit der Mitte des
19. Jahrhunderts bis heute. Um diese Frage zu behandeln, miissen wir zuerst
eine kurze Geschichte der Theologie in Griechenland geben und dann die ge-
genwirtige Lage der neugriechischen Aufnahme der Aufklarung untersu-
chen.

L. Griechenland theologiegeschichtlich

Die Geschichte der Theologie in Griechenland beginnt 1837 mit der
Griindung der Theologischen Fakultdt im Rahmen der damaligen neuen Uni-
versitdt Athen. Die zwei internationalen Kongresse der orthodoxen Theolo-
gischen Fakultdten 1936 und 1976 sind die zwei Knotenpunkte in der Ge-
schichte der neugriechischen Theologie, welche in drei Perioden gegliedert
werden kann: die Anfinge 1837-1936, die Mitte 1936-1976 und die Spitphase
seit 1976.

Die Griindung einer zweiten Theologischen Fakultit an der Universitét
Thessaloniki 1942 folgt der weiteren Entwicklung des Landes und diese zwei-
te Fakultit entwickelt sich rasch, besonders seit 1976. Aufgabe der Theologi-
schen Fakultidten in Griechenland ist die Ausbildung von Laien, Méinnern
und Frauen, zu Religionslehrern im Schulwesen des Landes, wo die Religion
als ein obligatorisches Hauptfach gilt. Die Kleriker werden hauptséichlich in
einem Priesterseminar ausgebildet. Nur Bischofe sollen eine universitire
Theologische Fakultit besuchen, was tatsidchlich geschieht und zwar nach der
Priesterweihe.

Die Einfiihrung einer universitdren Theologischen Fakultidt war ein No-
vum fiir die ostkirchlichen Lebensverhiltnisse, denn normalerweise gab es
nur Priesterseminare und Klosterschulen fiir die Kleriker. Die Griindung
aber des neuen Griechenlands 1830 — nach dem Befreiungskrieg 1821-1830 —
und die Einfithrung der Religion in das Schulwesen des Landes schufen eine
ganz neue Situation; das westeuropdische Paradigma und ganz besonders das
deutsche Schulsystem dienten als Vorbild fiir die Ausbildung in Griechenland



Die Rezeption der Aufklirung in Griechenland 327

auf allen Ebenen. Eine erste Folge war die Trennung der Bildung von der Kir-
che und insbesondere der Theologie von den kirchlichen Behorden (Synode,
Bischofe, Kloster, Liturgie usw.). Bis heute sind die Professoren der Theolo-
gischen Fakultédten hauptsidchlich Laien, in Giberwiegender Mehrheit Minner,
meistens aufgekliarte Akademiker mit einer gewissen und respektvollen Di-
stanz zu den kirchlichen Autoritéten.'

Die iltere Generation der neugriechischen Theologen bis 1936 kann we-
gen ihrer eindeutig idealistischen und wertphilosophischen Ausrichtung als
neukantianisch bezeichnet werden und kommt aus dem deutschsprachigen
Teil Europas, in dem die neugriechischen Theologen ihre Ausbildung erhiel-
ten. Die «Europdisierung» des Neugriechentums wird als Allheilmittel fiir die
Krise des Landes vorgeschlagen, die Vergdtzung der Antike unter Vernach-
lassigung des byzantinischen Zeitalters wird betont und die einheimische
griechisch-orthodoxe Tradition wird nur als Reservoir ethischer Normen an-
erkannt.

Der ausgesprochen positive Beitrag dieser Generation besteht in der
Grundlegung der theologischen Forschung auf akademischem Gebiet und in
ihrer Verbreitung im weiteren Kreis der Intellektuellen des Landes. Eine der
offensichtlichsten Schwichen der ilteren theologischen Generation war die
Scheidung der Religion von der sdkularisierten neugriechischen Kultur we-
gen ithrer Wert- und idealistisch-philosophischen Orientierung und dank der
Gleichsetzung des Glaubens mit der individuellen, «privaten» Pflichtethik
neukantianischer Priagung. Apologetische Kontroversen und polemische
Streitgespriache bestimmten das Verhiltnis der &lteren neugriechischen
Theologie mit dem kulturellen Leben des Landes auf allen Ebenen (Philoso-
phie, Kunst, Naturwissenschaft usw.). Die «eurozentrische» Haltung vernach-
lassigte die Eigenart der einheimischen Tradition mit dem programmatischen
Versuch, das Neugriechentum durch die neukantianische Brille zu betrach-
ten.

Die neuere Generation griechischer Theologen in der mittleren Periode
zwischen 1936-1976 kann als personalistisch bzw. existenzphilosophisch be-
zeichnet werden.? Die Nachkriegsgeneration neugriechischer Theologen, die

' M. Begzos, «Die Religionsphilosophie in Griechenland (1916-1986)», in NZSTh 35
(1993), 215-229; Ders. «The Mission of Orthodox Theological Education Today» in:
Orthodoxia (Istanbul) 2 (1995), 491-501; Ders. «Hellenozentrismus und Eurozentrismus in
der neugriechischen Religionsphilosophie, in: Philia (Wiirzburg) 2 (1995-1996), 167-169.

? C.K. Felmy, Die orthodoxe Theologie der Gegenwart. Eine Einfithrung, Darmstadt
1990; C.A. Frazee, The Orthodox Church and Independent Greece 1821-1852, Cambridge
1969; G. Maloney, A History of Orthodox Theology since 1453, Belmont, Mass. 1976; N.
Nissiotis, Die Theologie der Ostkirche im ékumenischen Dialog, Stuttgart 1968; G. Pods-
kalsky, Griechische Theologie in der Zeit der Tiirkenherrschaft (1453-1821), Miinchen
1988; Y. Spiteris, La teologia ortodossa neo-greca, Bologna 1992; C. Yannaras, «Theology
in Present-Day Greece», in: SVTQ 1972, 195-214.



328 Marios Begzos

in den vierziger Jahren herangebildet wird und in den fiinfziger Jahren mit
Dissertationen hervortritt, stammt zwar von ithren neukantianischen Lehrern,
nabelt sich aber schrittweise ab und emanzipiert sich unauffillig.

Die neuere Generation hat umfassende weiterfiihrende Studien im Aus-
land und beachtliche Publikationen vorzuweisen, so dass der Umfang der
neugriechischen theologischen Bibliographie ungefihr zwischen 1965-1975
auf allen Gebieten geradezu sprunghaft anwéchst. Qualitativ steigt das Ni-
veau der neugriechischen Theologie durch das Erscheinen kritischer Studien
mit dem Versuch einer dialogischen Begegnung zwischen Griechenland und
Westeuropa. Die Phidnomenologie, der Existentialismus und der Personalis-
mus der westeuropéischen Tradition der Gegenwart auf der einen Seite und
die russische Religionsphilosophie mit der griechischen-byzantinischen Patri-
stik auf der anderen Seite beeinflussen die neueren griechischen Theologen
hauptséchlich.

Die Nachkriegsgeneration berticksichtigt ein sehr viel breiteres Spektrum
der westeuropiischen Weltanschauung deutscher und franzosischer Pragung,
die neueren Theologen Griechenlands fiithren einen positiven Dialog mit den
radikalen Denkern des Westens (Marx, Nietzsche, Heidegger), entwickeln
noch viel mehr Sensibilitit gegeniiber der sozialpolitischen Problematik und
zeigen lebhaftes Interesse fir die naturwissenschaftliche Fragestellung in
ethischer und epistemologischer Hinsicht. Der christliche Glaube wird als ein
existentielles Geschehen erkldrt mit Hilfe der Leitkategorie «Person» im Ge-
gensatz zum «Individuum». An die Stelle des Streitgesprichs tritt der kriti-
sche Dialog, und den antireligiosen Vorwiirfen werden keine sterilen Gegen-
positionen mehr entgegengesetzt.

Die Stelle des Programms der «Europdisierung» nimmt jetzt das Pro-
gramm der «Hellenisierung» des Neugriechentums unter Bezugnahme auf
die altgriechische Tradition und ganz besonders auf ihre byzantinische Fort-
setzung bis zum postbyzantinischen Neugriechentum ein. Der positive Bei-
trag der neueren Generation besteht in der Tatsache, dass sie einen Schritt
nach vorn wagt, sie durch zahlreiche Inspirationen bereichert wird, sich fiir ei-
nen fruchtbaren Dialog mit der modernen, westeuropdischen Weltanschau-
ung Offnet, Mut zur Selbstkritik hat und eine dialektische Synthese anstrebt.

Die existenziell-personalistisch orientierte Theologie birgt die Gefahr des
Anthropomonismus in sich. Das sehr geringe, bis nicht vorhandene Gespiir
fiir Geschichtlichkeit ist die ernsthafteste Gefahr dieser theologischen Stro-
mung. Der programmatische «Hellenozentrismus» gerit praktisch und fak-
tisch zum Nationalismus und Fundamentalismus mit der einseitigen Uberbe-
tonung der eigenen, konfessionell und kulturell bedingten Identitdt und mit
dem iibertriebenen Beharren auf der orthodox-neugriechischen Eigenart un-
ter Vernachlissigung der westeuropdischen Universalitét.

Die gegenwiirtige theologische Generation Griechenlands seit 1976 kenn-
zeichnet sich durch die kritische Fortsetzung ihrer Vorgénger. Der personali-



Die Rezeption der Aufklirung in Griechenland 329

stische Ausgangspunkt wird fortgesetzt und zugleich kritisiert. Zwei Grund-
tendenzen sind z. Zt. im Gang: eine eher fundamentalistische und eine viel-
mehr radikalistische Richtung. Der neokonservative Zweig der gegenwirti-
gen neugriechischen Theologie (die sog. «<Neo-Orthodoxie») geht den Weg
einer eher formalistischen und anthropomonistisch-quietistischen Moral mit
nationalistisch-fundamentalistischer Fiarbung in klerikalistisch-traditionali-
stischer Richtung.

Der radikale Zweig der neugriechischen Theologie versucht mit Hilfe der
sog. «<neo-patristischen Synthese» (G. Florovsky) die gegenwiirtige Orthodo-
xie im Horizont der Okumene zu 6ffnen und Kontakt mit anderen Traditio-
nen in der heutigen multireligidsen, multikonfessionellen und multikulturel-
len Welt aufzunehmen. Der gegenwirtige Stand der neugriechischen Theolo-
gie gleicht der Bewegung eines Pendels zwischen zwei Polen, d.h. einer fun-
damentalistischen unkritischen Fortfithrung der Vergangenheit im polemi-
schen Gegensatz zur Umwelt auf der einen Seite und der radikalen selbstkri-
tischen Erneuerung der Tradition in stindiger Wechselwirkung mit dem an-
deren auf der anderen Seite.

II. Griechenland zeitgeschichtlich

Die Hauptfrage aber bleibt: Wie ist die Situation in Griechenland heute?
Welche Rolle spielt die orthodoxe Theologie in der neugriechischen Rezep-
tion der Aufkldrung? Um diese Fragen beantworten zu kdnnen, muss man
von einem eher allgemein theologiegeschichtlichen Uberblick zu einer mehr
konkreten zeitgeschichtlichen Sicht Griechenlands tibergehen.

Die neugriechische Gesellschaft wird in den letzten zehn Jahren in zuneh-
mendem Masse von Individualismus und Nationalismus gekennzeichnet. Die
erste Tendenz kommt aus einer Privatisierung des Lebens und meldet sich
mit einer gewissen Neutralitdt bzw. Abkehr gegeniiber der Politik. Die apoli-
tische Haltung der Jugend ist das Hauptmerkmal der gegenwértigen Lebens-
weise Griechenlands im Gegensatz zu fritheren Phasen. Auf der anderen Sei-
te bemerkt man eine parallele Tendenz zum Neokonservativismus mit klaren
Symptomen von Nationalismus und sogar Fanatismus.

Was sie sich dabei von der gegenwirtigen orthodoxen Theologie erhofft,
ist die Bereitschaft, gegen diese doppelt betriibliche Symptomatik vorzuge-
hen. Bedauerlicherweise miissen wir aber konstatieren, dass der Lauf der
neugriechischen Theologie und insbesondere in ihrem neokonservativen
Zweig nicht nur eine andere Richtung einschligt, sondern sich vom allgemei-
nen Klima beeinflussen ldsst und die Ausbreitung der durch Individualismus
und Neokonservativismus gekennzeichneten unheilvollen Zustédnde sogar
noch begiinstigt.



330 Marios Begzos

Diese Bemerkungen haben selbstkritischen Charakter und lassen sich von
der Hoffnung leiten, dass dieses negative Klima noch rechtzeitig umgewan-
delt werden kann und zwar mit der Initiative der anderen hoffnungsvollen
Richtung der gegenwirtigen neugriechischen Theologie, ndmlich der radika-
len neopatristischen Tendenz, welche trotz aller Schwierigkeiten und gegen
den Strom der Alltdglichkeit schwimmend heute einen ausgesprochen positi-
ven Beitrag leistet und die Hoffnung der Theologic in Griechenland verkor-
pert.

Ein Teil der neokonservativen gegenwirtigen orthodoxen Theologie in
Griechenland ndhrt den Individualismus, indem sie durch die Aufforderung
zur eng anthropologischen Lektiire des patristischen Erbes der griechischen
Kirchenviter eine Variante des christlichen Neuexistentialismus hervor-
bringt. Eine andere parallele Tendenz der neokonservativen Theologie Grie-
chenlands wiederum bereitet mit der Pflege ideologischer Erzidhlungen, wie
derjenigen von der «Romiosini», d.h. des christianisierten Griechentums, ei-
nen glinstigen Néahrboden fiir den Fanatismus mit nationalistischer und sogar
chauvinistischer Farbung. Diese Variante des theologischen Neokonservati-
vismus Griechenlands zieht den politischen mit dem religiosen, antiwestli-
chen, extrem antieuropéischen und ausgesprochen antiaufkldrerischen Geist
zusammen. In dieser Weise vereinigt diese Tendenz Europa auf der einen und
die Westkirche als romisch-katholische wie auch protestantische Heterodoxie
bzw. Hiresie auf der anderen Seite zu einem undifferenzierten Feindbild.

Neuexistentialismus und Antiokzidentalismus sind die zwei z. Zt. herr-
schenden Stromungen im theologischen Leben Griechenlands. Es ist nicht
ohne Bedeutung, dass sich Neuexistentialismus und Antiokzidentalismus ge-
genseitig speisen, obwohl es sich bei ihnen keineswegs um identische Phino-
mene handelt, die zwangsldufig ineinander aufgehen miissen. Trotz ihrer Un-
terschiede bewegen sich diese beiden Standbeine der sogenannten «Neoor-
thodoxen» Theologie Griechenlands auf derselben Achse. Der Neuexisten-
tialismus pflegt den ungebiéndigten Individualismus, und der Antiokziden-
talismus fordert den Fanatismus mit dem Nationalismus. Der Neokonservati-
vismus ist der gemeinsame Nenner aller oben genannten Varianten der neu-
griechischen Theologie heute.

Eine neoexistentialistisch gefdarbte moraltheologische Abhandlung fiihrt
uns auf unwiderlegbare Weise die Abhingigkeit der Zunahme des Individu-
ums von der Neoorthodoxie vor Augen. Obwohl der Autor nicht miide wird
zu betonen, dass «die kirchliche Ethik gesellschaftliche Ethik ist»’, wird das
soziale Element mit der folgenden These in die Schranken der Individualitét
verbannt: «Welches ist die «soziale Ethiks der Kirche ?»* , fragt sich der neoor-

4 C. Yannaras, Die Freiheit der Moral, Athen (Neugriechisch), °1979, 280 und in engli-
scher Ubersetzung: The Freedom of Morality, New York 1984. Vgl. Ders., Person und
Eros, Gottingen 1982.



Die Rezeption der Aufklirung in Griechenland 331

thodoxe Moralist, indem er die Worter «soziale Ethik» in Anfiithrungszeichen
setzt, um damit seine personliche Abneigung gegeniiber der Gesellschaftlich-
keit zu bekunden. Und hat im Anschluss die Antwort gleich gegeben: «Es ist
die vollstdandige, Verantwortung jedes konkreten Menschen fiir die allgemei-
ne Verwirklichung des Lebens innerhalb der unbegrenzten Schranken der
personlichen Existenz und Freiheit».”

Was soll man an diesem représentativen und sprachméchtigen Zitat wohl
als erstes bewundern? Das Hauptgewicht kommt eindeutig dem Individuum
zu, das mit den Ausdriicken «jedes einzelnen Menschen» und «personliche
Existenz» verkiindet wird. Kein Wort von Gesellschaft oder zumindest von ir-
gendeiner iiberindividuellen bzw. zwischenmenschlichen Vereinigung. Wenn
das die soziale Ethik der Kirche ist, dann miissen wir uns fragen, was dann
noch fiir die individuelle Ethik iibrigbleibt! Die Formulierungen sind so kate-
gorisch und die theologischen Probleme so offenkundig, dass eine Kommen-
tierung unsererseits eigentlich iiberfliissig ist. Die gerade Linie, die das Aso-
ziale mit dem Unhistorischen verbindet, wird iiberdeutlich gezogen. Es muss
allerdings gezeigt werden, wie der neoorthodoxe Individualismus mittels des
Antiokzidentalismus auf den Fanatismus verweist.

Dafiir sorgt eine andere geistige Bewegung der modernen neugriechi-
schen Theologie, und zwar diejenige, die das historische Ideologem der soge-
nannten «Romiosini», d.h. des christlich-orthodoxen Griechentums, proji-
ziert. Dem dualistischen Schema «Gut»-«Bdse» entspricht hier das Gegen-
satzpaar «Ost»-«West», welches wiederum durch das Diptychon «Orthodo-
xie»-«Heterodoxie» bzw. «Hiresie» oder einfacher gesagt als «Ostkirche»-
«Westkirche» eine Erweiterung erfihrt. Den Abschluss dieser Dualismusket-
te markiert endlich die Entgegensetzung von «Romiosini» bzw. «christlich-
orthodoxes Griechentum» und «Frankosini», d.h. «lateinisch-christliches
Westeuropa», das wegen der Franken im Mittelalter hiretisch wurde und bis
heute Europa bestimmt. Auf diese Weise erst wird sowohl bewusstseinsmés-
sig als auch religios die Ddmonisierung des «Anderen», d.h. des Abendlédn-
ders, des Européers, des Franken, des Nicht-Griechisch-Orthodoxen verfe-
stigt. Was dann noch im Rahmen eines angeblich heiligen Krieges zu tun
bleibt, ist die Vernichtung des «Anderen» im Namen der sogenannten «Ro-
miosini».

Es reicht schon aus, wenn wir die charakteristischen Aufzeichnungen ei-
nes allerehrwiirdigsten Theologen heranziehen, der sich die neoorthodoxe
Ideologie der sogenannten «Romiosini» nicht nur einverleibte, sondern dar-
iiber hinaus auch um dessen Realisierung bemiiht war, etwa als er unmittelbar
nach dem Sturz der Militdrdiktatur 1974 mit dem Banner einer rechtsextre-

* Yannaras, Freiheit der Moral (Neugriechisch), 347.
® Yannaras a.a.0. 347-348.



332 Marios Begzos

men Partei in der Hand, die Wahlzustimmung des griechischen Volkes einfor-
derte.

So werden in seinen Schriften Fanatismus, Nationalismus und Neokonser-
vativismus mit Formulierungen geschiirt wie: «Die fremden Macht- und Ent-
scheidungszentren haben nicht nur die Abschaffung der Orthodoxie sondern
auch die Umwandlung der <Romiosini> entsprechend den Vorbildern des We-
stens geplant».® Bemerkenswert ist die Ausstrahlung des antiwestlichen Gei-
stes von der Theologie zur Ideologie und von der Kirche zur Politik. Was sich
aus solchen programmatischen Stellungnahmen herauslesen lésst, ist die Ent-
stehung einer neuen rechtsextremen und ausgesprochen konservativen poli-
tischen Theologie, welche zum neofaschistischen Totalitarismus fithren kann.

Diese Intention wird dann klarer und schirfer, wenn die angeblich frem-
den Bedroher der sogenannten «Romiosini» auch tatsdchlich benannt wer-
den: «die mittelalterliche, rassistische Philosophie-Theologie der teutoni-
schen Aristokratie Europas, welche Karl den Grossen, Napoleon und Hitler
hervorgebracht hat.»” Was sollte man als erstes bewundern, die Naivitét oder
den Schwachsinn, die Un- oder die Ubergeschichtlichkeit? Wie ist es moglich,
dass Hitler Nachkomme der teutonischen Hoflichkeit Europas war? Was hat
der Franzose Napoleon mit den teutonischen Abkémmlingen zu tun, die auf
der deutschen Seite des Rheins leben ?

Von entscheidender Bedeutung bei solcherlei abenteuerlichen Konstruk-
tionen ist jedenfalls, dass sich im Bewusstsein jedes gutgldubigen Lesers sol-
cher Aufzeichnungen theologischer Traktate, die tiberdies in grossen Aufla-
gen veroffentlicht werden, die Uberzeugung niederschligt, dass fiir alles Bose
der Westen, Europa, die Heterodoxie bzw. Héresie der Westkirche, sei es de-
ren romisch-katholische, sei es deren protestantische Variante, verantwort-
lich ist, die allesamt unsere «Romiosini» theologisch und ideologisch, kirch-
lich und politisch untergraben wollen. Die konsequenteste Fortsetzung derar-
tiger Vorurteile ist sowohl der religidse als auch der politische Fundamenta-
lismus, der sich in der Folge in Nationalismus, Rassismus und Chauvinismus
verwandelt.

Auf der letzten Stufe eines solch fanatisierten Marsches stehen die ver-
schiedenartigsten neoorthodoxen Intellektuellen, ehemalige Kommunisten
der stalinistischen Partei Griechenlands und in die Kirche wihrend der letz-
ten fiinfzehn Jahren Ubergetretene, die mittels theologisierender Ideologien
ihre personlichen politischen Entscheidungen zu rechtfertigen versuchen. So
gelangen sie sowohl in logischer als auch in moralischer Hinsicht zu handfe-
sten Ungeheuerlichkeiten, die beispielsweise darin bestehen kénnen, dass sie

® J. Romanides, Die Erbsiinde (Neugriechisch), Athen 21989, 15. Vgl. Ders., Franks,
Romans, Feudalism and Doctrine, Brookline, Mass. 1981.
” Romanides, Erbsiinde (Neugriechisch), 17.



Die Rezeption der Aufklirung in Griechenland 333

die Slawen im Vergleich zu den Griechen fiir weniger orthodox halten,” oder
dass sie «Schmiergeld» als eines der glinzendsten Merkmale des personlichen
Charakters des neugriechischen Kapitalismus vergottern, um am Ende offen
den «fruchtbaren Konservativismus»’ auszurufen. Die Gleichsetzung der
griechischen Linken «mit einer naiven Spielart der westlichen Friedensbewe-
gung»'? oder «fortschrittlichen Pazifisten ohne Riickgrat»'' sind geradezu be-
zeichnend fiir die Arroganz der neoorthodoxen Konservativen.

Wenn wir zu einem Schluss kommen miissen, diirfen wir die andere hoff-
nungsvolle Richtung, der gegenwirtigen neugriechischen Theologie nicht
{ibersehen. Es ist eine radikale neopatristische Theologie,'” welche die Auf-
klarung kritisch, dialektisch und dialogisch berticksichtigt. Dabei unterneh-
men sie den Versuch einer dialogischen Begegnung zwischen Griechenland
und Europa und eine kritische Auseinandersetzung zwischen Osten und We-
sten. Die radikale neugriechische Theologie der Gegenwart fiihrt einen posi-
tiven Dialog mit den radikalen, antireligiosen Philosophen der Modernitit
und wiirdigt die Religionskritik der atheistischen oder sogar deistischen bzw.
agnostischen Stromungen der neuzeitlichen Aufklirung.

Diese Theologen entwickeln Sensibilitdt gegeniiber der sozialpolitischen
Problematik und zeigen lebhaftes Interesse fiir die naturphilosophische bzw.
okologische Fragestellung. Dialog mit den Gesellschafts- und Naturwissen-
schaften auf der einen und Offnung gegeniiber der westeuropiischen neuzeit-
lichen Aufkldrung auf der anderen Seite sind die beiden Hauptmerkmale der
radikalen neopatristischen orthodoxen Theologie Griechenlands heute."
Der tatsiachliche Einfluss dieser hoffnungsvollen Theologie auf das alltigliche
Leben des Landes, sowohl im kirchlichen wie auch im sdkularen Bereich, ist
leider gering.

Alles in allem: Die Rezeption der Aufkldrung in Griechenland ist ein
abenteuerlicher Prozess, der bis heute noch nicht abgeschlossen ist. Wie ge-
sagt, er gleicht der Bewegung eines Pendels zwischen zwei extremen Positio-
nen, wie z. B. des sogenannten «Eurozentrismus» und des «Hellenozentris-
mus», oder z. Zt. die neokonservative Neoorthodoxie mit dem Individualis-
mus und dem Nationalismus auf der einen Seite und auf der anderen Seite die
hoffnungsvolle radikale neopatristische Theologie.

8 S. Ramfos, Traktat iiber den Tod (Neugriechisch), Athen 1980, 59f., 71f.

9 Ramfos a.a.O. 132.

10 K. Zouraris, Du lachst — Du Hellas — Du Ungliickstag (Neugriechisch), Athen 1990,
109.

' Zouraris a.a.0. 110.

2N. Nissiotis, Die Theologie der Ostkirche im 6kumenischen Dialog, Stuttgart 1968;
J. Zizioulas, Being as Communion, London 1985.

3 K. Agras, «L'anthropologie théologique de Jean Zizioulas», in: Contacts 41 (1989),
6-23; M. Begzos, «Nikos Nissiotis and the Ecumenical Movement. A Vision for the Future
of the Theological Education», in: Orthodoxia (Istanbul}, 3 (1996) 233-247.



334 Marios Begzos

Das Bediirfnis der Zeit und die Forderung der Zukunft besteht darin, dass
dieser Schwebezustand anhilt, damit eine grundsitzliche Verpflichtung der
neugriechischen Theologie rechtzeitig erfiillt wird, die in der Aufnahme der
neuzeitlichen westeuropéischen Aufkldarung besteht. Zu diesem Zweck soll
man zu einer Synthese der neugriechischen Eigenart mit der européischen
Universalitit kommen jenseits aller Polarisierung zwischen Anpassung und
Isolierung. Die Zeichen der Zeit sind nicht zu optimistisch, aber die Hoffnung
gehort zum christlichen Glauben, denn nur gottlose Menschen bleiben hoff-
nungslose Menschen. Aus Glauben hoffen wir auf eine bessere Zukunft der
neugriechischen Theologie, und Mass dieser positiven Entwicklung ist die
Rezeption der Aufkldrung in Griechenland.

Marios Begzos, Athen



	Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland

