
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 3

Artikel: Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland

Autor: Begzos, Marios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland

Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland hat eine lange Geschichte,
die eng mit der Theologie verbunden ist. Will man den Gang der Aufklärung
auf griechischem Boden verfolgen, sollte man die Entstehung, der neugriechischen

Theologie auf universitärer Ebene studieren. Traditionellerweise
leistet die Theologie immer den stärksten Widerstand gegen die aufklärerische
Weltanschauung, überall sowohl in Westeuropa, dem Geburtsort der neuzeitlichen

Aufklärung, wie auch in der übrigen Welt.
Griechenland bildet den typischen Fall eines osteuropäischen Landes mit

seinen Schwierigkeiten in der Einführung der Aufklärung seit der Mitte des
19. Jahrhunderts bis heute. Um diese Frage zu behandeln, müssen wir zuerst
eine kurze Geschichte der Theologie in Griechenland geben und dann die
gegenwärtige Lage der neugriechischen Aufnahme der Aufklärung untersuchen.

I. Griechenland theologiegeschichtlicli

Die Geschichte der Theologie in Griechenland beginnt 1837 mit der
Gründung der Theologischen Fakultät im Rahmen der damaligen neuen
Universität Athen. Die zwei internationalen Kongresse der orthodoxen Theologischen

Fakultäten 1936 und 1976 sind die zwei Knotenpunkte in der
Geschichte der neugriechischen Theologie, welche in drei Perioden gegliedert
werden kann: die Anfänge 1837-1936, die Mitte 1936-1976 und die Spätphase
seit 1976.

Die Gründung einer zweiten Theologischen Fakultät an der Universität
Thessaloniki 1942 folgt der weiteren Entwicklung des Landes und diese zweite

Fakultät entwickelt sich rasch, besonders seit 1976. Aufgabe der Theologischen

Fakultäten in Griechenland ist die Ausbildung von Laien, Männern
und Frauen, zu Religionslehrern im Schulwesen des Landes, wo die Religion
als ein obligatorisches Hauptfach gilt. Die Kleriker werden hauptsächlich in
einem Priesterseminar ausgebildet. Nur Bischöfe sollen eine universitäre
Theologische Fakultät besuchen, was tatsächlich geschieht und zwar nach der
Priesterweihe.

Die Einführung einer universitären Theologischen Fakultät war ein
Novum für die ostkirchlichen Lebensverhältnisse, denn normalerweise gab es

nur Priesterseminare und Klosterschulen für die Kleriker. Die Gründung
aber des neuen Griechenlands 1830 - nach dem Befreiungskrieg 1821-1830 -
und die Einführung der Religion in das Schulwesen des Landes schufen eine

ganz neue Situation; das westeuropäische Paradigma und ganz besonders das
deutsche Schulsystem dienten als Vorbild für die Ausbildung in Griechenland



Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland 327

auf allen Ebenen. Eine erste Folge war die Trennung der Bildung von der Kirche

und insbesondere der Theologie von den kirchlichen Behörden (Synode,
Bischöfe, Klöster, Liturgie usw.). Bis heute sind die Professoren der Theologischen

Fakultäten hauptsächlich Laien, in überwiegender Mehrheit Männer,
meistens aufgeklärte Akademiker mit einer gewissen und respektvollen
Distanz zu den kirchlichen Autoritäten.1

Die ältere Generation der neugriechischen Theologen bis 1936 kann
wegen ihrer eindeutig idealistischen und wertphilosophischen Ausrichtung als

neukantianisch bezeichnet werden und kommt aus dem deutschsprachigen
Teil Europas, in dem die neugriechischen Theologen ihre Ausbildung erhielten.

Die «Europäisierung» des Neugriechentums wird als Allheilmittel für die
Krise des Landes vorgeschlagen, die Vergötzung der Antike unter Vernachlässigung

des byzantinischen Zeitalters wird betont und die einheimische
griechisch-orthodoxe Tradition wird nur als Reservoir ethischer Normen
anerkannt.

Der ausgesprochen positive Beitrag dieser Generation besteht in der
Grundlegung der theologischen Forschung auf akademischem Gebiet und in

ihrer Verbreitung im weiteren Kreis der Intellektuellen des Landes. Eine der
offensichtlichsten Schwächen der älteren theologischen Generation war die

Scheidung der Religion von der säkularisierten neugriechischen Kultur wegen

ihrer Wert- und idealistisch-philosophischen Orientierung und dank der
Gleichsetzung des Glaubens mit der individuellen, «privaten» Pflichtethik
neukantianischer Prägung. Apologetische Kontroversen und polemische
Streitgespräche bestimmten das Verhältnis der älteren neugriechischen
Theologie mit dem kulturellen Leben des Landes auf allen Ebenen (Philosophie,

Kunst, Naturwissenschaft usw.). Die «eurozentrische» Haltung vernachlässigte

die Eigenart der einheimischen Tradition mit dem programmatischen
Versuch, das Neugriechentum durch die neukantianische Brille zu betrachten.

Die neuere Generation griechischer Theologen in der mittleren Periode
zwischen 1936-1976 kann als personalistisch bzw. existenzphilosophisch
bezeichnet werden.2 Die Nachkriegsgeneration neugriechischer Theologen, die

1 M. Begzos, «Die Religionsphilosophie in Griechenland (1916-1986)», in NZSTh 35

(1993), 215-229; Ders. «The Mission of Orthodox Theological Education Today» in:
Orthodoxia (Istanbul) 2 (1995), 491-501; Ders. «Hellenozentrismus und Eurozentrismus in
der neugriechischen Religionsphilosophie, in: Philia (Würzburg) 2 (1995-1996), 167-169.

2 C.K. Felmy, Die orthodoxe Theologie der Gegenwart. Eine Einführung, Darmstadt
1990; C.A. Frazee, The Orthodox Church and Independent Greece 1821-1852, Cambridge
1969; G. Maloney, A History of Orthodox Theology since 1453, Belmont, Mass. 1976; N.
Nissiotis, Die Theologie der Ostkirche im ökumenischen Dialog, Stuttgart 1968; G. Pods-
kalsky, Griechische Theologie in der Zeit der Türkenherrschaft (1453-1821), München
1988; Y. Spiteris, La teologia ortodossa neo-greca, Bologna 1992; C. Yannaras, «Theology
in Present-Day Greece», in: SVTQ 1972, 195-214.



328 Marios Begzos

in den vierziger Jahren herangebildet wird und in den fünfziger Jahren mit
Dissertationen hervortritt, stammt zwar von ihren neukantianischen Lehrern,
nabelt sich aber schrittweise ab und emanzipiert sich unauffällig.

Die neuere Generation hat umfassende weiterführende Studien im Ausland

und beachtliche Publikationen vorzuweisen, so dass der Umfang der
neugriechischen theologischen Bibliographie ungefähr zwischen 1965-1975
auf allen Gebieten geradezu sprunghaft anwächst. Qualitativ steigt das

Niveau der neugriechischen Theologie durch das Erscheinen kritischer Studien
mit dem Versuch einer dialogischen Begegnung zwischen Griechenland und
Westeuropa. Die Phänomenologie, der Existentialismus und der Personalismus

der westeuropäischen Tradition der Gegenwart auf der einen Seite und
die russische Religionsphilosophie mit der griechischen-byzantinischen Patri-
stik auf der anderen Seite beeinflussen die neueren griechischen Theologen
hauptsächlich.

Die Nachkriegsgeneration berücksichtigt ein sehr viel breiteres Spektrum
der westeuropäischen Weltanschauung deutscher und französischer Prägung,
die neueren Theologen Griechenlands führen einen positiven Dialog mit den
radikalen Denkern des Westens (Marx, Nietzsche, Heidegger), entwickeln
noch viel mehr Sensibilität gegenüber der sozialpolitischen Problematik und
zeigen lebhaftes Interesse für die naturwissenschaftliche Fragestellung in
ethischer und epistemologischer Hinsicht. Der christliche Glaube wird als ein
existentielles Geschehen erklärt mit Hilfe der Leitkategorie «Person» im
Gegensatz zum «Individuum». An die Stelle des Streitgesprächs tritt der kritische

Dialog, und den antireligiösen Vorwürfen werden keine sterilen
Gegenpositionen mehr entgegengesetzt.

Die Stelle des Programms der «Europäisierung» nimmt jetzt das

Programm der «Hellenisierung» des Neugriechentums unter Bezugnahme auf
die altgriechische Tradition und ganz besonders auf ihre byzantinische
Fortsetzung bis zum postbyzantinischen Neugriechentum ein. Der positive Beitrag

der neueren Generation besteht in der Tatsache, dass sie einen Schritt
nach vorn wagt, sie durch zahlreiche Inspirationen bereichert wird, sich für
einen fruchtbaren Dialog mit der modernen, westeuropäischen Weltanschauung

öffnet, Mut zur Selbstkritik hat und eine dialektische Synthese anstrebt.
Die existenziell-personalistisch orientierte Theologie birgt die Gefahr des

Anthropomonismus in sich. Das sehr geringe, bis nicht vorhandene Gespür
für Geschichtlichkeit ist die ernsthafteste Gefahr dieser theologischen
Strömung. Der programmatische «Hellenozentrismus» gerät praktisch und
faktisch zum Nationalismus und Fundamentalismus mit der einseitigen Überbetonung

der eigenen, konfessionell und kulturell bedingten Identität und mit
dem übertriebenen Beharren auf der orthodox-neugriechischen Eigenart unter

Vernachlässigung der westeuropäischen Universalität.
Die gegenwärtige theologische Generation Griechenlands seit 1976

kennzeichnet sich durch die kritische Fortsetzung ihrer Vorgänger. Der personali-



Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland 329

stische Ausgangspunkt wird fortgesetzt und zugleich kritisiert. Zwei
Grundtendenzen sind z. Zt. im Gang: eine eher fundamentalistische und eine
vielmehr radikalistische Richtung. Der neokonservative Zweig der gegenwärtigen

neugriechischen Theologie (die sog. «Neo-Orthodoxie») geht den Weg
einer eher formalistischen und anthropomonistisch-quietistischen Moral mit
nationalistisch-fundamentalistischer Färbung in klerikalistisch-traditionali-
stischer Richtung.

Der radikale Zweig der neugriechischen Theologie versucht mit Hilfe der

sog. «neo-patristischen Synthese» (G. Florovsky) die gegenwärtige Orthodoxie

im Horizont der Ökumene zu öffnen und Kontakt mit anderen Traditionen

in der heutigen multireligiösen, multikonfessionellen und multikulturellen
Welt aufzunehmen. Der gegenwärtige Stand der neugriechischen Theologie

gleicht der Bewegung eines Pendels zwischen zwei Polen, d.h. einer
fundamentalistischen unkritischen Fortführung der Vergangenheit im polemischen

Gegensatz zur Umwelt auf der einen Seite und der radikalen selbstkritischen

Erneuerung der Tradition in ständiger Wechselwirkung mit dem
anderen auf der anderen Seite.

II. Griechenland zeitgeschichtlich

Die Hauptfrage aber bleibt: Wie ist die Situation in Griechenland heute?
Welche Rolle spielt die orthodoxe Theologie in der neugriechischen Rezeption

der Aufklärung? Um diese Fragen beantworten zu können, muss man
von einem eher allgemein theologiegeschichtlichen Überblick zu einer mehr
konkreten zeitgeschichtlichen Sicht Griechenlands übergehen.

Die neugriechische Gesellschaft wird in den letzten zehn Jahren in
zunehmendem Masse von Individualismus und Nationalismus gekennzeichnet. Die
erste Tendenz kommt aus einer Privatisierung des Lebens und meldet sich
mit einer gewissen Neutralität bzw. Abkehr gegenüber der Politik. Die
apolitische Haltung der Jugend ist das Hauptmerkmal der gegenwärtigen Lebensweise

Griechenlands im Gegensatz zu früheren Phasen. Auf der anderen Seite

bemerkt man eine parallele Tendenz zum Neokonservativismus mit klaren
Symptomen von Nationalismus und sogar Fanatismus.

Was sie sich dabei von der gegenwärtigen orthodoxen Theologie erhofft,
ist die Bereitschaft, gegen diese doppelt betrübliche Symptomatik vorzugehen.

Bedauerlicherweise müssen wir aber konstatieren, dass der Lauf der
neugriechischen Theologie und insbesondere in ihrem neokonservativen
Zweig nicht nur eine andere Richtung einschlägt, sondern sich vom allgemeinen

Klima beeinflussen lässt und die Ausbreitung der durch Individualismus
und Neokonservativismus gekennzeichneten unheilvollen Zustände sogar
noch begünstigt.



330 Marios Begzos

Diese Bemerkungen haben selbstkritischen Charakter und lassen sich von
der Hoffnung leiten, dass dieses negative Klima noch rechtzeitig umgewandelt

werden kann und zwar mit der Initiative der anderen hoffnungsvollen
Richtung der gegenwärtigen neugriechischen Theologie, nämlich der radikalen

neopatristischen Tendenz, welche trotz aller Schwierigkeiten und gegen
den Strom der Alltäglichkeit schwimmend heute einen ausgesprochen positiven

Beitrag leistet und die Hoffnung der Theologie in Griechenland verkörpert.

Ein Teil der neokonservativen gegenwärtigen orthodoxen Theologie in
Griechenland nährt den Individualismus, indem sie durch die Aufforderung
zur eng anthropologischen Lektüre des patristischen Erbes der griechischen
Kirchenväter eine Variante des christlichen Neuexistentialismus hervorbringt.

Eine andere parallele Tendenz der neokonservativen Theologie
Griechenlands wiederum bereitet mit der Pflege ideologischer Erzählungen, wie
derjenigen von der «Romiosini», d.h. des christianisierten Griechentums,
einen günstigen Nährboden für den Fanatismus mit nationalistischer und sogar
chauvinistischer Färbung. Diese Variante des theologischen Neokonservati-
vismus Griechenlands zieht den politischen mit dem religiösen, antiwestlichen,

extrem antieuropäischen und ausgesprochen antiaufklärerischen Geist
zusammen. In dieser Weise vereinigt diese Tendenz Europa auf der einen und
die Westkirche als römisch-katholische wie auch protestantische Heterodoxie
bzw. Häresie auf der anderen Seite zu einem undifferenzierten Feindbild.

Neuexistentialismus und Antiokzidentalismus sind die zwei z. Zt.
herrschenden Strömungen im theologischen Leben Griechenlands. Es ist nicht
ohne Bedeutung, dass sich Neuexistentialismus und Antiokzidentalismus
gegenseitig speisen, obwohl es sich bei ihnen keineswegs um identische Phänomene

handelt, die zwangsläufig ineinander aufgehen müssen. Trotz ihrer
Unterschiede bewegen sich diese beiden Standbeine der sogenannten
«Neoorthodoxen» Theologie Griechenlands auf derselben Achse. Der Neuexistentialismus

pflegt den ungebändigten Individualismus, und der Antiokzidentalismus

fördert den Fanatismus mit dem Nationalismus. Der Neokonservati-
vismus ist der gemeinsame Nenner aller oben genannten Varianten der
neugriechischen Theologie heute.

Eine neoexistentialistisch gefärbte moraltheologische Abhandlung führt
uns auf unwiderlegbare Weise die Abhängigkeit der Zunahme des Individuums

von der Neoorthodoxie vor Augen. Obwohl der Autor nicht müde wird
zu betonen, dass «die kirchliche Ethik gesellschaftliche Ethik ist»3, wird das
soziale Element mit der folgenden These in die Schranken der Individualität
verbannt: «Welches ist die <soziale Ethik> der Kirche ?»4, fragt sich der neoor-

3 C. Yannaras, Die Freiheit der Moral, Athen (Neugriechisch), 21979, 280 und in englischer

Übersetzung: The Freedom of Morality, New York 1984. Vgl. Ders., Person und
Eros, Göttingen 1982.



Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland 331

thodoxe Moralist, indem er die Wörter «soziale Ethik» in Anführungszeichen
setzt, um damit seine persönliche Abneigung gegenüber der Gesellschaftlichkeit

zu bekunden. Und hat im Anschluss die Antwort gleich gegeben: «Es ist
die vollständige, Verantwortung jedes konkreten Menschen für die allgemeine

Verwirklichung des Lebens innerhalb der unbegrenzten Schranken der
persönlichen Existenz und Freiheit».5

Was soll man an diesem repräsentativen und sprachmächtigen Zitat wohl
als erstes bewundern? Das Hauptgewicht kommt eindeutig dem Individuum
zu, das mit den Ausdrücken «jedes einzelnen Menschen» und «persönliche
Existenz» verkündet wird. Kein Wort von Gesellschaft oder zumindest von
irgendeiner überindividuellen bzw. zwischenmenschlichen Vereinigung. Wenn
das die soziale Ethik der Kirche ist, dann müssen wir uns fragen, was dann
noch für die individuelle Ethik übrigbleibt! Die Formulierungen sind so
kategorisch und die theologischen Probleme so offenkundig, dass eine Kommentierung

unsererseits eigentlich überflüssig ist. Die gerade Linie, die das Asoziale

mit dem Unhistorischen verbindet, wird überdeutlich gezogen. Es muss
allerdings gezeigt werden, wie der neoorthodoxe Individualismus mittels des
Antiokzidentalismus auf den Fanatismus verweist.

Dafür sorgt eine andere geistige Bewegung der modernen neugriechischen

Theologie, und zwar diejenige, die das historische Ideologem der
sogenannten «Romiosini», d.h. des christlich-orthodoxen Griechentums, projiziert.

Dem dualistischen Schema «Gut»-«Böse» entspricht hier das

Gegensatzpaar «Ost»-«West», welches wiederum durch das Diptychon «Orthodo-
xie»-«Heterodoxie» bzw. «Häresie» oder einfacher gesagt als «Ostkirche»-
«Westkirche» eine Erweiterung erfährt. Den Abschluss dieser Dualismuskette

markiert endlich die Entgegensetzung von «Romiosini» bzw.
«christlichorthodoxes Griechentum» und «Frankosini», d.h. «lateinisch-christliches
Westeuropa», das wegen der Franken im Mittelalter häretisch wurde und bis
heute Europa bestimmt. Auf diese Weise erst wird sowohl bewusstseinsmäs-
sig als auch religiös die Dämonisierung des «Anderen», d.h. des Abendländers,

des Europäers, des Franken, des Nicht-Griechisch-Orthodoxen verfestigt.

Was dann noch im Rahmen eines angeblich heiligen Krieges zu tun
bleibt, ist die Vernichtung des «Anderen» im Namen der sogenannten
«Romiosini».

Es reicht schon aus, wenn wir die charakteristischen Aufzeichnungen
eines allerehrwürdigsten Theologen heranziehen, der sich die neoorthodoxe
Ideologie der sogenannten «Romiosini» nicht nur einverleibte, sondern
darüber hinaus auch um dessen Realisierung bemüht war, etwa als er unmittelbar
nach dem Sturz der Militärdiktatur 1974 mit dem Banner einer rechtsextre-

4 Yannaras, Freiheit der Moral (Neugriechisch), 347.
5 Yannaras a.a.O. 347-348.



332 Marios Begzos

men Partei in der Hand, die Wahlzustimmung des griechischen Volkes einforderte.

So werden in seinen Schriften Fanatismus, Nationalismus und Neokonser-
vativismus mit Formulierungen geschürt wie: «Die fremden Macht- und
Entscheidungszentren haben nicht nur die Abschaffung der Orthodoxie sondern
auch die Umwandlung der <Romiosini> entsprechend den Vorbildern des
Westens geplant».6 Bemerkenswert ist die Ausstrahlung des antiwestlichen Geistes

von der Theologie zur Ideologie und von der Kirche zur Politik. Was sich

aus solchen programmatischen Stellungnahmen herauslesen lässt, ist die
Entstehung einer neuen rechtsextremen und ausgesprochen konservativen
politischen Theologie, welche zum neofaschistischen Totalitarismus führen kann.

Diese Intention wird dann klarer und schärfer, wenn die angeblich fremden

Bedroher der sogenannten «Romiosini» auch tatsächlich benannt werden:

«die mittelalterliche, rassistische Philosophie-Theologie der teutonischen

Aristokratie Europas, welche Karl den Grossen, Napoleon und Hitler
hervorgebracht hat.»7 Was sollte man als erstes bewundern, die Naivität oder
den Schwachsinn, die Un- oder die Übergeschichtlichkeit? Wie ist es möglich,
dass Hitler Nachkomme der teutonischen Höflichkeit Europas war? Was hat
der Franzose Napoleon mit den teutonischen Abkömmlingen zu tun, die auf
der deutschen Seite des Rheins leben

Von entscheidender Bedeutung bei solcherlei abenteuerlichen Konstruktionen

ist jedenfalls, dass sich im Bewusstsein jedes gutgläubigen Lesers
solcher Aufzeichnungen theologischer Traktate, die überdies in grossen Auflagen

veröffentlicht werden, die Überzeugung niederschlägt, dass für alles Böse
der Westen, Europa, die Heterodoxie bzw. Häresie der Westkirche, sei es

deren römisch-katholische, sei es deren protestantische Variante, verantwortlich

ist, die allesamt unsere «Romiosini» theologisch und ideologisch, kirchlich

und politisch untergraben wollen. Die konsequenteste Fortsetzung derartiger

Vorurteile ist sowohl der religiöse als auch der politische Fundamentalismus,

der sich in der Folge in Nationalismus, Rassismus und Chauvinismus
verwandelt.

Auf der letzten Stufe eines solch fanatisierten Marsches stehen die
verschiedenartigsten neoorthodoxen Intellektuellen, ehemalige Kommunisten
der stalinistischen Partei Griechenlands und in die Kirche während der letzten

fünfzehn Jahren Übergetretene, die mittels theologisierender Ideologien
ihre persönlichen politischen Entscheidungen zu rechtfertigen versuchen. So

gelangen sie sowohl in logischer als auch in moralischer Hinsicht zu handfesten

Ungeheuerlichkeiten, die beispielsweise darin bestehen können, dass sie

J. Romanides, Die Erbsünde (Neugriechisch), Athen 21989, 15. Vgl. Ders., Franks,
Romans, Feudalism and Doctrine, Brookline, Mass. 1981.

7 Romanides, Erbsünde (Neugriechisch), 17.



Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland 333

die Slawen im Vergleich zu den Griechen für weniger orthodox halten,8 oder
dass sie «Schmiergeld» als eines der glänzendsten Merkmale des persönlichen
Charakters des neugriechischen Kapitalismus vergöttern, um am Ende offen
den «fruchtbaren Konservativismus»9 auszurufen. Die Gleichsetzung der
griechischen Linken «mit einer naiven Spielart der westlichen Friedensbewegung»10

oder «fortschrittlichen Pazifisten ohne Rückgrat»11 sind geradezu
bezeichnend für die Arroganz der neoorthodoxen Konservativen.

Wenn wir zu einem Schluss kommen müssen, dürfen wir die andere
hoffnungsvolle Richtung, der gegenwärtigen neugriechischen Theologie nicht
übersehen. Es ist eine radikale neopatristische Theologie,12 welche die
Aufklärung kritisch, dialektisch und dialogisch berücksichtigt. Dabei unternehmen

sie den Versuch einer dialogischen Begegnung zwischen Griechenland
und Europa und eine kritische Auseinandersetzung zwischen Osten und
Westen. Die radikale neugriechische Theologie der Gegenwart führt einen
positiven Dialog mit den radikalen, antireligiösen Philosophen der Modernität
und würdigt die Religionskritik der atheistischen oder sogar deistischen bzw.

agnostischen Strömungen der neuzeitlichen Aufklärung.
Diese Theologen entwickeln Sensibilität gegenüber der sozialpolitischen

Problematik und zeigen lebhaftes Interesse für die naturphilosophische bzw.

ökologische Fragestellung. Dialog mit den Gesellschafts- und Naturwissenschaften

auf der einen und Öffnung gegenüber der westeuropäischen neuzeitlichen

Aufklärung auf der anderen Seite sind die beiden Hauptmerkmale der
radikalen neopatristischen orthodoxen Theologie Griechenlands heute.13

Der tatsächliche Einfluss dieser hoffnungsvollen Theologie auf das alltägliche
Leben des Landes, sowohl im kirchlichen wie auch im säkularen Bereich, ist
leider gering.

Alles in allem: Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland ist ein
abenteuerlicher Prozess, der bis heute noch nicht abgeschlossen ist. Wie
gesagt, er gleicht der Bewegung eines Pendels zwischen zwei extremen Positionen,

wie z. B. des sogenannten «Eurozentrismus» und des «Hellenozentris-
mus», oder z. Zt. die neokonservative Neoorthodoxie mit dem Individualismus

und dem Nationalismus auf der einen Seite und auf der anderen Seite die
hoffnungsvolle radikale neopatristische Theologie.

8 S. Ramfos, Traktat über den Tod (Neugriechisch), Athen 1980, 59f., 71f.
9 Ramfos a.a.O. 132.
10 K. Zouraris, Du lachst - Du Hellas - Du Unglückstag (Neugriechisch), Athen 1990,

109.
11 Zouraris a.a.O. 110.
12 N. Nissiotis. Die Theologie der Ostkirche im ökumenischen Dialog, Stuttgart 1968;

J. Zizioulas, Being as Communion, London 1985.
13 K. Agras, «L'anthropologie théologique de Jean Zizioulas», in: Contacts 41 (1989),

6-23; M. Begzos, «Nikos Nissiotis and the Ecumenical Movement. A Vision for the Future
of the Theological Education», in: Orthodoxia (Istanbul), 3 (1996) 233-247.



334 Marios Begzos

Das Bedürfnis der Zeit und die Forderung der Zukunft besteht darin, dass

dieser Schwebezustand anhält, damit eine grundsätzliche Verpflichtung der
neugriechischen Theologie rechtzeitig erfüllt wird, die in der Aufnahme der
neuzeitlichen westeuropäischen Aufklärung besteht. Zu diesem Zweck soll
man zu einer Synthese der neugriechischen Eigenart mit der europäischen
Universalität kommen jenseits aller Polarisierung zwischen Anpassung und
Isolierung. Die Zeichen der Zeit sind nicht zu optimistisch, aber die Hoffnung
gehört zum christlichen Glauben, denn nur gottlose Menschen bleiben
hoffnungslose Menschen. Aus Glauben hoffen wir auf eine bessere Zukunft der
neugriechischen Theologie, und Mass dieser positiven Entwicklung ist die
Rezeption der Aufklärung in Griechenland.

Marios Begzos, Athen


	Die Rezeption der Aufklärung in Griechenland

