
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 3

Artikel: Natürliche Theologie im Lichte des hebräischen und griechischen Alten
Testaments

Autor: Dafni, Evangelia G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 57 2001 Heft 3

Natürliche Theologie
im Lichte des hebräischen und griechischen

Alten Testaments1

Die Frage «Wer ist ein Gott auf Erden und im Himmel?» (Dt 3,24) drückt
das menschliche Verlangen aus, die Welt als eine geschaffene und von ihrem
Schöpfer geleitete Wirklichkeit zu verstehen. Im Alten Testament wird
jedoch von mehreren unterschiedlichen Antworten des Menschen berichtet
und es wird auch darüber reflektiert. So finden wir u.a. Aussagen über die

Vergötterung der kosmischen Phänomene (Jer 8,2) oder die Selbstvergötterung
des Menschen (Ez 28,2) oder auch Äusserungen der Gottesleugner (Ps

13[14],1 vgl. 9,25[ 10,4]). Die eigentliche alttestamentliche Antwort versteht
sich als Wort Jahwes an sein auserwähltes Volk: «Es gibt keinen anderen Gott
ausser mir» (vgl. Ex 20,3 par. Dt 5,7). Und Israel ruft aus: «Wer ist Gott ausser
Jahwe?» (II Sam 22,32aMT par. Ps 17[18],32a) und «Wer ist Schöpfer ausser
unserem Gott?» (II Sam 22,32bLXX); «Welcher Sterbliche hätte die Stimme
des lebendigen Gottes aus dem Feuer hören können und ist am Leben geblieben

wie wir?» (Dt 5,26). Somit wird aber der Punkt gekennzeichnet, an dem
die Stimme Gottes und die Stimme des Menschen sich aufs engste berühren.
In dieser Weise wird dabei ein scharfer Grenzstrich gezogen zwischen dem
geoffenbarten Glauben des auserwählten Volkes und den Versuchen anderer
Völker Gott zu finden und von ihm zu reden.2 Ersteres Reden von Gott
entspringt der wunderbaren Offenbarung Jahwes im Dornbusch (Ex 3,4ff.);
letzteres wird aber herkömmlich der Natürlichen Theologie zugeschrieben. Die
Vokabeln «Natürliche Theologie» sowie «Theologie» als solche kommen in
der Bibel nicht vor. Es ist aber u.U. möglich, durch die Analyse des alttesta-

1

Vortrag, gehalten beim ersten Meeting of the European Association for Biblical Studies

(EABS) am 9. August 2000 in Utrecht.
2 Vgl. z.B. das monumentale Werk von W. Schmidt, Der Ursprung der Gottesidee, Bd.

I-XII, Münster 1912-1955.



296 Evangelia G. Dafni

mentlichen Sprachgebrauchs ihre Bezogenheit auf den Erfahrungsbereich
des Alten Testaments aufzuzeigen.

In meinem Beitrag wird zunächst nach der Herkunft und der Bedeutung
des Begriffs «Natürliche Theologie» gefragt und aufgrund von repräsentativen

Beispielen der Versuch unternommen, dem Sinn der Natürlichen Theologie

aus alttestamentlicher Sicht näherzukommen.' Neben dem Masoreti-
schen Text wird die LXX besonders berücksichtigt, deren Abweichungen
m.E. wichtige Einblicke in das alttestamentliche Verständnis der Natürlichen
Theologie gewähren.

I. Zur Herkunft des Begriffs «Natürliche Theologie»

1. Stoa

Der Begriff der «Natürlichen Theologie» geht auf die Stoa zurück.4 Eins
sind zweierlei Versionen einer Definition der Natürlichen Theologie
bekannt, eine in griechischer und eine weitere in lateinischer Sprache. Erstere
ist durch den Doxographen Aëtios (Placitis, I 6.9) in Plutarchs «Epitome» (1

6) überliefert5 und wird dem Stoiker Panaitios von Rhodos zugeschrieben'';
letztere durch Augustinus (De Civitate Dei, VI 5.1f.), der die Auffassung von
Marcus Varro kritisch darstellen will. Inwiefern Aëtios bzw. seine Tradenten
und Augustinus wortgetreu bei den Definitionen von Panaitios und Marcus
Varro bleiben, oder ob sie eventuell auch ihre eigene Interpretation einflech-
ten, können wir nicht mit Sicherheit sagen. Es wäre aber sinnvoll, von diesen
Definitionen ausgehend Gemeinsamkeiten und Unterschiede festzustellen,
die für unsere Arbeit am Alten Testament eine Hilfe sein können.

Ich beginne mit der augustinischen Definition, weil sie ausdrücklich den

Begriff «Theologie» gebraucht. Nach Augustinus hätte Marcus Varro die
Meinung vertreten, dass man bei dem Versuch, die göttlichen Dinge rational

3 Dazu siehe J. Barr, Biblical Faith and Natural Theology. The Gifford Lectures for
1991 delivered in the University of Edinburgh, Oxford/New York 1994.

4 Der uns heute von der systematischen Theologie geläufige Terminus «Natürliche
Theologie» (theologia naturalis) wurde von Thomas von Aquin eingeführt. Dazu siehe J.

Hessen. Griechische oder Biblische Theologie? Das Problem der Hellenisierung des
Christentums in neuer Beleuchtung, München/Basel 21962, 25. Vgl. N.A. Nissiotis, npoA.eyö-

geva eiç rf]v ©eoLoyucriv FvcoaaioiVoyiav, Athen 1965, 146-209. Zur neueren Diskussion
vgl. etwa G. Hummel (Hg.), Natürliche Theologie versus Theologie der Natur? Tillichs
Denken als Anstoss zum Gespräch zwischen Theologie, Philosophie und Naturwissenschaft.

Beiträge des IV. Internationalen Paul-Tillich-Symposions in Frankfurt/Main 1992

(TBT 60), Berlin/New York 1994. Natürliche Theologie (W. Sparn), TRE 24, Berlin/New
York 1994, 85-98 (Lit.).

51. ab Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta, Vol. IL Leipzig/Berlin 1923, 300. H.
Diels, Doxographi Graeci, Berlin 41965, 295f.

"Siehe K. Reinhardt, Poseidonios, München 1921, 408f.



Natürliche Theologie im Lichte des Alten Testaments 297

zu erklären, drei Arten der Theologie unterschieden hat. Als erste nennt er
die mythische (gener fabuloso), als zweite die natürliche (gener naturali) und
als dritte die politische (gener civile). Sollte die Reihenfolge, in der die drei
theologischen Arten erwähnt werden, nicht zufällig sein, dann stellt sich die
Frage, ob man damit auch auf die Entwicklung des griechischen Denkens
hindeuten wollte. Über die natürliche Betrachtungsweise der göttlichen Dinge
wird berichtet, dass sie von Kosmos ausgegangen ist und darauf festgelegt
wurde. Ihr dienen die Philosophen, indem sie der Natur, dem Orte, der Zahl
und der Qualität der Götter mehrere Abhandlungen widmen. Augustinus
unterstreicht den elitären Charakter dieser Art der Theologie7, und betont, dass
sie von den Griechen als die herrlichste theologische Art angesehen wurde,
weil sie sich im Vergleich zu den zwei anderen, die im Volksmund mehrfache
Entartungen erfahren haben, als tadellos erwiesen hat. Er macht aber
zugleich darauf aufmerksam, dass mit der Natürlichen Theologie, also mit der
Theologie der Philosophen, die Entstehung mehrerer Sekten zusammenhängt.

Diese Behauptung geht offensichtlich von der Feststellung aus, dass
die Vernunft, die der alleinige Massstab für die Richtigkeit jeglicher Natürlichen

Theologie ist, nicht unfehlbar ist.
Aëtios spricht nicht von «Theologie», sondern von «Ehrfurcht» (ceßa-

ogôç) vor den Göttern, die gestiftet und tradiert worden ist und durch die
Lehre weitergegeben wird. Diejenigen, die ursprünglich gesagt haben, dass

man den Göttern Erfurcht erweisen muss (oi töv rtepl xräv Secöv 7tapaôôvx£ç
Geßaapöv), haben drei Arten dieser Ehrfurcht vertreten. Als erste nennt
Aëtios die natürliche (cjmaïKÔv yévoç) und darauf folgend die mythische (pu-
01KÔV yévoç) und die rechtliche (voptKÔv yévoç), die aus den bestehenden
Gesetzen abgeleitet wird. Die natürliche und die mythische Ehrfurcht vor den
Göttern wird entsprechend von den Philosophen und den Dichtern gelehrt;
die rechtliche wird aber im Leben jeder Stadt praktiziert. Nach Aëtios wird
die Erfahrung des Göttlichen der Lehre vorangestellt und die Lehre soll zur
angemessenen Ehrfurcht vor dem Göttlichen führen und in der täglichen Praxis

angewendet werden. Zwischen dieser Begriffserklärung, die die Erfahrung

des Göttlichen hervorhebt, und der augustinischen Betrachtungweise
der Natürlichen Theologie als Ergebnis vor allem logischer Abstraktion ist
deutlich zu unterscheiden.

Aëtios versäumt allerdings nicht zu erwähnen, dass der Mensch die kosmischen

Phänome vergöttert hat. Diese vergötterten kosmischen Phänomene
hat man in nützliche und schädliche unterteilt, dazu Götter, die die Dinge und

7 Anders Clemens von Alexandrien, Cohortatio ad Gentes (PG 8:173A) betont: togi
yàp âna^anXmç àvGpmnoiç, pàXiaxa 5è xoiç ttep't lioyotjç evStaxpißovaiv, èvéaxaKxai xiç
ràoppoia SeïKi). Justin, Apologia II pro Christianis (PG 6:457A-B) unterscheidet zwischen
G7iépga loyot) (vgl. 737 070 - piÇa À,6yon [Hi 19,28]) bzw. aneppaxtKÔç Xôyoç bei den Heiden

und xoù itavxôç Aöyou, ö èaxt Xpiaxoü, yvtooiiç Kai Getopia bei den Christen.



298 Evangelia G. Dafni

die Affekte betreffen, hinzugefügt, Göttergenealogien erfunden und alle diese

Götter in Menschengestalt dargestellt. Aëtios unterstreicht sogar, dass das

Göttliche das Erhabenste ist, was man sich vorstellen kann, und das Menschliche

das Allerschönste, das (bzw. wenn es) mit Tugend und Vernunft
geschmückt ist. Somit wird aber indirekterweise der veredelte Anthropomor-
phismus und Anthropopathismus der altgriechischen Religion hervorgehoben,

im Unterschied zu dem üblichen Theriomorphismus der altorientalischen

Religionen.
Zwischen der augustinischen und der von Aëtius tradierten Begriffsbestimmung

der Natürlichen Theologie ist ein weiterer qualitativer Unterschied
wahrzunehmen. Augustinus verwendete die Definition von Varro nicht nur
rückblickend sondern vor allem vorausblickend in Bezug auf die christliche
Religion, denn er meinte: All das, was wir nun christliche Religion nennen,
wurde schon von alters her (in der Antike) gesagt. Erst nach der Menschwerdung

Jesu habe man die wahre Religion, die schon existierte, christlich
genannt.8

Den Terminus «vera religio» übernimmt Augustinus offensichtlich von
der römischen Stoa. Beachtenswert ist, dass auch Cicero (De Natura
Deorum, II 2) von wahrer und falscher Religion sowie von wahren und
falschen Göttern im Anschluss an seine Abhandlungen über die Grenzen
zwischen dem Guten und dem Bösen (d.i. De Finibus Bonorum et Malorum)
gesprochen hatte. Knapp und pointiert hat er formuliert, dass die himmlische
Ordnung und die Schönheit des Universums ihn zu bekennen zwingen, dass

es ein erhabenes und ewiges Wesen geben muss, welches die Ehrfurcht und
die Huldigung der Menschen verdient.9

Aëtios will die Auffassung der griechischen Stoa über die Entstehung und
die Entwicklung des Gottesbegriffes sorgfältig bewahren. Durch seine
dreiteilige Unterscheidung der Ehrfurcht vor den Göttern scheint er dabei die
Geschichte der henotheistischen Tendenzen altgriechischer Denker von den
ionischen Naturphilosophen bis zu Plato und Aristoteles verfolgen zu
wollen.10 Beachtenswert ist, dass er den Menschen in den Mittelpunkt seines
Interesses stellt, während die augustinische Betrachtungsweise von der
Vernunft ausgehend auf den ganzen Kosmos ausgerichtet ist. Andererseits ist
unübersehbar, dass Aëtios die Auseinandersetzung mit dem Atheismus bzw.
Pseudoatheismus der hellenistischen Zeit und ihrer Deutung in der Sapientia

s Retractationes, I 13.3 PL 32:603): Nam res ipsa quae nunc Christiana religio nuncupa-
tur, erat apud antiquos, nec defuit ab initio generis humani, quosque ipse Christus venirit in
came, unde vera religio quae jam erat, coepit appelari Christiana.

9 De Divinatione II 72:148:... et essepraestantem aliquant aeternamque naturam, et earn
suspiciendam admirandamque hominum generi pulchritudo mundi ordoque rerum caele-
stium cogit confiteri.

10 Vgl. dazu U. von Wilamowitz-Moellendorf, Der Glaube der Hellenen. Berlin. Bd. I

1931, Bd. II 1932.



Natürliche Theologie im Lichte des Alten Testaments 299

Salomonis verfolgt. Dies kann man sowohl im Aufbau der Argumentation als

auch im Sprachgebrauch seiner Darstellung der stoischen Theologie deutlich
erkennen, wenn man sie insbesondere mit dem «zweiten theologischen
Exkurs»11 der Sapientia Salomonis (13,1-15,19) vergleicht. An dieser Stelle sei

nur Folgendes als charakteristisches Beispiel erwähnt:

SapSal 13,5 Aëtios (Plac I 6.2)

èk yàp geyéGouç Kai ra^Aovriç Kxiapdnov ëa^ov Sè ëvvoiav toutou 7tpâ>Tov pèv
àvaXôyaç o yevecioupYoç aÙTiov Gecopelrai ànô toù Kàkkouç twv èppaivopévcov

7ipoaA.apPàvovTeç

Der Gedankengang zeigt, dass die Sapientia Salomonis von der Erfahrung
der Grosse und Schönheit der Geschöpfe ausgeht und daraus auf die Art und
Weise des Redens von Gott schliesst (àvakôycoç 0£copeia0ar)12, während
Aëtios mit dem Begriff «Gott», der auf einer logischen Deduktion beruht,
anfängt, um erst dann zur Beweisführung zu kommen. In dieser Denkweise
dürfte man zwei Phasen der Denktätigkeit erkennen: nämlich die empirischlogische

bei der Sapientia Salomonis, die das hebräische Denken charakterisiere

und die logische bei Aëtios, die man als spezifisch-griechisch angesehen
hat.13

Dass man sich nicht scheute, sich stillschweigend auf das Zeugnis der
Sapientia Salomonis zu berufen, um die stoische Theologie rekonstruieren zu
können, zeigt, dass man von Anfang an in der Sapientia Salomonis einen
fruchtbaren, wechselseitigen Austausch zwischen griechischem und hebräischem

Denken gesehen hat, welcher zum Ziel hatte, der Wahrheit zu dienen,
die sich zwar im Judentum im geoffenbarten Glauben an Jahwe fand14, für die
Griechen aber in den äussersten Grenzen der menschlichen Erkenntnismöglichkeiten,

die die Philosophie zu erreichen versucht, und für mehrere
altgriechische Philosophen mit der Idee des einen höchsten Gottes als Grund und
Ursache des Alls zusammenfällt.13

2. Sapientia Salomonis 13

Der Verfasser des deuterokanonischen Buches16 Sapientia Salomonis
beschreibt im Kapitel 13 und an mehreren anderen Stellen das, was man «Na-

11 So H. Hübner, Die Weisheit Salomons (ATDA 4), Göttingen 1999, 164ff.
12 Zum Thema Theologie als Denk- und Sprachtätigkeit s. insbesondere K.E. Papape-

trou,' H Oücüa rr|Ç ©eoV>yiaç, Athen o.J., 43-64.
13 W.F Albright, Von der Steinzeit zum Christentum, München 1949, (Anm. 48) 421.
14 Vgl. z.B. 1 Es 4.34-40LXX.
15 Vgl. H. Diehls, Doxographi, 273ff., insbesondere 297-307.
16 Die Frage nach der Stellung der sogenannten deuterokanonischen Schriften in der

Orthodoxen Kirche hat bisher keine entgültige Antwort erfahren. Dazu vgl. P.J. Bratsiotis,
Eioaycoyri eiç rpv riakaiàv Aia0fiKr|v, Athen (1936) 1975, 486-489; 499-511. N.P. Bratsiotis,
Eicaytoyù eiç rf|v ©eo^oyiav rf|Ç na7.aiâç AiaGriKriç, Athen (1967)

*s

1996, 56 vgl. 15-16; 54-



300 Evangelia G. Dafni

türliche Theologie» nennen würde. Trotzdem verwendet er diese Bezeichnung

nicht, obwohl er das ganze semantische Spektrum des griechischen
Wortes ôûotç kennt. Beachtenswert ist dabei, dass das Substantiv pûotç in der
LXX-Übersetzung der protokanonischen Bücher des Alten Testaments nicht
erscheint, sondern erst in der Sapientia Salomonis. Die Sapientia Salomonis,
die aller Wahrscheinlichkeit nach ursprünglich griechisch verfasst wurde,
gebraucht das Wort <jmotç in Bezug auf die Eigenschaften anorganischer
Erscheinungen (19,20: üSwp xfjç oßEoxtKr^ p-ûoecoç), die biologischen Eigentümlichkeiten

der Tiere (7,20: (jmcEtç Çcocov) und die geistig-seelische Beschaffenheit

des von Gott entfremdeten Menschen (13,1: gäxaioi 7tâvx£ç cxvBpamoi

pücEt, otç Ttapfjv 0eoü àyvcooia). Es ist nicht zufällig, dass ein weiterer
Übersetzter der hebräischen Bibel ins Griechische, den wir nur unter dem Namen
ô ébpaîoç kennen, im Anschluss an SapSal 13,1 auch das Adverb ôuoikcûç
anstelle der LXX-Wiedergabe èTripeXûjç in Gen 6,5 gebraucht, um das Wesen
des aus dem Paradies vertriebenen Menschen näher zu bestimmen.

Wenn SapSal 13,1 nun sagt gâxaioi gèv yàp TtàvxEç ävOpomoi püoEt, oiç
jtaprjv 0eoù àyvcucia Kai èk tcöv opcopévcov àyaBcov oùk loxuoav eiSévai xov
övxa oiks xôtç ëpyotç 7tpoo£%ovx£ç ènéyvcoaav xôv x£%vixr|v, geht sie offensichtlich

von vergleichbaren Gedanken aus. Mit diesen Gedanken verbinden sich
die Grundvoraussetzungen, a) dass alle Menschen die von Gott gegebene
Möglichkeit haben, ihn in seinen Werken zu erkennen und b) dass Gott sich
auf natürlichem Weg, d.h. ohne die Naturgesetze aufzuheben bzw. ohne die

Vermittlung eines Wunders17, den Menschen offenbart. Das schliesst aber
nicht aus, dass der Mensch diese Art der göttlichen Offenbarung missverstehen

kann.
Worauf bezieht sich aber die Unkenntnis der Menschen (0eoü àyvcooia)?

Die Sapienta Salomonis unterstreicht, dass die Grenzen der Möglichkeiten,
Gott in seinen Werken zu erkennen, nicht in erster Linie von der physischen,
sondern vielmehr von der moralischen Schwäche der menschlichen Natur
bestimmt sind. Eine programmatische Erklärung dafür bietet sie schon in 2,23-
24: öxt 6 0eôç ekxigev xov ävüpcimov en' àpSapoia Kai clKÔva xfjç lôlaç aôxoù

àï§ioxr|xoç £7tolr|o£v aüxöv (|)0övcp 8è öiaßcAou 0àvaxoç elcri>i0£v £tç xôv kög-

|iov, 7t£ipàÇouoiv 5è aùxôv oi xrjç èKeivon pcplôoç ovxeç. Die Unvergänglich-
keit und Gottebenbildlichkeit (£7t' à<])0apoia und eÎKÔva xpç lôlaç aùxoû

atôiôxrixoç) sind dem Menschen bei seiner Erschaffung von Gott geschenkt

55; 57. A.P. Chastoupis, Eicaycoyà eiç tt)v Itakaïav Aia9r|Kr|v, Athen 1981. 433-473. E.B.
Oikonomos, Die Bedeutung der Deuterokanonischen Schriften in der Orthodoxen
Kirche, in: S. Meurer (Hg.), Die Apokryphenfrage im ökumenischen Horizont. Die Stellung
der Spätschriften des Alten Testaments im biblischen Schriftum und ihre Bedeutung in
den kirchlichen Traditionen des Ostens und Westens, Stuttgart 1989, 26-40.

17 So auch N.P. Bratsiotis, ZiigEKûoetç Biß^udy; ©eo^oyiaç rf|ç naÀaiâç Ata8fiK*r|ç, Heft I

(Teil 1/1), durch D. Peppas, Athen 1975. 21976, 9.



Natürliche Theologie im Lichte des Alten Testaments 301

worden. Durch des Teufels List ist den Menschen das Geschenk Gottes
verloren gegangen und sie haben dafür den Tod (Gcxvaxoç) geerntet.

Von der geschichtlichen Erfahrung ausgehend stellt die Sapientia Salomo-
nis (13,6) fest, dass die Kenntnis Gottes jenen Menschen abgegangen ist, die
angeblich (xà:/_a) Gott suchen, ihn aber nicht mehr gelten lassen wollen,
sobald (xd^tov) sie in der Lage sind, den Kosmos zu erforschen und sich für
allwissend halten (13,6-9).

Das Suchen nach Gott soll nach dem Prolog der Sapientia Salomonis
durch Lauterkeit und Einfalt des Herzens d.h. Demut, Aufrichtigkeit und
Glauben daran, dass Gott sich allen Menschen offenbart, ausgezeichnet sein

(SapSal l,lf.): dpovijoaxe 7iept xoü Kupiou èv àyaBôxrixt Kai èv arckoxTixi

Kapôiaç Çr|xf]cjax£ aùxov. (2) öxi eüpiöKexai xoiç pf| 7ieipàÇouaiv aüxöv, èupavi-
Çexai 8è xolç pf] à7ttGxoùaiv aùxto. Gott lässt sich finden von denen, die ihn
nicht auf die Probe stellen. Diejenigen, die ihm misstrauen, haben sich dem
Teufel überlassen (oi xijç ÈKelvou peplSoç ôvxeç, [2,24]).

Die oben dargestellten Wege, die der Mensch bei der Suche nach Gott
gehen kann, kommen kurz und einprägsam schon in Prov 16,8 LXX zum
Ausdruck.18 Dort wird zwischen Gott-Suchen (Çrixeïv xöv 0eöv) und «aufrichtigem

Verlangen nach Gott» (opGcoç Çrixeîv aùxov) unterschieden. Die Suche
nach Gott, die in gewissem Sinne der Theologie der Philosophen bzw. der
Natürlichen Theologie entspricht, soll zur Erkenntnis der Gerechtigkeit (ôiKato-
oüvri pexà yvéoecùç) führen. Im aufrichtigen Verlangen nach Gott findet man
den Frieden (ei.pf|vr|).

Es ist offensichtlich, dass die Sapientia Salomonis keine philosophische
Abhandlung über die Natürliche Theologie darstellt. Die Stoa, in die das

altgriechische theologische Denken hineingeflossen ist, hat ihr vielleicht das

sprachliche Instrumentarium und manche Argumentationsmuster geliehen.
Es wäre daher angebracht, nicht vom Einfluss der griechischen Philosophie
auf das Alte Testament am Beispiel der Sapientia Salomonis zu sprechen,
sondern von einem wechselseitigen Austausch, wobei wir heute eigentlich
nicht mehr genau bestimmten können, welcher Anteil dem griechischen und
welcher dem jüdischen Denken wirklich zukommt und was überhaupt
allgemein-menschliches Gedankengut ist. Wir können nur Vermutungen anstellen.19

18 Vgl. H. Hübner. Weisheit. (Anm. 52) 169.
19 Vgl. J.M. Reese, Hellenistic Influence on the Book of Wisdom and its

Consequences (AnBib 41), Rom 1970. Zuletzt M. Kepper, Hellenistische Bildung im Buch der
Weisheit (BZAW 280), Berlin/New York 1999,147-195.



302 Evangelia G. Dcifni

II. Alttestamentliche Beispiele aus den Protokanonischen Büchern

1. Allgemeine Beobachtungen

Vorgegebene alttestamentliche Traditionen haben die wichtigste Rolle
gespielt für die Stellungnahme der Sapientia Salomonis der Natürlichen
Theologie gegenüber bzw. für ihre Kritik an der Nichtigkeit der menschlichen
Natur, die Gott nicht erkennen kann bzw. von Gott nichts wissen will. Als
erste dürfte man hier die kosmologischen Aussagen der Priesterschrift (Gen 1)
in Verbindung mit den anthropologischen des Jahwisten (Gen 2-3) erwähnen.
Dort wird beantwortet, wer die Welt und den Menschen geschaffen hat, wer
der Herrscher über die ganze Schöpfung ist, wer die physikalischen und
moralischen Gesetze in der Welt und im menschlichen Gewissen gesetzt hat und
zuletzt wer die Weltgeschichte und das Geschick jedes einzelnen Menschen
leitet. Auf diese Fragen, die den Kern der Natürlichen Theologie treffen,
antwortet Gott selbst mit dem Dekalog u. zw. mit dem ersten Gebot.

Dass das Alte Testament nichts vom totalen Verlust der Möglichkeit, Gott
zu erkennen, weiss, zeigt sich schon in Gen 4,1.3f.25. Doch hier handelt es sich

um die Urgeschichte, die auf die ganze Menschheit bezogen ist. Wie Israel mit
dem Glauben anderer Völker umgegangen ist, schildern schon die
Patriarchenerzählungen. Ihr Zeugnis, genauso wie das der Urgeschichte, scheint
massgebend für die jüngeren und jüngsten alttestamentlichen Schriften20
sowie auch für Paulus21 geworden zu sein.

Die prinzipielle Anerkennung, dass die Theologien anderer Völker Wahrheiten

über den einen Gott enthalten können, drückt sich darin aus, dass im
Alten Testament Gottesnamen und -prädikationen und deutlich isolierbare
Äusserungen, Themen sowie Denkstrukturen auftauchen, die Israel aus seiner

religiösen Umgebung in verschiedenen Stadien seiner Entwicklung
übernommen hat, um sein Verhältnis zu Jahwe zum Ausdruck zu bringen. Das
Exil und die hellenistische Ära sind m.E. als zwei der wichtigsten Umbruchsphasen

dieser Entwicklung anzusehen.
Die Umformung und Umdeutung von Sprache und Vorstellungen22 der

religiösen Literatur anderer Völker im Alten Testament gehört zur
alttestamentlichen Kritik an deren Theologien und drückt sich aus a) als Polemik,
wobei der Gegenpart sich nicht verteidigen kann, weil er im Alten Testament

211

Vgl. z.B. Völker (Am 9.7LXX; Ps 86[87],4) und Könige der Völker (Kyros in Jes

45,Iff. vgl. Nebukadnezar in Dan 4-5), die sehr positiv gewürdigt werden.
21 Siehe Rom 2,14 vgl. aber I Kor 1,21.
22 Vgl. etwa H.H. Schmid, Gerechtigkeit als Weltordnung. Hintergrund und

Geschichte des alttestamentlichen Gerechtigkeitsbegriffes (BHT 40), Tübingen 1968.



Natürliche Theologie im Lichte des Alten Testaments 303

nicht anwesend ist, und b) als Apologetik. In diesem Fall sucht der jeweilige
Verfasser, sich in die Lage des gottsuchenden Menschen hineinzuversetzen.23

Polemik gibt es überall, wo Aussagen über Jahwe, den Gott Israels und
Schöpfer der Welt, festgestellt werden, die gegen die Pseudoprophetie, die

Vielgötterei und im Allgemeinen gegen die Hybris des Volkes und der Völker

gerichtet sind. Am deutlichsten sprechen davon die Schöpfungsaussagen
Deuterojesajas, die mit dem Theodizeeproblem verbunden sind24: «Hebet
eure Augen in die Höhe und sehet! Wer hat solche Dinge geschaffen und
führt ihr Heer bei der Zahl heraus? Er ruft sie alle mit Namen; sein Vermögen
und seine starke Kraft ist so gross, dass er nicht an einem fehlen kann» (Jes
40,26 [SJB25]). «Ich, der Herr, das ist mein Name; und will meine Ehre keinen
andern geben noch meinen Ruhm den Götzen» (Jes 42,8 [SJB]). Und dann
wiederum (Jes 40,13f.): «Wer kennt den Geist26 des Herrn, und wer ist sein

Ratgeber, der ihn unterweise? 14 Mit wem hat er sich beraten, dass der ihn
belehrte und ihm den Pfad des Rechten zeigte, den Weg der Einsicht ihm
wiese?» Die logische Fortsetzung in Jud 8,13f. lautet: «Und nun wollt ihr den
Herrn den Pantokrator prüfen; Ihr werdet es wohl nie begreifen! 14 Ihr könnt
ja nicht einmal herausfinden, was in der Tiefe eines Menschenherzens vor sich

geht und was ein Mensch denkt und will. Wie wollt ihr dann über Gott, der
alles geschaffen hat, Bescheid wissen und herausfinden, was er beabsichtigt
und plant?»

Apologetik scheint sich auch an den ausserbiblischen Monotheismus und
Atheismus zu wenden und findet sich überwiegend in der weisheitlichen
Literatur des Alten Testaments. Vereinzelte Aussagen begegnen uns aber auch
in anderen u. zw. älteren Schriften des Alten Testaments. Als charakteristische

Beispiele seien hier folgende erwähnt: Dt 4,19: «Wenn du deine Augen
gen Himmel aufhebst und Sonne, Mond und Sterne schaust, den ganzen
Schmuck des Himmels, lass dich nicht verführen, sie anzubeten»; Ps

18(19),2ff.(SJB): «Die Himmel erzählen die Ehre Gottes, und die Feste
verkündigt das Werk seiner Hände (3) ein Tag sagt es dem andern, und eine
Nacht tut's kund der andern- (4) ohne Sprache, ohne Worte, mit unerhörba-
rer Stimme ihr Klingen geht aus durch alle Lande ihr Reden bis zum Ende der
Welt». Bemerkenswert ist, dass die soeben genannten Beispiele auf die Na-

23 Zu den hier verwendeten Begriffen «Polemik» und «Apologetik» vgl. K.E. Papape-
trou,' H 'OpOôSoÇoç Areo^oyri'UKfi eiç xfiv Ejioxriv gaç, Athen 1971, 1 Iff.

24 J. Jeremias, Schöpfung in der Poesie und Prosa des Alten Testaments (JBTh 5),
Neukirchen-Vluyn 1990, 12.

25 D.i. Stuttgarter Jubiläums Bibel.
26 Nur an dieser Stelle wird das hebräische im in der LXX durch voûç (=Sinn)

wiedergegeben.



304 Evangelia G. Diifni

türliche Offenbarung hinweisen, die das Alte Testament recht wohl erkennt
und ihre grosse Bedeutung für die Heilsgeschichte unterstreicht.27

Natürliche Theologie im Sinne des Alten Testaments kann eigentlich nur
das Reden über die Natürliche Offenbarung Gottes und ihre Aneignung
seitens des Menschen sein. Diese Aneignung ist unauflöslich mit Fragen nach
den Grenzen des menschlichen Erkennens und des Könnens bzw. der
menschlichen Beschaffenheit und Veranlagung verbunden, deren Beantwortung

im Alten Testament verschiedene Abwandlungen erfährt. Daher bedürfen

sie der wünschenswerten, eingehenden und individuellen Untersuchung,
bevor man zu allgemeinen Schlussfolgerungen kommt.

Im Folgenden wird nur noch der Versuch unternommen, dem Problem
der Natürlichen Theologie als dem Reden über die Natürliche Offenbarung
Gottes mit zwei ausgewählten Beispielen aus den Abrahamerzählungen
näherzukommen.

2. Genesis 14,18-20.22

Als erstes Beispiel sei hier die Begegnung Abrahams mit Melchisedek
genannt. Von Melchisedek wissen wir nichts anderes als seinen bedeutungsvollen

Namen pTTT^O28 («König der Gerechtigkeit» oder «mein Gott ist
Heil»29) und dass er König von D1?® («Frieden», «Heil») und Priester des

höchsten Gottes (Gen 14,18-20.22) gewesen sei.30 Wir wissen aber auch, dass

die Formel fINI tTOÖ Tp («höchster Gott, Schöpfer des Himmels
und der Erde») (Gen 14,19) nicht vom Alten Testament erfunden wurde,
sondern von der religiösen Sprache seiner kanaanäischen Umgebung übernommen

worden ist.31 In der betreffenden Texteinheit (Gen 14,18-20.22) erhält
diese Formel eine besondere Bedeutung, die von folgenden Gegebenheiten
bestimmt wird: Diese Begegnung Abrahams mit Melchisedek ist durch
symbolische Handlungen und Worte gekennzeichnet: a) Melchisedek bietet
Abraham als Gaben der Gastfreundschaft Wein und Brot. Da er aber
zugleich Priester ist, b) segnet er Abraham im Namen des höchsten Gottes, des

Schöpfers des Himmels und der Erde, und c) preist den Namen Gottes, der
Abraham in der Kriegsnot geholfen hat (Gen 14,20): po itöR ~p~n

"[TD 1"lü («gepriesen sei der höchste Gott, der deine Feinde in deine Hand

27 Vgl. P.N. Trembelas, Aequamen rfjç 'Op9o86£,ou KaScAïKÎiç EKKkriaiaç, Bd. I, Athen
1959, 8Iff.

28 Gen 14,18; Ps 109(110),4. Im NT nur in Hebr 5,6.10; 6,10; 7,1.10.11.15.17.
19So C. Weslermann, Genesis 12-36 (BK 1/2), Neukirchen-Vluyn 1981, 240.
30 Vgl. H.E. del Medico, Melchisédech, ZAW 69 (1957) 160-170. Zuletzt O. Margalith.

The Riddle of Genesis 14 and Melchizedek, ZAW 112 (2000) 501-508 (Lit.).
31 Vgl. W.F. Albright, The North-Canaanite Poems of Al'êyân Ba'al and the «Gracius

Gods», JPOS 14 (1934) 113f. Ferner H. Niehr, Der höchste Gott. Alttestamentlicher
JHWFI-Glaube im Kontext syrisch-kanaanäischer Religion des 1. Jahrtausends v.Chr.
(BZAW 190), Berlin/New York 1990, 61 ff.



Natürliche Theologie im Lichte des Alten Testaments 305

gegeben hat»), Abraham a) bietet ihm den Zehnten von allem und b) spricht
dann bei dem Friedensschluss mit dem König von Sodom einen Schwur und
zugleich auch Segen im Namen des höchsten Gottes aus. Beachtenswert ist,
dass hier zum ersten Mal im Pentateuch vom höchsten Gott gesprochen wird.
Nun ist die Frage, woher weiss Melchsedek, dass es einen Gott gibt, der Erde
und Himmel erschaffen hat, und wie ist er zu dem Gedanken gekommen, dass

der Schöpfer der Erde und des Himmels derselbe Gott ist, der Abraham
errettet hat? Ist er allein durch die Kräfte seiner Vernunft dazu geführt worden
oder hat Jahwe auch hier gehandelt? Darüber bleibt der Text auffällig
schweigsam.

Die Tatsache, dass auch Abraham dieselbe Formel bei seinem Eidspruch
gebraucht (Gen 14,22), zeigt, dass er die Richtigkeit des Glaubens von Mel-
chisedek prinzipiell anerkennt. Doch der Masoretische Text bemüht sich um
eine feine Differenzierung zwischen dem Glauben Abrahams an den ihm
geoffenbarten Gott und Melchisedeks Reden von Gott, das nach unserem
Verständnis dem Inhalt der Natürlichen Theologie entspricht. Dieses Reden ist
einfach in der Gestaltung und begrenzt auf das Sichtbare. Nach dem Masore-
tischen Text spricht Melchsedek nur von 'fK. Abraham aber von miT_i7X

]Vbu b>X. Die Vollkommenheit des Glaubens erkennt der Masoretische Text
in Abraham, der, wie wir schon aus dem vorangehenden Kontext entnehmen
können, bedingungslos dem Willen Gottes gehorcht. Der Wille Gottes drückt
sich nach Gen 12,1-3 durch die Erwählung, Berufung, Verheissung und
Sendung Abrahams aus. Die Verheissung Gottes bedeutet zugleich das Anvertrauen

einer Aufgabe. Durch Abraham und seine Nachkommen sollen alle
Völker der Erde gesegnet werden. Die Vollkommenheit des Redens von
Gott kann also nur durch Abraham und seine Nachkommen gelingen. Nach
Ps 71(72),17 erfährt dieses Reden seine Vollendung im Kommen des erwarteten

Messias. Melchisedeks Reden von Gott dürfte daher einem ganz speziellen,

gleichsam propädeutischen Zweck dienen, der zu dem soeben erwähnten

Hauptziel führen soll.
In der Septuaginta wird die Formel im Melchisedeks Segensspruch (Gen

14,19) und im Eid- bzw. Segensspruch Abrahams (Gen 14,22) identisch
formuliert: «0eôç ô u\|/iotoç, ôç ËKTioev Tov oùpavôv Kai rpv Ypv». Sollte diese
identische Formulierung von der Vorlage nicht abhängig sein, dann könnte
sie sich aus dem Verhältnis zwischen Gen 14,18f. und Ps 109(110),4 erklären.
In Ps 109(110),4 wird in Bezug auf den Messias gesagt: (rDTinX
pT2_,7:'/C THPT »y - Zù ei iepeùç eiç tov aicöva Kaxà tpv xàÇiv32 Me^xiaeôéK.
Der Messias wird hier keinesfalls mit Melchisedek gleichgesetzt. Es wird aber
eine Analogie zwischen den beiden festgestellt: Genauso wie Melchisedek
wird der Messias die Funktion des Mittlers zwischen Gott und dem Menschen

32 Sinngemäss: «nach der Weise».



306 Evangelia G. Dafni

übernehmen. Im Namen Gottes wird er u.a. die Menschen segnen und als

Vertreter der Menschen wird er Gott loben und preisen.
Der Vergleich des Messias mit diesem König-Priester, der zu den Völkern

gehört und mit Abraham den Namen des einen höchsten Gottes preist, dürfte
m.E. als eine ausgeprägte Äusserung der Würdigung angesehen werden, die
das Alten Testament jener Theologie der Völker erweist, die den einen lebendigen

Gott gefunden hat.
Dasselbe Modell wie in Gen 14,18ff. wird auch in Ex 18,8-12 angewendet.33

Dort ist die Rede von Jethros Besuch bei Moses. Jethro, der Schwiegervater

von Moses, ist ein midianitischer Priester. Seine Gotteserkenntnis, die
in dem Bekenntnis DTlbNrrbDQ miT b"~j - péyaç Kûptoç 7tapà 7iâvxaç toùç 0e-

onç («Jahwe ist grösser als alle Götter») (Ex 18,11) zum Ausdruck kommt,
stammt nicht aus eigener Erfahrung, sondern vom Hörensagen und ist daher
nicht gleichbedeutend mit Melchisedeks Unvergleichlichkeitsaussage «der
höchste Gott, der Schöpfer des Himmels und der Erde» (Gen 14,19). Jethro
vergleicht die Vorstellung von Jahwe, der in die Geschichte seines auserwählten

Volkes rettend eingreift, mit anderen Göttervorstellungen und kommt
somit zu einer Erkenntnis, die alles übertrifft, was er bisher wusste. Der
Lobpreis Gottes von Jethro wird ebenso wie bei Melchisedek mit einem Mahl
besiegelt (Gen 14,18f.). Bei Melchisedek handelt es sich zwar um Gaben der
Gastfreundschaft, die auch als unblutige Opferdarbietung angesehen werden
dürfen, hier aber handelt es sich primär um Brand- und Schlachtopfer, die
Jethro Gott darbringt, an denen auch noch Moses, Aaron und die Ältesten
Israels teilhaben (Ex 18,12).

Reden über Gott sowie religiöse Handlungen gleichen sich hier äusserlich;
doch sie unterscheiden sich inhaltlich, und dies wollen der hebräische Text
und die LXX durch geprägte Wörter und Redewendungen bildhaft darstellen.

3. Genesis 20,1-18

Wenn das Alte Testament die Vokabel «Theologie» nicht kennt, was dürfte

dann an ihrer Stelle stehen, um angemessen das Reden anderer Völker
über Gott und ihr Handeln vor Gott zum Ausdruck zu bringen? Die LXX-
Übersetzer haben sich anscheinend diese Frage auch schon gestellt. Deshalb
haben sie die Wiedergabe 0eooeßera für CTibx PNT34 bzw. "IN riXT
(Gottesfurcht)35 an zwei sehr charakteristischen Stellen der protokanonischen Bü-

33 J. Barr. Biblical Faith. 98f.
34 Vgl. etwa ©eoaeßrig, Oeoaeßeia (G. Bertram) ThWNT III, Stuttgart 1967, 124-128.

Und KT (H.-P. Stähli) THAT I, München 1971, 765-778, sowie auch KT (H.F. Fuhs)
ThWAT III, Stuttgart u.a. 1982, 869-893.

35 Wie oben «Ehrfurcht» nach der Definition von Aëtios.



Natürliche Theologie im Lichte des Alten Testaments 307

eher, nämlich in Gen 20,11 und Hi 28,28, gebraucht36. Diese Vokabel im Kontext

von Gen 20 kann einen weiteren ganz entscheidenden Anstoss zu unserer
Fragestellung geben.

In der zweiten Erzählung über die Gefährdung Saras, die sprachlich und
gedanklich an die erste anknüpft (Gen 12,1 Off.) und sie weiterführt, findet
sich folgende Äusserung Abrahams: «Es gibt sicher keine Gottesfurcht an
diesem Ort, und so werden sie mich um meines Weibes willen umbringen».

Abraham geht davon aus, dass die Gottesfurcht der lebendigen Begegnung

mit Gott entspringt und den Menschen zu einer bestimmten Lebenseinstellung

verpflichtet. Aus der Begegnung mit Gott erwächst das Bemühen im
Menschen gerecht zu handeln, nicht nur im eigenen Volk, sondern vor allem
den Fremden gegenüber. Dies aber setzt die Erkenntnis von Gut und Böse
und die Möglichkeit zwischen den beiden zu wählen voraus (vgl. Gen 2,16f.).

In Hi 28,28 LXX wird sogar die Gottesfurcht mit der Weisheit als der Vermeidung des

Bösen, d.h. mit der Einsicht also der wahren Erkenntnis gleichgesetzt: ...f) Geocteßeta èaxiv
cropia, xô Sè ànéxeaOat àttô kcikcôv èoxtv 87uoxf||ir|. In Prov 1,7 LXX wird aber differenzierend

gesprochen. Die Gottesfurcht wird als der Anfang der Weisheit bezeichnet, während
sie ihr Ende in der Verwirklichung des Guten erfährt:' Apxh oopiaç pößoQ 0eoû, oùveaiç Se

àyaOù jtâotv xoïç 7toioûcnv aùxf|v eiiaeßeta 8è eiç 0eôv apxh aiaGfiaeax;.37

Abraham ist offensichtlich Abimelech und seinem Volk gegenüber
voreingenommen. Denn er denkt, dass sie Gott nicht fürchten. Zu diesem Fehl-
schluss, der sein weiteres Handeln bestimmt, kommt er wegen seiner Angst
vor dem Fremden, der für ihn eine Bedrohung darstellt. Abraham wäre
bedroht nicht nur als einzelne Person, sondern auch als Träger der Verheissung
Gotttes. Beachtenswert ist, dass er keine Weisung von Gott erbittet, sondern
eigenmächtig versucht, sein Leben mit einer Lüge zu retten. Dadurch gerät
aber einerseits Sara in die Gefahr der Entwürdigung, andererseits Abimelech
in die Gefahr der unbewussten Versündigung an Gott. Das aber lässt Gott
nicht zu.

Was Abraham nicht erahnen kann, ist: Gott spricht auch mit Abimelech
u. zw. «im Schlaf» (Gen 20,3.6), also auf eine geheimnisvolle Weise, welche
aber die natürlichen Gesetze nicht aufhebt. Charakteristisch dafür ist der
Gebrauch der modalen Bestimmung Dlbrn - kcx0' ikvov, die uns zum ersten Mal
an dieser Stelle im Pentateuch begegnet. Diese Art der Offenbarung
unterscheidet sich deutlich von der Gotteserscheinung in Mamre (Gen 18,lf.).

Zwischen Gott und Abimelech findet ein Dialog statt (Gen 20,4): TH
nnn p""liTQ («Herr, willst Du eine unschuldige und gerechte Nation
vernichten?»). Die LXX liest ë0voç ùyvooûv Kai ôiicaiov («eine unwissende aber

36 Ferner Sir 1,25; Bar 5,4; IV Makk 7,6.22; 15,28txt; 17,15.
37 C. Westermann, Genesis, 399. bemerkt, dass der Gebrauch des Begriffs C'nbx nXT

(LXX: Geoosßeta) «in eine relativ späte Zeit, in der Nichtisraeliten als fromme Männer
geschildert werden», weist.



308 Evangelia G. Dafni

gerechte Nation»). BHS und BHK verweisen auf eine Dittographie: E3P

"Pit38. Aber die LXX-Lesart hat Konsequenzen hermeneutisch-theologischer
Natur. Das Partizip àyvooùv (=unwissend) hat keine hebräische Entsprechung31'

und ist also an dieser Stelle mehrdeutig. Es kann auf diese bestimmte
Situation, die hier geschildert wird, bezogen sein; es kann aber auch ein
allgemeines Urteil über die Völker enthalten.40 Unwissend könnten Abimelech
und sein Volk sein, weil sie weder von der Erwählung Abrahams von Gott
wissen, noch von den Absichten Abrahams, noch von seiner Lüge. Er glaubt
einfach, was Abraham sagt, ohne nachzuprüfen. «Unwissend» kann aber
auch darauf hindeuten, dass Abimelech bestimmt nicht vorhatte, gegen
bestehende ungeschriebene ethische Gesetze zu handeln. Durch dyvooüv wird also
in der LXX eine feine Differenzierung zwischen bewussten und unbewussten
Fehltritten, die zur Versündigung an Gott führen, impliziert41.

Abimelech fügt hinzu (Gen 20,5): PXT VCÉb '3D p'pm («mit
einfältigem Herzen und unschuldigen Händen habe ich das getan»). Im
Unterschied zum eigenmächtigen Handeln Abrahams scheint Abimelech gottes-
fürchtig zu handeln bzw. handeln zu wollen. Die LXX liest èv Kcxüapcx KapSiq
Kai èv SrKcuoaüvri %eipcöv («im reinen Herzen und in der Gerechtigkeit <mei-
ner> Hände»). Während im MT durch CP eine Verbindung zwischen Hiob,
dem grössten leidgeprüften Frommen des Alten Testaments (Hi 1,1.8; 2,3),
und Abimelech hergestellt wird, hebt die LXX auch hier durch die Wiedergabe

von )Vp]42, welches sonst in der liturgischen Sprache gebraucht wird43,

durch ôiKcuocmvri die Bedeutung des ungeschriebenen Gesetzes hervor.
Denn die Gerechtigkeit Abimelechs kommt aus seinem reinen Herzen. Die
Verbindung zu Hiob hat die LXX schon mit dem Wort Gcooeßeia hergestellt.

Was Abimelech nicht weiss und nicht erahnen kann, ist, dass Gott sein
Herz durchschaut und prüft.44 Gott macht ihn darauf aufmerksam, indem er
ihm wieder im Schlaf sagt: «Ich weiss, dass du im reinen Herzen das getan

•38Z.St. wörtlich: TgOnk vgl. paraphrasierend zwecks der Erklärung des dunklen Textes:

TgNeof und TgPsJon.
39 Ebenso àyvoelv in I Sam 14,24.
40 Beachtenswert ist, dass Paulus bei seiner Rede am Ariopag gerade diese LXX-Inter-

pretation aufgreift (Apg 17,23):'Ayvcöaxcp 0erô. öv oùv àyvooùvxeç eüaeßelxe, xoùxov èyw
KaxayyéA.co ùgtv.

41 Vgl. Rom 10,2-3 («...ÇfjXov ©eoù ëxouoiv àXX où icax' èniyvtooiv 3 àyvooùvxeç yàp xïjv
xoù ©eoù ôucatoaùvTiv koù xf;v iSiav 8uccuooùvr|v Çrixoùvxeç axfjaai, xfj Succaooùvri xoû

©eoù»).
42Â0côoç: Ps 25(26),6; 72(73),13; yogptaogôç (hapax legomenon): Am 4,6; Ka0apiÇetv;

Hos 8,5.
'

43 C. Westermann a.a.O 395.
44 Ps 7,10f.; Jer 17,10; 11,20; 20,12; I Chr 28,9; 29,1 vgl. Ps 32(33),11. Beachtenswert ist,

dass das Alte Testament statt anvei8ri0iç vor allem das Wort 3b gebraucht, welches in der
LXX durch Kapôia, ôiàvoia, sowie voùç, ijjpéveç und axrj9oç wiedergegeben wird. Zu
3b als Sitz des gesammten Geisteslebens bzw. des Gewissens vgl. N.P. Bratsiotis, ÄvOpomo-



Natürliche Theologie im Lichte des Alten Testaments 309

hast, deshalb habe ich dich behütet, dass du dich an mir nicht versündigst»
(Gen 20,6). Das impliziert aber, dass Abimelech auch mit unreinem bzw.
verstocktem Herzen handeln könnte, wie es in Exodus bei Pharao der Fall ist.45

Gott bleibt nicht ein passiver Zuschauer, sondern beschützt den gerechten
Abimelech vor ungerechtem Handeln und unterweist ihn.

Das Handeln Abimelechs nimmt vorweg, was in Dt 30,14 in Bezug auf das

Gebot gesagt wird: «Das Wort <Gottes> ist dir ganz nahe, in deinem Munde,
in deinem Herzen, in deiner Hand, es zu verwirklichen».

Diese Erzählung im Vergleich zu ihrer Parallele in Gen 12,10ff. setzt eine
weiter entwickelte theologische Reflexion voraus, die wir im Deuteronomi-
um, sowie im Jeremiabuch und später im Hiobbuch wiederfinden können.
Nicht nur die Naturrechtproblematik46, die hier angesprochen wird, sondern
auch die Verbindung mit der wahren Prophétie in Israel47 dadurch, dass

Abraham als Prophet bezeichnet wird (Gen 20,7), zeigen, dass es sich um
einen gewachsenen Text handelt. Dieser Text will nun darauf hinweisen, dass

Jahwe der Urheber des Rechtes und der Gerechtigkeit ist, u. zw. nicht nur bei
seinem Volk, sondern auch bei anderen Völkern.

*

Die oben angeführten Beispiele handeln von Begegnungen Abrahams als

Träger der göttlichen Verheissung mit charismatischen Persönlichkeiten aus
den Völkern, Königen und Priestern. Sie legen Zeugnis ab von Gotteserkenntnis

bzw. Gottesfurcht und ethischem Verhalten durch a) Lobpreisung
des einen Gottes und Opferdarbietung und b) Gottesfurcht, die das menschliche

Handeln entscheidend bestimmt, in Übereinstimmung mit der Auffassung

des Mosaischen Gesetzes.
Die Bearbeiter dieser Einheiten und ihrerseits die LXX-Übersetzer haben

versucht, jede wahre Erkenntnis bei den Völkern, die auf das Gott-Mensch-

Loyia xfjç rtaXaiàç Aia0r|Kr|ç, Athen (1964-67) 81996, 177. Vgl. H.W. Wolff, Anthropologie
des Alten Testaments, München (1973) 41984, 68ff. J. Barr, a.a.O. 71.

45 Ex 4,21; 7,3; 9,12; 10,1.20.27; 11,10; 14,4.8-17 vgl. 7,22; 8,19; 9,35; 13,15. Ferner Dt
2,30.

46 Zu diesem Thema vgl. F. Horst, Naturrecht und Altes Testament, EvTh 10 (1950-51)
253-273. H.S. Gehman, Natural Law and the Old Testament, in: J.M. Myers/O. Reimherr/
H.N. Bream (Hg.), Biblical Studies in Memory of H.C. Alleman, New York 1960, 109-122.
J. Barton, Natural Law and Poetic Justice in the Old Testament, JTS 30 (1979) 1-14. J.

Barr, Biblical Law and the Question of Natural Theology, in: T. Veijola (Hg.), The Law in
the Bible and in Its Environment (FES 51), Helsinki 1990, 1-22.

47 Bezeichnend dafür ist die Bileamerzählung (Num 22-24), die mir einer Spezialuntersuchung

zur Neuformulierung der Frage nach der Natürlichen Theologie aus alttestament-
licher Sicht dringend zu bedürfen scheint.



310 Evangelia G. Dafni

Verhältnis bezogen ist, als von Gott geoffenbarte Wahrheit zu verstehen. Die
Wahrheit wird auf geheimnisvolle Weise, die die Menschen nicht ahnen können,

kundgegeben. Diese Offenbarungsweise geschieht ohne die Vermittlung
eines Wunders, daher nennen wir sie Natürliche Offenbarung in Gegenüberstellung

zu der Übernatürlichen Offenbarung in Israel.
Wegen der Zusammengehörigkeit der Übernatürlichen Offenbarung bei

Abraham und der Natürlichen Offenbarung bei den Königen und Priestern
werden Erfahrungen der profanen Geschichte und der Uranfänge Israels
assoziiert, so dass man sagen kann, dass in den besprochenen Abrahamerzählungen

der Weg geebnet wird für den Übergang von der Natürlichen Theologie

zum Reden über den Offenbarungsglauben.

Summary

An affirmative response can be given to the basic question of the extent to which it is
possible to talk of Natural Theology in the Old Testament. In my opinion there is no conflict -
as is often claimed - between this response and the supernatural character of the Old
Testament message. This is because there are actually two different approaches in the Old
Testament, many aspects of which have changed in the course of its long development, but
neither of which has ever completely replaced the other.

In my article I have attempted to provide a definition of Natural Theology as perceived
in the Old Testament giving representative examples, and to determine its conditions,
limits and characteristic features.

I have paid particular attention to the Septuagint in addition to the Masoretic text, as in

my opinion the ways in which it diverges provide important insights into an understanding
of Natural Theology based on the Old Testament.

Evangelia G. Dafni, Athen / Marburg


	Natürliche Theologie im Lichte des hebräischen und griechischen Alten Testaments

