
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 2

Artikel: Die Gerechtigkeit der Sophia : biblische Weisheitstraditionen und
feministische Diskurse

Autor: Schroer, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gerechtigkeit der Sophia

Biblische Weisheitstraditionen und feministische Diskurse'

7. Forschungsgeschichtliche Situierung der Problemstellung

Seit den 70er Jahren haben sich feministische Theologinnen intensiv mit
der personifizierten Weisheit in den hebräischen und griechischen Texten des

Ersten Testaments und mit den Spuren dieser Weisheit bzw. einer weisheitlichen

Deutung des Lebens und Sterbens Jesu von Nazaret beschäftigt. Das

grosse Interesse war vorwiegend darin begründet, dass die Chokmah/Sophia
zweifellos Versuche der nachexilischen jüdischen und später christlichen
Gemeinden dokumentiert, von Gott, aber auch von Jesus in weiblichen Bildern
zu sprechen, die einerseits die ansonsten stark verdrängten Göttinnentraditionen

der Biblischen Umwelt und andererseits israelitische Frauenbilder in
sich aufgenommen hatten.1 In jüngerer Zeit wich die erste Begeisterung
kritischen Anfragen an die biblische Weisheitstradition. Die Gestalt der
personifizierten Chokmah in der Rahmung des Sprüchebuches kann, wie Christi
Maier gezeigt hat, nicht abgelöst werden von ihrem problematischen Gegenbild,

der «fremden Frau».2 Angelika Strotmann (vgl. weiter unten) warnt vor
«antijüdischen Fallstricken» der Weisheitschristologie, vor allem vor der
unkritischen Rezeption der in den Q-Logien angelegten Gerichtsdrohungen
gegen Israel.3

Fundamentale, vor allem sozialkritische Anfragen wurden von Luise
Schottroff formuliert.4 Sie erkennt einen unüberbrückbaren Graben zwi-

* Der folgende Beitrag ist eine nur leicht bearbeitete, durch speziellere Literaturhinweise

ergänzte Fassung des gleichnamigen Artikels in: Conc 36 (2000) 539-548. Die Vornamen

aller Autoren und Autorinnen sind ausgeschrieben, da gerade bei dieser
Themenstellung die Kenntnis des Geschlechts nicht unerheblich ist.

1

Vgl. dazu im Folgenden Silvia Schroer, Die Weisheit hat ihr Haus gebaut. Studien
zur Gestalt der Sophia in den biblischen Schriften, Mainz 1996; Elisabeth Schüssler Fio-
renza, Jesus - Miriams Kind. Sophias Prophet. Kritische Anfragen feministischer Christo-
logie, Gütersloh 1997; Athalya Brenner/Carole Fontaine (ed.), Wisdom and Psalms. A
Feminist Companion to the Bible (Second Series), Sheffield 1998.

2 Christi Maier, Die «fremde Frau» in Proverbien 1-9. Eine exegetische und
sozialgeschichtliche Studie (OBO 144), Fribourg/Göttingen 1995. Vgl. Gerlinde Baumann, Die
Weisheitsgestalt in Proverbien 1-9. Traditionsgeschichtliche und theologische Studien
(FAT 16), Tübingen 1996.

3 Angelika Strotmann, Weisheitschristologie ohne Antijudaismus? Gedanken zu
einem bisher vernachlässigten Aspekt in der Diskussion um die Weisheitschristologie im
Neuen Testament, in: Luise Schottroff/Marie-Theres Wacker (Hg.), Von der Wurzel getragen.

Christlich-feministische Exegese in Auseinandersetzung mit Antijudaismus, Leiden
u.a. 1996,153-175.



282 Silvia Schroer

sehen dem «Armenevangelium», das sie nur in der prophetischen Tradition
verankert sieht, und dem Anliegen der nachexilischen Weisheitsschriften,
männlichen Mitgliedern der wohlhabenden und gebildeten Gesellschaft
Anleitungen für ein Leben in Weisheit mitzugeben. Für Schottroff müsste der
Ansatzpunkt einer feministischen Weisheitstheologie in der Gottesoffenbarung

bzw. der Verkündigung des Evangeliums an die Adresse der Unmündigen

und Ungebildeten liegen, weil in patriarchalen Kulturen Frauen und Kinder

in besonderem Mass (für) unmündig und ungebildet gehalten werden.
Viel pauschaler als Luise Schottroff hat Dorothee Solle ihre Bedenken in

dem programmatischen Satz «Weisheit geht nun einmal nicht mit der prophetischen

Tradition zusammen» gebündelt.5 Angesichts der Tatsache, dass heute

auch Managerkreise sehr empfänglich sind für «Weisheit» aller Art, muss
die zentrale Frage der feministischen Theologie tatsächlich die nach dem
Verhältnis von Weisheit und Gerechtigkeit sein. Um in dieser Diskussion einen
Schritt weiterzukommen, soll im Folgenden zunächst die feministische
Auseinandersetzung um die Weisheit in der - weitgehend evangelischen -
exegetisch-theologischen Forschungsgeschichte unseres Jahrhunderts situiert
werden.6

Das 19. Jahrhundert stellte mit der Wiederentdeckung altorientalischer
Kulturen die Bibelwissenschaft vor neue Fakten, auf die sie nur zögernd zu
reagieren vermochte. Hermann Gunkel, der Begründer der «Religionsgeschichtlichen

Schule», war einer der ersten, der den Einfluss babylonischer
Schöpfungsmythen auf biblische Texte untersuchte und in differenzierter
Weise für den theologischen Respekt vor den Zeugnissen altorientalischer
Religion warb, da in ihnen die Urahnen der israelitischen Religion zu Worte
kommen. Obwohl die extremistische Verzerrung der Positionen der
«Religionsgeschichtlichen Schule» im sog. Bibel-Babel-Streit7 ihren Anliegen enorm
schadete, ging die Erforschung der Verwandtschaft zwischen altorientalischen

und biblischen Traditionen weiter. So entdeckte beispielsweise Adolf
Erman, dass Prov 22,17-24,34 vom ägyptischen Weisheitsbuch des Amene-
mope abhängig ist.8

4 Luise Schottroff, Wanderprophetinnen. Eine feministische Analyse der Logienquel-
le, EvTh 51 (1991)332-344.

5 Dorothee Solle, Zwischen Patriarchat, Antijudaismus und Totalitarismus. Anmerkungen

zu einer Christologie in feministisch-theologischer Sicht, Orientierung 56 (1992)
130-133.

6 Zum Folgenden verweise ich auf das ausführliche forschungsgeschichtliche Kapitel
in: Othmar Keel/Silvia Schroer, Schöpfung. Biblische Theologie im Kontext altorientalischer

Religionen, Fribourg/Göttingen 2001.
7

Vgl. Klaus Johanning, Der Bibel-Babel-Streit. Eine forschungsgeschichtliche Studie,
Frankfurt a.M. 1988; Reinhard G. Lehmann, Friedrich Delitzsch und der Babel-Bibel-
Streit (OBO 133), Fribourg/Göttingen 1994.



Die Gerechtigkeit der Sophia 283

Der religiöse Universalismus der Jahrhundertwende fand mit dem
aufkommenden Nationalismus und dem ersten Weltkrieg ein vorläufiges Ende.
Theologisch vermochte darauf erst die dialektische Theologie Karl Barths
und anderer zu reagieren, indem sie den bedrohlich irrationalen Kräften ihrer
Zeit die Einmaligkeit Israels und des Christusereignisses, einer von oben
einbrechenden Offenbarung, entgegensetzten. Nur eine solche Theologie konnte

sich gegen die Vereinnahmung durch den Nationalsozialismus schützen. Im
Namen des Absoluten nahm sie es mit den sich absolutistisch gebärdenden
Mächten ihrer Zeit auf. Dieser Theologie, deren Schüler und Enkel die
herrschende Exegese bis heute prägen, galt das Wort Gottes - vermittels der
Propheten -, die Geschichte und der Exodus als Zentrum von Offenbarung und
Glaube. Die Schöpfungs- und Weisheitstraditionen, in denen das spezifisch
Israelitische vermeintlich weniger gut zu fassen war, gerieten vollständig in
den Hintergrund. Erst in den 60er und 70er Jahren begann man sich ihnen
überhaupt wieder zuzuwenden.9 Der Zusammenhang zwischen Schöpfungsund

Weisheitstraditionen ist ursächlich, da die in der Schöpfung grundgelegten

Ordnungen dieselben sind, die von den Weisen aufgespürt werden, um
Anweisungen für ein gelungenes Leben zu geben. Ihre Nähe zeigt sich auch
darin, dass in ihnen regionen- oder volksspezifische Gottheiten zugunsten
eines Urhebergottes zurücktreten und dass beide international sind. Schöpfungs-

und Weisheitstheologie teilen zudem eine unmittelbare Zugänglichkeit,
da sie von allgemein Erfahrbarem, der geschaffenen Welt oder dem

Alltagsleben, ausgehen.
Trotz der allmählichen Wiederentdeckung ist in der deutschsprachigen

Theologie bis heute die theologische Dignität der Weisheitstraditionen nicht
in ausreichendem Mass wiederhergestellt worden. Noch immer herrscht in
Folge der dialektischen Theologie profunde Skepsis gegenüber dem Wert der
biblischen Weisheitsüberlieferungen, eine Skepsis, die sicher in evangelischen

Kreisen ausgeprägter ist als in katholischen, aber durch die katholische
Theologie, die sich auf einen um zahlreiche griechische Weisheitsschriften
reicheren Kanon bezieht, auch nicht entschieden ausgeräumt wurde. Die
Skepsis macht sich an einem weitgehend konstruierten Gegensatz zwischen
Schöpfung/Weisheit und Geschichte/Befreiung/Erlösung fest, sie postuliert
eine unüberwindbare Kluft zwischen diesen Gegensätzen, hält die alttesta-
mentliche Schöpfungstheologie in Anlehnung an den frühen Gerhard von

8 Adolf Erman, Eine ägyptische Quelle der «Sprüche Salomos», SAB 15 (1924) 86-93;
Alfred Jeremias, Das Alte Testament im Lichte des Alten Orient, Leipzig 1905, 21906;

Hugo Gressmann, Altorientalische Texte und Bilder zum Alten Testamente, 2 Bde.,
Tübingen 1909.

9 Bedeutend war im deutschsprachigen Raum Hans Heinrich Schmid, Wesen und
Geschichte der Weisheit (BZAW 101), Berlin 1966; ders., Gerechtigkeit als Weltordnung.
Hintergrund und Geschichte des alttestamentlichen Gerechtigkeitsbegriffs, Tübingen
1968.



284 Silvia Sehroer

Rad10 für eine unwesentliche, nicht authentisch israelitische oder späte
Erscheinung und stellt Schöpfung bzw. Weisheit komplett in den Dienst des

Befreiungsprogramms. '1

Hier genau liegt theologiegeschichtlich die Aversion evangelischer
Theologinnen wie Luise Schottroff auf (feministische) Weisheitstheologie begründet.

Damit sind die berechtigten Anfragen inhaltlich keineswegs erledigt,
aber es lässt sich schärfer erkennen, was die Aufgabe der feministischen
Theologie ist, nämlich die genannten theologischen Fixierungen aufzubrechen.

Die Ketubim (Schriften) gehören wie Tora (Gesetz) und Nebiim
(Propheten) zur jüdischen Tradition. Eine christliche Theologie, die sich einseitig
nur auf die Prophétie bezieht bzw. nur ihr die volle Autorität des Wortes Gottes

zuspricht, macht sich mindestens der Engführung der jüdischen Tradition
verdächtig. Im Fall der Abgrenzung der Christinnen gegen «jüdischen»
Gesetzesglauben werden die Folgen solcher Ausblendungen allmählich
wahrgenommen. Mir scheint aber eine grundsätzliche Geringschätzung von Büchern
wie Proverbien. Hiob oder Kohelet, aus welchen Gründen auch immer, ebenfalls

problematisch. Darüber hinaus ist es kurzsichtig, den Impetus der
Jesusbewegung nur mit den Rastern prophetischer Tradition zu erschliessen, da
die Evangelien ständig auf weisheitliche Motive rekurrieren und Jesus
zweifellos (auch) als einen im Volk Weisheit Lehrenden darstellen. Die christliche
feministische Theologie am Anfang des 3. Jahrtausends darf die blackouts der
herrschenden Theologie nicht übernehmen. Ihre Kritik sollte in der inhaltlichen

Auseinandersetzung mit der biblischen Tradition formuliert werden,
nicht a priori oder von einem nicht deklarierten Kanon im Kanon her.

10 Am Beispiel der Theologie von Rads kann die zaghafte Lösung von den Doktrinen
dialektischer Theologie abgelesen werden. Hatte von Rad zunächst die Existenz eines
israelitischen Schöpfungsglaubens negiert (Das theologische Problem des alttestamentli-
chen Schöpfungsglaubens, in: Ders., Gesammelte Studien zum Alten Testament [ThB 8],
München 21961 [Erstdruck 1936], 136-147), so differenzierte er seine Ansicht allmählich
(Theologie des Alten Testaments, Bd. 1: Die Theologie der geschichtlichen Überlieferungen

Israels, München 1957, s1982, bes. 149ff.) und widmete sich später interessanterweise
der biblischen Weisheitstheologie (Weisheit in Israel, München 1970), in deren
Zusammenhang er immerhin vom «Selbstcrweis der Schöpfung» sprach. Die Überzeugung der
Weisen Israels, dass man die Schöpfung auf Gott hin befragen kann und das Wissen von
den Urordnungen für alle zugänglich ist, liess von Rad immer mehr an einigen Prämissen

damaliger Theologie und ihrer Rede von der totalen Verborgenheit Gottes zweifeln
(Christliche Weisheit?, EvTh 31 [1971] 150-155).

11 Vom Credo des Primats der Heilsgeschichte her entwickelte Dorothee Solle in «Lieben

und arbeiten» (1985: 17) ihre gesamte Schöpfungstheologie. Noch 1991 stellt Horst
Dietrich Preuß JHWHs erwählendes Geschichtshandeln programmatisch über seine

gesamte «Theologie des Alten Testaments». Die Schöpfung hat bei Preuß in der alttesta-
mentlichen Glaubenswelt und daher auch in der Theologie des Alten Testaments
ausdrücklich kein theologisches Eigengewicht (Theologie des Alten Testaments. Band 1:

JHWHs erwählendes und verpflichtendes Handeln, Stuttgart 1991, bes. 271).



Die Gerechtigkeit der Sophia 285

2. Weisheit ist die Innenseite der Gerechtigkeit:
Die Chokmah als Erbin der Maat

Bleiben wir bei der Frage nach dem Zusammenhang von Weisheit und
Gerechtigkeit. Eine Alttestamentlerin mutet es eigenartig an, wenn
ausgerechnet diese beiden Grössen als sich ausschliessende betrachtet werden, sind
sie doch in der biblischen Tradition ausdrücklich und in verschiedensten Texten

sehr eng aufeinander bezogen. Das zentrale Thema der Spruchweisheit,
vieler Psalmen oder des Hiobbuches ist der Lebenswandel der Gerechten
gegenüber dem der Verbrecher und Dummköpfe. Alle diese Schriften fragen
unermüdlich nach dem Zusammenhang von Tun und Ergehen, also nach den

Grundlagen ethischen Verhaltens. Sogar wenn dieser Zusammenhang
zerbricht, geht die Suche nach der gottgeschaffenen Ordnung der Welt und der
Möglichkeit, in dieser Welt trotzdem weise und gerecht zu leben, weiter (Hi,
Qoh). Noch das späte Buch der Weisheit steht unter dem Titelvers «Liebt
Gerechtigkeit, die ihr die Erde regieret». Ein sadiq ist immer auch mit Weisheit
begabt (Ps 37,30; vgl. Prov 10,31):

Der Mund des Gerechten spricht Weisheit,
und seine Zunge redet Recht.

Weisheit ist unabdingbar, um Recht zu erkennen, Recht zu sprechen, in
Geradheit zu leben (Prov 1,2f.; 8,1-21). In der konkreten Gesetzgebung
manifestiert sich nach Dt 4,5f. die Weisheit und Einsicht eines Volkes (vgl. Jer
8,8-9). Vor allem die Könige, denen obliegt, Gerechtigkeit für die Elenden
und Armen zu schaffen, sind auf die Gabe der Weisheit angewiesen (Prov
8,15). Das gilt für Salomo (I Kön 3,28) wie auch für den sehnsüchtig erwarteten

gerechten Herrscher der kommenden Heilszeit (Jes 11,1-10). An Stelle
dieser königlichen Gestalten tritt in nachexilischen Texten die personifizierte
hokmah in Frauengestalt als Künderin der Gerechtigkeit auf.

Religionsgeschichtlich geht die enge Beziehung von Weisheit und Gerechtigkeit

generell sowie das Image der personifizierten hokmah stark auf
altägyptische Vorstellungen zurück, in deren Zentrum die ägyptische Göttin der
rechten Ordnung Maat steht.12 Maat umfasst das Göttliche und die Natur, das

Königtum, die Gesellschaft und die menschlichen Beziehungen; sie steht für
die kosmischen und die gottgewollten, d.h. idealen kulturellen Ordnungen.
Als Göttin gehört Maat zum ägyptischen Pantheon, sie hat aber eine besondere

Stellung, da die anderen Gottheiten auf sie als kosmisches Prinzip hin
orientiert sind. Als Zeugin ist sie beim Totengericht zugegen, da sie ja die

12 Jan Assmann, Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, München

1990; Schroer, a.a.O. 12-25; Klaus Koch, Saedaq und Ma'at. Konnektive Gerechtigkeit
in Israel und Ägypten?, in: Jan Assmann u.a. (Hg.), Gerechtigkeit. Richten und

Retten in der abendländischen Tradition und ihren altorientalischen Ursprüngen, München

1998,37-64.



286 Silvia Schroer

Ordnung vertritt, für deren Einhaltung der Tote sich beim Totengericht im
Jenseits zu rechtfertigen hat. Sie gilt als Tochter des Sonnengottes Re, der
jedoch die von der Maat gefügte kosmische Ordnung des Sonnenlaufs zu erfüllen

hat. Sie ist eine der Schutzpatroninnen des Königtums, da der König der
Garant der gottgewollten kosmischen und gesellschaftlichen Ordnung ist, die
menschliches Leben überhaupt erst ermöglicht. Der König bringt deshalb im
Kult die Maat als Opfergabe den Göttern dar, d.h. er vollzieht die Maat in
Stellvertretung und garantiert für sie, während die Götter selbst sich nicht
direkt in den Lauf der Dinge einschalten. Der Gegenbegriff zu Maat ist Isfet,
der Zustand der Rechtlosigkeit, der Gewalt und Unterdrückung. Die soziale
Ordnung, die die Maat repräsentiert, ist keine demokratische, sondern eine
hierarchische. Doch das Recht, für das sie steht, ist das Recht, das dem Schwächeren

eine Chance gibt, die Idee einer vertikalen Solidarität der Bessergestellten

mit allen Teilen der Gesellschaft.
Die Weisheit des Ersten Testaments ist wie die ägyptische Maat von der

Idee einer umfassenden gerechten Ordnung und dem Tun der Gerechtigkeit
nicht zu trennen. Die israelitischen Begriffe sädäqLfdaqah beziehen sich zwar
häufig auf soziale Aspekte der Gerechtigkeit, aber sie umfassen viele weitere
Vorstellungen von gottgewollten Ordnungen der Welt, auch die kosmischen
und natürlichen Ordnungen. Die hokmah verkörpert ähnlich wie die Maat diese

Grundordnungen. Die gegenseitige Abhängigkeit der Harmonie von
gesellschaftlichen und kosmischen Ordnungen setzen auch biblische Texte voraus.

Wird das Recht korrumpiert, bricht über das Land eine Dürre ein (Hos
4,2f.); stellt der Gesandte JHWHs die Gerechtigkeit wieder her, wird die
gesamte Schöpfungsordnung neu gefügt (Jes 11,1-9). Das Hiobbuch führt den
Betroffenen aus der Enge, in die ihn das Leid trieb, hinaus in die Weite der
göttlichen Schöpfung. Das Buch der Weisheit stellt sich vor, dass Gott irgendwann

mit Hilfe der gesamten Schöpfung gegen die Toren und Gottlosen in
den Kampf ziehen wird (Weish 5,14-23).

3. Biblische Kritik an der Weisheit der Weisen

Die biblischen Weisheitsbücher sind an der rechten Ordnung sozialer
Beziehungen und anderen Grundordnungen der Welt vorrangig interessiert. In
der Schärfe der soziale Missstände anklagenden Analyse nimmt es so mancher

Weisheitstext mit prophetischen Texten auf, wie z.B. Hi 24, wo die
Verelendung absolut mittelloser Judäerlnnen in der Zeit nach dem Exil den besser

Situierten ungeschminkt als Skandalon vorgehalten wird, oder Sir 34,24ff.,
der Text, der Bartolomé de las Casas die Augen für das Unrecht der Conqui-
sta öffnete:

Wer ein Opfer darbringt vom Gute des Armen.
ist wie einer, der den Sohn schlachtet vor des Vaters Augen.



Die Gerechtigkeit der Sophia 287

Ein kärgliches Brot ist der Lebensunterhalt der Armen;
wer ihm dies entzieht, ist ein Mörder.
Den Nächsten mordet, wer ihn ums Brot bringt,
und Blut vergiesst, wer dem Arbeiter den Lohn entzieht.

Ohne Zweifel ist die uns vorliegende, verschriftlichte Weisheitsliteratur in
den gebildeten, d.h. wohlhabenden Kreisen Israels entstanden, doch ist mit
solchen Prozessen grundsätzlich bei jeder biblischen Literatur zu rechnen, bei
Erzählungen, Gesetzen, Liedern oder Gebeten. Wie in Ägypten wurden
Weisheitsschriften gern als Lebenslehre eines Vater-Lehrers an einen
Schüler-Sohn gestaltet. Hofbeamte, die das Amt eines Ratgebers hatten, galten als

professionelle «Weise». Dennoch ist der Stoff, aus dem Psalmen, Kunstsprüche

oder ein Hiobbuch geschaffen sind, Traditionsgut, in das auch mündliche
Volksweisheit eingeflossen ist. Sogar die spätere Schriftgelehrtenweisheit
eines Jesus Sirach kommt ohne dieses Erfahrungswissen nicht aus. Der hebräische

Begriff hokmah war nie enggeführt auf Bildung und Wissen, er hatte eine

erfahrungs- und praxisbezogene Seite. Als Weise nach altisraelitischem
Verständnis galten auch Sachverständige in einem Kunsthandwerk, Spezialistinnen

für Rituale (Klagefrauen) und Leute mit viel Lebenserfahrung, bei denen
man sich Rat holte.

Dass menschliches Wissen und Erkennen grundsätzlich sehr begrenzt und
unzuverlässig ist, hat die gesamte antike Literatur immer wieder thematisiert.
Auch dass Weisheit durch die Bindung an Reichtum und Bildung korrumpiert

wird, wird nicht erst in biblischen Texten thematisiert, dort aber immer
wieder. Schon in der Lehre des Ptahhotep (2350 v.Chr.)13 wird gewarnt:

Sei nicht eingebildet auf dein Wissen
und verlasse dich nicht darauf, dass du ein Weiser seist,
sondern besprich dich mit dem Unwissenden so gut wie mit dem Weisen.
Es gibt keinen Künstler, der seine Vollkommenheit erworben hat.
denn die Grenzen der Kunst werden nie erreicht.
Vollkommene Rede ist verborgener als ein Malachit,
und doch kann man sie entdecken bei den Mägden über den Mahlsteinen.

Während die Rettung der Stadt Abel-bet-Maacha durch eine weise Frau
in der älteren Erzähltradition Israels bewahrt ist (II Sam 20,14-22), beklagt
Kohelet (9,13-16), dass man des armen Weisen, der eine Stadt vor Krieg rettet,

wegen seiner Armut nicht gedenkt:

Auch dieses Beispiel von Weisheit habe ich unter der Sonne gesehen,
und es bedünkte mich gross:
Da war eine kleine Stadt,
und der Leute darin waren wenig;
und ein grosser König zog gegen sie heran.

13 Zitiert nach der Übersetzung von Helmut Brunner, Altägyptische Weisheit, Zürich/
München 1988, 111 Z. 46-52.



288 Silvia Schroer

belagerte sie und baute wider sie grosse Bollwerke.
Nun fand sich darin ein armer, weiser Mann;
der rettete durch seine Weisheit die Stadt.
Aber niemand gedenkt jenes Armen.
Da sagte ich mir: Weisheit ist besser als Stärke;
doch die Weisheit des Armen ist verachtet,
und auf seine Worte hört man nicht.

Eingebildete, selbstgefällige Weisheit der Profi-Weisen und Reichen wird
in der Weisheitsliteratur selbst immer wieder im Namen JHWHs hinterfragt
(Prov 3,7; 28,11 ; Hi 37,24; vgl. auch Jes 5,21):

Halte dich selbst nicht für weise,
fürchte JHWH und meide das Böse.

Echte Weisheit wird den kleinen Leuten zugestanden (Prov 11,2), den
Supergescheiten aber legt Gott das Handwerk (Hi 5,12) und sorgt dafür, dass ihr
Wissen zur Narrheit wird (Jes 44,25).

Weisheit, die mit Rechtsverdrehung, Lüge und Gottesverachtung einhergeht,

ist keine Weisheit (Jer 8,8f.):

Wie dürft ihr nur sagen: «Weise sind wird, haben wir doch das Gesetz JHWHs.» Ja,
fürwahr, zur Lüge macht es der Lügengriffel der Schriftgelehrten! Zuschanden werden die
Weisen, werden bestürzt und gefangen; denn sie verachten das Wort JHWHs. Was hätten
sie da für Weisheit?

So wird als Kriterium wahrer Weisheit immer wieder JHWHfurcht
hervorgehoben, eine Frömmigkeit, die mit der Barmherzigkeit und der Gerechtigkeit

Gottes rechnet (Jer 9,23):

So spricht JHWH: Der Weise rühme sich nicht seiner Weisheit, der Starke rühme sich
nicht seiner Stärke, der Reiche rühme sich nicht seines Reichtums, sondern dessen rühme
sich, wer sich rühmen will: einsichtig zu sein und mich zu erkennen, zu wissen, dass ich,
JHWH, es bin, der Gnade und Recht und Gerechtigkeit auf Erden übt; denn an solchen
habe ich Wohlgefallen, spricht JHWH.

An diese weisheitskritische Tradition, die eine starke gesellschafts- und
herrschaftskritische Komponente hat, knüpft in der Q-Tradition Jesus mit
einer Seligpreisung der «Unverbildeten» (nêpioi) an (Mt ll,25f.; vgl. Lk 10,21
und die Anlehnung an Weish 10,21):

Ich lobpreise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, dass du dies verborgen hast

vor Weisen und Klugen und es enthüllt hast Unverbildeten. Ja, Vater, so geschah Wohlgefallen

vor dir.

Wenn Paulus im ersten Korintherbrief mit mehr oder weniger wörtlichen
Zitaten der genannten alttestamentlichen Texte den Gegensatz zwischen
gelehrter Weltweisheit und der Verkündigung der Torheit des Gekreuzigten,
die göttliche Weisheit ist, aufbaut, ist leider nicht auszuschliessen, dass er
ausgerechnet mit dieser Argumentation einzig seine eigene Autorität und Weisheit

zu untermauern suchte und die Weisheit korinthischer Frauen zu diffa-



Die Gerechtigkeit der Sophia 289

mieren suchte.14 Wie naheliegend es für die christlichen Gemeinden im ersten
Jahrhundert war, in den alttestamentlichen Toren und Ungebildeten die Mar-
ginalisierten und Armen ihrer Gesellschaft zu erkennen, zeigt auch die in der
Logienquelle überlieferte Gastmahlparabel, die an die Einladung der Gastgeberin

Weisheit in Prov 9 anknüpft, wobei auf den Strassen nicht die
Uneinsichtigen, sondern die (ungebildeten) Armen eingesammelt werden.

Die Option für eine feministische Weisheitstheologie, die bei den
Ungebildeten der Welt ansetzt, kann und darf sich auf frühchristliche Traditionen
berufen, aber auf keinen Fall auf Kosten der alttestamentlichen Weisheit
insgesamt, die damit nur noch als Negativfolie für das weiterführend Christliche
missbraucht würde. Weisheitskritik hat ihre Ursprünge in Israel ähnlich wie
von Anfang an die Korrumpierbarkeit des Prophetenamtes und das Auftreten

falscher Prophetinnen thematisiert werden. Die biblische Kritik an der
Weisheit der Weisen war nicht Sache einer über alles erhaben urteilenden
und alle Massstäbe setzenden Prophétie, sondern wurde wiederum von der
Weisheit, auch der Weisheit der kleinen Leute, her formuliert. Nicht die
Weisheit als solche wurde in Frage gestellt, sondern eine bestimmte,
selbstgenügsame (männliche) Gelehrtenweisheit. Im Neuen Testament steht wenigen
weisheitskritischen Gedanken eine Fülle positiver Rezeptionen von weisheitlichen

Bildern, Gedanken und Traditionen gegenüber. Der synoptische Jesus

geht in seinen Gleichnissen und Reden immer wieder von Alltagsbeobachtungen

der Menschen aus. Er wird als Weisheitslehrer erlebt und als Bote der
Sophia verstanden, bald einmal auch doxologisch, wiederum in engster
Anlehnung an ältere biblische Weisheitskonzeptionen, als Weisheit Gottes
bekannt. Auch Paulus rezipiert in I Kor 2,6ff. die Weisheitschristologie der
hymnischen Bekenntnisse ohne jede Kritik.

4. Weisheit und Gottesfurcht

Angelika Strotmann15 hat als spezielles Problem der Logienquelle die
Gerichtsworte, die sich gegen ganz Israel richten und antijudaistisch gelesen werden

können, angesprochen. Sie zeigt selbst auf, wie mittels genauer Lektüre
der alttestamentlichen Wurzeln dieser Gerichtsworte eine solche falsche Lektüre

verhindert werden kann. Von der alttestamentlichen Weisheitstradition
her ist es wenig erstaunlich, dass die Weisheit in den Q-Logien mehrfach mit
Gerichtsgedanken verbunden erscheint. Sie tritt schon in den Proverbien
(Prov 1) mit Gerichtsdrohungen auf, sie ruft zu einer Entscheidung, einem Ja

14 Vgl. ausführlich Antoinette Clark Wire, The Corinthian Women Prophets. A
Reconstruction through Paul's Rhetoric, Minneapolis 1990, und Elisabeth Schüssler Fio-
renza, zuletzt a.a.O. 225.

15 Op.cit.



290 Silvia Schroer

zum Leben, das zugleich ein Nein gegen alle Nekrophilie ist (Prov 8,35f.). Das

mag schockieren, aber wie anders wäre die enge Verbindung von Weisheit
und Gerechtigkeit ernstzunehmen, wenn nicht eine Verfehlung oder
Missachtung dieser Weisheit und das Ausschlagen ihrer an alle ergehenden Einladung

auch Folgen hätte? Der Gott Israels und Jesu ist ein Gott der Barmherzigkeit

und der Gerechtigkeit, ein Gott, der die Sonne über Guten und Bösen
aufgehen lässt, aber dennoch die Stätten der Verbrecher in der Tradition des
richtenden Sonnengottes Schamasch vernichtet. In diesem Sinn wird auch das

Töten der heutigen Botinnen der Sophia das Gericht nicht verhindern. Biblische

Gottesfurcht hat mit Angst nichts zu tun, sie ist vielmehr eine Lebenshaltung,

die mit Gottes Wirkmacht in dieser Welt und Gottes kompromissloser
Güte rechnet. Wenn das Erste Testament die Weisheit als Gerichtspredigerin
auftreten lässt und nach Q die Königin von Saba als Zeugin «im Gericht mit
den Männern dieses Geschlechts» (Lk 11,31; Mt 12,42) aufersteht, so liegt in
diesen Bildern eine Herausforderung an jede feministische Theologie, biblische

Gottesbilder nicht in einer verharmlosenden Auswahl der bürgerlichen
Religion verfügbar zu machen. Zwar ist die weibliche Rede von Gott-Chri-
stus-Sophia unverzichtbar, um die patriarchalen Ontologisierungen theologischer

Sprache und die Verfestigungen unserer Gottesbilder aufzubrechen.
Darüber hinaus aber ist eine kritische feministische Revision und Aneignung
von Weisheitstraditionen überhaupt gefordert, die sich immer wieder auf die
Frage der Gerechtigkeit zu beziehen hat und diese auch kritisch gegen sich
selbst gerichtet und weiterhin zu richten hat. Eine kritische feministische
Revision weisheitlicher Texte hat deren Funktionalisierung für patriarchale
Herrschaft, wie sie beispielsweise im Buch Jesus Sirach sehr offensichtlich ist,
aufzudecken. Sie muss die weiblichen Subjekte als Sprecherinnen oder
Empfängerinnen weisheitlichen Rates sichtbar machen, nach der Weisheit der
israelitischen Frauen und ihrem Verstummen fragen, auch nach dem merkwürdigen

Kontrast zwischen einer weiblich konnotierten hokmah und einem über
männliche Autoritäten (Salomo, Vater) verlaufenden Tradierungsvorgang,
wie er in verschiedenen grossen Religionen zu beobachten ist.16 Die Kritik an
der «Weisheit der Weisen» ist immer Kyriarchatskritik, doch muss die weibliche

Stimme dieser Kritik in den biblischen Texten und in unserem Alltag
hörbar gemacht werden.

Silvia Schroer, Bern

16 Vgl. Sung-Hee Lee-Linke (Hg.), Ein Hauch der Kraft Gottes. Weibliche Weisheit in
den Weltreligionen. Frankfurt a.M. 1999.


	Die Gerechtigkeit der Sophia : biblische Weisheitstraditionen und feministische Diskurse

