Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 2

Artikel: "Das Land der Kanaanaer mit der Seele suchend"
Autor: Keel, Othmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Das Land der Kanaanier mit der Seele suchend»”

Die Wahrnehmung der hebriischen Bibel im 19. und 20. Jahrhundert ist
zu einem guten Teil durch die Wiederentdeckung ihrer altorientalischen Mit-
welt bestimmt. An die Stelle von senkrecht vom Himmel herabstechenden
Engeln und Geisttauben, die die Propheten inspirierten, sind altorientalische
Texte und seltener Bilder getreten, die bestimmte biblische Vorstellungen
und Schriften angeregt oder mindestens mitgestaltet haben diirften. Zwei
Faktoren forderten die Empfanglichkeit Israels fiir solche Anregungen.

Der eine ist die Winzigkeit des Landes, verbunden mit seiner klimatisch
und verkehrsgeographisch exponierten Lage, die immer wieder Fremde aller
Art ins Land brachte bzw. die Bewohner und Bewohnerinnen des Landes in
die Fremde trieb.!

Der andere Faktor ist das spéte Erscheinen Israels in der Geschichte des
Alten Orients.?

Beide Faktoren zusammen 6ffnen einer Vielzahl moglicher Einfliisse Tiir
und Tor. Dieses breite Spektrum der Moglichkeiten entmutigt Exegeten und
Exegetinnen nicht selten, serids Ausschau zu halten, und verfiihrt sie dazu,
die Texte der Bibel kiinstlich in eine splendid isolation zu versetzen, die in der
Regel allerdings wenig splendid und eher diirftig ist.

Nimmt man aber die angesichts der reichen und alten Mitwelt naheliegen-
den Einfliisse und Abhéngigkeiten ernst, bedarf es angesichts ihrer Vielfalt
einer gewissen Januskopfigkeit und Wendigkeit, um sich nicht willkiirlich auf
einen Einfluss zu versteifen und andere zu vernachlissigen, dies zum Schaden
eines sachgerechten Textverstdndnisses. So hat sich z.B. Gillis Gerleman in
seinem Hoheliedkommentar® ganz exklusiv auf Agypten konzentriert und
vorderasiatische Motive nicht als solche erkannt. Marvin Pope hat umgekehrt
Agypten weitgehend den Riicken zugedreht und die Motive fast ausschlies-
slich aus Vorderasien, ja aus Indien herleiten wollen.* Gerleman kann z.B.
mit dem vorderasiatischen Motiv der Frau (Go6ttin) in Ct 4,8, die auf hohen
Bergen unter Lowen und Panthern weilt, nichts Rechtes anfangen®, wihrend

* Der Titel wandelt den Vers aus J.W. Goethes Drama «Iphigenie» ab, den die Titelhel-
din in I 1 spricht: «Das Land der Griechen mit der Seele suchend».

' Vgl. dazu O. Keel/M. Kiichler/C. Uehlinger, Orte und Landschaften der Bibel. Ein
Handbuch und Studien-Reisefiithrer zum Heiligen Land Bd. 1: Geographisch-geschichtli-
che Landeskunde, Goéttingen 1984, 38-53 und 182-196.

2 Ebd. 466-633.

* G. Gerleman, Ruth/Das Hohelied (Biblischer Kommentar XVIII), Neukirchen-
Vluyn 1965.

* M. Pope, Song of Songs. A New Translation with Introduction and Commentary
(The Anchor Bible Vol. 7C), Garden City, New York 1977.

> Gerleman (Anm. 3) 151-153.



246 Othmar Keel

Pope der typisch dgyptischen Lotosmetaphorik in Ct 2,1f. keinen iiberzeugen-
den Sinn abgewinnt.®

Man ist versucht, der Willkiir, mit der Philologen Beziehungen forcieren
bzw. ignorieren, den Umgang der Archéologie mit ihrem Material entgegen-
zusetzen. Sie beschiftigt sich mit Quellen, die an bestimmten Orten, in be-
stimmten, datierbaren Schichten nach dem Zufallsprinzip auftauchen. Ar-
chédologen und Archédologinnen hoffen zwar oft, etwas Bestimmtes zu finden.
Was sie dann tatsdchlich finden, ist aber hiufig etwas ganz anderes, von ihnen
im voraus nicht Festgelegtes, sondern etwas, was thnen zufillt. Diese Zufalls-
funde kdnnen chronologisch und geographisch, nach Kulturen und Werkstét-
ten, nach Funktionen und Bedeutungen geordnet werden, um so das Bild der
Kultur einer Epoche entstehen zu lassen, dem eine gewisse Objektivitit eig-
net.

Das anzunehmen ist man geneigt. Aber dem ist nicht immer so. Nicht nur
in der Textinterpretation, auch in der Archiologie finden sich merkwiirdige
Fixierungen.

Helga Weipperts Darstellung der spiitbronzezeitlichen Gottheiten
in threr Archdologie Paliistinas

Helga Weippert hat in ihrem Standardwerk eine reiche, sorgfiltig recher-
chierte und prisentierte Archiologie des vorhellenistischen Palédstina vorge-
legt.” Vom Paldolithikum bis zur Perserzeit beschreibt sie von Periode zu Pe-
riode systematisch die allgemeinen Lebensbedingungen, die Siedlungsfor-
men, die Architektur, Stein- und Metallwerkzeuge, die Keramik und andere
Funde.

Im Rahmen der Spitbronzezeit widmet die Autorin 24 Seiten dem Thema
«Gotterdarstellungen» (S. 293-317). Richtiger wire «Darstellungen von Gott-
heiten», denn von den 25 Abbildungen stellen 14 weibliche Gottheiten dar.
Fiir die Mittelbronzezeit wurde das Thema auf einer Seite abgehandelt (S.
240) und mit keiner Illustration versehen, es sei denn, man ordne die auf S.
235 abgebildete Gussform einer Gottin aus der offenen Kultstitte von Naha-
rija diesem Abschnitt zu. Ist dieses Verhiltnis von 1:25 zugunsten der Spét-
bronzezeit durch den Befund gerechtfertigt? Christoph Uehlinger und ich®

% Pope (Anm. 4) 367-369.

7 H. Weippert, Handbuch der Archiologie. Vorderasien 11.1. Palistina in vorhelleni-
stischer Zeit, Miinchen 1988.

% 0. Keel/C. Uehlinger, Gottinnen, Gétter und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse
zur Religionsgeschichte Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer Quel-
len (QD 134), Freiburg i. Br. 1992, °2001; englisch Minneapolis-Edinburgh 1998; franzo-
sisch Paris 2001. Heute wiirden wir statt «Gottessymbole» «Symbole von Gottheiten»
sagen.



«Das Land der Kanaander mit der Seele suchend» 247

haben die religiose Ikonographie Paldstinas in der Mittleren Bronzezeit auf
34 Seiten abgehandelt und mit 74 Abbildungen versehen, diejenige der Spit-
bronzezeit auf 54 Seiten mit 106 Abbildungen. Die Spatbronzezeit wartet mit
mehr Denkmilergattungen und reicheren Funden auf als die Mittlere Bron-
zezeit. Heute wiirden wir die Spitbronzezeit in eine frithe und eine spitere
Phase aufgliedern, die ungefidhr der 18. und der 19. dgyptischen Dynastie ent-
sprechen. Das wiirde noch etwas mehr Abbildungen erfordern. Ein Verhilt-
nis von ungefdhr 1:2 wiére von der Sache her gerechtfertigt. Ein Verhéltnis
von 1:25 ist es nicht.

Was hat die Autorin zu diesem krassen Missverhéltnis in der Darstellung
bewogen? Man kann ihr nicht zum Vorwurf machen, dass sie die wichtigste
Bildtriagergattung, die Stempelsiegel-Amulette, nicht beriicksichtigt. Die
kannte man damals nicht.” Sie beniitzte, was 1988 zu kennen moglich war,
Metall- und Steinfiguren von Géttinnen und Goéttern. Warum aber hat sie
diese so stiefmiitterlich behandelt?

Was die Autorin dazu bewogen hat, lisst eine zweite Merkwiirdigkeit ah-
nen. Von den 25 Abbildungen, mit denen die Darstellung von Gottheiten der
Spatbronzezeit versehen ist, zeigen

13 Abbildungen Objekte aus Paléstina,

11 Abbildungen solche aus Nordsyrien, 9 davon aus Ugarit bzw. dem Ha-
fen von Ugarit;

1 Abbildung zeigt ein Objekt aus Agypten.

Was veranlasste die Autorin, in einer Archiologie Paliistinas fast die Half-
te der Objekte, die den Fundbestand einer bestimmten Epoche zu einem be-
stimmten Themenbereich veranschaulichen, aus einer 250 km nordlich vom
nordlichsten Punkt Palédstinas gelegenen Gegend zu importieren? Fiir die
Spitbronzezeit gibt es eine reiche ikonographische Hinterlassenschaft aus
Palistina, reicher als die irgendeiner anderen vorhellenistischen Epoche. Die
Autorin verschmiht sie und beniitzt einmal sogar eine nordsyrische Stele aus
dem 8. Jh. v. Chr., um die paléstinische Spétbronzezeit (1550-1150 v. Chr.) zu
illustrieren.'” Der Text zeigt, dass die Autorin die Rechtfertigung, die Stele
aus Arslan Tasch, die den Wettergott auf dem Stier zeigt, hier einzufiihren, in
einer fragmentarischen Skulptur aus dem Tempel H in Hazor gesehen hat. Sie
zeigt eine Gottheit, die auf einem Stier stand. Weippert bemerkt dazu: «Syri-
sche, altbabylonische und anatolische Rollsiegel lassen keinen Zweifel daran
aufkommen, dass der auf dem Stier stehende bewaffnete und/oder mit der

? Die Siegelamulette sind erst durch das Corpus-Projekt des Departements fiir Bibli-
sche Studien der Universitidt Fribourg bekannt gemacht worden. Bisher sind erschienen:
O. Keel, Corpus der Stempelsiegel-Amulette aus Palédstina/Israel. Von den Anféngen bis
zur Perserzeit. Einleitung (OBO.A 10), Fribourg/Gottingen 1995; Katalog Band I: Von
Tell Abu Farag bis <Atlit (OBO.A 13), Fribourg/Gottingen 1997.

19 Weippert (Anm. 7) 301 Abb. 3.50.



248 Othmar Keel

Blitzgabel ausgeriistete Gott mit dem sumerisch/akkadischen Wettergott
ISku(r)/Adad identisch ist, der in den araméischen Staaten noch im 1. Jahrtau-
send v. Chr. als Hadad verehrt wurde.»'' Die Beinstellung der Gottheit der
Skulptur aus dem Tempel H in Hazor ist von der des Gottes auf der Arslan
Tasch-Stele aber sehr verschieden.!? Es ist nicht einmal sicher, ob es sich bei
der Skulptur aus Hazor um eine Darstellung des Wettergottes handelt. Es
konnte auch eine solche des Mondgottes sein."”

Etwas Licht auf die merkwiirdige Praxis, in die Paldstina-Archiologie
ugaritische Fundstiicke einzufithren, wirft Weipperts Bemerkung zu den
thronend dargestellten Gottheiten: «Abgesehen vom Mkl von Beth-Sean
kennen wir ithre Namen aber nicht. Man behilft sich deshalb mit einem Riick-
griff auf die ugaritischen Texte, die °El als koniglichen und betagten Gotter-
vater schildern, die von seinem Thron sprechen und von seinen richterlichen
Funktionen. So hat es sich eingebiirgert, die namenlosen Figuren und Dar-
stellungen thronender Gotter als solche des ¢El-Typus> zu bezeichnen. Da
sich die Belege fiir thronende Gottheiten auf die nordlichen und mittleren
Landesteile Palédstinas konzentrieren und syrischen Traditionen verpflichtet
sind, erscheint es durchaus angemessen, auch die Benennung der Gesamt-
gruppe aus einer nordlichen Textiiberlieferung zu iibernehmen.»'* Beim Be-
miihen, die Gottheiten mit Namen zu versehen, wird aufgrund dieses Prinzips
auch bei anderen Typen wiederholt auf die Texte aus Ugarit zuriickgegriffen.
Die Gottin auf dem Pferd wird als Aschera, fiir Palédstina vielleicht als Astarte
identifiziert.”” Anat und Baal sind weitere Namen, die Ugarit liefert.'® Mit
den Namen kommen auch die Bilder aus Ugarit ins Spiel.

Das Bediirfnis, ikonographische Typen mit Namen aus der Literatur zu
etikettieren, diirfte auch der Grund gewesen sein, warum die mittelbronze-
zeitlichen Darstellungen von Gottheiten so stiefmiitterlich behandelt wur-
den. Der kurze Abschnitt iiber die Gotterdarstellungen der Mittelbronzezeit
setzt mit der Feststellung ein, dass die theophoren Elemente der vorderasia-
tischen Namen in den figyptischen Achtungstexten und auf dem Brooklyn Pa-
pyrus mehrheitlich ménnliche Gottheiten nennen. «Der archdologische Be-
fund fiithrt zum umgekehrten Verhiltnis: Aus der Mittelbronze II-Zeit sind
weitaus mehr Figuren und Plaketten bekannt, die Go6ttinnen abbilden. Aus-
sichtslos ist es, auf die unbeschrifteten metallenen Gotterfiguren einen der

" Ebd. 300.

12 vgl. O. Keel, Das Recht der Bilder gesehen zu werden. Drei Fallstudien zur
Methode der Interpretation altorientalischer Bilder (OBO 122), Fribourg/Gottingen 1992,
187 Abb. 155; vgl. Abb. 154.

3 Vgl. M. Bernett/O. Keel, Mond, Stier und Kult am Stadttor. Die Stele von Betsaida
(et-Tell) (OBO 161), Fribourg/Géttingen 1998, 36f.

" Weippert (Anm. 7) 300.

> Ebd. 304f.

'* Ebd. 308, 313.



«Das Land der Kanaander mit der Seele suchend» 249

bekannten Gotternamen beziehen zu wollen.» Damit scheint das Interesse
der Autorin erloschen. Die «Figuren lassen sich allenfalls ganz allgemein ent-
sprechend ihrer ikonographischen Merkmale und ihrer Fundorte klassifizie-
ren».'” Das ist ihr offensichtlich zu wenig und rechtfertigt keine intensivere
Beschiftigung oder gar Abbildungen.'®

Es ist natiirlich, um in einer Metapher zu reden, so: Bilder sind geeignet,
Rollen darzustellen, nicht die Namen der Akteure. Das demonstriert bereits
die Narmer-Palette."” Um Namen wiederzugeben, brauchen wir ein phone-
tisch-schriftliches Zeichensystem mit seinen Mdoglichkeiten willkiirlicher Ko-
dierungen. Figurative Bilder, die die Realitit, wenn auch nur durch Konturen
und Proportionen, abbilden, sind dafiir nicht geeignet. Um eine Kultur zu
charakterisieren, scheint es mir aber, um in der Metapher zu bleiben, minde-
stens ebenso bedeutsam, zu erfahren, welche Rollen und Stiicke in der Publi-
kumsgunst standen, beliebt waren und héufig gespielt wurden, wie die Namen
der jeweiligen Akteure zu kennen. Es scheint mir ebenso wichtig zu wissen,
ob der Wettergott in einem bestimmten Symbolsystem einen bedeutenden,
einen marginalen oder gar keinen Platz einnahm, als zu wissen, ob Hadad,
Baal, Teschub oder noch ein anderer Name mit dieser Rolle verbunden wur-
de. Es wurden ja durchaus nicht zu allen Zeiten die gleichen Rollen und Stiik-
ke bevorzugt, und ich denke, dass dies gezeigt zu haben das Hauptverdienst
von «Gottinnen, Gotter und Gottessymbolen» (Anm. 8) ist.

Der Wunsch, die Akteure benennen zu konnen und sich nicht mit den
Rollen zufrieden zu geben, hat — mindestens im biblischen Milieu — wahr-
scheinlich seinen tiefsten Grund darin, dass Bibliker und Biblikerinnen in er-
ster Linie philologisch denken und sich ein Phinomen nur sicher in ihr philo-
logisches Symbolsystem einordnen ldsst, wenn es mit einem philologisch
tiberlieferten Namen verbunden werden kann. Hier liegt wohl auch der
Grund, warum es sich, wie Weippert sagt, eingeblirgert hat, Benennungen
«aus einer nordlichen Textiiberlieferung zu iibernehmen».

Aber selbst damit sind noch nicht alle Merkwiirdigkeiten in Weipperts
Darstellung des spétbronzezeitlichen Pantheons erklért.

Bekanntlich war Palédstina wihrend der Spitbronzezeit dgyptisch be-
herrscht. Dabei handelte es sich durchaus nicht nur um eine durch Repressio-
nen durchgesetzte Fremdherrschaft. Die Attraktivitit der dgyptischen Kultur
war und blieb lange Zeit gross. Die syrischen Stadtfiirsten haben ihr nachge-

7 Ebd. 240.

' Wie man mit mittelbronzezeitlicher Tkonographie ohne einschliigige Textquellen
umgehen kann, hat paradigmatisch C. Uehlinger gezeigt: Audienz in der Gotterwelt.
Anthropomorphismus und Soziomorphismus in der Ikonographie eines altsyrischen
Zylindersiegels, UF 24 (1992) 339-359.

0. Keel, Powerful Symbols of Victory. The Parts stay the Same, the Actors Change,
JNSL 25/2 (1999) 205-240.



250 Othmar Keel

eifert.” In Judia diirfte Agypten, wie die archéologischen Funde und die Po-
lemik Jesajas zeigen, bis zur Verwiistung des Landes durch Sanherib im Jahre
701 v. Chr. als die grosse politische und kulturelle Macht gegolten haben.

Von dieser dgyptischen Dominanz ist in Weipperts Darstellung der Gott-
heiten der Spitbronzezeit so gut wie nichts zu spiren. Sie leitet das Kapitel
zwar mit einem Abschnitt iiber Austauschprozesse (Synkretismus) ein und
beschliesst es mit einem Abschnitt tiber die «Darstellungen fremdléndischer
Gotter und Gottinnen». Hier werden aber vor allem Abwehrstrategien gegen
das reiche dgyptische und #gyptisierende Material sichtbar. «Den Agyptern
muss entweder das notige Durchsetzungsvermogen oder das Interesse gefehlt
haben ... um ihren religiésen Vorstellungen Geltung zu verschaffen.» «Die
Abbildungen fremdléndischer Gottheiten ... diirften tiberwiegend von in Pa-
listina anwesenden Agyptern ins Land gebracht worden sein».?! «Dass sich
iber ihre Bilder (scil. die der dgyptischen Gottheiten) aber auch ein Zugang
zu den in Agypten damit verbundenen theologischen Vorstellungen erdffnet
habe, ist nur schwer vorstellbar. ... Man kann noch nicht einmal ausschliessen,
dass man die Symbole der dgyptischen Gotterikonographie ... unter volliger
Absehung ihres Inhalts rein dekorativ weiterentwickelte und einsetzte».”
Diese Abwehrhaltung gegen die ikonographisch breit dokumentierte dagypti-
sche Prisenz, die sich wie gesagt bis ins 8. Jh. v. Chr. fortsetzte, scheint mir we-
niger mit Archéologie als mit dem biblischen Postulat zu tun zu haben, dass
vor den Israeliten die Kanaander im Lande gewesen seien (Gen 12.,6; 13,7)
und Israel seine Identitit durch Uberwindung der Kanaander bzw. durch
Emanzipation von allem Kanaanéaischen gewonnen habe.

Die « Eherne Schlange»

Ich mochte die biblisch bis biblizistisch motivierte Verdringung des Agyp-
tischen und die Konstruktion eines weitgehend fiktiven Kanaan noch mit ei-
nem zweiten Beispiel verdeutlichen.

In IT Kon 18,4 findet sich eine Notiz, die die Zerstérung eines bronzenen
Schlangenbildes durch Hiskija erzéhlt. Diese Notiz wird — im Gegensatz zum
Rest der hiskijanischen Reform — auch von kritischen Exegeten —zu Recht fiir
historisch gehalten.” Die in dieser Notiz evozierte Herstellung durch Mose
verweist auf die Uberlieferung von Num 21,4-9. Das Vokabular in I1 Kon 18,4

% C.R. Higginbotham, The Egyptianization of Ramesside Palestine, Ann Arbor 1995;
Dies., Elite Emulation and Egyptian Governance in Ramesside Canaan, Tel-Aviv 23
(1996) 154-169.

1 Beide Zitate Weippert (Anm. 7) 314.

2 Ebd. 315.

“ Vgl. H.-D. Hoffmann, Reform und Reformen. Untersuchungen zu einem Grund-
thema der Deuteronomistischen Geschichtsschreibung (AThANT 66), Ziirich 1980, 151-



«Das Land der Kanaander mit der Seele suchend» 251

nha¥ ha-n‘holdt *asdr-<asah mosdh ist identisch mit dem in Num 21,9a waj-ja‘as
mosdh nhas n“hosdt. Das heisst nicht, dass dem Verfasser der Notiz von Il Kén
18,4 die Erzdhlung von Num 21,4-9, wie wir sie kennen, vorgelegen hat. Es
diirfte aber heissen, dass ithm eine aitiologische Legende bekannt war, die
Mose als Hersteller einer als Kultbild auf einer Stange befestigten Schlange
nannte.* Eine vielleicht spétere Notiz erklirt, dass Hiskija sie zerschlagen ha-
be, weil man ihr rdaucherte, d.h. wie einen Gott verehrte. Das chronistische
Geschichtswerk ldsst die Notiz, die seiner Vorstellung von Mose nicht ent-
sprach, einfach weg. Die Zerstorung des «mosaischen» Schlangenbildes diirf-
te also historisch sein. Was fiir ein Schlangenbild wurde da zerstort??

Die Texte IT Kon 18,4 und Num 21,4-9 erlauben nicht, an Tonhduschen
aus Assur zu denken, auf die Wiirthwein verweist.® Abgesehen davon, dass
diese aus dem 3. Jt. v. Chr. stammen, ist hier keine Schlange auf eine Stange
(nes) montiert, wie das im Hinblick auf Num 21,8f. fiir den Nehuschtan anzu-
nehmen ist.

Bei diesem hat es sich eingebiirgert, eine kanaaniische Herkunft anzuneh-
men.”’ Das ist angesichts der oben skizzierten Tendenz, fiir Israel einen ka-
naandischen Wurzelgrund zu postulieren, naheliegend. Wie Weippert Ugarit
bemiiht hat, hat man sich auch hier nicht gescheut, «kanaaniische» Belege
von weit her zu holen, so z.B. die kleinen Bronzeschlangen®, die in spétbron-
zezeitlichen Tempeln gefunden worden sind, wo sie wahrscheinlich apotro-
piische Bedeutung hatten.” Sie sind auf die Spétbronzezeit beschrinkt. In ih-
rer Tradition steht vielleicht die Ritzzeichnung einer Schlange auf einem Hor-
neraltar des 8. Jh. in Beerscheba, auf die gelegentlich hingewiesen wird.*® Die

155; N. Na’aman, The Debated Historicity of Hezekiah’s Reform in the Light of Historical
and Archacological Research, ZAW 107, 1995, 179-195.

2 S. Beyerle, Die «Eherne Schlange» Num 21,4-9: synchron und diachron gelesen,
ZAW 111 (1999) 23-44, bes. 27.

2> Zu verschiedenen moglichen Motiven fiir die Zerstorung vgl. E. Wiirthwein, Die
Biicher der Konige. 1. Kon. 17-2. Kon. 25 (ATD 11,2), Gottingen 1984, 4111.

* Wiirthwein (ebd. 412) verweist auf H. Gressmann, Altorientalische Bilder zum
Alten Testament, Berlin und Leipzig 1927, Abb. 442-443.

7 HH. Rowley, Zadok and Nehushtan, JBL 58 (1939) 113-141; H. Maneschg, Die
Erzidhlung von der eherenen Schlange (Num 21,4-9) in der Auslegung der friithen jiidi-
schen Literatur. Eine auslegungsgeschichtliche Studie (EHS.T 157), Frankfurt a. M./Bern
1981, 93; W. Zwickel, Rducherkult und Réuchergerite (OBO 97), Fribourg 1990, 258; H.
Donner, Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundziigen Bd. 2 (GAT 4/
2), Gottingen 21995, 364; K. Koenen, Eherne Schlange und goldenes Kalb. Ein Vergleich
der Uberlieferungen, ZAW 111 (1999) 353-372, hier bes. 359f.

* K.R. Joines, Serpent Symbolism in the Old Testament, Haddonfield 1974, 62f.; Koe-
nen (Anm. 27) 359.

2 Keel (Anm. 12) 195f.

" D. Conrad, Einige (archiologische) Miszellen zur Kultgeschichte Judas in der
Konigszeit, in: A.H.J. Gunneweg/O. Kaiser, Hg., Textgemiiss. FS E. Wiirthwein, Géttin-



252 Othmar Keel

spatbronzezeitlichen Schlinglein passen weder zeitlich noch formal, die Rit-
zung aus Beerscheba passt von der Form und vom Material her nicht zum Ne-
huschtan. Eine spétbronzezeitliche Standarte aus Hazor, auf die H.-J. Fabry
in Zusammenhang mit Num 21 hingewiesen hat*! und die u. a. zwei Schlangen
zeigt*?, passt wiederum weder zeitlich noch formal zum Schlangenbild in 11
Ko6n und Num.

Die bisher genannten Parallelen werden auch nur sporadisch angefiihrt.
Als Parallele fast kanonisch geworden ist hingegen eine Ritzzeichnung auf ei-
nem Steingefiiss des 4. oder 3. Jh. v. Chr. aus Sidon, das in Berlin unter der
Nummer VA 569 aufbewahrt wurde (Abb. 1).** Zwischen 1I Kon 18,4 und
diesem ikonographischen Beleg liegen aber zeitlich mindestens 300 Jahre und
gut 150 km Luftlinie.

Fasst man die alttestamentlichen Belegstellen™ fiir Saraf ins Auge, «geht
eindeutig hervor, dass es sich ... bei <Seraph> und «Seraphim> um gefihrliche
Schlangenwesen der Wiiste und des Odlands handelt, denen déimonische Qua-
lititen zugeschrieben werden».” Versuche, die Serafim in Jes 6 anders zu
deuten, miissen als gescheitert angesehen werden.

gen 1979, 31; ein sensationeller, 20,7 cm langer goldener Uréus ist in einer Schicht vom
Ende des 7. Jh. in Ekron/Tel Migne gefunden worden: Anonymous, Golden Cobra from
Ekron's Last Days, Biblical Archaeology Review 22,1 (1996) 28. Er scheint mir eher in die
Tradition der spitbronzezeitlichen Schlinglein zu gehoren als «part of the headdress of a
statuette of Egyptian royalty or a deity» zu sein.

' 93 nes (H.-J. Fabry), ThWAT V, 471.

2 Vgl. Keel (Anm. 12) 202.

3 R.D. Barnett, Ezekiel and Tyre, Eretz-Israel 9 (1969) 6-13, hier 9-11 und PL. IV; in
Anm. 33 verweist er auf die Nimrud-Schale unserer Abb. 7 als Parallele; Barnett versteht
die Schlange als Urius; O. Keel, Jahwe-Visionen und Siegelkunst (SBS 84/85), Stuttgart
1977, 81-83 Abb. 37; Hiskia (S. Herrmann), TRE 15, 401; Zwickel (Anm. 27) 257f.; W.
Zwickel, Der salomonische Tempel (Kulturgeschichte der antiken Welt 83), Mainz 1999,
166f. Abb. 79.

3 Nebst Num 21,6 und 8: Dt 8,15; Jes 6,2.6; 14,29; 30.6.

¥ F. Hartenstein, Die Unzugénglichkeit Gottes im Heiligtum. Jesaja 6 und der Wohn-
ort JHWHs in der Jerusalemer Kulttradition (WMANT 75), Neukirchen 1997, 182-205,
hier 195; zu den Héanden und Fiissen der Serafim vgl. Keel (Anm. 33) 74-79.

%910 garap (U. Riitersworden), ThWAT VII, 887-891 mochte eine Alternative offen-
halten, die von der Menschengestalt der Serafen ausgeht. Dass die LXX und viele spitere
Ubersetzungen in Jes 6 das Wort uniibersetzt lassen, es an den anderen Stellen aber mit
«Schlange, Drache» und dhnlichem wiedergeben, hiangt damit zusammen, dass die helleni-
stische Kultur einen Graben zwischen Mensch und Tier aufgerissen hat, die Schlangenwe-
sen in unmittelbarer Ndhe JHWHSs nicht mehr zuliess (vgl. dazu O. Keel/U. Staub,
Hellenismus und Judentum. Vier Studien zu Daniel 7 und zur Religionsnot unter Antio-
chus IV. (OBO 178), Fribourg/Gottingen 2000, 23-28). Auch der Versuch, die Serafim von
einem dgyptischen sfi/srf her zu verstehen, einem Wesen, das als gefliigelter Greif auf vier
Beinen schreitend dargestellt wird (L.D. Morenz/S. Schoch, Der Seraph in der hebrii-
schen Bibel und in Altigypten, Or 66 [1997] 365-386), ist unhaltbar. Die Autoren beziehen
beziehen das «iiber ihm» nicht auf JHWH, sondern auf den Hechal, den Tempelpalast. Sie



«Das Land der Kanaander mit der Seele suchend» 253

In Jes 6,2.8; 14,29; 30,6 sind die Serafim gefliigelt. Die einzigen gefliigelten
Schlangen, die aus der Ikonographie Paldstinas bekannt sind, sind Uréden. In
der Spiitbronzezeit sind sie gut belegt.”” Mit zwei Fliigeln versehene Urien
flankieren seit dem Neuen Reich den Gott Bes (Abb. 2). Im 9./8. Jh. sind ge-
fliigelte Urden in Israel populir. Sie sind auf den Elfenbeinen von Samaria
(Abb. 3)*, auf anepigraphischen Siegeln (Abb. 4)*° und in Israel und Judia
hiiufig auf kostbaren Namenssiegeln zu finden, und zwar mit zwei (Abb. 5)*
oder mit vier Fliigeln (Abb. 6)*'. Vom Siegel von Abb. 6d sind mindestens
sechs Abdriicke bekannt, aus Lachisch, Tell Judeideh, Jerusalem und Schilo.
Man traute dem vierfliigligen Saraf anscheinend zu, den Tréger wirksam zu
schiitzen.

Jes 6 nimmt das Motiv auf, steigert die Schutzkraft der Serafim noch, in-
dem er sie mit sechs Fliigeln ausgestattet sicht, wertet sie dann in Bezug auf
JHWH aber ab, indem sie ihre Fliigel brauchen, um angesichts der erschrek-
kenden Heiligkeit JHWHs sich selber zu schiitzen.

A.H. Layard hat in Nimrud gravierte Metallschalen gefunden. Mindestens
eine tragt in einer Schrift des spédten 9. oder frithen 8. Jh. die Inschrift Phjw,
also einen hebriischen Namen.* Diese und verwandte Schalen kénnen zum
Tribut gehort haben, den israelitische oder judédische Konige dem assyrischen
Grosskonig geschickt haben.” Auf einer Schale aus Nimrud ist ein zweifliig-
liger Skarabius auf einem Papyrusstengel zu sehen, der von zwei gefliigelten
Uriden auf Papyrusstengeln flankiert wird (Abb. 7). Der eine hat einen Fal-
kenkopf mit Sonnenscheibe, der andere eine Sonnenscheibe(?) als Kopf.
Eine Schale mit fast identischer Ikonographie ist in der iddischen Hohle auf
Kreta gefunden worden (Abb. 8). Viermal zeigt sie einen Skarabidus auf Pa-

wiirden so iiber dem Tempel fliegend JHWH flankieren. Aber fliegende Greifen, die eine
anthropomorphe Gestalt flankieren, sind in der siidlichen Levante nicht belegt und haben
angesichts der omniprésenten ungefliigelten, zwei- und vierfliigligen Urden keine Chance.

7 Keel (Anm. 33) 102.

¥ JW. Crowfoot/G.M. Crowfoot, Early Ivories from Samaria, London 1938, PI.
XII1,4.

¥ Keel/Uehlinger (Anm. 8) 293 Abb. 259b; S. Horn, Scarabs and Scarab Impressions
from Shechem — II, JNES 25 (1966) Fig. 1,54.

" Keel (Anm. 33) 104 Abb. 85-87 = N. Avigad/B. Sass, Corpus of West Semitic Stamps
Seals, Jerusalem 1997, Nos. 29, 46, 385, 1143; Keel/Uehlinger (Anm. 8) 289 Abb. 246; neu:
S.R. Wolff, Archaeology in Israel, AJA 98 (1994) 501f: Bulle vom Tell Halif, 8. Jh.

# Keel (Anm. 33) 106-110 Abb. 88-96; B. Sass, The Pre-Exilic Hebrew Seals: Iconism
vs. Aniconism, in: B. Sass/C. Uehlinger, eds., Studies in the Iconography of Northwest
Semitic Inscribed Seals (OBO 125), Fribourg/Géttingen 1993, 213, 215; R. Deutsch/M.
Heltzer, Forty New Ancient West Semitic Inscriptions, Tel Aviv-Jaffa 1994, 42f Nos. 15-16;
Avigad/Sass (Anm. 40) Nos. 11, 82, 104, 127, 194, 206, 284, 381, 689, 1091.

#2 R.D. Barnett, Layards Nimrud Bronzes and their Inscriptions, Eretz-Israel 8 (1967)
1*-7* hier PI. I11,2.

4 R.D. Barnett, The Nimrud Bowls in the British Museum, RSFen 2, 1974, 27f.



254 Othmar Keel

pyrusstengel, der von zweifliigligen Uréden auf Papyrusstengeln und mit Son-
nenscheibe auf dem Kopf flankiert wird. Die gefliigelten Urden gehoren of-
fensichtlich ins Umfeld des Sonnengottes, wie die Flankierung des Skarabédus
und die Sonnenscheiben auf ihren Kopfen zeigen. Beide Schalen werden ins
8. Jh. datiert.*

Gefliigelte Urden auf Papyrusdolden finden sich auch auf Siegeln; ein
zweifliigliger auf dem eines Jahazba‘al (Abb. 9) und ein vierfliigliger auf einem
hebriischen Siegel, das einem «Schefatqjahu>» gehorte (Abb. 10); beide wer-
den ins 8. Jh. datiert. Eine Bulle aus Jerusalem zeigt statt einer Papyrusdolde
eine Palmette (Abb. 11). Das Motiv existierte nicht nur im Flachbild. Es fin-
det sich unter den Samaria-Elfenbeinen (Abb. 12). Mindestens vorldufig
nicht aus Judia, aber aus Agypten sind kleinere und gréssere Bronzen be-
kannt, die eine Urédusschlange auf einem Papyrusstengel zeigen. Die grosse-
ren scheinen als Stabaufsitze gedient zu haben, 6ffentlich aufgestellt und bei
Prozessionen mitgetragen worden zu sein (Abb. 13), die kleinen Exemplare
waren Teil von Gottergruppen oder dienten als Amulette (Abb. 14). Die
Schlange auf dem Papyrusstengel ist urspriinglich ein Symbol der dgyptischen
Gottin Uto (Uadschet; Wadjet), der «Papyrusfarbenen». Sie scheint aber ein
sehr offenes Symbol gewesen zu sein. Die Doppelfederkrone mit Sonnen-
scheibe von Abb. 14 ordnet sie Amun-Re‘ zu, die oberdgyptische Krone mit
seitlichen Straussenfeder und Sonnenscheibe von Abb. 13 Re®-Osiris.*> Diese
Bronzen werden meist — ohne Angabe von Griinden — in die hellenistische
oder gar romische Zeit datiert. G. Roeder hat eine komplexe Bronzegruppe,
in der zwei Uriden auf Papyrusstengeln, die die ober- bzw. die unterégyptische
Krone tragen, einen thronenden ibiskopfigen Thot flankieren (Abb. 15), mit
guten Griinden in die 22.-23. Dyn. (945-715/710) datiert.*®

Bei der Deutung des Nehuschtan in II Kén 18,4 darf man die intensive
Prisenz ungefliigelter und gefliigelter Urden im Palédstina des 8. Jh. v. Chr.
nicht ignorieren. Die Gewohnheit, Kanaan als negative Folie zu sehen, hat
den Blick auf Agypten und die Faszination verstellt, die Agypten damals noch
ausiibte. Nur wenige haben wie Jesaja die Hinfélligkeit Agyptens erkannt.*’
Wahrscheinlich war der Nehuschtan ein gefliigelter oder ein ungefliigelter
Urius auf einem Papyrusstengel.*® Der Vorschlag ist, soweit ich sehe, zum er-
sten Mal vor 34 Jahren im gleichen Jahr von einem vorderasiatischen Archido-

# Zur Beziehungen der Uriden zur Sonnenscheibe vgl. Avigad/Sass (Anm. 40) Nos. 5,
284.

% Die Bronzen von Abb. 13 und 14 werden von Madeleine Page-Gasser in der Reihe
OBO unter dem Titel «Agyptische Bronzen. Die Sammlung des Departements fiir Bibli-
sche Studien der Universitidt Freiburg/Schweiz», verdffentlicht und anhand zahlreicher
Parallelen diskutiert. Der Band soll Ende 2001 erscheinen.

% G. Roeder, Das «Pantheon Kassel», die grosste Gruppe dgyptischer Bronzefiguren,
ZAS 76 (1940) 57-71.

7 Vel. z.B. Jes 20,3-6; 30,1-7; 31,1-3.



«Das Land der Kanaandier mit der Seele suchend» 255

logen® und einer Alttestamentlerin® gemacht, seither von der alttestament-
lichen Forschung aber kaum aufgenommen worden.”

Dass es sich beim Nehuschtan in Jerusalem um ein Urédusbild gehandelt
hat, legt auch die Kultlegende in Num 21,4-9 nahe, wo die angreifenden
Schlangen und die Schlange des Bildes wie die Schlangen in der Vision von
Jes 6 als Serafim bzw. Saraf bezeichnet werden.

Die Deutung setzt voraus, dass das Bild nicht seit Urzeiten im Tempel ge-
standen hat. Wahrscheinlich ist es erst im Zusammenhang mit dem «Saraf-
Boom» im 9.-8. Jh. aufgestellt worden. Es passt gut zur dgyptisierenden Son-
nensymbolik der Konigsstempel Hiskijas, die entweder eine gefliigelte Sonne
oder einen vierfliigligen Skarabius zeigen.*

Die Notiz II Kon 18,4 steht jetzt ganz am Anfang der dtr Darstellung der
Regierungszeit Hiskijas. Er wird damit gleich zu Beginn als exemplarischer
Konig charakterisiert. Wahrscheinlich hat Hiskija das dgyptisierende Bild
aber erst beseitigt, nachdem er die von Jesaja von Anfang an verkiindete
Nichtigkeit der dgyptischen Hilfe erfahren hatte (II Kon 18,13-16). Vielleicht
ist er zu diesem Vorgehen auch von Fliichtlingen aus dem Nordreich ermun-
tert worden. Unter thnen diirften vor allem jene gewesen sein, die Konig Ho-
sea darin unterstiitzt hatten, im Vertrauen auf dgyptische Hilfe zu rebellieren
(2 Kon 17,4). Die dgyptische Hilfe war ausgeblieben. Enttduschung und Wut
iiber alles Agyptische mogen gross gewesen sein. Nicht unbedingt die glei-
chen Leute, aber ebenfalls Fliichtlinge aus dem Nordreich diirften nicht nur
am &dgyptischen Charakter des Bildes, sondern an einem Tierbild als solchem
Anstoss genommen haben. Die Polemik gegen das Kiissen von Kilbern™
konnte leicht auf das Rduchern vor einer Schlange ausgedehnt werden.

Die Wendung Hiskijas gegen alles Agyptische konnte auch erkliren, war-
um die spiitere Uberlieferung Hiskija und Jesaja in bestem Einvernehmen
zeigt (I Kon 19,20-34).

Saraf und Serafim sind in den biblischen Texten weitgehend auf das aus-
gehende 8. Jh. beschrinkt. Dieser Befund wird von der Ikonographie besta-
tigt. Kult und Ablehnung der Serafim diirften nichts mit alten kanaanéischen

8 Probleme sind, dass hebriisch nes kein Papyrusstengel ist und dass der Nehuschtan
im Gegensatz zu den Belegen von Abb. 7, 8 und 15 nicht paarweise vorkam. Vgl. hingegen
Jes 6,3a.

4 Barnett (Anm. 42) 3*.

% K.R. Joines, Winged Serpents in Isaiahs Inaugural Vision, JBL 86 (1967) 410f.

31 Ausnahmen sind J. de Savignac, Les «Seraphim», VT 22 (1972) 322; S. Schroer, In
Israel gab es Bilder. Nachrichten von darstellender Kunst im Alten Testament (OBO 74),
Fribourg/Gottingen 1987, 114f.

2 Keel (Anm. 9) Einleitung, 121f. § 307; A.G. Vaughn, Theology, History, and
Archacology in the Chroniclers Account of Hezekiah (Archaeological and Biblical Stu-
dies 4), Atlanta 1999, 185-197.

% Hos 13.2; vel. 8,51.; 10.5¢.; Ex 32.



256 Othmar Keel

Schlangenkulten zu tun haben. Nur die biblizistische Vorstellung, Israel sei
durch die Ablehnung alles Kanaandischen zu sich selber gekommen, hat eine
solche Sicht begiinstigt.

Selbstverstindlich soll durch diese Ausfithrungen zum Saraf-Kult nicht ei-
ner Haltung das Wort geredet werden, statt alles von Ugarit bzw. Kanaan al-
les von Agypten herzuleiten. Palistina/Israel war — wie eingangs gesagt — im
Lauf seiner Geschichte dauernd intensiven und wechselnden Einfliissen aus-
gesetzt. Welcher Einfluss in einer bestimmten Zeit dominierte, zeigen die ar-
chiologischen Funde. Die Religionsgeschichte Israels tut gut daran, diese
ernst zu nehmen und nicht durch ein fiktives Kanaan oder sonst eine imagi-
nierte Grosse zu ersetzen. Wenn sich nach sorgfaltiger Anhoérung archéologi-
sche und Textzeugen sinnvoll korrelieren lassen, dann steht eine Sache eini-
germassen fest (Dt 17,6; 19,15).

Abbildungen

1 Keel (Anm. 33) 82 Abb. 37.

2a O. Keel/C. Uehlinger, Altorientalische Miniaturkunst. Die dltesten visuel-
len Massenkommunikationsmittel. Ein Blick in die Sammlungen des Bi-
blischen Instituts der Universitidt Freiburg Schweiz, Fribourg/Gottingen
21996, 20 Abb. 10a = Taf. IX links oben.

2b Fitzwilliam Museum, Cambridge, Egyptian Department Inv. Nr. 381.1943
Skarabius, Enstatit, 19,3 x 14,2 x 9 cm, Zeichnung Hildi Keel-Leu.

2c¢ Fitzwilliam Museum Cambridge, Egyptian Department Inv. Nr. 381.1943
Kauroid, glatt, Enstatit, 33,7 x 18,3 x 11,1 cm, Zeichnung Hildi Keel-Leu.

3 Keel (Anm. 33) 77 Abb. 30.

4a Keel/Uehlinger (Anm. 8) 293 Abb. 259b.

4b Keel (Anm. 33) 109 Abb. 94.

Sa-d Keel (Anm. 33) 102 Abb. 84; 104 Abb. 85-87 = Avigad/Sass (Anm. 40)
Nr. 385, 46, 29.

Se Wolff (Anm. 40) 501f.

6a Keel (Anm. 33) 109 Abb. 88 = Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 194.

6b Sass (Anm. 41) 215 Abb. 78 = Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 11.

6¢c Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 104: Zeichnung Ulrike Zurkinden.

6d Sass (Anm. 41) 215 Abb. 79 = Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 689.

6e Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 1091; Zeichnung Ulrike Zurkinden.

6f Keel (Anm. 33)109 Abb. 96 = Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 82.

6g Sass (Anm. 41) 215 Abb. 78 = Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 284.

6h Keel/Uehlinger (Anm. 8) 313 Abb. 274d = Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 206.

6i-j Deutsch/Heltzer (Anm. 41) 42f. Fig. 15-16; Zeichnungen Ulrike Zurkin-
den.



«Das Land der Kanaandier mit der Seele suchend» 257

7 A.H. Layard, A Second Series of the Monuments of Nineveh, London
1853, PIL. 68.

8 Barnett (Anm. 43) 14f. Pl. XI und XIII.

9 Avigad/Sass (Anm. 40) No. 1143; Zeichnung Ulrike Zurkinden.

10 Avigad/Sass (Anm. 40) No. 381; Zeichnung Ulrike Zurkinden.

11 N. Avigad, Hebrew Bullae from the Time of Jeremiah. Remnants of a
Burnt Archive, Jerusalem 1986, 110 No. 201.

12 Crowfoot/Crowfoot (Anm. 38) PI. 13,4.

13 Departement fiir Biblische Studien der Universitédt Freiburg/Schweiz Inv.
Nr. AFig 2000.9; dgyptische Bronzefigur, Hohe 17,5 cm; Zeichnung: Hildi
Keel-Leu.

14 Keel/Uehlinger (Abb. 2a) Taf. IX rechts = Schroer (Anm. 38) 525 Abb. 48.

15 Roeder (Anm. 46) Taf. V; Zeichnung Inés Haselbach.

Die Abb. 2a, 4b, 13 und 14 zeigen Objekte, die sich im Besitz des Departe-
ments fiir Biblische Studien der Universitidt Fribourg befinden.




258 Othmar Keel




«Das Land der Kanaandier mit der Seele suchend» 259

Abb. 6d Abb. 6e Abb. 6f

7 . g& /{

&/




260 Othmar Keel

’ s o~

R Ly Y
o TS e gy N
P R a,

TTLEITY
IAETT

s
e

e




«Das Land der Kanaanier mit der Seele suchend» 261

Othmar Keel, Fribourg



	"Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend"

