
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 2

Artikel: "Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend"

Autor: Keel, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend»*

Die Wahrnehmung der hebräischen Bibel im 19. und 20. Jahrhundert ist

zu einem guten Teil durch die Wiederentdeckung ihrer altorientalischen
Mitwelt bestimmt. An die Stelle von senkrecht vom Himmel herabstechenden
Engeln und Geisttauben, die die Propheten inspirierten, sind altorientalische
Texte und seltener Bilder getreten, die bestimmte biblische Vorstellungen
und Schriften angeregt oder mindestens mitgestaltet haben dürften. Zwei
Faktoren förderten die Empfänglichkeit Israels für solche Anregungen.

Der eine ist die Winzigkeit des Landes, verbunden mit seiner klimatisch
und verkehrsgeographisch exponierten Lage, die immer wieder Fremde aller
Art ins Land brachte bzw. die Bewohner und Bewohnerinnen des Landes in
die Fremde trieb.1

Der andere Faktor ist das späte Erscheinen Israels in der Geschichte des

Alten Orients.2
Beide Faktoren zusammen öffnen einer Vielzahl möglicher Einflüsse Tür

und Tor. Dieses breite Spektrum der Möglichkeiten entmutigt Exegeten und
Exegetinnen nicht selten, seriös Ausschau zu halten, und verführt sie dazu,
die Texte der Bibel künstlich in eine splendid isolation zu versetzen, die in der
Regel allerdings wenig splendid und eher dürftig ist.

Nimmt man aber die angesichts der reichen und alten Mitwelt naheliegenden

Einflüsse und Abhängigkeiten ernst, bedarf es angesichts ihrer Vielfalt
einer gewissen Janusköpfigkeit und Wendigkeit, um sich nicht willkürlich auf
einen Einfluss zu versteifen und andere zu vernachlässigen, dies zum Schaden
eines sachgerechten Textverständnisses. So hat sich z.B. Gillis Gerleman in
seinem Hoheliedkommentar3 ganz exklusiv auf Ägypten konzentriert und
vorderasiatische Motive nicht als solche erkannt. Marvin Pope hat umgekehrt
Ägypten weitgehend den Rücken zugedreht und die Motive fast ausschliesslich

aus Vorderasien, ja aus Indien herleiten wollen.4 Gerleman kann z.B.
mit dem vorderasiatischen Motiv der Frau (Göttin) in Ct 4,8, die auf hohen
Bergen unter Löwen und Panthern weilt, nichts Rechtes anfangen3, während

1

Der Titel wandelt den Vers aus J.W. Goethes Drama «Iphigenie» ab, den die Titelheldin

in I 1 spricht: «Das Land der Griechen mit der Seele suchend».
1

Vgl. dazu O. Keel/M. Küchler/C. Uehlinger, Orte und Landschaften der Bibel. Ein
Handbuch und Studien-Reiseführer zum Heiligen Land Bd. 1: Geographisch-geschichtliche

Landeskunde, Göttingen 1984, 38-53 und 182-196.
2 Ebd. 466-633.
3 G. Gerleman, Ruth/Das Hohelied (Biblischer Kommentar XVIII), Neukirchen-

Vluyn 1965.
4 M. Pope, Song of Songs. A New Translation with Introduction and Commentary

(The Anchor Bible Vol. 7C), Garden City, New York 1977.
5 Gerleman (Anm. 3) 151-153.



246 Othmar Keel

Pope der typisch ägyptischen Lotosmetaphorik in Ct 2,If. keinen überzeugenden

Sinn abgewinnt.6
Man ist versucht, der Willkür, mit der Philologen Beziehungen forcieren

bzw. ignorieren, den Umgang der Archäologie mit ihrem Material entgegenzusetzen.

Sie beschäftigt sich mit Quellen, die an bestimmten Orten, in
bestimmten, datierbaren Schichten nach dem Zufallsprinzip auftauchen.
Archäologen und Archäologinnen hoffen zwar oft, etwas Bestimmtes zu finden.
Was sie dann tatsächlich finden, ist aber häufig etwas ganz anderes, von ihnen
im voraus nicht Festgelegtes, sondern etwas, was ihnen zufällt. Diese Zufallsfunde

können chronologisch und geographisch, nach Kulturen und Werkstätten,

nach Funktionen und Bedeutungen geordnet werden, um so das Bild der
Kultur einer Epoche entstehen zu lassen, dem eine gewisse Objektivität
eignet.

Das anzunehmen ist man geneigt. Aber dem ist nicht immer so. Nicht nur
in der Textinterpretation, auch in der Archäologie finden sich merkwürdige
Fixierungen.

Helga Weipperts Darstellung der spätbronzezeitlichen Gottheiten
in ihrer Archäologie Palästinas

Helga Weippert hat in ihrem Standardwerk eine reiche, sorgfältig recherchierte

und präsentierte Archäologie des vorhellenistischen Palästina vorgelegt.7

Vom Paläolithikum bis zur Perserzeit beschreibt sie von Periode zu
Periode systematisch die allgemeinen Lebensbedingungen, die Siedlungsformen,

die Architektur, Stein- und Metallwerkzeuge, die Keramik und andere
Funde.

Im Rahmen der Spätbronzezeit widmet die Autorin 24 Seiten dem Thema
«Götterdarstellungen» (S. 293-317). Richtiger wäre «Darstellungen von
Gottheiten», denn von den 25 Abbildungen stellen 14 weibliche Gottheiten dar.
Für die Mittelbronzezeit wurde das Thema auf einer Seite abgehandelt (S.
240) und mit keiner Illustration versehen, es sei denn, man ordne die auf S.

235 abgebildete Gussform einer Göttin aus der offenen Kultstätte von Naha-
rija diesem Abschnitt zu. Ist dieses Verhältnis von 1:25 zugunsten der
Spätbronzezeit durch den Befund gerechtfertigt? Christoph Uehlinger und ich8

6 Pope (Anm. 4) 367-369.
7 H. Weippert, Handbuch der Archäologie. Vorderasien II.l. Palästina in vorhellenistischer

Zeit, München 1988.
8 O. Keel/C. Uehlinger, Göttinnen, Götter und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse

zur Religionsgeschichte Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer Quellen

(QD 134), Freiburg i. Br. 1992, 52001; englisch Minneapolis-Edinburgh 1998; französisch

Paris 2001. Heute würden wir statt «Gottessymbole» «Symbole von Gottheiten»
sagen.



Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend» 247

haben die religiöse Ikonographie Palästinas in der Mittleren Bronzezeit auf
34 Seiten abgehandelt und mit 74 Abbildungen versehen, diejenige der
Spätbronzezeit auf 54 Seiten mit 106 Abbildungen. Die Spätbronzezeit wartet mit
mehr Denkmälergattungen und reicheren Funden auf als die Mittlere
Bronzezeit. Heute würden wir die Spätbronzezeit in eine frühe und eine spätere
Phase aufgliedern, die ungefähr der 18. und der 19. ägyptischen Dynastie
entsprechen. Das würde noch etwas mehr Abbildungen erfordern. Ein Verhältnis

von ungefähr 1:2 wäre von der Sache her gerechtfertigt. Ein Verhältnis
von 1:25 ist es nicht.

Was hat die Autorin zu diesem krassen Missverhältnis in der Darstellung
bewogen? Man kann ihr nicht zum Vorwurf machen, dass sie die wichtigste
Bildträgergattung, die Stempelsiegel-Amulette, nicht berücksichtigt. Die
kannte man damals nicht.9 Sie benützte, was 1988 zu kennen möglich war,
Metall- und Steinfiguren von Göttinnen und Göttern. Warum aber hat sie
diese so stiefmütterlich behandelt?

Was die Autorin dazu bewogen hat, lässt eine zweite Merkwürdigkeit
ahnen. Von den 25 Abbildungen, mit denen die Darstellung von Gottheiten der
Spätbronzezeit versehen ist, zeigen

13 Abbildungen Objekte aus Palästina,
11 Abbildungen solche aus Nordsyrien, 9 davon aus Ugarit bzw. dem Hafen

von Ugarit;
1 Abbildung zeigt ein Objekt aus Ägypten.

Was veranlasste die Autorin, in einer Archäologie Palästinas fast die Hälfte

der Objekte, die den Fundbestand einer bestimmten Epoche zu einem
bestimmten Themenbereich veranschaulichen, aus einer 250 km nördlich vom
nördlichsten Punkt Palästinas gelegenen Gegend zu importieren? Für die
Spätbronzezeit gibt es eine reiche ikonographische Hinterlassenschaft aus
Palästina, reicher als die irgendeiner anderen vorhellenistischen Epoche. Die
Autorin verschmäht sie und benützt einmal sogar eine nordsyrische Stele aus
dem 8. Jh. v. Chr., um die palästinische Spätbronzezeit (1550-1150 v. Chr.) zu
illustrieren."1 Der Text zeigt, dass die Autorin die Rechtfertigung, die Stele
aus Arslan Tasch, die den Wettergott auf dem Stier zeigt, hier einzuführen, in
einer fragmentarischen Skulptur aus dem Tempel H in Hazor gesehen hat. Sie

zeigt eine Gottheit, die auf einem Stier stand. Weippert bemerkt dazu: «Syrische,

altbabylonische und anatolische Rollsiegel lassen keinen Zweifel daran
aufkommen, dass der auf dem Stier stehende bewaffnete und/oder mit der

9 Die Siegelamulette sind erst durch das Corpus-Projekt des Departements für Biblische

Studien der Universität Fribourg bekannt gemacht worden. Bisher sind erschienen:
O. Keel, Corpus der Stempelsiegel-Amulette aus Palästina/Israel. Von den Anfängen bis
zur Perserzeit. Einleitung (OBO.A 10), Fribourg/Göttingen 1995; Katalog Band I: Von
Teil Abu Farag bis •Atlit (OBO.A 13), Fribourg/Göttingen 1997.

10 Weippert (Anm. 7) 301 Abb. 3.50.



248 Othmar Keel

Blitzgabel ausgerüstete Gott mit dem sumerisch/akkadischen Wettergott
Isku(r)/Adad identisch ist, der in den aramäischen Staaten noch im 1. Jahrtausend

v. Chr. als Hadad verehrt wurde.»11 Die Beinstellung der Gottheit der
Skulptur aus dem Tempel H in Hazor ist von der des Gottes auf der Arslan
Tasch-Stele aber sehr verschieden.12 Es ist nicht einmal sicher, ob es sich bei
der Skulptur aus Hazor um eine Darstellung des Wettergottes handelt. Es
könnte auch eine solche des Mondgottes sein.13

Etwas Licht auf die merkwürdige Praxis, in die Palästina-Archäologie
ugaritische Fundstücke einzuführen, wirft Weipperts Bemerkung zu den
thronend dargestellten Gottheiten: «Abgesehen vom Mkl von Beth-Sean
kennen wir ihre Namen aber nicht. Man behilft sich deshalb mit einem Rückgriff

auf die ugaritischen Texte, die 'El als königlichen und betagten Göttervater

schildern, die von seinem Thron sprechen und von seinen richterlichen
Funktionen. So hat es sich eingebürgert, die namenlosen Figuren und
Darstellungen thronender Götter als solche des <'E1-Typus> zu bezeichnen. Da
sich die Belege für thronende Gottheiten auf die nördlichen und mittleren
Landesteile Palästinas konzentrieren und syrischen Traditionen verpflichtet
sind, erscheint es durchaus angemessen, auch die Benennung der Gesamtgruppe

aus einer nördlichen Textüberlieferung zu übernehmen.»14 Beim
Bemühen, die Gottheiten mit Namen zu versehen, wird aufgrund dieses Prinzips
auch bei anderen Typen wiederholt auf die Texte aus Ugarit zurückgegriffen.
Die Göttin auf dem Pferd wird als Aschera, für Palästina vielleicht als Astarte
identifiziert.15 Anat und Baal sind weitere Namen, die Ugarit liefert.16 Mit
den Namen kommen auch die Bilder aus Ugarit ins Spiel.

Das Bedürfnis, ikonographische Typen mit Namen aus der Literatur zu
etikettieren, dürfte auch der Grund gewesen sein, warum die mittelbronze-
zeitlichen Darstellungen von Gottheiten so stiefmütterlich behandelt wurden.

Der kurze Abschnitt über die Götterdarstellungen der Mittelbronzezeit
setzt mit der Feststellung ein, dass die theophoren Elemente der vorderasiatischen

Namen in den ägyptischen Ächtungstexten und auf dem Brooklyn
Papyrus mehrheitlich männliche Gottheiten nennen. «Der archäologische
Befund führt zum umgekehrten Verhältnis: Aus der Mittelbronze Ii-Zeit sind
weitaus mehr Figuren und Plaketten bekannt, die Göttinnen abbilden.
Aussichtslos ist es, auf die unbeschrifteten metallenen Götterfiguren einen der

11 Ebd. 300.
12 Vgl. O. Keel, Das Recht der Bilder gesehen zu werden. Drei Fallstudien zur

Methode der Interpretation altorientalischer Bilder (OBO 122), Fribourg/Göttingen 1992,
187 Abb. 155; vgl. Abb. 154.

13 Vgl. M. Bernett/O. Keel. Mond. Stier und Kult am Stadttor. Die Stele von Betsaida
(et-Tell) (OBO 161), Fribourg/Göttingen 1998, 36f.

14 Weippert (Anm. 7) 300.
15 Ebd. 304f.
16 Ebd. 308,313.



«Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend» 249

bekannten Götternamen beziehen zu wollen.» Damit scheint das Interesse
der Autorin erloschen. Die «Figuren lassen sich allenfalls ganz allgemein
entsprechend ihrer ikonographischen Merkmale und ihrer Fundorte klassifizieren».17

Das ist ihr offensichtlich zu wenig und rechtfertigt keine intensivere
Beschäftigung oder gar Abbildungen.18

Es ist natürlich, um in einer Metapher zu reden, so: Bilder sind geeignet,
Rollen darzustellen, nicht die Namen der Akteure. Das demonstriert bereits
die Narmer-Palette.19 Um Namen wiederzugeben, brauchen wir ein
phonetisch-schriftliches Zeichensystem mit seinen Möglichkeiten willkürlicher
Kodierungen. Figurative Bilder, die die Realität, wenn auch nur durch Konturen
und Proportionen, abbilden, sind dafür nicht geeignet. Um eine Kultur zu
charakterisieren, scheint es mir aber, um in der Metapher zu bleiben, mindestens

ebenso bedeutsam, zu erfahren, welche Rollen und Stücke in der
Publikumsgunst standen, beliebt waren und häufig gespielt wurden, wie die Namen
der jeweiligen Akteure zu kennen. Es scheint mir ebenso wichtig zu wissen,
ob der Wettergott in einem bestimmten Symbolsystem einen bedeutenden,
einen marginalen oder gar keinen Platz einnahm, als zu wissen, ob Hadad,
Baal, Teschub oder noch ein anderer Name mit dieser Rolle verbunden wurde.

Es wurden ja durchaus nicht zu allen Zeiten die gleichen Rollen und Stük-
ke bevorzugt, und ich denke, dass dies gezeigt zu haben das Hauptverdienst
von «Göttinnen, Götter und Gottessymbolen» (Anm. 8) ist.

Der Wunsch, die Akteure benennen zu können und sich nicht mit den
Rollen zufrieden zu geben, hat - mindestens im biblischen Milieu -
wahrscheinlich seinen tiefsten Grund darin, dass Bibliker und Biblikerinnen in
erster Linie philologisch denken und sich ein Phänomen nur sicher in ihr
philologisches Symbolsystem einordnen lässt, wenn es mit einem philologisch
überlieferten Namen verbunden werden kann. Hier liegt wohl auch der
Grund, warum es sich, wie Weippert sagt, eingebürgert hat, Benennungen
«aus einer nördlichen Textüberlieferung zu übernehmen».

Aber selbst damit sind noch nicht alle Merkwürdigkeiten in Weipperts
Darstellung des spätbronzezeitlichen Pantheons erklärt.

Bekanntlich war Palästina während der Spätbronzezeit ägyptisch
beherrscht. Dabei handelte es sich durchaus nicht nur um eine durch Repressionen

durchgesetzte Fremdherrschaft. Die Attraktivität der ägyptischen Kultur
war und blieb lange Zeit gross. Die syrischen Stadtfürsten haben ihr nachge-

17 Ebd. 240.
18 Wie man mit miltelbronzezeitlicher Ikonographie ohne einschlägige Textquellen

umgehen kann, hat paradigmatisch C. Uehlinger gezeigt: Audienz in der Götterwelt.
Anthropomorphismus und Soziomorphismus in der Ikonographie eines altsyrischen
Zylindersiegels, UF 24 (1992) 339-359.

19 O. Keel, Powerful Symbols of Victory. The Parts stay the Same, the Actors Change,
JNSL 25/2 (1999) 205-240.



250 Othmar Keel

eifert.20 In Judäa dürfte Ägypten, wie die archäologischen Funde und die
Polemik Jesajas zeigen, bis zur Verwüstung des Landes durch Sanherib im Jahre
701 v. Chr. als die grosse politische und kulturelle Macht gegolten haben.

Von dieser ägyptischen Dominanz ist in Weipperts Darstellung der
Gottheiten der Spätbronzezeit so gut wie nichts zu spüren. Sie leitet das Kapitel
zwar mit einem Abschnitt über Austauschprozesse (Synkretismus) ein und
beschliesst es mit einem Abschnitt über die «Darstellungen fremdländischer
Götter und Göttinnen». Hier werden aber vor allem Abwehrstrategien gegen
das reiche ägyptische und ägyptisierende Material sichtbar. «Den Ägyptern
muss entweder das nötige Durchsetzungsvermögen oder das Interesse gefehlt
haben um ihren religiösen Vorstellungen Geltung zu verschaffen.» «Die
Abbildungen fremdländischer Gottheiten dürften überwiegend von in
Palästina anwesenden Ägyptern ins Land gebracht worden sein».21 «Dass sich
über ihre Bilder (seil, die der ägyptischen Gottheiten) aber auch ein Zugang
zu den in Ägypten damit verbundenen theologischen Vorstellungen eröffnet
habe, ist nur schwer vorstellbar.... Man kann noch nicht einmal ausschliessen,
dass man die Symbole der ägyptischen Götterikonographie unter völliger
Absehung ihres Inhalts rein dekorativ weiterentwickelte und einsetzte».22

Diese Abwehrhaltung gegen die ikonographisch breit dokumentierte ägyptische

Präsenz, die sich wie gesagt bis ins 8. Jh. v. Chr. fortsetzte, scheint mir
weniger mit Archäologie als mit dem biblischen Postulat zu tun zu haben, dass

vor den Israeliten die Kanaanäer im Lande gewesen seien (Gen 12,6; 13,7)
und Israel seine Identität durch Überwindung der Kanaanäer bzw. durch
Emanzipation von allem Kanaanäischen gewonnen habe.

Die «Eherne Schlange»

Ich möchte die biblisch bis biblizistisch motivierte Verdrängung des
Ägyptischen und die Konstruktion eines weitgehend fiktiven Kanaan noch mit
einem zweiten Beispiel verdeutlichen.

In II Kön 18,4 findet sich eine Notiz, die die Zerstörung eines bronzenen
Schlangenbildes durch Hiskija erzählt. Diese Notiz wird - im Gegensatz zum
Rest der hiskijanischen Reform - auch von kritischen Exegeten - zu Recht für
historisch gehalten.2. Die in dieser Notiz evozierte Herstellung durch Mose
verweist auf die Überlieferung von Num 21,4-9. Das Vokabular in II Kön 18,4

20 C.R. Higginbotham, The Egyptianization of Ramesside Palestine, Ann Arbor 1995;

Dies., Elite Emulation and Egyptian Governance in Ramesside Canaan. Tel-Aviv 23

(1996) 154-169.
21 Beide Zitate Weippert (Anm. 7) 314.
22 Ebd. 315.
23 Vgl. H.-D. Hoffmann, Reform und Reformen. Untersuchungen zu einem Grundthema

der Deuteronomistischen Geschichtsschreibung (AThANT 66), Zürich 1980, 151-



«Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend; 251

nL'haS ha-rfhoSät 'aSär-'asah moMh ist identisch mit dem in Num 21,9a waj-ja'as
moMh rfhaS rfhoMt. Das heisst nicht, dass dem Verfasser der Notiz von II Kön
18,4 die Erzählung von Num 21,4-9, wie wir sie kennen, vorgelegen hat. Es
dürfte aber heissen, dass ihm eine aitiologische Legende bekannt war, die
Mose als Hersteller einer als Kultbild auf einer Stange befestigten Schlange
nannte.24 Eine vielleicht spätere Notiz erklärt, dass Hiskija sie zerschlagen habe,

weil man ihr räucherte, d.h. wie einen Gott verehrte. Das chronistische
Geschichtswerk lässt die Notiz, die seiner Vorstellung von Mose nicht
entsprach, einfach weg. Die Zerstörung des «mosaischen» Schlangenbildes dürfte

also historisch sein. Was für ein Schlangenbild wurde da zerstört?25

Die Texte II Kön 18,4 und Num 21,4-9 erlauben nicht, an Tonhäuschen
aus Assur zu denken, auf die Würthwein verweist.26 Abgesehen davon, dass

diese aus dem 3. Jt. v. Chr. stammen, ist hier keine Schlange auf eine Stange
(ne?) montiert, wie das im Hinblick auf Num 21,8f. für den Nehuschtan
anzunehmen ist.

Bei diesem hat es sich eingebürgert, eine kanaanäische Herkunft anzunehmen.27

Das ist angesichts der oben skizzierten Tendenz, für Israel einen ka-
naanäischen Wurzelgrund zu postulieren, naheliegend. Wie Weippert Ugarit
bemüht hat, hat man sich auch hier nicht gescheut, «kanaanäische» Belege
von weit her zu holen, so z.B. die kleinen Bronzeschlangen28, die in spätbron-
zezeitlichen Tempeln gefunden worden sind, wo sie wahrscheinlich apotro-
päische Bedeutung hatten.29 Sie sind auf die Spätbronzezeit beschränkt. In
ihrer Tradition steht vielleicht die Ritzzeichnung einer Schlange auf einem
Hörneraltar des 8. Jh. in Beerscheba, auf die gelegentlich hingewiesen wird.30 Die

155; N. Na'aman, The Debated Historicity of Hezekiah's Reform in the Light of Historical
and Archaeological Research, ZAW 107,1995, 179-195.

24 S. Bcyerle, Die «Eherne Schlange» Num 21,4-9: synchron und diachron gelesen,
ZAW 111 (1999) 23-44, bes. 27.

25 Zu verschiedenen möglichen Motiven für die Zerstörung vgl. E. Würthwein, Die
Bücher der Könige. 1. Kön. 17-2. Kön. 25 (ATD 11.2), Göttingen 1984, 41 lf.

2<1 Würthwein (ebd. 412) verweist auf H. Gressmann, Altorientalische Bilder zum
Alten Testament, Berlin und Leipzig 1927, Abb. 442-443.

27 H.H. Rowley, Zadok and Nehushlan, JBL 58 (1939) 113-141; H. Maneschg, Die
Erzählung von der eherenen Schlange (Num 21,4-9) in der Auslegung der frühen
jüdischen Literatur. Eine auslegungsgeschichtliche Studie (EHS.T 157), Frankfurt a. M./Bern
1981, 93; W. Zwickel, Räucherkult und Räuchergeräte (OBO 97), Fribourg 1990, 258; H.
Donner, Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzügen Bd. 2 (GAT 4/
2), Göttingen 21995, 364; K. Koenen, Eherne Schlange und goldenes Kalb. Ein Vergleich
der Überlieferungen, ZAW 111 (1999) 353-372, hier bes. 359f.

28 K.R. Joines, Serpent Symbolism in the Old Testament, Haddonfield 1974, 62f.; Koenen

(Anm. 27) 359.
29 Keel (Anm. 12) 195f.
30 D. Conrad, Einige (archäologische) Miszellen zur Kultgeschichte Judas in der

Königszeit, in: A.H.J. Gunneweg/O. Kaiser, Hg., Textgemäss. FS E. Würthwein, Göttin-



252 Othmar Keel

spätbronzezeitlichen Schlänglein passen weder zeitlich noch formal, die
Ritzung aus Beerscheba passt von der Form und vom Material her nicht zum Ne-
huschtan. Eine spätbronzezeitliche Standarte aus Hazor, auf die H.-J. Fabry
in Zusammenhang mit Num 21 hingewiesen hat31 und die u. a. zwei Schlangen
zeigt32, passt wiederum weder zeitlich noch formal zum Schlangenbild in II
Kön und Num.

Die bisher genannten Parallelen werden auch nur sporadisch angeführt.
Als Parallele fast kanonisch geworden ist hingegen eine Ritzzeichnung auf
einem Steingefäss des 4. oder 3. Jh. v. Chr. aus Sidon, das in Berlin unter der
Nummer VA 569 aufbewahrt wurde (Abb. I).33 Zwischen II Kön 18,4 und
diesem ikonographischen Beleg liegen aber zeitlich mindestens 300 Jahre und
gut 150 km Luftlinie.

Fasst man die alttestamentlichen Belegstellen34 für Saraf ins Auge, «geht
eindeutig hervor, dass es sich bei <Seraph> und <Seraphim> um gefährliche
Schlangenwesen der Wüste und des Ödlands handelt, denen dämonische
Qualitäten zugeschrieben werden».35 Versuche, die Serafim in Jes 6 anders zu
deuten, müssen als gescheitert angesehen werden.36

gen 1979, 31; ein sensationeller, 20,7 cm langer goldener Uräus ist in einer Schicht vom
Ende des 7. Jh. in Ekron/Tel Miqne gefunden worden: Anonymous, Golden Cobra from
Ekron's Last Days, Biblical Archaeology Review 22,1 (1996) 28. Er scheint mir eher in die
Tradition der spätbronzezeitlichen Schlänglein zu gehören als «part of the headdress of a

statuette of Egyptian royalty or a deity» zu sein.
31 03 nes (H.-J. Fabry), ThWAT V, 471.
32 Vgl. Keel (Anm. 12) 202.
33 R.D. Barnett, Ezekiel and Tyre, Eretz-Israel 9 (1969) 6-13, hier 9-11 und Pl. IV; in

Anm. 33 verweist er auf die Nimrud-Schale unserer Abb. 7 als Parallele; Barnett versteht
die Schlange als Uräus; O. Keel, Jahwe-Visionen und Siegelkunst (SBS 84/85), Stuttgart
1977, 81-83 Abb. 37; Hiskia (S. Herrmann), TRE 15, 401; Zwickel (Anm. 27) 257f.; W.
Zwickel, Der salomonische Tempel (Kulturgeschichte der antiken Welt 83), Mainz 1999,
166f. Abb. 79.

34 Nebst Num 21,6 und 8: Dt 8,15; Jes 6,2.6; 14,29; 30,6.
35 F. Hartenstein, Die Unzugänglichkeit Gottes im Heiligtum. Jesaja 6 und der Wohnort

JHWHs in der Jerusalemer Kulttradition (WMANT 75), Neukirchen 1997, 182-205,
hier 195; zu den Händen und Füssen der Serafim vgl. Keel (Anm. 33) 74-79.

36
HpO säräp (U. Rüterswörden), ThWAT VII, 887-891 möchte eine Alternative

offenhalten, die von der Menschengestalt der Serafen ausgehl. Dass die LXX und viele spätere
Übersetzungen in Jes 6 das Wort unübersetzt lassen, es an den anderen Stellen aber mit
«Schlange, Drache» und ähnlichem wiedergeben, hängt damit zusammen, dass die hellenistische

Kultur einen Graben zwischen Mensch und Tier aufgerissen hat, die Schlangenwesen
in unmittelbarer Nähe JHWHs nicht mehr zuliess (vgl. dazu O. Keel/U. Staub,

Hellenismus und Judentum. Vier Studien zu Daniel 7 und zur Religionsnot unter Antio-
chus IV. (OBO 178), Fribourg/Göttingen 2000, 23-28). Auch der Versuch, die Serafim von
einem ägyptischen sfr/srf her zu verstehen, einem Wesen, das als gellügelter Greif auf vier
Beinen schreitend dargestellt wird (L.D. Morenz/S. Schoch, Der Seraph in der hebräischen

Bibel und in Altägypten, Or 66 [1997] 365-386), ist unhaltbar. Die Autoren beziehen
beziehen das «über ihm» nicht auf JHWH, sondern auf den Hechal, den Tempelpalast. Sie



«Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend» 253

In Jes 6,2.8; 14,29; 30,6 sind die Serafim geflügelt. Die einzigen geflügelten
Schlangen, die aus der Ikonographie Palästinas bekannt sind, sind Uräen. In
der Spätbronzezeit sind sie gut belegt.37 Mit zwei Flügeln versehene Uräen
flankieren seit dem Neuen Reich den Gott Bes (Abb. 2). Im 9./8. Jh. sind
geflügelte Uräen in Israel populär. Sie sind auf den Elfenbeinen von Samaria
(Abb. 3)38, auf anepigraphischen Siegeln (Abb. 4)39 und in Israel und Judäa

häufig auf kostbaren Namenssiegeln zu finden, und zwar mit zwei (Abb. 5)40

oder mit vier Flügeln (Abb. 6)41. Vom Siegel von Abb. 6d sind mindestens
sechs Abdrücke bekannt, aus Lachisch, Teil Judeideh, Jerusalem und Schilo.
Man traute dem vierflügligen Saraf anscheinend zu, den Träger wirksam zu
schützen.

Jes 6 nimmt das Motiv auf, steigert die Schutzkraft der Serafim noch,
indem er sie mit sechs Flügeln ausgestattet sieht, wertet sie dann in Bezug auf
JHWH aber ab, indem sie ihre Flügel brauchen, um angesichts der erschrek-
kenden Heiligkeit JHWHs sich selber zu schützen.

A.H. Layard hat in Nimrud gravierte Metallschalen gefunden. Mindestens
eine trägt in einer Schrift des späten 9. oder frühen 8. Jh. die Inschrift l'hjw,
also einen hebräischen Namen.42 Diese und verwandte Schalen können zum
Tribut gehört haben, den israelitische oder judäische Könige dem assyrischen
Grosskönig geschickt haben.43 Auf einer Schale aus Nimrud ist ein zweiflüg-
liger Skarabäus auf einem Papyrusstengel zu sehen, der von zwei geflügelten
Uräen auf Papyrusstengeln flankiert wird (Abb. 7). Der eine hat einen
Falkenkopf mit Sonnenscheibe, der andere eine Sonnenscheibe(?) als Kopf.
Eine Schale mit fast identischer Ikonographie ist in der idäischen Höhle auf
Kreta gefunden worden (Abb. 8). Viermal zeigt sie einen Skarabäus auf Pa-

würden so über dem Tempel fliegend JHWH flankieren. Aber fliegende Greifen, die eine
anthropomorphe Gestalt flankieren, sind in der südlichen Levante nicht belegt und haben
angesichts der omnipräsenten ungell ügelten, zwei- und vierflügligen Uräen keine Chance.

37 Keel (Anm. 33) 102.
38 J.W. Crowfoot/G.M. Crowfoot, Early Ivories from Samaria, London 1938, PI.

XIII,4.
39 Keel/Uehlinger (Anm. 8) 293 Abb. 259b; S. Horn, Scarabs and Scarab Impressions

from Shechem - II, JNES 25 (1966) Fig. 1,54.
40 Keel (Anm. 33) 104 Abb. 85-87 N. Avigad/B. Sass, Corpus of West Semitic Stamps

Seals, Jerusalem 1997, Nos. 29, 46, 385, 1143; Keel/Uehlinger (Anm. 8) 289 Abb. 246; neu:
S.R. Wolff, Archaeology in Israel, AJA 98 (1994) 501 f: Bulle vom Tell Halif, 8. Jh.

41 Keel (Anm. 33) 106-110 Abb. 88-96; B. Sass, The Pre-Exilic Hebrew Seals: Iconism
vs. Aniconism, in: B. Sass/C. Uehlinger, eds., Studies in the Iconography of Northwest
Semitic Inscribed Seals (OBO 125), Fribourg/Göttingen 1993, 213, 215; R. Deutsch/M.
Heltzer, Forty New Ancient West Semitic Inscriptions, Tel Aviv-Jaffa 1994,42f Nos. 15-16;
Avigad/Sass (Anm. 40) Nos. 11, 82, 104,127, 194, 206, 284, 381, 689, 1091.

42 R.D. Barnett, Layards Nimrud Bronzes and their Inscriptions, Eretz-Israel 8 (1967)
l*-7*, hier Pl. 111,2.

43 R.D. Barnett, The Nimrud Bowls in the British Museum, RSFen 2,1974, 27f.



254 Othmar Keel

pyrusstengel, der von zweiflügligen Uräen auf Papyrusstengeln und mit
Sonnenscheibe auf dem Kopf flankiert wird. Die geflügelten Uräen gehören
offensichtlich ins Umfeld des Sonnengottes, wie die Flankierung des Skarabäus
und die Sonnenscheiben auf ihren Köpfen zeigen. Beide Schalen werden ins
8. Jh. datiert.44

Geflügelte Uräen auf Papyrusdolden finden sich auch auf Siegeln; ein
zweiflügliger auf dem eines Jahazba'al (Abb. 9) und ein vierflügliger auf einem
hebräischen Siegel, das einem «Schefat<jahu>» gehörte (Abb. 10); beide werden

ins 8. Jh. datiert. Eine Bulle aus Jerusalem zeigt statt einer Papyrusdolde
eine Palmette (Abb. 11). Das Motiv existierte nicht nur im Flachbild. Es findet

sich unter den Samaria-Elfenbeinen (Abb. 12). Mindestens vorläufig
nicht aus Judäa, aber aus Ägypten sind kleinere und grössere Bronzen
bekannt, die eine Uräusschlange auf einem Papyrusstengel zeigen. Die grösseren

scheinen als Stabaufsätze gedient zu haben, öffentlich aufgestellt und bei
Prozessionen mitgetragen worden zu sein (Abb. 13), die kleinen Exemplare
waren Teil von Göttergruppen oder dienten als Amulette (Abb. 14). Die
Schlange auf dem Papyrusstengel ist ursprünglich ein Symbol der ägyptischen
Göttin Uto (Uadschet; Wadjet), der «Papyrusfarbenen». Sie scheint aber ein
sehr offenes Symbol gewesen zu sein. Die Doppelfederkrone mit Sonnenscheibe

von Abb. 14 ordnet sie Amun-Re' zu, die oberägyptische Krone mit
seitlichen Straussenfeder und Sonnenscheibe von Abb. 13 Re'-Osiris.45 Diese
Bronzen werden meist - ohne Angabe von Gründen - in die hellenistische
oder gar römische Zeit datiert. G. Roeder hat eine komplexe Bronzegruppe,
in der zwei Uräen auf Papyrusstengeln, die die ober- bzw. die unterägyptische
Krone tragen, einen thronenden ibisköpfigen Thot flankieren (Abb. 15), mit
guten Gründen in die 22.-23. Dyn. (945-715/710) datiert.46

Bei der Deutung des Nehuschtan in II Kön 18,4 darf man die intensive
Präsenz ungeflügelter und geflügelter Uräen im Palästina des 8. Jh. v. Chr.
nicht ignorieren. Die Gewohnheit, Kanaan als negative Folie zu sehen, hat
den Blick auf Ägypten und die Faszination verstellt, die Ägypten damals noch
ausübte. Nur wenige haben wie Jesaja die Hinfälligkeit Ägyptens erkannt.47

Wahrscheinlich war der Nehuschtan ein geflügelter oder ein ungeflügelter
Uräus auf einem Papyrusstengel.48 Der Vorschlag ist, soweit ich sehe, zum
ersten Mal vor 34 Jahren im gleichen Jahr von einem vorderasiatischen Archäo-

44 Zur Beziehungen der Uräen zur Sonnenscheibe vgl. Avigad/Sass (Anm. 40) Nos. 5,
284.

45 Die Bronzen von Abb. 13 und 14 werden von Madeleine Page-Gasser in der Reihe
OBO unter dem Titel «Ägyptische Bronzen. Die Sammlung des Departements für Biblische

Studien der Universität Freiburg/Schweiz», veröffentlicht und anhand zahlreicher
Parallelen diskutiert. Der Band soll Ende 2001 erscheinen.

46 G. Roeder, Das «Pantheon Kassel», die grösste Gruppe ägyptischer Bronzefiguren,
ZÄS 76 (1940) 57-71.

47 Vgl. z.B. Jes 20,3-6; 30,1-7; 31,1-3.



Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend» 255

logen49 und einer Alttestamentlerin50 gemacht, seither von der alttestament-
lichen Forschung aber kaum aufgenommen worden.51

Dass es sich beim Nehuschtan in Jerusalem um ein Uräusbild gehandelt
hat, legt auch die Kultlegende in Num 21,4-9 nahe, wo die angreifenden
Schlangen und die Schlange des Bildes wie die Schlangen in der Vision von
Jes 6 als Serafim bzw. Saraf bezeichnet werden.

Die Deutung setzt voraus, dass das Bild nicht seit Urzeiten im Tempel
gestanden hat. Wahrscheinlich ist es erst im Zusammenhang mit dem «Saraf-
Boom» im 9.-8. Jh. aufgestellt worden. Es passt gut zur ägyptisierenden
Sonnensymbolik der Königsstempel Hiskijas, die entweder eine geflügelte Sonne
oder einen vierflügligen Skarabäus zeigen.12

Die Notiz II Kön 18,4 steht jetzt ganz am Anfang der dtr Darstellung der
Regierungszeit Hiskijas. Er wird damit gleich zu Beginn als exemplarischer
König charakterisiert. Wahrscheinlich hat Hiskija das ägyptisierende Bild
aber erst beseitigt, nachdem er die von Jesaja von Anfang an verkündete
Nichtigkeit der ägyptischen Hilfe erfahren hatte (II Kön 18,13-16). Vielleicht
ist er zu diesem Vorgehen auch von Flüchtlingen aus dem Nordreich ermuntert

worden. Unter ihnen dürften vor allem jene gewesen sein, die König Ho-
sea darin unterstützt hatten, im Vertrauen auf ägyptische Hilfe zu rebellieren
(2 Kön 17,4). Die ägyptische Hilfe war ausgeblieben. Enttäuschung und Wut
über alles Ägyptische mögen gross gewesen sein. Nicht unbedingt die
gleichen Leute, aber ebenfalls Flüchtlinge aus dem Nordreich dürften nicht nur
am ägyptischen Charakter des Bildes, sondern an einem Tierbild als solchem
Anstoss genommen haben. Die Polemik gegen das Küssen von Kälbern53
konnte leicht auf das Räuchern vor einer Schlange ausgedehnt werden.

Die Wendung Hiskijas gegen alles Ägyptische könnte auch erklären, warum

die spätere Überlieferung Hiskija und Jesaja in bestem Einvernehmen
zeigt (II Kön 19,20-34).

Saraf und Serafim sind in den biblischen Texten weitgehend auf das

ausgehende 8. Jh. beschränkt. Dieser Befund wird von der Ikonographie bestätigt.

Kult und Ablehnung der Serafim dürften nichts mit alten kanaanäischen

4S Probleme sind, dass hebräisch nes kein Papyrusstengel ist und dass der Nehuschtan
im Gegensatz zu den Belegen von Abb. 7, 8 und 15 nicht paarweise vorkam. Vgl. hingegen
Jes 6,3a.

49 Barnett (Anm. 42) 3*.
50 K.R. Joines, Winged Serpents in Isaiahs Inaugural Vision, JBL 86 (1967) 410f.
51 Ausnahmen sind J. de Savignac, Les «Seraphim», VT 22 (1972) 322; S. Schroer, In

Israel gab es Bilder. Nachrichten von darstellender Kunst im Alten Testament (OBO 74),
Fribourg/Göttingen 1987, 114f.

52 Keel (Anm. 9) Einleitung, 121f. § 307; A.G. Vaughn. Theology, History, and
Archaeology in the Chroniclers Account of Hezekiah (Archaeological and Biblical Studies

4), Atlanta 1999. 185-197.
53 Hos 13,2; vgl. 8,5f.; 10,5f.; Ex 32.



256 Othmar Keel

Schlangenkulten zu tun haben. Nur die biblizistische Vorstellung, Israel sei
durch die Ablehnung alles Kanaanäischen zu sich selber gekommen, hat eine
solche Sicht begünstigt.

Selbstverständlich soll durch diese Ausführungen zum Saraf-Kult nicht
einer Haltung das Wort geredet werden, statt alles von Ugarit bzw. Kanaan
alles von Ägypten herzuleiten. Palästina/Israel war - wie eingangs gesagt - im
Lauf seiner Geschichte dauernd intensiven und wechselnden Einflüssen
ausgesetzt. Welcher Einfluss in einer bestimmten Zeit dominierte, zeigen die
archäologischen Funde. Die Religionsgeschichte Israels tut gut daran, diese
ernst zu nehmen und nicht durch ein fiktives Kanaan oder sonst eine imagi-
nierte Grösse zu ersetzen. Wenn sich nach sorgfältiger Anhörung archäologische

und Textzeugen sinnvoll korrelieren lassen, dann steht eine Sache eini-
germassen fest (Dt 17,6; 19,15).

Abbildungen

1 Keel (Anm. 33) 82 Abb. 37.
2a O. Keel/C. Uehlinger, Altorientalische Miniaturkunst. Die ältesten visuel¬

len Massenkommunikationsmittel. Ein Blick in die Sammlungen des
Biblischen Instituts der Universität Freiburg Schweiz, Fribourg/Göttingen
21996, 20 Abb. 10a Taf. IX links oben.

2b Fitzwilliam Museum, Cambridge, Egyptian Department Inv. Nr. 381.1943

Skarabäus, Enstatit, 19,3 x 14,2 x 9 cm, Zeichnung Hildi Keel-Leu.
2c Fitzwilliam Museum Cambridge, Egyptian Department Inv. Nr. 381.1943

Kauroid, glatt, Enstatit, 33,7 x 18,3 x 11,1 cm, Zeichnung Hildi Keel-Leu.
3 Keel (Anm. 33) 77 Abb. 30.
4a Keel/Uehlinger (Anm. 8) 293 Abb. 259b.
4b Keel (Anm. 33) 109 Abb. 94.

5a-d Keel (Anm. 33) 102 Abb. 84; 104 Abb. 85-87 Avigad/Sass (Anm. 40)
Nr. 385, 46, 29.

5e Wolff (Anm. 40) 501f.
6a Keel (Anm. 33) 109 Abb. 88 Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 194.

6b Sass (Anm. 41) 215 Abb. 78 Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 11.

6c Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 104: Zeichnung Ulrike Zurkinden.
6d Sass (Anm. 41) 215 Abb. 79 Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 689.
6e Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 1091; Zeichnung Ulrike Zurkinden.
6f Keel (Anm. 33)109 Abb. 96 Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 82.

6g Sass (Anm. 41) 215 Abb. 78 Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 284.
6h Keel/Uehlinger (Anm. 8) 313 Abb. 274d Avigad/Sass (Anm. 40) Nr. 206.

6i-j Deutsch/Heltzer (Anm. 41) 42f. Fig. 15-16; Zeichnungen Ulrike Zurkinden.



«Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend» 257

7 A.H. Layard, A Second Series of the Monuments of Nineveh, London
1853, PL 68.

8 Barnett (Anm. 43) 14f. Pl. XI und XIII.
9 Avigad/Sass (Anm. 40) No. 1143; Zeichnung Ulrike Zurkinden.
10 Avigad/Sass (Anm. 40) No. 381; Zeichnung Ulrike Zurkinden.
11 N. Avigad, Hebrew Bullae from the Time of Jeremiah. Remnants of a

Burnt Archive, Jerusalem 1986,110 No. 201.
12 Crowfoot/Crowfoot (Anm. 38) PL 13,4.
13 Departement für Biblische Studien der Universität Freiburg/Schweiz Inv.

Nr. ÄFig 2000.9; ägyptische Bronzefigur, Höhe 17,5 cm; Zeichnung: Hildi
Keel-Leu.

14 Keel/Uehlinger (Abb. 2a) Taf. IX rechts Schroer (Anm. 38) 525 Abb. 48.
15 Roeder (Anm. 46) Taf. V; Zeichnung Inès Haselbach.

Die Abb. 2a, 4b, 13 und 14 zeigen Objekte, die sich im Besitz des Departements

für Biblische Studien der Universität Fribourg befinden.



258 Othmar Keel



«Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend» 259

Abb. 6a
Abb. 6b Abb. 6c

Abb. 6d

Mi!Mm

Abb. 6e Abb. 6f

Abb. 6g Abb. 6h

Abb. 6i



260 Othmar Keel



«Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend» 261

Othmar Keel, Fribourg


	"Das Land der Kanaanäer mit der Seele suchend"

