
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 2

Artikel: L'Ancien Testament à Neuchâtel 1984-2001 : un bilan

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Ancien Testament à Neuchâtel 1984-2001

un bilan

La Faculté de théologie de l'Université de Neuchâtel est la plus petite parmi

les facultés suisses de tradition protestante. Elle ne dispose qu'une seule
chaire d'Ancien Testament et son titulaire doit assumer, en plus, la responsabilité

pour l'enseignement de l'hébreu. Les forces personnelles et financières
sont donc assez modestes, mais nous avons pu développer des collaborations
fructueuses ainsi qu'un profil particulier de l'enseignement et de la recherche
en Ancien Testament.

1. L'herméneutique

La Faculté dispose d'un centre de recherche: l'Institut romand d'herméneutique

et de systématique (IRHS). La question herméneutique est le pôle
qui constitue l'identité de toute la Faculté et sa particularité. Sous une forme
ou une autre, tous les enseignants participent à ces recherches en herméneutique.

Le professeur d'Ancien Testament ne fait pas exception. Quelques-uns
de ses exposés donnés dans le cadre de l'IRHS, sont aussi publiés, en particulier

à partir du moment où l'Institut a créé sa propre revue, les Variations
herméneutiques, par ex.: «L'Ancien Testament: livre d'une attente. Le concept
d'histoire comme clef d'interprétation dans l'œuvre de Gerhard von Rad»,
Revue de théologie et de philosophie 121 (1989) 407-421; «Qohéleth, le Maître:
Compréhension de l'univers et compréhension de soi», Variations herméneutiques

3 (oct. 1995) 3-22; «Ciaritas ante Scripturam natam», in: Pierre Biihler
(éd.), Les «clairs-obscurs» de l'Écriture. Un dossier interdisciplinaire
d'herméneutique, 1996, 207-217; «Sprüche und Widersprüche im Qohelet-Buch»,
Variations herméneutiques 6 (mai 1997), 71-86.

Le souci pour une considération soigneuse des problèmes herméneutiques
ne se manifeste évidemment pas seulement dans mes contributions présentées

dans le cadre de l'IRHS, mais aussi dans les recherches que, personnellement,

j'ai réalisées dans le domaine de l'Ancien Testament. Par exemple,
dans la partie introductive de mon étude sur Qohéleth (Rien de nouveau.
Nouvelles approches du livre de Qohéleth. Avec une bibliographie (1988-1998)
élaborée par Béatrice Perregaux Allisson [OBO 168], Fribourg [CH]/Göttin-
gen 1999), j'ai mis un accent particulier sur les questions méthodologiques,
sur la réflexion des présupposés herméneutiques ainsi que sur les attentes des

lecteurs, exégètes ou non-théologiens (cf. surtout le résumé aux 29-30: «le motif

herméneutique»). J'ai essayé de montrer (10-28) que les réponses proposées

par les biblistes pour «résoudre» la question des «contradictions» tant



L'Ancien Testament à Neuchâtel 211

discutée par les rabbins et les exégètes de toutes les époques, ne dépendent
pas toujours ni primordialement des observations purement exégétiques,
mais sont orientées, trop souvent de manière peut-être inconsciente, par des

positions théologiques, philosophiques ou idéologiques. L'histoire de la
recherche sur le livre de Qohéleth rend absolument évident ce rapport entre les

précompréhensions et les concepts d'explication (littéraires, rédactionnels,
rhétoriques, etc.) développés, chaque fois, pour cet écrit biblique.

De manière générale, mon appel à une responsabilité herméneutique se

démarque surtout de deux extrêmes, de nos jours largement attestés dans la

littérature exégétique du domaine vétérotestamentaire: d'un côté une démarcation

par rapport à une sorte de «positivisme» qui, sur la base d'observations
statistiques (soutenues par les concordances traditionnelles ou informatisées),

à l'aide de subtiles recherches philologiques ou étymologiques ou encore

s'épuisant dans des descriptions structuralistes ou narratologiques, veut
donner l'impression d'une interprétation quasi «objective», offrant de solides
résultats exégétiques une fois pour toutes; d'un autre côté, un «subjectivisme»
effréné et non réfléchi se rencontre de plus en plus fréquemment dans la
littérature exégétique défendant des positions clairement unilatérales, soit d'un
point de vue méthodologique, soit à l'égard d'un programme idéologique
(féminisme, fondamentalisme, psychologisme, etc.). Pour garantir un véritable
dialogue scientifique et un échange fructueux entre biblistes, nous aurons
besoin, pour ainsi dire, d'une «culture» nouvelle en exégèse, d'une nouvelle
façon de travailler: que chacun n'indique pas seulement, comme d'habitude,
les sources utilisées dans ses recherches (littératures première et secondaire),
mais que chacun s'efforce d'esquisser aussi ses présupposés, car personne,
travaillant dans le champ de l'interprétation, n'échappera au mouvement du
«cercle herméneutique». Une discussion des seuls résultats exégétiques,
séparément et assez isolément, permet, il est vrai, de remplir facilement des pages
(et surtout les notes en bas de la page), mais à la longue, ce procédé ressemblerait

plutôt à un «dialogue de sourds». Il me semble, par contre, que la plau-
sibilité des résultats obtenus dépend aussi de l'ensemble du processus
d'investigation et de recherche: s'il était marqué par une cohérence méthodologique
et argumentative. Et ce processus commence aux présupposés du chercheur
et à leur réflexion.

Ce rappel de l'herméneutique et du problème des présupposés semble
assez banal - et pourtant, dans des comptes-rendus de mes publications, on lit
fréquemment des reproches tels que «petitio principii»: le résultat final de

l'ouvrage correspond à ce que l'on devait attendre dès son début! Cependant,
n'oublions pas que, traditionnellement, ce terme désigne une grave faute
logique: qu'on tient pour admis le résultat même qu'il s'agit d'obtenir encore
durant tout le processus de l'argumentation de détail. Nuançons donc: parler
des «pré-supposés» signale que les recherches ne se déroulent jamais dans le
«vide» ou à partir d'un point «zéro», mais qu'elles «supposent» unprae, qu'el-



212 Martin Rose

les sont liées à une histoire personnelle tout comme aussi à une histoire millénaire

de recherche exégétique. Par contre, je m'efforce à ne jamais «admettre»

les présupposés (comme le fait la petitio principii): ils sont une donnée
réelle, mais discutable, c'est-à-dire une étape seulement qui demande une
mise en question régulière; il faut sérieusement compter avec eux, sans pourtant

les agréer d'avance. A vrai dire, j'ai le sentiment que fréquemment, mes
recherches exégétiques ont sérieusement perturbé plutôt que confirmé mes
présupposés (cf., par ex., mes remarques dans Rien de nouveau, 34), mais cela
n'est peut-être pas tellement perceptible de l'extérieur.

Dans mes considérations herméneutiques, le domaine de l'histoire occupe
une place importante (cf., par ex., le résumé dans Rien de nouveau, 30-31): elle
décrit des situations entre tradition et prospective. Terminons donc ce

paragraphe sur l'herméneutique avec un rêve: que toutes les petites pierres
herméneutiques rassemblées dans mes recherches, articles et exposés, puissent
devenir, un jour, le bâtiment d'une «Herméneutique de l'Ancien Testament»!

2. L'interdisciplinarité

L'herméneutique telle qu'elle est développée et pratiquée dans le cadre de

l'IRHS, a une très forte dimension de travail interdisciplinaire (cf., par ex., le
«dossier interdisciplinaire d'herméneutique» du recueil Les «clairs-obscurs»
de l'Écriture, 1996, déjà mentionné dans le paragraphe précédent). Mais
l'intérêt que je porte personnellement, en tant que vétérotestamentaire, à

l'interdisciplinarité, n'est pas exclusivement ni premièrement lié aux activités de cet
institut. Pour moi, l'interdisciplinarité est un moyen important pour éviter
une existence qu'on appelle en allemand un «Fachidiot»: qui sait (presque)
tout sur un petit rien. Les plus fortes interrogations viennent toujours de
l'extérieur: ainsi l'exégète vétérotestamentaire doit se laisser interroger par des

non vétérotestamentaires!
L'«extérieur» est encore à très peu de distance s'il s'agit de l'étude du

Proche-Orient ancien sous l'angle de Yhistoire des religions. Depuis plusieurs
années, je développe une intense collaboration avec un jeune chercheur de

l'université voisine en France, de celle de Besançon. Sous la direction de
Pierre Lévêque, Daniel Faivre avait élaboré sa thèse en vue de l'obtention
d'un doctorat en Histoire et Civilisations de l'Antiquité, intitulée «De l'errance

à l'espérance - Genèse d'une religion» et soutenue en 1992. Ce sujet de la
naissance du monothéisme israélite se prêta à reprendre, dans nos discussions,

certains points que j'avais développés dans ma propre thèse de doctorat
(Münster, 1974), publiée sous le titre Der Ausschließlichkeitsanspruch Jahwes.

Deuteronomische Schultheologie und die Volksfrömmigkeit in der späten
Königszeit (BWANT 106), Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1975. En vue de
l'édition commerciale de sa thèse, Daniel Faivre m'a honoré de la demande



L'Ancien Testament à Neuchâtel 213

d'écrire, selon une tradition assez répandue dans le monde francophone, une
préface présentant une appréciation critique de l'ouvrage: Daniel Faivre,
L'idée de Dieu chez les Hébreux nomades. Une monolâtrie sur fond de poly-
démonisme, Paris/Montréal 1996, 7-16. Notre collaboration s'effectue
particulièrement dans les séminaires que nous offrons ensemble durant chaque
semestre d'été; les idées directrices développées dans cet enseignement
commun, ont aussi trouvé une forme écrite dans deux autres publications de Daniel

Faivre: Vivre et mourir dans l'Ancien Israël. Anthropologie biblique de la
Vie et de la Mort, Paris/Montréal 1998 (cf. l'Avant-propos, 7); Précis d'anthropologie

biblique. Images de l'Homme, Paris/Montréal 2000 (cf. l'Avant-propos,

9). Le défi lié à cette collaboration interdisciplinaire, ne concerne que
rarement le matériel textuel utilisé par un historien des religions et par un
théologien, mais plutôt la question de l'approche méthodologique: quel est l'apport

d'une phénoménologie et quelles sont les limites d'une démarche
historico-critique?

Une deuxième orientation de mon intérêt interdisciplinaire se dirige
toujours vers le Nouveau Testament. Pour un vétérotestamentaire de tradition
chrétienne, cette perspective néotestamentaire devrait aller de soi, car pour
les Chrétiens, l'Ancien Testament n'est qu'une première partie du canon
biblique. Mais la spécialisation des biblistes a atteint un tel degré qu'il y a de
moins en moins de chercheurs vétérotestamentaires qui osent s'aventurer
dans le domaine de leurs collègues néotestamentaires. Je suis tout à fait
conscient des risques liés à de telles aventures et je ne présume pas trop de

mes compétences en dépassant ainsi les limites de ma discipline, mais je considère

les lignes exégétiques que je trace jusqu'au Nouveau Testament, comme
une main tendue qui attend la main du néotestamentaire pour qu'on construise

ensemble le pont entre les deux testaments. J'ai reçu des réactions très
stimulantes à mon étude sur la «manne» et le «pain qui descend du ciel» (Jean
6,41): «Manna: das Brot aus dem Flimmel», in: M. Rose, Johannes-Studien.
Interdisziplinäre Zugänge zum Johannes-Evangelium, Zürich 1991, 75-107.
Une collaboration extraordinairement intense s'est établie avec mon
nouveau collègue néotestamentaire, Andreas Dettwiler; pour la préparation de

nos cours et séminaires interdisciplinaires, nous échangeons nos bibliographies,

notes et manuscrits, et dans nos publications communes, la question du
«copyright» individuel est d'une importance absolument secondaire: cf.

«Couper le cordon ombilical pour devenir un <autre>. Quelques reflets des

textes bibliques», Variations herméneutiques 12 (mars 2000), 33-53; «Maudit
quiconque est pendu au bois». Crucifixion: loi et foi, Prahins 2001. Cette
collaboration interdisciplinaire entre biblistes est une sorte d'apprentissage
permanent: sans elle, le vétérotestamentaire pourrait facilement considérer le
Nouveau Testament comme une «petite annexe» à la première Bible, et, à

l'inverse, le néotestamentaire pourrait reléguer l'Ancien Testament à la
fonction d'une simple pré-histoire préparant le prétendu essentiel de la tradi-



214 Martin Rose

tion chrétienne. Nos débats nous fournissent régulièrement un enrichissement

réciproque, et d'autres projets interdisciplinaires d'enseignement et de

publication sont en route.
Durant plus de trois ans et de manière également très intense, j'ai vécu une

troisième expérience interdisciplinaire: avec la philosophie. En partant du
livre de Qohéleth, je me suis posé la question de la genèse de la pensée
sceptique, mieux connue par le scepticisme grec d'un Pyrrhon d'Élis et d'un Sex-
tus Empiricus. Mon collègue Daniel Schulthess, professeur d'histoire de la

philosophie, et moi-même, nous avons formé un tandem de recherche auquel
nous avons associé nos assistantes, et de manière ponctuelle aussi des

collègues de philologie classique et d'autres biblistes. Cette collaboration
interdisciplinaire s'est réalisée sous des formes très diverses: des ateliers sur les

questions de méthodologie, des lectures des textes de base et leur discussion,
un cours public et, finalement, une publication rédigée en commun, chapitre
après chapitre: «La pensée pratique en dialogue. La genèse du scepticisme et de

Qohéleth» (à paraître). Mentionnons ici encore une journée d'études avec,
entre autres, un exposé donné par Jonathan Barnes, professeur de philosophie

à l'Université de Genève; les «actes» de cette journée d'études sont
réunis dans le recueil: M. Rose (éd.), Situer Qohéleth. Regards croisés sur un
livre biblique (Publications de la Faculté de théologie de l'Université de

Neuchâtel, vol. XXI), Neuchâtel 1999. Personnellement, je considère
Qohéleth comme une figure importante justement à la frontière entre la
philosophie et la théologie, ou plus précisément, à un endroit sapiential avant une
séparation nette entre ces deux manières de réfléchir sur la vie: cf. ma contribution

«Qohelet als Philosoph und Theologe. Ein biblisches Votum für uni-
versitas». in: M. Krieg - M. Rose (éds), Universitas in theologia - theologia in
universitäre, Zürich 1997,177-199. La discussion avec les philosophes m'a
particulièrement sensibilisé à l'importance des définitions précises; car les termes
tels que «éthique», «pratique», «sagesse» etc. ne sont pas toujours utilisés
d'une manière vraiment comparable ou identique; cf. mes considérations sur
la définition de la «sagesse» dans l'article «De la <crise de la sagesse> à la

sagesse de la crise>», RThPh 131 (1999), 115-134 (également dans le recueil
susmentionné Situer Qohéleth, 27-46).

Terminons le survol sur les champs du travail interdisciplinaire avec un
quatrième aspect: l'Ancien Testament est aussi littérature, et par conséquent,
il devrait trouver sa place également dans les recherches de Littérature
comparée (Vergleichende Literaturwissenschaft). Dans ces dernières années, à

deux reprises, j'ai été invité à présenter des contributions vétérotestamentai-
res dans le cadre des colloques organisés par l'Association suisse de littérature

générale et comparée. Le premier, en 1997, était centré sur la question
de la «Memoria»; l'autre, en 1998, sur le thème de l'«Ordo inversus». Mes
exposés ont trouvé leur place dans les actes de ces deux congrès: «<Der Frühern
gedenkt man nicht mehr>. Erinnern und Vergessen bei Qohelet und in der bi-



L'Ancien Testament à Neuchâtel 215

blischen Literatur», Colloquium Helveticum 27 (1998), 83-103; et «<Was

einem gut erscheint, ist wertlos vor Gott> (Ludlul bei nemeqi, Babylon,
13. Jahrh.)», Colloquium Helveticum 29 (1999), 43-65. Ce dialogue dans le
cadre de la Littérature comparée pourrait aborder non seulement ces divers
aspects fondamentaux de l'existence humaine, mais engager aussi des recherches

sur la Wirkungsgeschichte de certains récits bibliques dans la littérature
moderne (pensons, par ex., à la figure tragique du roi Satil); car traditionnellement,

l'interprétation de la Bible s'est faite bien au-delà des milieux théologiques

(universitaires et ecclésiastiques), et si nous voulons maintenir vivante
cette culture biblique, les exégètes doivent prendre au sérieux aussi les tout
autres formes d'exégèse de «leurs» textes bibliques.

Un vétérotestamentaire pourrait développer l'interdisciplinarité sur
d'autres champs encore, par exemple, avec l'archéologie, l'assyriologie,
l'égyptologie, le judaïsme, etc. Je ne néglige absolument pas ces collaborations;

dans ce qui précède, pourtant, je me suis borné à esquisser les dimensions
d'interdisciplinarité les plus importantes sur le plan local de l'Université de
Neuchâtel et celles qui ont trouvé une certaine «visibilité» dans mes publications.

3. Prestation de service

L'interdisciplinarité nous dirige déjà aux mondes bien plus larges que celui
d'une Faculté de théologie. Mais les attentes qui s'adressent à un professeur
de l'Université de Neuchâtel vont encore plus loin. A Neuchâtel, en effet,
tous les responsables de la vie politique, culturelle, scientifique et économique

souhaitent avec insistance que l'université soit solidement intégrée
dans la Cité, qu'elle s'engage vivement au sein de la société de ce petit Etat
qu'est la République et le Canton de Neuchâtel, et qu'elle participe aux
débats menés dans ses milieux les plus divers. Ainsi, il va presque de soi que
l'Ancien Testament trouve sa place dans les cycles de conférences organisés
par l'Université (par ex., en collaboration avec l'Institut «L'homme et le
temps») et qu'il est aussi présent dans les publications de l'aima mater
neuchâteloise (par ex. dans un cahier thématique à l'occasion de l'année de la
famille: «<Pars de ta famille et de la maison de ton père!> Le concept biblique
de la famille entre tradition et révolution», Université Neuchâtel Informations
120, février 1995, 47-56). Ou quand le Musée d'ethnographie, bien connu
largement au-delà des frontières nationales, organise des expositions temporaires,

on recourt volontiers aussi aux contributions d'un vétérotestamentaire
(cf., par ex., mes articles «Quel intérêt l'Ancien Testament porte-t-il aux
ancêtres?», Les cahiers protestants, février 1989, 12-21, et «Le sacré, relief de la
vie. Un point de vue théologique», Les cahiers protestants, décembre 1989, 5-

14). Dernier exemple au plan universitaire: quand les deux Universités de Be-



216 Martin Rose

sançon et de Neuchâtel préparent un recueil qui doit présenter toutes les

disciplines travaillant «sur le temps», les initiateurs pensent spontanément aussi
à l'Ancien Testament et, en particulier, au texte de Qohéleth: «Il y a un temps
pour tout». Ainsi est né mon article «Le temps vécu. La conception hébraïque
du temps» (à paraître).

Pour pratiquement toutes ses disciplines académiques, l'Université de
Neuchâtel participe à la formation post-grade (3e cycle) de la Suisse romande
(ensemble avec les Universités de Fribourg, Genève et Lausanne). Pour l'Ancien

Testament, il faut mentionner surtout le 3e cycle sur le Pentateuque
(1986-1987) et celui sur l'Historiographie deutéronomiste (1995). Ces deux
sujets touchant aux domaines de recherche du vétérotestamentaire de

Neuchâtel (cf. ci-dessous pt. 4), il n'est pas surprenant de trouver aussi des

contributions de sa plume dans les deux volumes de publication: «Empoigner
le Pentateuque par sa fin! L'investiture de Josué et la mort de Moïse», in: A.
de Pury (éd.). Le Pentateuque en question. Les origines et la composition des

cinq premiers livres de la Bible à la lumière des recherches récentes, Genève:
Labor et Fides, 1989,21991,129-147; et «Idéologie deutéronomiste et Théologie

de l'Ancien Testament», in: A. de Pury, Th. Römer, J.-D. Macchi (éds.),
Israël construit son histoire. L'historiographie deutéronomiste à la lumière des
recherches récentes (Le Monde de la Bible vol. 34), Genève 1996,445-476;
traduction anglaise: «Deuteronomistic Ideology and Theology of the Old
Testament», in: Israel constructs Its History. Deuteronomistic Historiography in
Recent Research (JSOT SS 306), Sheffield 2000, 424-455.

II arrive pourtant que le professeur de Neuchâtel doive prendre certaines
responsabilités aussi au niveau national de la Confédération helvétique (cf.,
par ex., sa prise de position dans l'article «Probleme und Chancen in der
Theologie. Evaluation von Geisteswissenschaften», dans le cahier spécial
intitulé «Wissenschaftspolitik» de l'Académie suisse des sciences humaines et
sociales, août 1997,45-48). Les «prestations de service» ont, évidemment,
aujourd'hui aussi une dimension internationale: l'accompagnement des thèses
de doctorat soutenues dans des universités africaines ou américaines, des
expertises demandées par des fonds nationaux pour la recherche scientifique,
ou encore une concise introduction herméneutique à l'Ancien Testament
demandée par une des institutions partenaires de la Faculté de Neuchâtel, par
l'«Institut de culture religieuse» de l'Université de Kurgan en Sibérie: «L'Ancien

Testament: l'homme devant Dieu» (traduit en russe), in: I.N. Stepanova,
S.M. Chaloutine, V.D. Ivanov (éds), Religiovedenie: Religio - Tchelaviek -
Obchestvo. Ouchebnoe pacobie allia studentov bouzow, Kurgan 1999, 53-69.

Un autre secteur qui, à Neuchâtel, demande régulièrement des «prestations

de service», est l'Église. On le comprend: la Faculté de théologie, primitivement

une école ecclésiastique, qui en 1980 seulement, après un vote populaire,

fut intégrée juridiquement à l'Université d'État, tient vivement à garder
certains liens avec l'Église réformée évangélique du canton de Neuchâtel



L'Ancien Testament à Neuchâtel 217

(EREN). Pour la Faculté, l'indépendance absolue dans les tâches
académiques est dès lors garantie par son statut d'État, de différentes commissions
de l'EREN, pourtant, sollicitent fréquemment la présence des professeurs de

théologie, leur appréciation des dossiers de candidature à la consécration, des

expertises sur des questions théologiques et ecclésiastiques, etc. Au début de

mon engagement à l'Université de Neuchâtel (en 1984), cette étroite collaboration,

en toute indépendance, entre une Faculté de théologie et une Église
cantonale constituait une expérience plutôt nouvelle et surprenante pour moi
et, à vrai dire, je ressens, parfois, la charge des commissions comme assez
pesante. En fin de compte, cependant, ces multiples rapports avec l'Église
correspondent assez bien à mes visions d'une théologie, car je ne dissimulerais
jamais qu'avec un grand plaisir et beaucoup de satisfaction, j'ai été pasteur dans

une paroisse rurale du Canton de Zurich (cf. ma leçon inaugurale: «Le peuple
de Dieu» - Un concept de l'Ancien Testament comme archétype et prototype
de l'Église, RThPh 119 [1987] 133-147).

L'engagement dans un cadre ecclésiastique ne se limite pourtant pas à un
niveau cantonal; pour donner des exemples, je me borne à citer quelques-
unes de mes contributions récentes parues dans des revues protestantes de la
Suisse romande: «Sagesse et révélation», in: Les Cahiers protestants, septembre

1990 (no 4), 23-31; «Je me suis aménagé des paradis...», in: Les Cahiers

protestants, juin 1997 (no 3), 5-11; «La mort au sein de la vie, la vie au sein de
la mort», in: Vie et Liturgie no 35, juin 1998,2-4; et «Accepter les limites de la
vie et supporter la connaissance de ces limites», in: Vie et Liturgie, no 36,
septembre 1998,2-3. Les professeurs protestants de la Suisse romande s'engagent
aussi dans le cadre des manifestations du protestantisme en France, lui, fortement

minoritaire dans son pays et moins doté en postes d'enseignement
académique; ainsi, on participe aux 3e cycles en théologie, à la formation des
adultes laïcs, aux cycles de conférences, etc. Pour donner l'exemple de la
publication d'un exposé que j'ai donné dans un tel cadre: «Les livres sacrés de

l'ancien Israël lus par les Juifs et les Chrétiens», Évangile et liberté 60 (1997),
I-VIII.

De telles activités «annexes», fort différentes et nombreuses, peuvent
facilement être considérées comme une perte de temps qui nous empêche de

nous concentrer sur l'essentiel: la recherche scientifique. Admettons qu'à
travers le monde, il existe des Facultés de théologie de vocations très diverses:
certaines sont des lieux absolument propices pour la recherche individuelle
permettant une haute spécialisation et facilitant l'édification d'une renommée
internationale du chercheur; dans d'autres Facultés, les titulaires doivent
impérativement prendre, dans leur enseignement, la responsabilité pour la totalité

du champ de leur discipline, assumant, eux, le rôle d'un généraliste et d'un
théologien au sens plus large. La Faculté à Neuchâtel fait plutôt partie de cette

deuxième catégorie, et c'est en considération de ces données que les
recherches personnelles sont ici évoquées en dernière position seulement.



218 Martin Rose

4. Recherches personnelles

Mes premières recherches exégétiques et théologiques dans le domaine de
l'Ancien Testament ont eu pour point de départ le «shema' Jisraël» (Dt 6,4).
De là se sont développées des études sur les différents stades successifs du
concept de Dieu telles qu'ils se manifestent dans le Deutéronome. Ces

investigations exégétiques ont été accompagnées par des recherches dans le
domaine archéologique et épigraphique dans l'intention de voir si ces concepts
théologiques du Deutéronome reflètent un dialogue avec certains courants
religieux de l'époque respective. Sous la direction de Hans-Peter Müller,
Münster, j'ai pu achever cette thèse de doctorat en 1974 (Der Ausschließlich-
keitsanspruch Jahwes; cf. ci-dessus). Les théologies s'exprimant dans le

cinquième livre du Pentateuque, exerçaient une incontestable fascination de sorte

que j'étais prêt à situer dans le Deutéronome une sorte de «Mitte des Alten
Testaments». Dans mes recherches en tout cas, ce livre biblique continuait
d'occuper une place centrale (cf., par ex., «Schultheologie und Volksfrömmigkeit.

Paradigmen eines alten Streites», WuD 13 [1975] 85-104; «Bemerkungen

zum historischen Fundament des Josia-Bilds in II Reg 22f.», ZAW 89

(1977) 50-63; «Yahweh in Israel - Qaus in Edom?», JSOT 4 [1977] 28-34).
Sur la base de diverses observations épigraphiques et littéraires, j'ai osé

émettre la thèse que la forme primitive du nom du Dieu d'Israël est le mieux
représentée par les trois radicales Y-H-W et que le tétragramme (Y-H-W-H)
doit être considéré plutôt comme une écriture secondaire: Jahwe. Zum Streit
um den alttestamentlichen Gottesnamen (ThSt 122), Zürich 1978. De manière
pratiquement unanime, cette hypothèse fut rejetée ou ignorée par la recherche

vétérotestamentaire. Elle préfère la solution traditionnelle qui explique
les attestations Y-H-W comme une forme abrégée ou «dégénérée» du

tétragramme indiquant, lui, la forme authentique du nom divin. J'ai été d'autant
plus surpris lorsque les éditeurs de la Theologische Realenzyklopädie m'ont
confié la rédaction de l'article «Jahwe» (TRE, vol. XVI, Berlin/New York
1987, 438-441 et un peu plus tard, j'ai été invité à écrire l'article «Names of
God in the OT» pour The Anchor Bible Dictionary (vol. IV, New York 1992,
1001-1011 J'ai alors essayé de placer cette question précise dans un contexte
plus large; celui des présupposés des hypothèses respectives et de leurs
implications.

Je dois les plus importantes impulsions pour une nouvelle orientation de

mes recherches vétérotestamentaires à Hans Heinrich Schmid dont j'ai été
l'assistant, d'abord à Bielefeld-Bethel et ensuite à Zurich. Depuis 1974 environ,

il était en train de revoir la datation du Yahviste. Nous avons eu beaucoup

de discussions très vives, lui avec ses questions critiques, moi convaincu
de la position classique sur le Pentateuque et la défendant. J'ai échoué: dans

nos intenses débats exégétiques, il m'a arraché, point par point, mon assentiment

admettant, moi, que ses questions critiques étaient tout à fait justifiées.



L'Ancien Testament à Neuchâtel 219

Par conséquent, son Yahviste s'approchait dangereusement de mon domaine
de recherche, du Deutéronome; l'auteur «yahviste» devenait, selon Hans
Heinrich Schmid, un «contemporain» des théologiens deutéronomistes. Ainsi
se dessina l'objectif de ma thèse d'habilitation: une étude approfondie du
rapport entre les récits «yahvistes» et les textes comparables du Deutéronome.
Le résultat de mes recherches exégétiques est immédiatement indiqué dans le

titre de l'ouvrage: Deuteronomist und Jahwist (AThANT 67, Zürich 1981).
Cela veut dire que, pour moi, le Yahviste n'est plus un précurseur de la théologie

deutéronomiste, mais, en un certain sens, un héritier et disciple de cette
école théologique de l'exil babylonien (cf. aussi un résumé des arguments
principaux dans l'article «La croissance du corpus historiographique de la
Bible- Une proposition», RThPh 118 [1986] 217-236). Cette inversion totale du

rapport entre les textes yahvistes et deutéronomistes n'a pu être adoptée par
aucun des premiers recenseurs, car elle équivalait à une «kopernikanische
Wende der Pentateuchforschung - wenn sie sich durchsetzen würde!»
(E. Zenger). Je ne dirais pas qu'entre-temps, elle s'est imposée dans la recherche

sur le Pentateuque, mais je peux tout de même constater que de plus en
plus, des collègues affichent des positions extrêmement proches des miennes,
soit en se référant explicitement à mon ouvrage, soit en insistant sur leurs
découvertes indépendantes. Il est évident que ce nouveau regard sur le Yahviste
demandait aussi une interprétation sensiblement différente de certains textes
du Deutéronome: mon commentaire {5.Mose. Teilband 1: 5.Mose 12-25.

Einführung und Gesetze; Teilband 2:5.Mose 1-11 und 26-34. Rahmenstücke zum
Gesetzeskorpus [ZBK 5.1 und 5.2], Zürich 1994) est, en quelque sorte, un
bilan important de mes recherches exégétiques que j'ai consacrées, durant de
nombreuses années, à ce livre biblique. En ce qui concerne les textes «yahvistes»,

de l'autre côté, j'ai continué de travailler sur d'autres péricopes qui
n'avaient pas trouvé leur place dans l'étude comparative de ma thèse
d'habilitation (cf., par ex., «L'itinérance du Iacobus pentateuchus. Réflexions sur
Genèse 35,1-15», in: Th. Römer [éd.], Lectio difficilior probabilior. L'exégèse
comme expérience de décloisonnement [Dielheimer Blätter zum Alten Testament

und seiner Rezeption in der Alten Kirche, Beiheft 12], Heidelberg 1991,
113-126; «Genèse 28,10-22: l'exégèse doit muer en herméneutique
théologique», dans: Jean-Daniel Macchi et Thomas Römer [éds], Jacob. Commentaire

à plusieurs voix de Gen 25-36. Mélanges offers à Albert de Pury [Le Monde

de la Bible 44], Genève 2001,77-86).
En 1994, je me suis lancé dans un nouveau champ de recherche, complètement

différent et sans aucun rapport avec tous les «deutéronomismes» et
«yahvismes»: le livre de Qohéleth. Ci-dessus, j'ai déjà évoqué les dimensions
herméneutiques et interdisciplinaires de ce nouveau défi; ajoutons maintenant

encore quelques remarques concernant mes résultats exégétiques en
rapport avec ce livre sapiential.



220 Martin Rose

Mes recherches ont abouti à l'hypothèse que «l'Ecclésiaste» résulte d'un
long processus de «relectures»: un livret sapiential avait connu successivement

deux importants remaniements interprétatifs. L'approche méthodologique

définie par l'idée des «relectures» exclut de se borner à un travail de
critique littéraire dans le seul but de cerner des éléments rédactionnels pour les
traiter isolément; mais cette perspective impose, pour chaque étape de la
transmission, de mettre un accent particulier sur l'étude de la structure globale

à ce niveau de l'œuvre. Mon étude propose, par conséquent, un parcours
qui élabore une interprétation littéraire et théologique distincte pour chaque
forme successive de cet écrit.

Le livret initial est attribué au maître d'une école sapientiale (un
«Qohéleth le Sage»). Celui-ci applique un procédé argumentatif clairement
structuré. Dans une pensée «dialectique», il rend compte des aspects négatifs
de la vie et, tout à la fois, célèbre une joie de vivre. Cette première forme
littéraire pourrait être datée de l'époque perse, au Ve siècle avant J.-C.

La première relecture (du «Disciple») modifie le livre de manière
fondamentale: sa clé d'interprétation, l'absurdité radicale, apparaît tout en tête, en
1,2; elle revient en leitmotiv dans la nouvelle structuration des passages transmis

et des paragraphes supplémentaires; elle s'impose encore dans la conclusion,

en 12,8. Cette prédominance d'une pensée pessimiste peut facilement
s'expliquer dans la situation chaotique des premières décennies de l'époque
hellénistique.

À ce stade, une vive tension est manifeste entre l'éloge de la joie et un
pessimisme profond, ce qui posa un problème de compréhension aux lecteurs.
Une seconde relecture (celle du «Théologien-Rédacteur») propose une solution

à ces «contradictions»; les aspects négatifs seront exclusivement attribués
aux humains, et toutes les attentes placées en Dieu et son éternité. Cette pensée

s'apparente probablement le mieux aux tendances théologiques apparues
à partir du dernier tiers du IIIe siècle avant J.-C.

Selon les premiers comptes-rendus, cet ouvrage exégétique ne rencontrera

probablement pas non plus un accueil favorable auprès des collègues
(Jean-Jacques Lavoie: «les exégètes seront probablement tous en désaccord

avec la reconstitution des trois soi-disant étapes rédactionnelles»). On est
perturbé par l'«audace de l'hypothèse diachronique», on témoigne d'une «lecture

séduisante», mais: «remis de cette séduction et de la fascination que
suscite l'attention au détail, le lecteur du commentaire aura un peu de mal»
(F. Smyth-Florentin). Ce «mal» n'est pas précisé, il est pourtant certainement
en rapport avec cette thèse «à contre-poil». L'histoire vécue par mes recherches

se répète: «rien de nouveau sous le soleil».

Martin Rose, Neuchâtel


	L'Ancien Testament à Neuchâtel 1984-2001 : un bilan

