Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 2

Artikel: Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria
Autor: Dietrich, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877962

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria

I. Problemstellung

Die Bibel hat keinen leichten Stand gegen ihre Kritiker. Vor allem was die
Verlasslichkeit ihrer historischen Nachrichten angeht, steht sie seit Reimarus
und bis zu den heutigen sog. Minimalisten unter schwerem Beschuss. Die
Wille der biblischen Historie werden abschnittweise destruiert oder untermi-
niert: zuerst Mose, dann die Landnahme, dann die vereinigte Monarchie,
dann die Propheten, jetzt schon das Exil' — alles wird zur Fiktion nachexili-
scher Schriftsteller erkldrt, die dem Judentum unter Aufbietung eines stau-
nenswerten Einfallsreichtums zu einer besonderen geschichtlichen Identitét
verhelfen wollten (und damit ja auch sehr erfolgreich waren).

Was fiir die Ereignisgeschichte gilt, gilt auch fiir die Religionsgeschichte
(oder gilt eben nicht mehr).? Nachdem die Vorstellung eines mosaischen Mo-
notheismus ldngst aufgegeben ist, wird nun-die Existenz eines vorexilischen
Monotheismus in Israel bzw. Juda in Zweifel gezogen. Funde von Texten wie
denen in Kuntillet Adschrud und Khirbet el-Qom, die neben Jhwh von «sei-
ner Aschera» reden, oder von zahlreichen pillar figurines, die hochstwahr-
scheinlich ebenfalls Aschera abbilden, bieten willkommenen Sukkurs. Nun
lasst sich relativ einfach Einmiitigkeit dariiber erzielen, dass fiir die Konigs-
zeit hochstens mit einer Monolatrie, nicht mit einem, gar noch theoretisch
durchdachten, Monotheismus zu rechnen ist. Doch ab wann ldsst sich die Idee
einer fiir Israel verpflichtenden Alleinverehrung Jhwhs greifen? Schon im
neunten Jahrhundert, bei Elija oder bei Jehu, oder im achten, bei Hosea, oder
erst im siebten, unter Manasse bzw. Joschija und im Deuteronomium, oder
wieder erst in (nach-)exilischer Zeit, bei Deuterojesaja etwa oder in spiten
Bearbeitungsschichten des dtr Geschichtswerks?

Wir untersuchen im Folgenden einen Text, der iiber Ereignisse des 9.
Jahrhunderts berichtet: die Erzihlung vom Sturz der Omriden durch Jehu in
II K6n 9f. Es gibt hierzu ausserbiblische Parallelen in Form der Inschriften
des Mescha von Moab® und des Hasaél in Tel Dan.* Auch nach Auskunft der
Letzteren kamen damals der israelitische Konig (Jeho)ram und der Davidide

"' N.P. Lemche, What If Zedekiah Had Remained Loyal to His Master? in: Bibl. Inter-
pretation 8 (2000) 115-128.

? Vgl. die Zusammenstellung von Material und Positionen in dem von M.A. Klopfen-
stein und mir herausgegebenen Sammelband: «Ein Gott allein? JHWH-Verehrung und
biblischer Monotheismus im Kontext der israclitischen und altorientalischen Religionsge-
schichte» (OBO 139), Fribourg 1994.

> Vgl. A. Dearman (ed.), Studies in the Mesha Inscription and Moab, 1989 (ASOR/
SBL Archaeology and Biblical Studies 2).



116 Walter Dietrich

(Ahas)jahu ums Leben - freilich nicht durch die Hand Jehus, sondern auf Be-
treiben Hasaéls.” Von religionspolitischen Implikationen des Umsturzes
sprechen die ausserbiblischen Texte nicht,® wohl aber die biblischen Quellen.
Insbesondere geht es hier um drei Szenen am Ende des Berichtes von Jehus
Putsch. Nach der Liquidierung des israelitischen und des juddischen Konigs,
der israelitischen Konigsmutter sowie des israelitischen und des juddischen
Konigshauses (I1 Kon 9,14-10,14) werden noch die folgenden Begebenheiten
geschildert:

e 10,15f.: Jehu trifft auf dem Weg nach Samaria einen Mann namens Jo-
nadab ben Rechab, nimmt ihn zu sich auf den Streitwagen und sagt zu ihm:
«Komm mit mir und siech mein Eifern fiir Jawh».

e 10,17-25aba: In Samaria angelangt, ruft Jehu «alles Volk» zusammen und
verkiindet ihm: «Ahab hat Baal zu wenig gedient, Jehu wird ihm mehr die-
nen.» Er befiehlt alle Baalpropheten und -priester’ zu einem grossen Op-
ferfest fiir Baal in den Baaltempel. Dann lédsst er eine Festversammlung
fiir Baal ausrufen, zu der alle Baalverehrer aus ganz Israel eingeladen wer-
den. Die Leute stromen in den Tempel und bekommen besondere Gewin-
der iiberreicht; ausdriicklich wird festgestellt, dass sich keine Jhwh-Vereh-
rer unter ihnen befinden. Nach Beendigung der Opferriten ldsst Jehu alle
Kultteilnehmer von Soldaten niedermetzeln.

e 10,25bB-27: Zu guter Letzt entweihen die Soldaten das Heiligtum, indem
sie «die <Aschere>® verbrennen» und «die Baalmazzebe zerschlagen», das
ganze Gebidude niederreissen und in eine Latrine umwandeln, die sich
dort befinde «bis auf den heutigen Tag».

Die Frage ist nun, wie diese Nachrichten von einem Vorgehen Jehus ge-
gen den Baalkult literarisch einzuordnen und fiir wie alt und historisch zutref-
fend sie zu halten sind. Es féllt auf, dass sie zusammen gerade den Abschluss

* Vgl. A. Biran/J. Naveh, An Aramaic Stele Fragment from Tel Dan, IEJ 43 (1993) 81-
98; dies., The Tel Dan Inscription: A New Fragment, [EJ 45 (1995) 1-18. Sodann W. Diet-
rich, dawid, déd und bytdwd, ThZ 53 (1997) 17-32.

> Beides steht nicht in unauflésbarem Widerspruch zueinander, doch entweder ver-
sdumt es die Bibel, Jehu als Befehlsempfinger Hasaéls zu deklarieren, oder Hasaél riickt
sich auf Kosten Jehus tibermissig in den Vordergrund.

® Die von manchen Forschern (z.B. E.A. Knauf/A. de Pury/T. Rémer, *BaytDawid ou
*BaytDod? Une relecture de la nouvelle inscription de Tel Dan, BN 72 [1994] 60-69) nach
Auffindung des ersten Stelen-Fragments erwogene Moglichkeit, der Begriff hytdwd in der
Stele meine nicht das Davidhaus (= Juda), sondern das Haus einer Gottheit mit dem Na-
men oder Epitheton déd, wurde nach der Auffindung weiterer Fragmente mit Recht fallen-
gelassen (s. E.A. Knauf, Das «<Haus Davids» in der alt-araméischen Inschrift vom Tel Dan,
BiKi51[1996] 91f.). Mescha betont den Gegensatz zwischen der moabitischen und der israe-
litischen Religion, spricht aber nicht von religiosen Spannungen in Israel.

71720752 in V. 19a ist sekundr, s. unten.

¥ Textus emendatus, s. unten.



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 137

der Jehu-Erzdhlung bilden. Man konnte argwohnen, es handle sich um einen
religios gefirbten Anhang zu einer sonst vollig profanen Geschichte.” Doch
diese Annahme wiire irrig. Schon vorher blitzen in der Erzihlung immer wie-
der Momente auf, die anzeigen, dass sie Jehus Putsch nicht als eine rein poli-
tisch motivierte Tat verstanden wissen will. Erstens ist es ein Prophetenjiin-
ger, der das ganze Geschehen in Gang setzt (II Kon 9,1-10). Es geht nicht an,
diese gesamte Szene etwa fiir redaktionell erklidren zu wollen.'” Denn sie ist
sachlich unlésbar verwoben mit den im Kriegslager bei Ramot-Gilead ihren
Ausgang nehmenden Ereignissen (II Kon 9,11-13.15b.16), und sie wird litera-
risch durch eine sekundire dtr Erweiterung (9,7-10a) als im Kern vor-dtr aus-
gewiesen.'! Zweitens hilt Jehu dem Konig Joram, als dieser ihm entgegen-
fiahrt und ihn nach seinen Absichten befragt, «die vielen Hurereien und Zau-
bereien» seiner Mutter Isebel vor (II Kén 9,22). Das sind eindeutig religios
gefiarbte Vorwiirfe. Auch dieser Passus ldsst sich nicht als sekundér herauslo-
sen, weil Jorams abrupter, freilich vergeblicher Fluchtversuch (9,23) einer er-
zahlerischen Motivation bedarf — und diese liefern eben die Vorhaltungen Je-
hus. Drittens begriindet Jehu seinem Adjutanten gegeniiber die T6tung und
Nichtbestattung Jorams mit einem gegen dessen Vater, Ahab, ergangenen
Jhwh-Wort im Zusammenhang der Nabot-Affire (9,25f.) — und nicht etwa
profan mit einem Justizmord 0.4."

So wird Jehu nicht nur als Militidr und Politiker, sondern auch als religidser
Mensch in Szene gesetzt. Es wire nachgerade befremdlich, wenn auf einen
solchen Erzdhlanfang lediglich die profane Schilderung einer von Jehu in
Gang gesetzten politischen Sduberungswelle folgte. Nach den religitsen Sze-

 E. Wiirthwein (Die Biicher der Konige. 1. Kon 17 — 2. Kon. 25, 1984 [ATD 11/2],
338), Y. Minokami (Die Revolution des Jehu, 1989 [GTA 38], 96f.130) und R.G. Kratz
(Die Komposition der erzihlenden Biicher des Alten Testaments, Gottingen 2000, 169)
erkldren mit unterschiedlichen Begriindungen II Kon 10,17a fiir den Abschluss der Jehu-
Geschichte; alles danach noch Folgende (und auch schon 10,12aab-16) sei sekundér oder
tertidr. J. Pakkala (Intolerant Monolatry in the Deuteronomistic History, 1999 [SESJ 76],
165) braucht keine halbe Seite, um zu einem dhnlichen Schluss zu kommen: «the whole
passage in vv. 18-28 is a later addition to DH». Die Begriindung ist bemerkenswert: Man
konne das Stiick auslassen, ohne dass etwas fehle. Doch worauf zielen dann die beiden,
von Pakkala nicht fiir sekundir erkliarten Passagen I Kén 19,15-18 und II K6n 10,15£.?

10 E. Wiirthwein tut genau dies — und ist dann zu der Behauptung gezwungen, es habe
einmal eine vollig «profane Version» der jetzt religios liberarbeiteten Szene 9,1-13 gege-
ben, in welcher «Proklamation und Huldigung ... Ausdruck einer Offiziersrevolte» und
nicht «Reaktion auf die Salbung und das Jahwewort» waren (a.a.O. 330). Solch ein Postu-
lat ist vollig unbeweisbar.

' 'Vgl. W. Dietrich, Prophetie und Geschichte. Eine redaktionsgeschichtliche Untersu-
chung zum deuteronomistischen Geschichtswerk (FRLANT 108), 1972, 47f.

12" Dass dieser Riickverweis offensichtlich nicht genau auf die uns jetzt vorliegende
Erzdhlung T Kon 21 verweist, spricht nur fiir seine Urspriinglichkeit im Zusammenhang
der Jehu-Novelle.



118 Walter Dietrich

nen zum Auftakt erwartet man hernach auch religiése Taten.'* Die Leser-
schaft wird angeleitet, Jehus blutiges Wiiten gegen die Konigshduser von Is-
rael und Juda in einem religiosen Bezugsrahmen zu sehen. Dass Jehu selber
von religidsen Motiven getrieben war, ist damit nicht gesagt — nicht einmal,
dass der Erzdhler das denkt. Zwar ldsst er Jehu davon sprechen, er wolle ei-
nen «Lastspruch Jhwhs» iiber Ahab verwirklichen (9,25) und «fiir Jhwh ei-
fern» (10,16), doch sind dies, wohlgemerkt, Worte im Mund einer Erzahlfi-
gur. Ob der Erzihler sie fiir bare Miinze nimmt, und ob wir das tun sollen,
steht dahin.'

Doch sehen wir zunéchst zu, welches die konkreten religiosen Taten Jehus
sind, die am Schluss der Jehu-Novelle beschrieben werden.

1. Textanalyse

Der Szene von der Verbriiderung Jehus mit Jonadab ben Rechab (II Kén
10,15-17a) kommt im Erzihlablauf die Funktion einer Uberleitung vom
Kampf gegen die Konigshéduser zu dem gegen Baal zu. Jehu steht immer noch
auf dem Streitwagen, mit dem er gewissermassen das vorangehende Gesche-
hen durchrast hat. Jetzt bewegt er sich auf Samaria zu. Die Hauptstadt des
omridischen Israel darf in einem Bericht wie diesem nicht fehlen, kann doch
der Machtwechsel nicht abgeschlossen sein, bevor der neue Machthaber ins
alte Machtzentrum vorgestossen ist. Politische Probleme stellen sich ihm dort
freilich nicht mehr. Den bisherigen Konig samt der Konigsmutter hat Jehu bei
und in Jesreel getotet bzw. toten lassen, die librigen mdnnlichen Angehorigen
des Konigshauses waren, angeblich zu seiner Uberraschung, von den Nota-
beln Samarias gekopft worden. Irdische Gegner hat Jehu in Samaria also
nicht mehr, wohl aber einen himmlischen. Dass es um dessen Bekdmpfung im
abschliessenden Akt des Dramas gehen wird, kiindigt sich eben in der Begeg-
nung mit Jonadab an.

Der Text verrit tiber die Identitéit dieses Mannes nicht viel; offenbar wird
vorausgesetzt, dass die Leserschaft ihn kennt. Schon das scheint angesichts
der religiosen Grundtonung der Geschichte auf eine herausragende religiose
Personlichkeit zu weisen. Warum sonst auch sollte Jehu gerade vom «Eifern
fir Jhwh» sprechen — und eben dadurch erreichen, dass Jonadab zu ihm auf

¥ Vgl. S. Otto, Jehu, Elia und Elisa. Die Komposition der Elia-Elisa-Erziihlungen aus-
gehend von der Erzdhlung von der Jehu-Revolution, Diss. ev. theol. Miinster 1999, 69
(jetzt: BWANT 152 [2001]): «Die Erzihlung von der Jehu-Revolution ist also von Anfang
an auf ihr Ende, die Vernichtung des Baalkultes, hin angelegt.»

4 Wie wenig der Erzihlfigur Jehu iiber den Weg zu trauen ist, zeigt sich wenig spiiter,
als er versichert, er wolle «Baal viel dienen» (10,18).



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 119

den Wagen steigt?"® Dank einem gliicklichen Zufall taucht Jonadab ben Re-
chab noch einmal an ganz anderer Stelle in der Bibel auf. In Jer 35 erscheint
er als Ahnherr einer Ordensgemeinschaft, die sich durch treues Festhalten an
ihren Prinzipien, insbesondere am freiwilligen Verzicht auf Kulturlandfreu-
den wie das Wohnen in festen Hausern und das Weintrinken, auszeichnet.
Die Erzihlung dariiber spielt am Anfang des 6. Jahrhunderts, und da er-
scheint die Erinnerung an einen Ahnvater im 9. Jahrhundert als durchaus
moglich. Eben der Jonadab ben Rechab, der an Jehus «Eifern fiir Jawh» teil-
hatte, erweist sich somit als Griinder eines Ordens, der iber Jahrhunderte
hinweg an einem von ihm propagierten, religios motivierten asketischen Le-
bensideal festhielt.'

Gemeinsam fahren nun die beiden Eiferer nach Samaria. Dort existiert
seit Ahabs Tagen ein Baaltempel (I Kon 16,32). Er diirfte in der Religionspo-
litik der Omriden eine dhnliche Rolle gespielt haben wie der Jerusalemer
Jhwh-Tempel bei den Davididen oder die Staatsheiligtiimer von Bet-El und
Dan bei Jerobeam I. In allen diesen Fillen waren die geistlichen Wiirdentra-
ger mit den weltlichen Machthabern eng verbunden, standen Thron und Al-
tar (wie spiter noch so oft) nah beieinander. Insofern machte eine Attacke
des gegen die Omriden putschenden Jehu gegen Baal und seine Diener in Sa-
maria (religions-)politisch durchaus Sinn und unterlége nicht von vornherein
dem Verdacht, lediglich der Phantasie spiterer, streng monotheistisch den-
kender Theologen und Redaktoren zu entspringen.

Freilich ist der fiir diese Frage zentrale Textabschnitt II Kon 10,17-25 of-
fenbar nicht aus einem Guss, sondern nachtréglich aufgefiillt worden.

Da ist ein Erzdihlkern, der die hohe narrative Qualitidt und sachliche Dich-
te aufweist, die man der Jehu-Novelle oft nachgeriihmt hat.

e V. 17aa schafft die Exposition fiir das Folgende. Jehu langt in Samaria
an,'” und man ist gespannt, was sich dort ereignen wird.'® Gespannt sind
natiirlich auch die Samarier!

9 Entgegen C. Levin, der Jonadab zu einem Streitwagenoffizier ernennt (Die Entste-
hung der Rechabiter, in: FS O. Kaiser, Gottingen 1994, 301-317), ist das Streitwagenfahren
nicht Jonadabs Profession; denn dann fiihre er seinen eigenen Wagen, und Jehu miisste
ihm nicht beim Besteigen des Gefihrts helfen.

' G. Hentschel kommentiert unter Verweis auf Jer 35: «Die Rechabiter ... hielten also
an der nomadischen Lebensweise fest. Mit der kanaandischen Kultur und ihrem Frucht-
barkeitskult wollten sie nichts zu tun haben. Wenn Jehu ihren Fithrer zu sich auf den
Wagen steigen lie3, dann demonstrierte er damit, dafl von nun an die Konservativen in
Israel das Sagen hatten» (2 Konige, 1985 [NEB.AT 11, z. St.]. Vgl. auch M.Y. Ben-Gavriél,
Das nomadische Ideal in der Bibel, StZ 171 (1962/63) 253-263.

'7 Interessanterweise verlautet von Jonadab hier nichts. Anscheinend handelt es sich
schon bei der alten Jehu-Erzdhlung um eine aus verschiedenen, urspriinglich vielleicht
separat umgelaufenen Szenen zusammengesetzte Komposition. (V. 23, wo Jonadab noch
einmal erwédhnt wird, gehort zu einer sekundiren Passage, s.u.)



120 Walter Dietrich

e Laut V. 18 ldsst Jehu die Bewohner der Stadt zusammenrufen, um ihnen
etwas mitzuteilen, was sie genauso liberrascht haben wird wie uns: Er, Je-
hu, wolle Baal hingebungsvoller dienen als Ahab! Den Dynastiegriinder
Omri und die spiteren Dynasten Ahasja und Joram {ibergeht er mit
Schweigen (Letzteren hat er ja auch gerade erst erschossen); bewusst und
gezielt misst er sich mit dem Stifter des Baaltempels, Ahab."

* [Indas Staunen platzt der Befehl V. *19, man solle alle Propheten und Prie-
ster des Baal herbeirufen;?® keiner diirfe fehlen, «denn ein grosses
Schlachtopfer fiir Baal plane ich». Die Formulierung ist, wenn man den
Fortgang der Geschichte kennt, von grausamer Doppeldeutigkeit. Die Be-
troffenen aber haben den gefidhrlichen Unterton in Jehus Ankiindigung
anscheinend iiberhort; wenn nicht, hatten sie doch keine Chance auf Ent-
kommen: «Jeder, der wegbleibt, wird nicht mehr leben!» Dass auch alle,
die kommen, nicht mehr leben werden, sagt Jehu nicht. Die Religions-
funktiondre in Samaria hatten die Wahl hochstens zwischen Strick und
Galgen.

e (b arglos oder nicht, laut V. 24a «<kommen sie hinein (ins Tempelgelédn-
de), um Schlachtopfer und Brandopfer zu vollziehen». Draussen organi-
siert Jehu bereits das vorgesehene Massaker: 80 Soldaten werden, jeder
personlich, dafiir verantwortlich gemacht, dass keiner von denen da drin-
nen am Leben bleibt (V. 24b). Nachdem die Tieropfer beendet sind — irri-
tierenderweise scheint sich Jehu selber an ihnen beteiligt zu haben?' —, be-
ginnt das Menschenopfer. Die bereitstehende Eliteeinheit erledigt die ihr
von Jehu noch einmal eingeschirfte Aufgabe emotionslos und griindlich
(V. 25abo): «Und sie schlugen sie mit der Schirfe des Schwertes und war-
fen sie hinaus».

In diese Erzihlung mit ihren schrecklich scharfen Konturen sind indes im
jetzt vorliegenden Text einige Zusdtze eingefiigt worden, die das Bild des Ge-
schehens nicht unerheblich verdndern.

e In V. 17b wird behauptet, Jehu habe in Samaria zunéchst noch weitere
Omriden getotet. Man erfahrt nicht, um wen es sich da tiber die schon ge-
toteten 70 Prinzen hinaus (10,1-10) noch gehandelt haben sollte. Die

'¥ Eine wichtige Beobachtung notiert S. Otto (s. Anm. 13, 69): «Die Wendungen «und
... ging nach ...> bzw. und ... kam nach ...> bilden in der iibrigen Erzidhlung stets nur die
Uberleitung zwischen den einzelnen Szenen ... Der Leser erwartet nach 10,17aa eine Schil-
derung der Vorginge in Samaria».

1 Vgl. I Kén 16,32, eine offenbar zutreffende Annalennachricht. Ahab diirfte indes
auch politisch der bedeutendste Omridenherrscher gewesen sein, vgl. nur seine Erwih-
nung in der sog. Monolith-Inschrift Salmanassars I11. (*TGI, 1968, 50).

% «...und alle seine Verehrer» ist Zusatz, s. sogleich.

2l Das Suffix in 152> (V. 25a0) kann man kaum anders verstehen. J. Gray (I & II
Kings, *1977 [OTL], 561) bemerkt dazu lakonisch: «the end may have justified the means».



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 121

Nachricht verdankt sich wohl redaktioneller Griindlichkeit, welche die
(von DtrP eingetragene) Ankiindigung II Kén 9.8f. — von Ahabs Ge-
schlecht sollten ausnahmslos alle, «Miindige wie Unmiindige», ausge-
l6scht werden — haargenau erfiillt sshen méchte.”” Doch Jehu interessierte
sich, wie gesagt, jetzt nicht mehr fir das (bereits ausgeschaltete) Haus
Omri, sondern fiir das Haus Baals, einen bisher noch unbehelligt geblie-
benen Stiitzpfeiler der omridischen Macht.

e Nach Jehus scheinheiligem Bekenntnis zu Baal und seinem Aufruf zu ei-
nem grossen Opferfest (V. 18.19a) teilt ein — offenbar um Jehus Recht-
gldubigkeit besorgter — Ergidnzer der Leserschaft mit, wie es wirklich war:
«Jehu tat das nur zum Schein, welil er die Diener Baals vernichten wollte»
(10,19b). Eine solch plumpe Lesehilfe bleibt weit unter dem Niveau der
echten Jehu-Erzédhlung.

e Die in V. 19b gebrauchte, umfassende Formulierung «die Diener Baals»
evoziert die Vorstellung eines umfassenden Vorgehens gegen alle Anhién-
ger dieses Gottes.” Sie findet sich in unserem Passus noch mehrmals, ist
aber sekundir gegeniiber der viel begrenzteren und konkreteren Vorstel-
lung, dass Jehu gegen die Religionsfunktiondre im Staatsheiligtum der
Omriden vorging. Entsprechend istin V. 19a von den 2°X*2) und den 2°J112
Baals die Rede, beide verbunden mit der Kopula 1. Dazwischen schiebt
sich — sekundir eingetragen und nicht einmal durch ein 1 eingereiht — die
generelle Bezeichnung 1729792, Jehu musste eben alle Baalverehrer aus-
rotten!

e Laut V. 20 ruft Jehu eine Festversammlung fiir Baal aus. Dieser Appell
doppelt sich mit demjenigen von V. 18.19a, wo er bereits zu einem Opfer-
fest eingeladen hat.

e Nach V. 21 schickt Jehu «in ganz Israel» umher und lisst alle Baalverehrer
des Landes nach Samaria holen. «Und es blieb keiner iibrig, der nicht
kam.» Ndhme man diese Aussage zum historischen Nennwert, wiirde dies
nicht nur den Zeitrahmen, sondern auch das Tempelgebdude und die T6-
tungskapazitét der bereitgestellten Militireinheit sprengen — ein Fauxpas,
der dem genialen Jehu-Novellisten nicht unterlaufen wire.

e Die Idee einer nach Samaria einberufenen Massenversammlung aller is-
raelitischen Baalanhéinger zieht nun aber ein neues Problem nach sich:

2 Von gleichem Geiste und gleicher Provenienz scheint die summarische Bemerkung
in 10,11 zu sein, wonach Jehu alle in Jesreel anwesenden Omriden ausgeléscht habe.

% Der Autor hat anscheinend klare Vorstellungen, um was fiir eine Religion es sich
da, und vor allem: dass es sich um eine falsche Religion handelte. In Wirklichkeit ist ja
durchaus unklar, ob und wie sich die Baalverehrung konkret von der Jhwh-Verehrung
unterschieden hat. Vermutlich sahen die meisten Leute in Israel beides nicht als scharfen
Gegensatz, traten vielmehr die beiden Gottesbezeichnungen erst nach und nach zueinan-
der in Kontrast als plakative Sigla fiir unterschiedliche ethisch-politische Ausrichtungen
der in Israel gelebten Religiositit.



122 Walter Dietrich

Durch Jehus generellen Aufruf konnten ja auch arglose Gemiiter oder
Unaufmerksame in die Falle gelockt worden sein! Um deren Aussortie-
rung geht es in V. 22f. Es ist hier ein Problem angesprochen, das in den
spidten Texten Gen 18,17-33 und Ez 18 intensiv verhandelt wird: Darf es
geschehen, dass im Grunde unschuldige Menschen fiir die Schuld anderer
mitbiissen? Die Fragestellung verrit, dass die schmerzlichen und wirren
Verhiltnisse der exilisch-nachexilischen Zeit das kollektive Lebensgefiihl
Israels bzw. Judas zerriittet haben; man fiihlt sich fiir die Schuld der Vor-
fahren bestraft oder durch die Schuld der heidnischen Umwelt bedroht —
und erwartet von Gott Gerechtigkeit gegeniiber dem unschuldigen Ein-
zelnen. Unser Text spiegelt diese Thematik in die Historie zuriick. Er will
sichergestellt sehen, dass das von Gott verhédngte und von Jehu vollstreck-
te Strafgericht am Baaldienst nur bewusste Baalanhénger trifft. Darum
das Verteilen besonderer Kleider, mit denen sich die Betroffenen klar als
Baaldiener deklarieren. Darum noch einmal die ausdriickliche Aufforde-
rung: «Priift und seht, dass da nicht doch unter euch einer von den Jhwh-
Verehrern ist, sondern dass ihr alle wirklich Baalverehrer seid!» Diese
Nachforschung ldsst Jehu ausdriicklich im Beisein Jonadabs vornehmen;
die Pridsenz des frommen Mannes gewéhrleistet, dass alles gerecht und mit
rechten Dingen zugeht.

Der grosse Einschub in 10,19b-23%* hat somit ein einziges Grundanliegen:
Es sollen alle Baalanhédnger in Israel gewesen sein — aber wirklich nur sie —,
die Jehu damals ausrottete. Die urspriingliche Erzihlung liess Jehu einen be-
grenzteren Schlag fithren: Ihr zufolge wurden damals nur die Kultfunktionire
am Konigsheiligtum von Samaria — sie aber wirklich alle — massakriert.”

# Dazu kommt noch die vorbereitende Glosse 17720772 in 10,19a. — Die Hypothese
einer zweifachen Textschichtung in dem fraglichen Passus ist schon oOfter vertreten wor-
den, und jedes Mal ging es darum, zwischen der T6tung <nur> von Kultfunktionédren und
dem Massenmord an allen Baalverehrern zu unterscheiden. V. Fritz (Das zweite Buch der
Konige [ZBK. AT 10.2], 1998, 56f.) behauptet dies nur summarisch. G. Hentschel (s. Anm.
16) trennt genauerhin eine «apologetische Bearbeitung in 19£.23b.24» von einer
«urspriinglichen Schilderung in 18.21f.23a0.25b». E. Wiirthwein wiederum (s. Anm. 9,
340-342) sicht in den — doch sehr atomisierten — Textbruchstiicken 10,18aab.19aa.20.%23a.
24a.25a die Grundschicht und erkléirt bereits diese fiir dtr. Es muss nicht betont werden,
dass sich diese Vorschlige nicht unerheblich von dem oben gemachten unterscheiden. Sie
stimmen aber doch so weit iiberein, dass die von S. Otto (s. Anm. 13, 70) wieder verfoch-
tene Einheitlichkeit des Textes dusserst fraglich wird.

» Unwillkiirlich fiihlt man sich an die Erzidhlung von der Opferprobe in I Kén 18 erin-
nert, derzufolge Elija xur> die 400 Baalpropheten (eigenhdndig!) massakriert (18,40).
Dem Volk, auch den Baalanhiingern in ihm, geschicht nichts zuleide, es wird aber auf die
Seite Jhwhs gezogen. Die von R. Smend gedusserte (und wohlbegriindete!) Vermutung,
die Jehu-Geschichte habe als Vorbild der Elija-Geschichte gedient (Das Wort Jahwes an
Elia, in: Ders., Die Mitte des Alten Testaments. Ges. Stud. I, 1986 [BEvTh 99], 138-153,



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 123

Wir wenden uns nun der Schlussszene der Jehu-Geschichte in II Kon
10,25bb-27 zu. Hier geht es um die Verwiistung und Entweihung der Baal-
kultstdtte in Samaria. Allein die lokale Zentrierung weist den Abschnitt als
logische Fortsetzung der Grundschicht von 10,17-25 aus.?® Kaum haben die
Soldaten ihr blutiges Handwerk an den Kultdienern vollendet — nach antiken
Massstiben ein schweres Sakrileg —, nehmen sie sich der Kultstiitte an, bereit,
sogleich das nédchste Sakrileg zu begehen.

 Sie dringen «zur Stadt des Baaltempels» vor (7227777772 "7, V.25bB).
Der Ausdruck ist schwierig; das empfanden schon die antiken Tradenten.
Entweder ist mit einer Textverderbnis zu rechnen?” oder mit einer spezi-
ellen Bedeutung von "0, %

* V.26 («und sie schafften die Mazzebe(n)*’ des Baaltempels hinaus und
verbrannten sie’’») und V. 27a («und sie zerschlugen die Mazzebe Baals»)
scheinen sich zu doppeln und iiberdies zu widersprechen. Natiirlich ist
eine Mazzebe aus Stein und kann schwerlich verbrannt werden. Entweder
also ist V. 26 der Nachtrag eines Ergénzers, der keine Vorstellung mehr

bes. 1491.), gewinnt zusétzliche Plausibilitdt, wenn man dabei nicht an die jetzige, sondern
an die eruierte, urspriingliche Form von Il Kon 10,17-25 denkt.

% Gegen S. Otto (s. Anm.13, 49f.) die, angelehnt an H.-D. Hoffmann (Reform und
Reformen. Untersuchungen zu einem Grundthema der deuteronomistischen Geschichts-
schreibung [AThANT 66], 1980, 97ff.), hier «den deuteronomistischen Bearbeiter» (sie
will nur einen kennen!) am Werk sieht, welcher «Jehus Beseitigung der Baalspriester, -
propheten und -verehrer ... zu einer Kultreform, dhnlich der des Josia ... hochstilisieren
wollte».

> 7' fehlt in einer hebriischen Handschrift und in der lukianischen LXX-Version:
lectio facilior — oder Hinweis darauf, dass das Wort in der tibrigen Textiiberlieferung eine
Dittographie zu 72 ist (so HALAT 777)? Die seit Klostermann tibliche Ersetzung von 7'V
durch 7°27 wire hilfreich, ist aber nicht leicht zu begriinden. Es fiihrt auch nicht weiter,
dass LXX* statt 5027772 «Haus des Konigs» hat; zuvor wie danach geht es ja um Mass-
nahmen gegen den Kult, nicht gegen das Konigshaus.

* Etymologisch bringt man das Wort mit ugaritisch ¢r <geschiitzter Ort> oder mit 7P
awmmauerte Stadt> zusammen, s. HALAT 776. Beides lisst sich auf die hier vorausge-
setzte Situation etwa so beziehen, dass sich das Massaker an den Priestern und Propheten
im Freien, ndmlich im Tempelvorhof ereignete, wo ja die Schlacht- und Brandopfer voll-
zogen wurden, und dass die Soldaten sich anschliessend gegen massive Baulichkeiten
innerhalb des heiligen Bezirks wandten: sei es ein abgetrenntes Areal um die Cella herum
oder diese selbst. J. Gray (s. Anm. 21, 562) verweist auf eine Analogie im ugaritischen
Baal-Mythus, wo sich gr unverkennbar auf den innersten Bezirk eines Heiligtums bezieht.
Vielleicht ldsst sich hier auch II Sam 10,12 beiziehen: eine einigermassen riitselhafte Stelle,
wo Joab vor einer Schlacht zur Tapferkeit auffordert «um der Stadte unseres Gottes wil-
len»; sind damit, mitten im Ammoniterland, einfach nur die Stidte Israels oder Judas
gemeint — oder nicht vielmehr die heiligen Stédtten Jhwhs bzw. dieser selbst, fiir den man
sich tapfer schlagen solle?

* Einige hebriiische Handschriften haben hier — passenderweise — den Singular.

* Hier ist das Suffix fem. sing. gebraucht, was an sich den Singular «<Mazzebe» (oder
allenfalls ein anderes Wort) erfordert.



124 Walter Dietrich

von einem solchen Kultgegenstand hatte — was angesichts der reichlichen
Belege in der Hebriischen Bibel schwer vorstellbar erscheint —, oder das
Objekt des Verbrennens war urspriinglich ein anderes: wie oft vorgeschla-
gen und sehr plausibel, eine Aschere. Denn schwerlich befand sich das
Symbol Baals, in diesem Fall eine Mazzebe, allein, d.h. ohne weibliches
Pendant, in der Cella.’! Seine — gelegentlich auch Jhwhs! — Paredros,
Aschera («die Segensreiche»), war hidufig, wenn nicht immer, durch einen
holzernen Pfahl symbolisiert:** Relikt des mit dieser Fruchtbarkeitsgottin
konnotierten Baumes.*

e Nachdem die beiden zentralen Gottessymbole zerstort sind, wird der gan-
ze Tempel niedergerissen und zur Latrine® umfunktioniert; eine solche
befinde sich, heisst es abschliessend, an jenem Ort «bis auf den heutigen
Tag»: eine klassische Ortsitiologie (V. 27b).

Damit ist die Jehu-Novelle in gewisser Weise zu ihrem Anfang zurtickge-
kehrt. Was sich schon eingangs im Auftreten eines Jhwh-Propheten andeute-
te, ist am Schluss offenbar: Der Kampf Jehus ging um Thron und Religion zu-
gleich. Der Umsturz wurde dieser Darstellung zufolge nicht nur von militéri-
schen, sondern auch von streng jahwistischen Kreisen getragen. Eine kamp-
ferische, gegen das politische und religiose System der Omriden gerichtete
Oppositionsbewegung nutzte Jehu als scharfgeschliffene Speerspitze — und
dieser Waffe vermochten weder die irdischen Machthaber noch ihre himmli-
schen Beschiitzer zu widerstehen.

I1l. Literarische Einordnung

Wir stellen zusammenfassend fest, dass die drei untersuchten Szenen 11
Kon 10,15-17a, II Kon 10,17b-25aba und 1T Kon 10,25abB-27 erzihlerisch wie
sachlogisch eng miteinander verkniipft sind. Freilich ist die Mittelszene er-
heblich erweitert worden. Hatte eine relativ knappe Grundschicht ein von
Jehu befohlenes Massaker an den Kultbediensteten des Baaltempels von Sa-

3 Immerhin stellt DtrH in I Kon 16,33, vermutlich gestiitzt auf das «Tagebuch der
Konige von Israel», fest, Ahab habe «eine Aschera gemacht», Unmittelbar voran geht die
Notiz vom Bau des Baaltempels.

2 Dieser wurde in Jhwh-Heiligtiimern offenbar gern «neben» (73X) den Jhwh-Altar
«gepflanzt» (Y01, Dt 16,21) oder von dort «herausgehauen» (5772, Ri 6,25f1.; I Kon 23,14)
und eben «verbrannt» (772, Dt 12.3; IT Kén 23,15). Im Baaltempel von Samaria stand die
Aschere offenbar neben oder gegeniiber der Baal-Mazzebe.

3 Vgl. O. Keel/C. Uehlinger, Gottinnen, Gétter und Gottessymbole. Neue Erkennt-
nisse zur Religionsgeschichte Kanaans und Israels auferund bislang unerschlossener iko-
nographischer Quellen (QD 134), 1992, 262f.

3 Hier diirfte mit dem Qeré und einigen hebriischen Handschriften mxx15 (von der
Wurzel XX, also etwa «Ausscheidungen») zu lesen sein, wenngleich dies in dieser Bedeu-
tung ein Hapaxlegomenon ist.



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 125

maria geschildert (10,17a0.18.%¥19a.24.25aba), so zogen spitere Ergidnzer den
Kreis der Opfer erheblich weiter: Jehu soll auch noch bis dahin am Leben ge-
bliebene Mitglieder des Konigshauses (10,17apb) und er soll schliesslich sémt-
liche Baalverehrer in ganz Israel ausgerottet haben (10,19b-23).

Die Grunderzihlung fiigt sich ausgezeichnet in Intention und Erzihlweise
der iibrigen Jehu-Novelle: Berechnend zieht Jehu in der Gestalt Jonadabs
eine Galionsfigur der radikal-jahwistischen Opposition an sich, hart und skru-
pellos fiithrt er seine Schldge gegen die koniglichen Kultbediensteten und das
Konigsheiligtum von Samaria. Gibt und bekennt er sich auch als religidser Ei-
ferer, so agiert er doch vollkommen kaltbliitig und emotionslos. Den omridi-
schen Kultfunktiondren gegeniiber, die er um ihres Glaubens (und gewiss
auch um ihrer politischen Bindung!) willen hasst und umbringen will, gibt er
sich als Glaubensgenosse, ja, er beteiligt sich hochstpersonlich am Opfer-
dienst fiir ihren Gott, um sie in Sicherheit zu wiegen und fest in der todlichen
Falle zu wissen. Was ist von einem solchen Menschen zu halten — vielmehr,
was halt der Erzédhler von ihm? Er ldsst uns dartiber im Unklaren. Vermutlich
hat er Sympathie fiir Jehus Ziele; ob er die von ihm angewandten Mittel bil-
ligt, bleibt indes fraglich.

Die sekundire Textebene, die vornehmlich in II K6n 10,19b-23 zu greifen
ist, erscheint erzdhlerisch viel weniger, theologisch dafiir umso mehr ambitio-
niert. Jehus Revolution soll ein vernichtender Schlag gegen den Baalglauben
in ganz Israel gewesen sein. Um narrative Schliissigkeit bemiiht sich der Au-
tor nicht. Jehu nimmt sich viel Zeit, um die Baalverehrer aus dem ganzen
Land zusammenzurufen, nimmt sich viel Miihe, jeden einzelnen Jhwh-Vereh-
rer aus der rmassa perditionis herauszufiltern, mutet seinen gerade achtzig Sol-
daten allzu viel zu, wenn er sie eine das gesamte Tempelgeldnde fiillende
Menge von Menschen abschlachten léasst. Triebfeder dieser Darstellung ist
der Wunsch nach einer grundsitzlichen Abrechnung mit der Baalreligion.
Deren Konturen jedoch sind ebenso ausufernd wie verschwommen. Im Grun-
de geht es um Apostasie generell. Der Baalismus, der da mit Stumpf und Stiel
ausgerottet wird, ist Chiffre fiir eine namenlose, allgegenwirtige Bedrohung
des rechten Glaubens. Jehus Kampf gegen den Baal schlechthin geridt zum
Exorzismus alles dessen, was man fiir nicht-jahwistisch bzw. unjiidisch halt.®
Ein derartiger intoleranter, ja militanter Monotheismus begegnet mehrfach
in spat-dtr, wohl schon nachexilischen Texten, fiir die sich das Siglum DtrN
eingebiirgert hat.*

* Es ist dies die letzte Stufe der von J. Jeremias (Der Begriff «Baal» im Hoseabuch
und seine Wirkungsgeschichte, in: W. Dietrich/M.A. Klopfenstein [Hg.], Ein Gott allein?
[s. Anm. 2], 441-462) nachgezeichneten Entwicklung, welche die Baal-Figur in der altis-
raclitischen Religions- und Literaturgeschichte genommen hat.

# Esist hier an die militante Landnahme- bzw. Landrdumungsideologie im Josuabuch
(v.a. Jos 13; 23) zu erinnern, an der R. Smend einst die Theorie einer mehrschichtigen



126 Walter Dietrich

Es ist nun noch der Abschluss der Jehu-Perikope in II Kon 10,28-36 in den
Blick zu nehmen. Er gilt allseits als dtr, ist aber allem Anschein nach nicht aus
einem Guss. In V. 28 wird Jehu fiir die Vernichtung des Baal gelobt, in V. 29
fiir die Beibehaltung der Heiligtiimer in Bet-El und Dan getadelt, in V. 30 fir
sein Dreinschlagen gegen die Omriden gelobt, in V. 31 noch einmal wegen
Bet-El und Dan getadelt. V. 31 ist als klassischer Fall einer «Wiederaufnah-
me» zu bezeichnen®’, wobei sich gegeniiber V. 29 nomistische Téne einmi-
schen (die «Tora Jhwhs» nicht «von ganzem Herzen» «bewahren»), wir es
also mit DtrN zu tun haben. Dessen Anliegen war offenbar die Einfiigung von
V. 30, einem von der Aussage her in der Tat bemerkenswerten Vers. In ihm
wendet sich Jhwh personlich an Jehu,” um ihm mitzuteilen, dass die Ausrot-
tung des «Hauses Ahabs» in seinen Augen «das Rechte» gewesen sei und ihm
zur Belohnung «vier S6hne auf dem Thron Israels sitzen» sollten. Alle Zu-
riickhaltung im Urteil tiber Jehus blutige Taten wird hier aufgegeben, Gott
selbst deklariert sie als seinem Willen gemadss; zwischen dem «Guttun» Jehus
und der angekiindigten Wohltat Jhwhs wird ein positiver Zusammenhang
hergestellt.”

Nach der élteren dtr Textebene hingegen besteht ein negativer Zusam-
menhang zwischen einem Fehlverhalten Jehus und der darauf folgenden gott-

Redaktion des dtr Geschichtswerks entwickelt hat (Das Gesetz und die Volker. Ein Bei-
trag zur deuteronomistischen Redaktionsgeschichte [1971=], in: Ders., Die Mitte des
Alten Testaments, [s. Anm. 25] 124-137; zusammenfassend ders., Die Entstehung des
Alten Testaments, Stuttgart *1989, § 19). Die Idee, dass Nicht-Thwh-Gldubige aus Israel
auszurotten seien, wird in Dt 13 und Dt 17,2-7 propagiert, ebenfalls spiat-dtr Texten, vgl. T.
Veijola, Wahrheit und Intoleranz nach Deuteronomium 13, in: Ders., Moses Erben. Stu-
dien zum Dekalog, zum Deuteronomismus und zum Schriftgelehrtentum [BWANT 149],
2000, 109-130. Veijolas Schiiler J. Pakkala (s. Anm. 9) hat den — in vielem, aber nicht in
allem iiberzeugenden — Nachweis zu fiihren versucht, dass alles, was im Alten Testament
nach «Intolerant Monolatry» aussieht, diesen jungen Textschichten zugehort.

7 C. Kuhl, Die «Wiederaufnahme» — ein literarkritisches Prinzip?, ZAW 64 (1952) 1-
11. - J. Pakkala (s. Anm. 9, 165) stellt die Dinge auf den Kopf, wenn er zur Doppelung
zwischen V. 29 und V. 31 bemerkt, «that v. 29 is a redactor’s attempt to return to the origi-
nal text».

*# Dies wird in keiner Weise szenisch ausgestaltet — dhnlich wie in 1 Kén 9,1-9 und
11,9-13, zwei DtrN-Abschnitten (vgl. W. Dietrich, Prophetie und Geschichte [s. Anm. 11],
68f.72f.).

¥ Es gibt ein ganzes Netzwerk derartiger DtrN-Kommentare: zur Geschichte des
Nordreichs in 11 Kon 13,5; 13,23; 14,26f.; 15,12, zur Geschichte des Siidreichs in I Kon
11,12£.36; 15.4; 11 Kon 8,19; 19,34. Zur literarischen und theologischen Einordnung vgl. W.
Dietrich, Niedergang und Neuanfang. Die Haltung der Schlussredaktion des deuterono-
mistischen Geschichtswerkes zu den wichtigsten Fragen ihrer Zeit, in: B. Becking/M.C.A.
Korpel (eds.), The Crisis of Israclite Religion. Transformation of Religious Tradition in
Exilic and Post-Exilic Times (OTS 42), 1999, 45-70.



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 127

lichen Strafe: Wegen Jehus Festhalten an der «Siinde Jerobeams» (V. 29)%
habe Israel schwere aussenpolitische Riickschlige hinnehmen miissen (V.
32f.). Das entspricht der generellen Linie der Geschichtsschreibung von
DtrH, die in der Untreue gegen Gott die Ursache fiir politische Unannehm-
lichkeiten in der Geschichte Israels und Judas, ja letztlich fiir den Untergang
beider Staaten und das Exil sieht.*!

Dem negativen Urteil von DtrH iiber Jehu in V. 29 (und der entsprechen-
den Bestrafung in V. 32f.) geht nun aber in V. 28 ein positives* voraus: «Und
es rottete Jehu den Baal aus Israel aus.» Die Formulierung ist ungewohnlich;
allermeist sind Objekte von 77U hif. (bzw. Subjekte von 7Y nif.) Menschen,
Menschengruppen oder Volker.” Auf keinen Fall haben wir in V. 28 typisch
dtr Sprachstil vor uns. Sollte DtrH den Satz also einer Quelle entnommen ha-
ben? Auf den ersten Blick scheint sich dafiir die Jehu-Novelle anzubieten, fiir
die ja nicht nur V. 27 (die Latrinen-Atiologie), sondern auch V. 28 einen ein-
drucksvollen Schluss abgeben kdnnte. Doch wie wir oben feststellten, rechnet
die urspriingliche Jehu-Erzihlung nicht mit einem Vorgehen Jehus gegen
Baal in ganz Israel, sondern nur in Samaria. Die andere Quelle, aus der V. 28
stammen konnte, ist das «Tagebuch der Konige von Israel», das DtrH immer
wieder (und so auch in 10,33-36) als Quelle seines Wissens iiber die Geschich-
te des Nordreichs zitiert. Und in der Tat ist es moglich, ja wahrscheinlich, dass
darin die kultpolitischen Massnahmen Jehus erwihnt, auch dass sie dort ein

“ Die «Siinde Jerobeams» ist ein Makel, der fast allen Konigen des Nordreichs

anhingt. Vgl. J. Debus, Die Siinde Jerobeams. Studien zur Darstellung Jerobeams und der
Geschichte des Nordreichs in der deuteronomistischen Geschichtsschreibung (FRLANT
93), 1967.

4 So grundlegend M. Noth, Uberlieferungsgeschichtliche Studien. Die sammelnden
und bearbeitenden Geschichtswerke im Alten Testament, Tiibingen ?1957. Beispielhaft
wird diese Geschichtstheologie im dtr Richterbuch entfaltet: Ri 2 bietet das Programm,
die Rettergeschichten mit ihrer dtr Rahmung zeigen seine Durchfiithrung. In der Konigs-
zeit wird der Zusammenhang von Verfehlung und Bestrafung gleichfalls immer aufs Neue
vorgefiihrt. Hier nur einige Beispiele: 1 Kon 11,1-13.14-40 (Salomo); I Kén 14,22-24.25f.
(Rehabeam); I Kon 15,26.27f. (Nadab); I Kon 16,19.16-18 (Simri; wegen des Putschberich-
tes hier Vertauschung der Reihenfolge); 11 Kon 16,2-4.5f. (Ahas); I1 Kon 17,2.3 (Hosea).

** Diese Wertung wird durch das eine Opposition anzeigende P zu Beginn von V. 29
bestitigt.

% Einmal, in Dt 4,3 (einem zweifellos spit-dtr Kontext also), steht das Verb in Zusam-
menhang mit «Baal»; doch geht es hier um die Vernichtung der Verehrer des Baal Peor,
nicht um diesen selbst. Und in Jos 7,12, einem ebenfalls spit-dtr Zusammenhang, ist das
Objekt des Vernichtens entwendetes Banngut, das mit der Gottheit zu tun hat, aber natiir-
lich nicht mit ihr identisch ist. Unserer Stelle am néchsten steht die Drohung in Hos 10,8,
die X M2 wiirden vernichtet. Ob man hier, wie in BHS vorgeschlagen, in '81°2 emen-
dieren sollte, bleibe dahingestellt; dann ginge es nicht allgemein um «Hohen», sondern um
die von Bet-El.



128 Walter Dietrich

wenig generalisierend als ganz Israel betreffend dargestellt waren — wenn dies
nicht sogar den Tatsachen entspricht!*

DtrH hatte seine Informationen iiber Jehus Kampf gegen Baal also nicht
aus der Jehu-Novelle. Sollte diese gar nicht in seinem Werk gestanden haben?
Dafiir spricht einiges. Es ldsst sich mit nur ganz wenigen Ergidnzungen aus den
DtrH-Stiicken innerhalb von II Kon 9f. ein Passus tiber (Joram und) Jehu re-
konstruieren, der vollkommen dhnlichen Berichten tiber durch Putsch an die
Macht gekommene Nordreichskdnige entspricht. Zur Veranschaulichung sei
hier eine Rekonstruktion geboten:*

(9,14) Und es verschwor sich Jehu ben Joschafat ben Nimschi gegen Joram. Joram aber
hielt gerade Wacht in Ramot-Gilead, er und ganz Israel, gegen Hasaél, den Kénig von
Aram. Und Jehu erschlug den Joram und wurde Konig an seiner Statt. Was sonst noch von
Joram zu sagen ist, steht das nicht geschrieben im Tagebuch der Kénige von Israel? Im ...
Jahr des Konigs ... von Juda wurde Jehu Konig und (10,36) regierte (iber Israel 18 Jahre in
Samaria.*® (10.28) Jehu vertilgte den Baal aus Israel. (10,29) Doch von den Siinden des
Jerobeam ben Nebat, der Israel zur Siinde verfiihrt hatte, wich Jehu nicht ab: von den gol-
denen Kilbern, dem in Bet-El und dem in Dan. (10,32) In jener Zeit begann Jhwh Stiicke
von Israel abzutrennen. Hasaél schlug sie im gesamten (Ost-)Gebiet Israels: (10,33) vom
Jordan an ostwiirts das ganze Land Gilead und Gad und Ruben und Manasse, von Aroér
am Arnonfluss an, Gilead und Baschan. (10,34) Was sonst noch von Jehu zu sagen ist, und
alles, was er getan hat und all sein Heldentum, steht das nicht geschrieben im Tagebuch der
Konige von Israel? (10,35) Und Jehu legte sich zu seinen Vitern, und man begrub ihn in
Samaria.

Ich habe an anderem Ort die These begriindet,* dass die Jehu-Novelle das
Schlussstiick eines grossangelegten «Prophetischen Erzdhlwerks iiber den
Kampf Jhwhs gegen Baal in Israel» war, das den Grossteil des in I Koén 17 bis
IT Kon 10 vorfindlichen Materials enthielt und erst nachtréglich in das Werk
von DtrH eingesetzt wurde.*® DtrH hat dieses Werk iibergangen oder iiber-

# Die «Tagebiicher» nahmen jeweils die gesamte Regierungszeit der einzelnen Konige
in den Blick, die Jehu-Novelle hingegen nur den Putsch, der Jehu an die Macht brachte.
Warum also sollte Jehu nicht Baal am Anfang in Samaria, dann aber auch anderswo atta-
ckiert haben?

% Abgeschen von einigen Versumstellungen ist das Wegfallen einiger typischer DtrH-
Sitze beim spéteren Einbau der Novelle zu postulieren; sie sind oben im Text kursiv ge-
setzt.

% Wenn es fiir einen Nordreichskonig nicht gar so kiihn erschiene, konnte man hier das
positive Urteil Und er tat das Gute in den Augen Jhiwhs annehmen. In 10,31 jedenfalls, also
in einem DtrN-Kontext, findet sich ein solcher Satz.

47 W, Dietrich, Prophetie im deuteronomistischen Geschichtswerk, in: T. Romer (ed.),
The Future of the Deuteronomistic History (BEThL 147), 2000, 47-65; sowie Samuel- und
Konigsbiicher (W. Dietrich), TRE 30, 1998, 5-20.

% Gegen R.G. Kratz (s.0. Anm. 9, 169f.), der eine scharfe Zisur zwischen den Elija-
Elischa-Stoffen und der Jehu-Novelle macht; nur die letztere habe schon im Werk von
DtrH gestanden. Er ist dann auch gezwungen, alle Anspielungen auf Prophetisches aus der
Novelle zu streichen. So entsteht ein literarisch nicht mehr zu fassender Texttorso.



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 129

sehen. Doch ein vom Geist der élteren Prophetie, insbesondere von Jeremia
beeinflusster Nachfolger, DtrP, setzte es, nebst manchen anderen Stoffen und
selbstverfassten Texten, behutsam und kunstvoll in das Vorgingerwerk ein.
Was den Jehu-Stoff anlangt, lag thm nicht so sehr das Thema Baal am Herzen
als vielmehr das Thema Prophetie. Das zeigen die von ihm stammenden Zu-
sidtze I Kon 9,7-10a.36 und 10,17apb, die allesamt auf den Nachweis abzielen,
dass an Propheten ergangenes Gotteswort unfehlbar in Erfiillung geht.

Fiir die Textentstehung in IT K&n 9f. zeichnet sich somit folgendes Bild ab:

«Tagebuch der Konige Jehu-Novelle
Israels»
) \J
Grundfassung des Prophetisches Erzihl-
Deuteronomistischen ' werk (PEW)
Geschichtswerks
(DtrH)
- Gesamttext (herge- «—
stellt von DtrP)
4

Endtext (erweitert
durch DtrN)

1V. Historische Auswertung

Wir folgen dem Gang der (Religions-) Geschichte — bzw. der Bilder, wel-
che die gefundenen Quellen davon zeichnen — gleichsam riickwirts: einset-
zend beim Endtext und uns dann auf den verschiedenen Uberlieferungswe-
gen zurilicktastend moglichst bis in die Jehu-Zeit.

Der Endtext von II K&n 91. ist auf einer spéten, wohl erst nachexilischen
Redaktionsstufe des dtr Geschichtswerks zustandegekommen. Die
Schlussbearbeitung (DtrN) betonte zweierlei: Erstens fand Jehus rabiates
Vorgehen gegen die Omridendynastie Gottes Wohlgefallen und wurde mit
einer eigenen Dynastiebildung belohnt (II Kon 10,30). Zweitens wurden zu-
sammen mit den Omriden sdmtliche Baalverehrer in ganz Nordisrael liqui-
diert (IT Kon 10,19b-23). Der dies schrieb, kannte den biblischen Stoff genau



130 Walter Dictrich

und wusste, dass von II Kon 10 an weder Baal noch Aschera in den Berichten
iber das Nordreich noch auftauchen — bis dann in der dtr Riickschau auf des-
sen Gesamtgeschichte der Baaldienst als einer der Griinde fiir den Untergang
benannt wird (II Kén 17,16).* Also hat nicht einmal die vollkommene Aus-
merzung der vom Baal-Virus befallenen Israeliten verhindern kénnen, dass
diese Krankheit dem Volkskorper todlichen Schaden zufiigte.” Die Lehre fiir
das nachexilische Judentum liegt auf der Hand: Nie darf eine Krankheit wie
diese wieder um sich greifen!

Gegen Ende der Exilszeit hat DtrP der dtr Geschichtsschreibung einen
starken prophetischen Akzent verlichen. Indem er die Geschichte seines Vol-
kes ins Licht der Prophetie, insbesondere der Unheilsprophetie, riickte, such-
te er ihren insgesamt ungiinstigen Verlauf verstehbar zu machen. So griff er
auch ein grosses Prophetisches Erzidhlwerk auf, das Herrschaft und Unter-
gang der Omriden aus prophetischer Sicht beleuchtete. An deren Schlusser-
zdahlung vom Putsch Jehus beeindruckte ihn, wie seine Beigaben II Kon 9,7-
10a.36; 10,17ab zeigen, nicht so sehr das Vorgehen gegen den Baaldienst als
vielmehr der Umstand, dass sich daran in vorziiglicher Weise die zentrale Be-
deutung und die absolute Zuverlissigkeit der prophetischen (Gerichts-)Bot-
schaft demonstrieren liess. Auch hier liegt die Lehre fiir die Leserschaft der
Exilszeit auf der Hand: Das Ende dieser und anderer Dynastien wie dann
auch der israelitischen Staaten erklért sich nicht aus der Achtlosigkeit, son-
dern aus der Missachtung des Gottes Israels.

Das zwischen I Kon 17 und II Kén 10 noch greifbare «Prophetische Er-
ziahlwerk vom Kampf Jhwhs gegen Baal in Israel» hat seinen Ursprung er-
kennbar im Traditionsgut nordisraelitischer Prophetenkreise. Die Erzihlstof-
fe scheinen indes nach 722 v.Chr. in den Siiden gelangt und dort fir eine ju-
ddische Leserschaft iiberarbeitet worden zu sein. Diese sollte, was sich einst
im Nordreich abgespielt hatte, als paradigmatisch auch fiir Juda begreifen ler-
nen. Dort herrschte zur fraglichen Zeit aller Wahrscheinlichkeit nach Konig
Manasse (696-641 v.Chr.). Er war ein bedingungslos treuer assyrischer Vasall,
was neben politischen, 6konomischen und gesellschaftlichen auch religiose
Konsequenzen hatte, die nicht von allen Juddern goutiert wurden. Es bildete
sich eine breite politisch-religiose Oppositions- und Reformbewegung, die
nachweislich auch nordisraelitisches Gedankengut aufnahm und aus der
schliesslich das Deuteronomium und die joschijanische Reform hervorgin-
gen.” Sie ist der fast natiirliche Quellgrund des postulierten «Prophetischen

# Auch dies ist, notabene, ein spiit-dtr Passus, vgl. meine Analyse in «Prophetie und
Geschichte», 1972 (s. Anm. 11), 42-46.

0 Spiter befillt das Baal-Virus dann auch Juda (II Kén 21,3); und auch hier konnen
die Bekdampfungsmassnahmen (II Kon 23,4.5) den Volkskorper nicht mehr retten.

3 Vgl R. Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, Bd. 1
(GAT 8/1), 1992, 307-317.



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 131

Erzéhlwerks». Dass dieses um das Thema «Jhwh und Baal» kreist, mag eine
ganz besondere Bewandtnis haben: Im Manasse-Abschnitt der Konigsbiicher
erfahrt man, dieser Konig habe im Jerusalemer Tempel Baal-Altdre wie auch
eine Aschera aufgestellt’” — wobei dieses autochthone Gétterpaar transparent
gewesen sein wird auf das assyrische Paar A$%ur und I$tar.> Wer im «Erziihl-
werk» las, wieviel Unheil die Verehrung Baals (und auch Ascheras) in Israel
angerichtet hatte und welch schwerer Kdmpfe es bedurfte, um ihrer Herr zu
werden, vermochte miihelos den Transfer auf das Juda der Manassezeit zu
vollziehen.

Den Schlussstein des Prophetischen Erzdhlwerks bildete die Jehu-Novelle
—zweifellos eine Erzdhlung sui generis, die einmal unabhéngig von ihrem jet-
zigen Kontext existierte. Sie weist insgesamt einen chiastischen Aufbau auf:
Der Mittelteil, der in verschiedenen Etappen die Ausrottung der Konigshéu-
ser von Israel und Juda schildert, wird gerahmt durch stiirker religios geférbte
Szenen: Jehu ldsst sich durch einen Jhwh-Propheten auf die blutige Fiéhrte
setzen und totet seine beiden Hauptgegner, den regierenden Konig und die
Konigsmutter, mit religiosen Begriindungen (II Kon 9,7-10a.22.25f.); am
Ende sdubert er, unter den Augen und dem Beifall radikal-jahwistischer
Kreise, die Hauptstadt Samaria vom staatlich geforderten Baalkult (II Kon
10,%15-19a.24-27). In allen diesen Teilen lasst die Jehu-Geschichte keinerlei
judiische Einfliisse erkennen, hat ihre Gestalt also nicht erst in Juda, etwa bei
der Zusammenstellung des Prophetischen Erzédhlwerkes, sondern in Israel er-
halten. Sie fiihrt also insgesamt in die Zeit vor 722 v.Chr. hinauf. Sie setzt sich
aus verschiedenen Einzelepisoden zusammen, die durchaus je ihre eigene
Vorgeschichte haben konnen. Dies gilt gerade fiir die Schlussszenen. Fiir die
Jonadab-Episode (II Kon 10,15f.) bietet sich der Rechabiter-Orden als Tri-
gerkreis ein, die beiden Samaria-Episoden (10,%17-27) tragen deutlich sama-
risches Lokalkolorit. Offenbar erzihlte man sich mit einem ehrfiirchtigen
Schaudern, dass ein bestimmtes, als Latrine genutztes Ruinenfeld einst der
Baaltempel gewesen sei und dass dort ein fiirchterliches Massaker stattgefun-
den habe. Das abschliessende «bis auf diesen Tag» indiziert einen gewissen
zeitlichen Abstand vom Geschehen, doch diirfte dieser nicht allzu gross gewe-
sen sein. Denn anders als die — ebenfalls prophetisch geprégte — Erzéhlung I1
Kon 9f. dusserte bereits der Prophet Hosea, der gegen Ende der Jehu-Dyna-
stie wirkte, an der blutigen Machtergreifung des Dynastiegriinders offene
Kritik.™

32 11 Kon 21,3: dort wird von DtrH ausdriicklich auf die Parallele I Kén 16,32f. verwie-
sen — was noch kein Verdikt gegen die Glaubwiirdigkeit der Aussage sein muss.

> Vgl. H. Spieckermann, Juda unter Assur in der Sargonidenzeit (FRLANT 129),
1982, 200-221.

* Hos 1,4.



132 Walter Dietrich

Wir nehmen nach der prophetischen nun die historiographische Uberlie-
ferungslinie innerhalb von II Kon 9f. auf. DtrH, der in der mittleren Exilszeit
die Geschichte Israels von der Landnahme bis zum Landverlust schrieb,
kannte bzw. benutzte das Prophetische Erzidhlwerk und mit ihm die Jehu-No-
velle ndmlich nicht. In seinem Werk bot er einen recht knappen Abschnitt
iber Jehu, bei dessen Abfassung er sich auf das ihm vorliegende «Tagebuch
der Konige von Israel» stiitzte. Darin las er schwer vereinbare Nachrichten:
einerseits, dass Jehu — I6blicherweise! — in Israel den Kampf gegen Baal auf-
nahm, andererseits, dass Israel unter Jehu von den Araméiern schwer be-
dringt wurde. DtrH lag daran, klarzustellen, dass beides nicht miteinander in
Verbindung zu bringen war. Jehus Fehler war, dass er nicht etwa zu viel, son-
dern zu wenig fiir die Alleinverehrung Jhwhs getan hatte, verlautete doch in
den Quellen nichts davon, dass er die — in dtr Sicht illegitimen — Staatsheilig-
tiimer von Bet-El und Dan angetastet hitte. Diese «Siinde Jerobeams» (11
10,29) entfaltete zunehmend ihre unheilvolle Wirkung; dass die Araméier da-
mals von Jhwh freie Hand im Ostjordanland bekamen, war der Anfang vom
Ende des Nordreichs (10,32a).

Das «Tagebuch der Konige von Israel» enthélt zwar unverkennbar nordis-
raelitisches Uberlieferungsgut, doch diirfte es in seiner DtrH vorliegenden
Gestalt erst nach 722 v.Chr. in Juda abgefasst worden sein.”® Weil DtrH es
nicht vollstindig, sondern nur auszugsweise wiedergibt — das betont er ein
ums andere Mal und so auch im Falle Jehus (IT Kon 10,34) —, konnen wir iiber
den betreffenden Abschnitt im «Tagebuch» nicht mehr wissen als das, was
DtrH weiterreicht. Es sind dies Nachrichten iiber den erfolgreichen Putsch
Jehus (11 Kon 9,14), iiber sein Vorgehen gegen die Baalreligion (10,28), tiber
seine Misserfolge gegen die Aramier im Ostjordanland (10,32b.33), schliess-
lich iiber die Dauer seiner Herrschaft und sein Begribnis (10,35f.). Die weni-
gen Ausschnitte lassen nach Sprache und Inhalt noch erkennen, dass das «Ta-
gebuch» nicht zur religiosen, sondern zur hofischen Literatur gehort und dass

% 10,32a ist eine von DtrH verfasste Voraus-Interpretation der niichternen, einem
Militarkommuniqué gleichenden Nachrichten des «Tagebuches» in V. 32b.33. Fiir DtrH ist
Subjekt des Geschehens nicht Hasaél, sondern Jhwh. Was dieser tut, wird gern als Abtren-
nung einiger Gebiete von Israel beschrieben (so HALAT 1046 mit J. Gray [s. Anm. 21],
563). Doch abgesehen davon, dass Israel diese Gebiete spiter noch einmal zuriickgewon-
nen hat (II Kon 14,25, auch 13,14-19), ist m8p wurzelverwandt mit 7'p «Ende».

5% Darauf deutet die Synchronisierung der israelitischen mit den judédischen Konigsda-
ten. Eine solche, geradezu partnerschaftliche Wahrnehmung des Siidreichs wird man von
nordisraelitischen Hofchronisten kaum erwarten konnen. Umgekehrt diirfte in Juda das
Interesse an einer Verzahnung der eigenen Konigsgeschichte mit der des Bruderreiches
kaum sehr lange iiber 722 v.Chr. hinaus bestanden haben. Das Auftauchen des israeliti-
schen Materials und die Entstehung des israelitischen «Tagebuchs» mag auch den Anstoss
fiir das juddische Gegenstiick gegeben haben, das formaliter nun natiirlich auch mit der
israclitischen Konigsgeschichte zu synchronisieren war und das materialiter gewiss auf
Jerusalemer Hofannalen zuriickgreifen konnte.



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 133

in ihm iiber die Vergangenheit offenbar <sine ira et studio> berichtet wurde.
So spricht wenig dafiir, dass die Mitteilung von der Ausrottung des Baal aus
Israel (nicht nur aus Samaria) ein blosser religioser Traum oder eine rithmen-
de Ubertreibung wiire. Zumindest der Verfasser des «Tagebuches», der etwa
gegen Ende des 8. Jahrhunderts ans Werk ging, scheint der Uberzeugung ge-
wesen zu sein, dass Jehu ein religionspolitisches Programm verfolgte, das
nicht nur die Hauptstadt Samaria, sondern das ganze Land betraf. Nun be-
nutzte dieser Autor offensichtlich Material, das seinen Ursprung am nord-
israclitischen Konigshof hatte. Analogien etwa in Assyrien und Babylonien
zeigen, dass altorientalische Konigshofe durchaus etwas wie Hofannalen ha-
ben fiihren lassen.”” Samtliche, im «Tagebuch» enthaltenen Nachrichten {iber
Jehu konnten sehr wohl einer solchen Quelle entstammen. Da die Abschnitte
iiber die einzelnen Konige jeweils relativ rasch nach ihrem Tod abgefasst wor-
den sein diirften, kdamen wir also mit der Notiz II Kon 10,28 sehr nahe an die
Jehu-Zeit heran.

Eingangs wurde festgestellt, dass nur die Bibel, nicht aber die ausserbibli-
schen Inschriften etwas von einem Kampf Jehus gegen Baal berichten. Jetzt
kann prézisiert werden: Es sind mehrere biblische Zeugen, die iibereinstim-
mend derartige Aussagen machen. Einige von ihnen sind voneinander abhin-
gig — aber nicht alle. Es gibt zwei Uberlieferungslinien, eine prophetische und
eine historiographische, die beide darauf zulaufen, dass Jehu nicht nur die
Omridynastie ausgerottet, sondern auch die Baalreligion bekdmpft hat. Die
eine freilich weiss nur von einer beschrinkten, gegen das omridische Baalhei-
ligtum in Samaria gerichteten Aktion, die andere deutet weiterreichende
Massnahmen in ganz Israel an. Mehr ist nicht in Erfahrung zu bringen, aber
auch nicht weniger.

Darf man auch in diesem Fall zwei unabhéingigen Zeugen Glauben schen-
ken, dann wurden die Omriden und die seinerzeit herrschende Linie der Da-
vididen nicht nur aus politischen Griinden beseitigt, sondern auch aus religio-
sen. In Israel gab es damals Kreise, welche die alleinige Verehrung Jhwhs for-
derten und diese Forderung auch gegeniiber der Staatsfiihrung geltend mach-
ten.”® Als sie mit ihren Vorstellungen nicht durchdrangen, sondern sich

7 vgl. A.K. Grayson, Assyrian and Babylonian Chronicles, Locust Valley 1975; an
Texten etwa den Bericht tiber die Taten Hammurapis ANET 269-271, die assyrische
Konigsliste (ebd. 272-274) oder den Auszug aus babylonischen Chroniken in TUAT 1/4,
401-404.

8 Wer die Historizitit von I Kén 18 oder auch nur eines Kerns davon fiir zweifelhaft
hilt, wird sie doch einer Erzihlung wie II Kon 1 schwerlich abstreiten konnen. Im Kreis
um Elija (und Elischa) wird, so scheint es, eine der Gruppen — vielleicht die wichtigste —
greifbar, welche die Alleinverehrung Jhwhs propagierten.



134 Walter Dietrich

staatlichen Repressalien ausgesetzt sahen,” suchten und fanden sie die Un-

terstiitzung fiihrender Militirs. Das Ergebnis war ein volliger Umsturz der

aussen-* und innenpolitischen Verhiiltnisse in Israel.’’ Dass darin auch die

staatliche Religionspolitik involviert war, ist nur zu erwarten, sind doch in ei-
ner antiken Gesellschaft, und schon gar in derjenigen Israels, Religion und
Politik nie reinlich voneinander zu trennen. Es ist ja gerade ein Proprium und
eine Stirke des Alten Testaments, dass es die beiden Grossen immer wieder
zueinander in Beziehung setzt und zum Nachdenken iiber eine angemessene
Verhiltnisbestimmung zwischen ihnen anregt. Die Uberlieferungen von Jehu
und seiner Revolution sind dafiir ein hervorragendes Beispiel.

Walter Dietrich, Bern

% Das Motiv der Marginalisierung, Bedrohung und Verfolgung der streng-jahwisti-
schen Kreise schimmert in den biblischen Darstellungen der Omridenzeit immer wieder
durch.

% Hatte sich Ahab im Biindnis mit Aram dem Assyrer Salmanassar III. in der
Schlacht bei Quarqar 853 v.Chr. entgegengestellt (vgl. *TGI, 50), so kann dieser 841 v.Chr.
Jehu zu seinen Vasallen zihlen (vgl. “TGI, 51). Der Frontwechsel zog wiitende Attacken
der in die Zange genommenen Aramdéer nach sich, vgl. ausser II Kon 10,32 auch I Kon
19,15-18; 20; 11 Kon 6-8; Am 1,3-5 sowie die Tel Dan-Inschrift (s. 0. Anm. 4).

' Unter Jehu erfolgte anscheinend eine Verlagerung der Macht von den urbanen
Zentren (man denke an die Verbindungen der Omriden zu den phonizischen Stddten und
an ihre Bautiitigkeit in Samaria, Jesreel, Megiddo, Hazor und anderen israelitischen Stid-
ten) auf die biuerlich-tribal gepréigten Land- und Randregionen Israels (z.B. Gilead).



	Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria

