
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 2

Artikel: Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria

Autor: Dietrich, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria

/. Problemstellung

Die Bibel hat keinen leichten Stand gegen ihre Kritiker. Vor allem was die
Verlässlichkeit ihrer historischen Nachrichten angeht, steht sie seit Reimarus
und bis zu den heutigen sog. Minimalsten unter schwerem Beschuss. Die
Wälle der biblischen Historie werden abschnittweise destruiert oder unterminiert:

zuerst Mose, dann die Landnahme, dann die vereinigte Monarchie,
dann die Propheten, jetzt schon das Exil1 - alles wird zur Fiktion nachexili-
scher Schriftsteller erklärt, die dem Judentum unter Aufbietung eines
staunenswerten Einfallsreichtums zu einer besonderen geschichtlichen Identität
verhelfen wollten (und damit ja auch sehr erfolgreich waren).

Was für die Ereignisgeschichte gilt, gilt auch für die Religionsgeschichte
(oder gilt eben nicht mehr).2 Nachdem die Vorstellung eines mosaischen
Monotheismus längst aufgegeben ist, wird nun die Existenz eines vorexilischen
Monotheismus in Israel bzw. Juda in Zweifel gezogen. Funde von Texten wie
denen in Kuntillet Adschrud und Khirbet el-Qom, die neben Jhwh von «seiner

Aschera» reden, oder von zahlreichen pillar figurines, die höchstwahrscheinlich

ebenfalls Aschera abbilden, bieten willkommenen Sukkurs. Nun
lässt sich relativ einfach Einmütigkeit darüber erzielen, dass für die Königszeit

höchstens mit einer Monolatrie, nicht mit einem, gar noch theoretisch
durchdachten, Monotheismus zu rechnen ist. Doch ab wann lässt sich die Idee
einer für Israel verpflichtenden Alleinverehrung Jhwhs greifen? Schon im
neunten Jahrhundert, bei Elija oder bei Jehu, oder im achten, bei Hosea, oder
erst im siebten, unter Manasse bzw. Joschija und im Deuteronomium, oder
wieder erst in (nach-)exilischer Zeit, bei Deuterojesaja etwa oder in späten
Bearbeitungsschichten des dtr Geschichtswerks?

Wir untersuchen im Folgenden einen Text, der über Ereignisse des 9.

Jahrhunderts berichtet: die Erzählung vom Sturz der Omriden durch Jehu in
II Kön 9f. Es gibt hierzu ausserbiblische Parallelen in Form der Inschriften
des Mescha von Moab3 und des Hasaël in Tel Dan.4 Auch nach Auskunft der
Letzteren kamen damals der israelitische König (Jeho)ram und der Davidide

1 N.P. Lemche, What If Zedekiah Had Remained Loyal to His Master? in: Bibl.
Interpretation 8 (2000) 115-128.

2
Vgl. die Zusammenstellung von Material und Positionen in dem von M.A. Klopfenstein

und mir herausgegebenen Sammelband: «Ein Gott allein? JHWH-Verehrung und
biblischer Monotheismus im Kontext der israelitischen und altorientalischen Rcligionsge-
schichte» (OBO 139), Fribourg 1994.

3 Vgl. A. Dearman (ed.). Studies in the Mesha Inscription and Moab, 1989 (ASOR/
SBL Archaeology and Biblical Studies 2).



116 Walter Dietrich

(Ahas)jahu ums Leben - freilich nicht durch die Hand Jehus, sondern auf
Betreiben Hasaëls.5 Von religionspolitischen Implikationen des Umsturzes
sprechen die ausserbiblischen Texte nicht,6 wohl aber die biblischen Quellen.
Insbesondere geht es hier um drei Szenen am Ende des Berichtes von Jehus
Putsch. Nach der Liquidierung des israelitischen und des judäischen Königs,
der israelitischen Königsmutter sowie des israelitischen und des judäischen
Königshauses (II Kön 9,14-10,14) werden noch die folgenden Begebenheiten
geschildert:

• 10,15f.: Jehu trifft auf dem Weg nach Samaria einen Mann namens Jo-
nadab ben Rechab, nimmt ihn zu sich auf den Streitwagen und sagt zu ihm:
«Komm mit mir und sieh mein Eifern für Jhwh».

• 10,17-25aba: In Samaria angelangt, ruft Jehu «alles Volk» zusammen und
verkündet ihm: «Ahab hat Baal zu wenig gedient, Jehu wird ihm mehr
dienen.» Er befiehlt alle Baalpropheten und -priester7 zu einem grossen
Opferfest für Baal in den Baaltempel. Dann lässt er eine Festversammlung
für Baal ausrufen, zu der alle Baalverehrer aus ganz Israel eingeladen werden.

Die Leute strömen in den Tempel und bekommen besondere Gewänder

überreicht; ausdrücklich wird festgestellt, dass sich keine Jhwh-Vereh-
rer unter ihnen befinden. Nach Beendigung der Opferriten lässt Jehu alle
Kultteilnehmer von Soldaten niedermetzeln.

• 10,25bß-27: Zu guter Letzt entweihen die Soldaten das Heiligtum, indem
sie «die <Aschere>8 verbrennen» und «die Baalmazzebe zerschlagen», das

ganze Gebäude niederreissen und in eine Latrine umwandeln, die sich
dort befinde «bis auf den heutigen Tag».

Die Frage ist nun, wie diese Nachrichten von einem Vorgehen Jehus

gegen den Baalkult literarisch einzuordnen und für wie alt und historisch zutreffend

sie zu halten sind. Es fällt auf, dass sie zusammen gerade den Abschluss

4 Vgl. A. Biran/J. Naveh, An Aramaic Stele Fragment from Tel Dan, IEJ 43 (1993) 81-
98; dies.. The Tel Dan Inscription: A New Fragment, IEJ 45 (1995) 1-18. Sodann W. Dietrich,

däwicl, dôd und hytdwd, ThZ 53 (1997) 17-32.
5 Beides steht nicht in unauflösbarem Widerspruch zueinander, doch entweder

versäumt es die Bibel, Jehu als Befehlsempfänger Flasaëls zu deklarieren, oder Hasaël rückt
sich auf Kosten Jehus übermässig in den Vordergrund.

6 Die von manchen Forschern (z.B. E.A. Knauf/A. de Pury/T. Römer, *BaytDawïd ou
*BaytDödl Une relecture de la nouvelle inscription de Tel Dan, BN 72 [1994] 60-69) nach
Auffindung des ersten Stelen-Fragments erwogene Möglichkeit, der Begriff hytdwd in der
Stele meine nicht das Davidhaus Juda), sondern das Haus einer Gottheit mit dem
Namen oder Epitheton dôd, wurde nach der Auffindung weiterer Fragmente mit Recht
fallengelassen (s. E.A. Knauf, Das «Haus Davids» in der alt-aramäischen Inschrift vom Tel Dan,
BiKi 51 [1996] 9f.). Mescha betont den Gegensatz zwischen der moabitischen und der
israelitischen Religion, spricht aber nicht von religiösen Spannungen in Israel.

7 r-nirb3 in V. 19a ist sekundär, s. unten.
8 Textus emendatus, s. unten.



Jehus Kampfgegen den Baal von Samaria 117

der Jehu-Erzählung bilden. Man könnte argwöhnen, es handle sich um einen
religiös gefärbten Anhang zu einer sonst völlig profanen Geschichte.9 Doch
diese Annahme wäre irrig. Schon vorher blitzen in der Erzählung immer wieder

Momente auf, die anzeigen, dass sie Jehus Putsch nicht als eine rein
politisch motivierte Tat verstanden wissen will. Erstens ist es ein Prophetenjünger,

der das ganze Geschehen in Gang setzt (II Kön 9,1-10). Es geht nicht an,
diese gesamte Szene etwa für redaktionell erklären zu wollen.10 Denn sie ist
sachlich unlösbar verwoben mit den im Kriegslager bei Ramot-Gilead ihren
Ausgang nehmenden Ereignissen (II Kön 9,11-13.15b. 16), und sie wird literarisch

durch eine sekundäre dtr Erweiterung (9,7-10a) als im Kern vor-dtr
ausgewiesen.11 Zweitens hält Jehu dem König Joram, als dieser ihm entgegenfährt

und ihn nach seinen Absichten befragt, «die vielen Hurereien und
Zaubereien» seiner Mutter Isebel vor (II Kön 9,22). Das sind eindeutig religiös
gefärbte Vorwürfe. Auch dieser Passus lässt sich nicht als sekundär herauslösen,

weil Jorams abrupter, freilich vergeblicher Fluchtversuch (9,23) einer
erzählerischen Motivation bedarf - und diese liefern eben die Vorhaltungen
Jehus. Drittens begründet Jehu seinem Adjutanten gegenüber die Tötung und
Nichtbestattung Jorams mit einem gegen dessen Vater, Ahab, ergangenen
Jhwh-Wort im Zusammenhang der Nabot-Affäre (9,25f.) - und nicht etwa
profan mit einem Justizmord o.ä.12

So wird Jehu nicht nur als Militär und Politiker, sondern auch als religiöser
Mensch in Szene gesetzt. Es wäre nachgerade befremdlich, wenn auf einen
solchen Erzählanfang lediglich die profane Schilderung einer von Jehu in
Gang gesetzten politischen Säuberungswelle folgte. Nach den religiösen Sze-

9 E. Würthwein (Die Bücher der Könige. 1. Kön 17 - 2. Kön. 25, 1984 [ATD 11/2],
338), Y. Minokami (Die Revolution des Jehu, 1989 [GTA 38], 96f.l30) und R.G. Kratz
(Die Komposition der erzählenden Bücher des Alten Testaments, Göttingen 2000, 169)
erklären mit unterschiedlichen Begründungen II Kön 10,17a für den Abschluss der Jehu-
Geschichte; alles danach noch Folgende (und auch schon 10,12aab-16) sei sekundär oder
tertiär. J. Pakkala (Intolerant Monolatry in the Deuteronomistic History, 1999 [SESJ 76],
165) braucht keine halbe Seite, um zu einem ähnlichen Schluss zu kommen: «the whole
passage in vv. 18-28 is a later addition to DH». Die Begründung ist bemerkenswert: Man
könne das Stück auslassen, ohne dass etwas fehle. Doch worauf zielen dann die beiden,
von Pakkala nicht für sekundär erklärten Passagen I Kön 19,15-18 und II Kön 10,15f.?

10 E. Würthwein tut genau dies - und ist dann zu der Behauptung gezwungen, es habe
einmal eine völlig «profane Version» der jetzt religiös überarbeiteten Szene 9,1-13 gegeben,

in welcher «Proklamation und Huldigung Ausdruck einer Offiziersrevolte» und
nicht «Reaktion auf die Salbung und das Jahwewort» waren (a.a.O. 330). Solch ein Postulat

ist völlig unbeweisbar.
11

Vgl. W. Dietrich, Prophétie und Geschichte. Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung

zum deuteronomistischen Geschichtswerk (FRLANT 108), 1972, 47f.
12 Dass dieser Rückverweis offensichtlich nicht genau auf die uns jetzt vorliegende

Erzählung I Kön 21 verweist, spricht nur für seine Ursprünglichkeit im Zusammenhang
der Jehu-Novelle.



118 Walter Dietrich

nen zum Auftakt erwartet man hernach auch religiöse Taten.13 Die Leserschaft

wird angeleitet, Jehus blutiges Wüten gegen die Königshäuser von
Israel und Juda in einem religiösen Bezugsrahmen zu sehen. Dass Jehu selber
von religiösen Motiven getrieben war, ist damit nicht gesagt - nicht einmal,
dass der Erzähler das denkt. Zwar lässt er Jehu davon sprechen, er wolle
einen «Lastspruch Jhwhs» über Ahab verwirklichen (9,25) und «für Jhwh
eifern» (10,16), doch sind dies, wohlgemerkt, Worte im Mund einer Erzählfigur.

Ob der Erzähler sie für bare Münze nimmt, und ob wir das tun sollen,
steht dahin.14

Doch sehen wir zunächst zu, welches die konkreten religiösen Taten Jehus
sind, die am Schluss der Jehu-Novelle beschrieben werden.

II. Textanalyse

Der Szene von der Verbrüderung Jehus mit Jonadab ben Rechab (II Kön
10,15-17a) kommt im Erzählablauf die Funktion einer Überleitung vom
Kampf gegen die Königshäuser zu dem gegen Baal zu. Jehu steht immer noch
auf dem Streitwagen, mit dem er gewissermassen das vorangehende Geschehen

durchrast hat. Jetzt bewegt er sich auf Samaria zu. Die Hauptstadt des
omridischen Israel darf in einem Bericht wie diesem nicht fehlen, kann doch
der Machtwechsel nicht abgeschlossen sein, bevor der neue Machthaber ins
alte Machtzentrum vorgestossen ist. Politische Probleme stellen sich ihm dort
freilich nicht mehr. Den bisherigen König samt der Königsmutter hat Jehu bei
und in Jesreel getötet bzw. töten lassen, die übrigen männlichen Angehörigen
des Königshauses waren, angeblich zu seiner Überraschung, von den Nota-
beln Samarias geköpft worden. Irdische Gegner hat Jehu in Samaria also
nicht mehr, wohl aber einen himmlischen. Dass es um dessen Bekämpfung im
abschliessenden Akt des Dramas gehen wird, kündigt sich eben in der Begegnung

mit Jonadab an.
Der Text verrät über die Identität dieses Mannes nicht viel; offenbar wird

vorausgesetzt, dass die Leserschaft ihn kennt. Schon das scheint angesichts
der religiösen Grundtönung der Geschichte auf eine herausragende religiöse
Persönlichkeit zu weisen. Warum sonst auch sollte Jehu gerade vom «Eifern
für Jhwh» sprechen - und eben dadurch erreichen, dass Jonadab zu ihm auf

13 Vgl. S. Otto, Jehu, Elia und Elisa. Die Komposition der Elia-Elisa-Erzählungen
ausgehend von der Erzählung von der Jehu-Revolution, Diss. ev. theol. Münster 1999, 69

(jetzt: BWANT 152 [2001]): «Die Erzählung von der Jehu-Revolution ist also von Anfang
an auf ihr Ende, die Vernichtung des Baalkultes, hin angelegt.»

14 Wie wenig der Erzählfigur Jehu über den Weg zu trauen ist, zeigt sich wenig später,
als er versichert, er wolle «Baal viel dienen» (10,18).



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 119

den Wagen steigt?15 Dank einem glücklichen Zufall taucht Jonadab ben Re-
chab noch einmal an ganz anderer Stelle in der Bibel auf. In Jer 35 erscheint
er als Ahnherr einer Ordensgemeinschaft, die sich durch treues Festhalten an
ihren Prinzipien, insbesondere am freiwilligen Verzicht auf Kulturlandfreuden

wie das Wohnen in festen Fläusern und das Weintrinken, auszeichnet.
Die Erzählung darüber spielt am Anfang des 6. Jahrhunderts, und da
erscheint die Erinnerung an einen Ahnvater im 9. Jahrhundert als durchaus
möglich. Eben der Jonadab ben Rechab, der an Jehus «Eifern für Jhwh»
teilhatte, erweist sich somit als Gründer eines Ordens, der über Jahrhunderte
hinweg an einem von ihm propagierten, religiös motivierten asketischen
Lebensideal festhielt.16

Gemeinsam fahren nun die beiden Eiferer nach Samaria. Dort existiert
seit Ahabs Tagen ein Baaltempel (I Kön 16,32). Er dürfte in der Religionspolitik

der Omriden eine ähnliche Rolle gespielt haben wie der Jerusalemer
Jhwh-Tempel bei den Davididen oder die Staatsheiligtümer von Bet-El und
Dan bei Jerobeam I. In allen diesen Fällen waren die geistlichen Würdenträger

mit den weltlichen Machthabern eng verbunden, standen Thron und Altar

(wie später noch so oft) nah beieinander. Insofern machte eine Attacke
des gegen die Omriden putschenden Jehu gegen Baal und seine Diener in
Samaria (religions-)politisch durchaus Sinn und unterläge nicht von vornherein
dem Verdacht, lediglich der Phantasie späterer, streng monotheistisch
denkender Theologen und Redaktoren zu entspringen.

Freilich ist der für diese Frage zentrale Textabschnitt II Kön 10,17-25
offenbar nicht aus einem Guss, sondern nachträglich aufgefüllt worden.

Da ist ein Erzählkern, der die hohe narrative Qualität und sachliche Dichte

aufweist, die man der Jehu-Novelle oft nachgerühmt hat.

• V. 17aa schafft die Exposition für das Folgende. Jehu langt in Samaria
an,17 und man ist gespannt, was sich dort ereignen wird.18 Gespannt sind
natürlich auch die Samarier!

15
Entgegen C. Levin, der Jonadab zu einem Streitwagenoffizier ernennt (Die Entstehung

der Rechabiter, in: FS O. Kaiser, Göttingen 1994, 301-317), ist das Streitwagenfahren
nicht Jonadabs Profession; denn dann führe er seinen eigenen Wagen, und Jehu müsste
ihm nicht beim Besteigen des Gefährts helfen.

16 G. Hentschel kommentiert unter Verweis auf Jer 35: «Die Rechabiter hielten also
an der nomadischen Lebensweise fest. Mit der kanaanäischen Kultur und ihrem
Fruchtbarkeitskult wollten sie nichts zu tun haben. Wenn Jehu ihren Führer zu sich auf den
Wagen steigen ließ, dann demonstrierte er damit, daß von nun an die Konservativen in
Israel das Sagen hatten» (2 Könige, 1985 [NEB.AT 11, z. St.]. Vgl. auch M.Y. Ben-Gavriêl,
Das nomadische Ideal in der Bibel, StZ 171 (1962/63) 253-263.

17 Interessanterweise verlautet von Jonadab hier nichts. Anscheinend handelt es sich
schon bei der alten Jehu-Erzählung um eine aus verschiedenen, ursprünglich vielleicht
separat umgelaufenen Szenen zusammengesetzte Komposition. (V. 23, wo Jonadab noch
einmal erwähnt wird, gehört zu einer sekundären Passage, s.u.)



120 Walter Dietrich

• Laut V. 18 lässt Jehu die Bewohner der Stadt zusammenrufen, um ihnen
etwas mitzuteilen, was sie genauso überrascht haben wird wie uns: Er,
Jehu, wolle Baal hingebungsvoller dienen als Ahab! Den Dynastiegründer
Omri und die späteren Dynasten Ahasja und Joram übergeht er mit
Schweigen (Letzteren hat er ja auch gerade erst erschossen); bewusst und
gezielt misst er sich mit dem Stifter des Baaltempels, Ahab.19

• In das Staunen platzt der Befehl V. *19, man solle alle Propheten und Prie¬

ster des Baal herbeirufen;20 keiner dürfe fehlen, «denn ein grosses
Schlachtopfer für Baal plane ich». Die Formulierung ist, wenn man den
Fortgang der Geschichte kennt, von grausamer Doppeldeutigkeit. Die
Betroffenen aber haben den gefährlichen Unterton in Jehus Ankündigung
anscheinend überhört; wenn nicht, hatten sie doch keine Chance auf
Entkommen: «Jeder, der wegbleibt, wird nicht mehr leben!» Dass auch alle,
die kommen, nicht mehr leben werden, sagt Jehu nicht. Die
Religionsfunktionäre in Samaria hatten die Wahl höchstens zwischen Strick und
Galgen.

• Ob arglos oder nicht, laut V. 24a «kommen sie hinein (ins Tempelgelände),

um Schlachtopfer und Brandopfer zu vollziehen». Draussen organisiert

Jehu bereits das vorgesehene Massaker: 80 Soldaten werden, jeder
persönlich, dafür verantwortlich gemacht, dass keiner von denen da drinnen

am Leben bleibt (V. 24b). Nachdem die Tieropfer beendet sind - irri-
tierenderweise scheint sich Jehu selber an ihnen beteiligt zu haben21 -,
beginnt das Menschenopfer. Die bereitstehende Eliteeinheit erledigt die ihr
von Jehu noch einmal eingeschärfte Aufgabe emotionslos und gründlich
(V. 25aba): «Und sie schlugen sie mit der Schärfe des Schwertes und warfen

sie hinaus».

In diese Erzählung mit ihren schrecklich scharfen Konturen sind indes im
jetzt vorliegenden Text einige Zusätze eingefügt worden, die das Bild des
Geschehens nicht unerheblich verändern.

• In V. 17b wird behauptet, Jehu habe in Samaria zunächst noch weitere
Omriden getötet. Man erfährt nicht, um wen es sich da über die schon
getöteten 70 Prinzen hinaus (10,1-10) noch gehandelt haben sollte. Die

18 Eine wichtige Beobachtung notiert S. Otto (s. Anm. 13, 69): «Die Wendungen <und

ging nach ...> bzw. <und kam nach ...> bilden in der übrigen Erzählung stets nur die
Überleitung zwischen den einzelnen Szenen Der Leser erwartet nach 10,17aa eine
Schilderung der Vorgänge in Samaria».

19 Vgl. I Kön 16,32, eine offenbar zutreffende Annalennachrichl. Ahab dürfte indes
auch politisch der bedeutendste Omridenherrscher gewesen sein, vgl. nur seine Erwähnung

in der sog. Monolith-Inschrift Salmanassars III. (2TGI, 1968, 50).
20

«... und alle seine Verehrer» ist Zusatz, s. sogleich.
21 Das Suffix in irfoD (V. 25aa) kann man kaum anders verstehen. J. Gray (I & II

Kings, 31977 [OTL], 561) bemerkt dazu lakonisch: «the end may have justified the means».



Jehus Kampfgegen den Baal von Samaria 121

Nachricht verdankt sich wohl redaktioneller Gründlichkeit, welche die
(von DtrP eingetragene) Ankündigung II Kön 9,8f. - von Ahabs
Geschlecht sollten ausnahmslos alle, «Mündige wie Unmündige», ausgelöscht

werden - haargenau erfüllt sehen möchte.22 Doch Jehu interessierte
sich, wie gesagt, jetzt nicht mehr für das (bereits ausgeschaltete) Haus
Omri, sondern für das Haus Baals, einen bisher noch unbehelligt gebliebenen

Stützpfeiler der omridischen Macht.
• Nach Jehus scheinheiligem Bekenntnis zu Baal und seinem Aufruf zu ei¬

nem grossen Opferfest (V. 18.19a) teilt ein - offenbar um Jehus
Rechtgläubigkeit besorgter - Ergänzer der Leserschaft mit, wie es wirklich war:
«Jehu tat das nur zum Schein, weil er die Diener Baals vernichten wollte»
(10,19b). Eine solch plumpe Lesehilfe bleibt weit unter dem Niveau der
echten Jehu-Erzählung.

• Die in V. 19b gebrauchte, umfassende Formulierung «die Diener Baals»
evoziert die Vorstellung eines umfassenden Vorgehens gegen alle Anhänger

dieses Gottes.23 Sie findet sich in unserem Passus noch mehrmals, ist
aber sekundär gegenüber der viel begrenzteren und konkreteren Vorstellung,

dass Jehu gegen die Religionsfunktionäre im Staatsheiligtum der
Omriden vorging. Entsprechend ist in V. 19a von den C'R'Dj und den D'OPD

Baals die Rede, beide verbunden mit der Kopula 1. Dazwischen schiebt
sich - sekundär eingetragen und nicht einmal durch ein 1 eingereiht - die
generelle Bezeichnung VOIT^D. Jehu musste eben alle Baalverehrer
ausrotten!

• Laut V. 20 ruft Jehu eine Festversammlung für Baal aus. Dieser Appell
doppelt sich mit demjenigen von V. 18.19a, wo er bereits zu einem Opferfest

eingeladen hat.
• Nach V. 21 schickt Jehu «in ganz Israel» umher und lässt alle Baalverehrer

des Landes nach Samaria holen. «Und es blieb keiner übrig, der nicht
kam.» Nähme man diese Aussage zum historischen Nennwert, würde dies
nicht nur den Zeitrahmen, sondern auch das Tempelgebäude und die
Tötungskapazität der bereitgestellten Militäreinheit sprengen - ein Fauxpas,
der dem genialen Jehu-Novellisten nicht unterlaufen wäre.

• Die Idee einer nach Samaria einberufenen Massenversammlung aller is¬

raelitischen Baalanhänger zieht nun aber ein neues Problem nach sich:

22 Von gleichem Geiste und gleicher Provenienz scheint die summarische Bemerkung
in 10,11 zu sein, wonach Jehu alle in Jesreel anwesenden Omriden ausgelöscht habe.

23 Der Autor hat anscheinend klare Vorstellungen, um was für eine Religion es sich
da, und vor allem: dass es sich um eine falsche Religion handelte. In Wirklichkeit ist ja
durchaus unklar, ob und wie sich die Baalverehrung konkret von der Jhwh-Verehrung
unterschieden hat. Vermutlich sahen die meisten Leute in Israel beides nicht als scharfen
Gegensatz, traten vielmehr die beiden Gottesbezeichnungen erst nach und nach zueinander

in Kontrast als plakative Sigla für unterschiedliche ethisch-politische Ausrichtungen
der in Israel gelebten Religiosität.



122 Walter Dietrich

Durch Jehus generellen Aufruf könnten ja auch arglose Gemüter oder
Unaufmerksame in die Falle gelockt worden sein! Um deren Aussortierung

geht es in V. 22f. Es ist hier ein Problem angesprochen, das in den

späten Texten Gen 18,17-33 und Ez 18 intensiv verhandelt wird: Darf es

geschehen, dass im Grunde unschuldige Menschen für die Schuld anderer
mitbüssen? Die Fragestellung verrät, dass die schmerzlichen und wirren
Verhältnisse der exilisch-nachexilischen Zeit das kollektive Lebensgefühl
Israels bzw. Judas zerrüttet haben; man fühlt sich für die Schuld der
Vorfahren bestraft oder durch die Schuld der heidnischen Umwelt bedroht -
und erwartet von Gott Gerechtigkeit gegenüber dem unschuldigen
Einzelnen. Unser Text spiegelt diese Thematik in die Flistorie zurück. Er will
sichergestellt sehen, dass das von Gott verhängte und von Jehu vollstreckte

Strafgericht am Baaldienst nur bewusste Baalanhänger trifft. Darum
das Verteilen besonderer Kleider, mit denen sich die Betroffenen klar als

Baaldiener deklarieren. Darum noch einmal die ausdrückliche Aufforderung:

«Prüft und seht, dass da nicht doch unter euch einer von den Jhwh-
Verehrern ist, sondern dass ihr alle wirklich Baalverehrer seid!» Diese
Nachforschung lässt Jehu ausdrücklich im Beisein Jonadabs vornehmen;
die Präsenz des frommen Mannes gewährleistet, dass alles gerecht und mit
rechten Dingen zugeht.

Der grosse Einschub in 10,19b-2324 hat somit ein einziges Grundanliegen:
Es sollen alle Baalanhänger in Israel gewesen sein - aber wirklich nur sie -,
die Jehu damals ausrottete. Die ursprüngliche Erzählung liess Jehu einen be-

grenzteren Schlag führen: Ihr zufolge wurden damals nur die Kultfunktionäre
am Königsheiligtum von Samaria - sie aber wirklich alle - massakriert.25

24 Dazu kommt noch die vorbereitende Glosse T~Dirbc in 10,19a. - Die Hypothese
einer zweifachen Textschichtung in dem fraglichen Passus ist schon öfter vertreten worden.

und jedes Mal ging es darum, zwischen der Tötung <nur> von Kultfunktionären und
dem Massenmord an allen Baalverehrern zu unterscheiden. V. Fritz (Das zweite Buch der
Könige [ZBK. AT 10.2], 1998,56f.) behauptet dies nur summarisch. G. Hentschel (s. Anm.
16) trennt genauerhin eine «apologetische Bearbeitung in 19f.23b.24» von einer
«ursprünglichen Schilderung in 18.21f.23act.25b». E. Würthwein wiederum (s. Anm. 9,

340-342) sieht in den - doch sehr atomisierten - Textbruchstücken 10,18aab.l9aa.20.*23a.
24a.25a die Grundschicht und erklärt bereits diese für dtr. Es muss nicht betont werden,
dass sich diese Vorschläge nicht unerheblich von dem oben gemachten unterscheiden. Sie
stimmen aber doch so weit überein, dass die von S. Otto (s. Anm. 13, 70) wieder verfoch-
tene Einheitlichkeit des Textes äusserst fraglich wird.

25 Unwillkürlich fühlt man sich an die Erzählung von der Opferprobe in I Kön 18

erinnert, derzufolge Elija <nur> die 400 Baalpropheten (eigenhändig!) massakriert (18,40).
Dem Volk, auch den Baalanhängern in ihm, geschieht nichts zuleide, es wird aber auf die
Seite Jhwhs gezogen. Die von R. Smend geäusserte (und wohlbegründete!) Vermutung,
die Jehu-Geschichte habe als Vorbild der Elija-Geschichte gedient (Das Wort Jahwes an
Elia, in: Ders., Die Mitte des Alten Testaments. Ges. Stud. I, 1986 [BEvTh 99], 138-153,



Jehus Kampfgegen den Baal von Samaria 123

Wir wenden uns nun der Schlussszene der Jehu-Geschichte in II Kön
10,25bb-27 zu. Hier geht es um die Verwüstung und Entweihung der
Baalkultstätte in Samaria. Allein die lokale Zentrierung weist den Abschnitt als

logische Fortsetzung der Grundschicht von 10,17-25 aus.26 Kaum haben die
Soldaten ihr blutiges Handwerk an den Kultdienern vollendet - nach antiken
Massstäben ein schweres Sakrileg -, nehmen sie sich der Kultstätte an, bereit,
sogleich das nächste Sakrileg zu begehen.

• Sie dringen «zur Stadt des Baaltempels» vor (bb^iTiTTl Tiny, V.25bß).
Der Ausdruck ist schwierig; das empfanden schon die antiken Tradenten.
Entweder ist mit einer Textverderbnis zu rechnen27 oder mit einer speziellen

Bedeutung von "Vi?.28

• V. 26 («und sie schafften die Mazzebe(n)29 des Baaltempels hinaus und
verbrannten sie30») und V. 27a («und sie zerschlugen die Mazzebe Baals»)
scheinen sich zu doppeln und überdies zu widersprechen. Natürlich ist
eine Mazzebe aus Stein und kann schwerlich verbrannt werden. Entweder
also ist V. 26 der Nachtrag eines Ergänzers, der keine Vorstellung mehr

bes. 149f.), gewinnt zusätzliche Plausibilität, wenn man dabei nicht an die jetzige, sondern
an die eruierte, ursprüngliche Form von II Kön 10,17-25 denkt.

26 Gegen S. Otto (s. Anm.13, 49f.) die, angelehnt an H.-D. Hoffmann (Reform und
Reformen. Untersuchungen zu einem Grundthema der deuteronomistischen Geschichtsschreibung

[AThANT 66], 1980, 97ff.), hier «den deuteronomistischen Bearbeiter» (sie
will nur einen kennen!) am Werk sieht, welcher «Jehus Beseitigung der Baalspriester, -

propheten und -Verehrer zu einer Kultreform, ähnlich der des Josia hochstilisieren
wollte».

27 TW fehlt in einer hebräischen Handschrift und in der lukianischen LXX-Version:
lectio facilior - oder Hinweis darauf, dass das Wort in der übrigen Textüberlieferung eine
Dittographie zu 7W ist (so HALAT 777)? Die seit Klostermann übliche Ersetzung von TW
durch TD7 wäre hilfreich, ist aber nicht leicht zu begründen. Es führt auch nicht weiter,
dass LXXA statt bW3rr!T3 «Haus des Königs» hat; zuvor wie danach geht es ja um
Massnahmen gegen den Kult, nicht gegen das Königshaus.

28 Etymologisch bringt man das Wort mit ugaritisch gr geschützter Ort> oder mit Tp
<ummauerte Stadt> zusammen, s. HALAT 776. Beides lässt sich auf die hier vorausgesetzte

Situation etwa so beziehen, dass sich das Massaker an den Priestern und Propheten
im Freien, nämlich im Tempelvorhof ereignete, wo ja die Schlacht- und Brandopfer
vollzogen wurden, und dass die Soldaten sich anschliessend gegen massive Baulichkeiten
innerhalb des heiligen Bezirks wandten: sei es ein abgetrenntes Areal um die Cella herum
oder diese selbst. J. Gray (s. Anm. 21, 562) verweist auf eine Analogie im ugaritischen
Baal-Mythus, wo sich gr unverkennbar auf den innersten Bezirk eines Heiligtums bezieht.
Vielleicht lässt sich hier auch II Sam 10,12 beiziehen: eine einigermassen rätselhafte Stelle,
wo Joab vor einer Schlacht zur Tapferkeit auffordert «um der Städte unseres Gottes
willen»; sind damit, mitten im Ammoniterland, einfach nur die Städte Israels oder Judas

gemeint - oder nicht vielmehr die heiligen Stätten Jhwhs bzw. dieser selbst, für den man
sich tapfer schlagen solle?

29 Einige hebräische Handschriften haben hier - passenderweise - den Singular.
30 Hier ist das Suffix fem. sing, gebraucht, was an sich den Singular «Mazzebe» (oder

allenfalls ein anderes Wort) erfordert.



124 Walter Dietrich

von einem solchen Kultgegenstand hatte - was angesichts der reichlichen
Belege in der Hebräischen Bibel schwer vorstellbar erscheint -, oder das

Objekt des Verbrennens war ursprünglich ein anderes: wie oft vorgeschlagen

und sehr plausibel, eine Äschere. Denn schwerlich befand sich das

Symbol Baals, in diesem Fall eine Mazzebe, allein, d.h. ohne weibliches
Pendant, in der Cella.31 Seine - gelegentlich auch Jhwhs! - Paredros,
Aschera («die Segensreiche»), war häufig, wenn nicht immer, durch einen
hölzernen Pfahl symbolisiert:32 Relikt des mit dieser Fruchtbarkeitsgöttin
konnotierten Baumes.33

• Nachdem die beiden zentralen Gottessymbole zerstört sind, wird der gan¬
ze Tempel niedergerissen und zur Latrine34 umfunktioniert; eine solche
befinde sich, heisst es abschliessend, an jenem Ort «bis auf den heutigen
Tag»: eine klassische Ortsätiologie (V. 27b).

Damit ist die Jehu-Novelle in gewisser Weise zu ihrem Anfang zurückgekehrt.

Was sich schon eingangs im Auftreten eines Jhwh-Propheten andeutete,

ist am Schluss offenbar: Der Kampf Jehus ging um Thron und Religion
zugleich. Der Umsturz wurde dieser Darstellung zufolge nicht nur von militärischen,

sondern auch von streng jahwistischen Kreisen getragen. Eine
kämpferische, gegen das politische und religiöse System der Omriden gerichtete
Oppositionsbewegung nutzte Jehu als scharfgeschliffene Speerspitze - und
dieser Waffe vermochten weder die irdischen Machthaber noch ihre himmlischen

Beschützer zu widerstehen.

III. Literarische Einordnung

Wir stellen zusammenfassend fest, dass die drei untersuchten Szenen II
Kön 10,15-17a, II Kön 10,17b-25aba und II Kön 10,25abß-27 erzählerisch wie
sachlogisch eng miteinander verknüpft sind. Freilich ist die Mittelszene
erheblich erweitert worden. Hatte eine relativ knappe Grundschicht ein von
Jehu befohlenes Massaker an den Kultbediensteten des Baaltempels von Sa-

31 Immerhin stellt DtrH in I Kön 16,33, vermutlich gestützt auf das «Tagebuch der
Könige von Israel», fest, Ahab habe «eine Aschera gemacht». Unmittelbar voran geht die
Notiz vom Bau des Baaltempels.

Dieser wurde in Jhwh-Heiligtümern offenbar gern «neben» (büX) den Jhwh-Altar
«gepflanzt» (DEM, Dt 16,21) oder von dort «herausgehauen» (n~D, Ri 6,25ff.; II Kön 23,14)
und eben «verbrannt» (^"121, Dt 12,3; II Kön 23,15). Im Baaltempel von Samaria stand die
Äschere offenbar neben oder gegenüber der Baal-Mazzebe.

33 Vgl. O. Keel/C. Uehlinger, Göttinnen, Götter und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse

zur Rcligionsgeschichte Kanaans und Israels aufgrund bislang unerschlossener iko-
nographischer Quellen (QD 134), 1992, 262f.

34 Hier dürfte mit dem Qerê und einigen hebräischen Handschriften "IXHIob (von der
Wurzel Xü", also etwa «Ausscheidungen») zu lesen sein, wenngleich dies in dieser Bedeutung

ein Hapaxlegomenon ist.



Jehus Kampfgegen den Baal von Samaria 125

maria geschildert (10,17aa.l8.*19a.24.25aba), so zogen spätere Ergänzer den
Kreis der Opfer erheblich weiter: Jehu soll auch noch bis dahin am Leben
gebliebene Mitglieder des Königshauses (10,17aßb) und er soll schliesslich sämtliche

Baalverehrer in ganz Israel ausgerottet haben (10,19b-23).
Die Grunderzählung fügt sich ausgezeichnet in Intention und Erzählweise

der übrigen Jehu-Novelle: Berechnend zieht Jehu in der Gestalt Jonadabs
eine Galionsfigur der radikal-jahwistischen Opposition an sich, hart und
skrupellos führt er seine Schläge gegen die königlichen Kultbediensteten und das

Königsheiligtum von Samaria. Gibt und bekennt er sich auch als religiöser
Eiferer, so agiert er doch vollkommen kaltblütig und emotionslos. Den omridi-
schen Kultfunktionären gegenüber, die er um ihres Glaubens (und gewiss
auch um ihrer politischen Bindung!) willen hasst und umbringen will, gibt er
sich als Glaubensgenosse, ja, er beteiligt sich höchstpersönlich am Opferdienst

für ihren Gott, um sie in Sicherheit zu wiegen und fest in der tödlichen
Falle zu wissen. Was ist von einem solchen Menschen zu halten - vielmehr,
was hält der Erzähler von ihm? Er lässt uns darüber im Unklaren. Vermutlich
hat er Sympathie für Jehus Ziele; ob er die von ihm angewandten Mittel
billigt, bleibt indes fraglich.

Die sekundäre Textebene, die vornehmlich in II Kön 10,19b-23 zu greifen
ist, erscheint erzählerisch viel weniger, theologisch dafür umso mehr ambitio-
niert. Jehus Revolution soll ein vernichtender Schlag gegen den Baalglauben
in ganz Israel gewesen sein. Um narrative Schlüssigkeit bemüht sich der Autor

nicht. Jehu nimmt sich viel Zeit, um die Baalverehrer aus dem ganzen
Land zusammenzurufen, nimmt sich viel Mühe, jeden einzelnen Jhwh-Vereh-
rer aus der massa perditionis herauszufiltern, mutet seinen gerade achtzig
Soldaten allzu viel zu, wenn er sie eine das gesamte Tempelgelände füllende
Menge von Menschen abschlachten lässt. Triebfeder dieser Darstellung ist
der Wunsch nach einer grundsätzlichen Abrechnung mit der Baalreligion.
Deren Konturen jedoch sind ebenso ausufernd wie verschwommen. Im Grunde

geht es um Apostasie generell. Der Baalismus, der da mit Stumpf und Stiel
ausgerottet wird, ist Chiffre für eine namenlose, allgegenwärtige Bedrohung
des rechten Glaubens. Jehus Kampf gegen den Baal schlechthin gerät zum
Exorzismus alles dessen, was man für nicht-jahwistisch bzw. unjüdisch hält.35

Ein derartiger intoleranter, ja militanter Monotheismus begegnet mehrfach
in spät-dtr, wohl schon nachexilischen Texten, für die sich das Siglum DtrN
eingebürgert hat.36

35 Es ist dies die letzte Stufe der von J. Jeremias (Der Begriff «Baal» im Hoseabuch
und seine Wirkungsgeschichte, in: W. Dietrich/M.A. Klopfenstein [Hg.], Ein Gott allein?
[s. Anm. 2], 441-462) nachgezeichneten Entwicklung, welche die Baal-Figur in der
altisraelitischen Religions- und Literaturgeschichte genommen hat.

36 Es ist hier an die militante Landnahme- bzw. Landräumungsideologie im Josuabuch
(v.a. Jos 13; 23) zu erinnern, an der R. Smend einst die Theorie einer mehrschichtigen



126 Walter Dietrich

Es ist nun noch der Abschluss der Jehu-Perikope in II Kön 10,28-36 in den
Blick zu nehmen. Er gilt allseits als dtr, ist aber allem Anschein nach nicht aus
einem Guss. In V. 28 wird Jehu für die Vernichtung des Baal gelobt, in V. 29

für die Beibehaltung der Heiligtümer in Bet-El und Dan getadelt, in V. 30 für
sein Dreinschlagen gegen die Omriden gelobt, in V. 31 noch einmal wegen
Bet-El und Dan getadelt. V. 31 ist als klassischer Fall einer «Wiederaufnahme»

zu bezeichnen37, wobei sich gegenüber V. 29 nomistische Töne einmischen

(die «Tora Jhwhs» nicht «von ganzem Herzen» «bewahren»), wir es

also mit DtrN zu tun haben. Dessen Anliegen war offenbar die Einfügung von
V. 30, einem von der Aussage her in der Tat bemerkenswerten Vers. In ihm
wendet sich Jhwh persönlich an Jehu,38 um ihm mitzuteilen, dass die Ausrottung

des «Hauses Ahabs» in seinen Augen «das Rechte» gewesen sei und ihm
zur Belohnung «vier Söhne auf dem Thron Israels sitzen» sollten. Alle
Zurückhaltung im Urteil über Jehus blutige Taten wird hier aufgegeben, Gott
selbst deklariert sie als seinem Willen gemäss; zwischen dem «Guttun» Jehus
und der angekündigten Wohltat Jhwhs wird ein positiver Zusammenhang
hergestellt.39

Nach der älteren dtr Textebene hingegen besteht ein negativer
Zusammenhang zwischen einem Fehlverhalten Jehus und der darauf folgenden gött-

Redaklion des dtr Geschichtswerks entwickelt hat (Das Gesetz und die Völker. Ein Beitrag

zur deuteronomistischen Redaktionsgeschichte [1971=], in: Ders., Die Mitte des

Alten Testaments, [s. Anm. 25] 124-137; zusammenfassend ders., Die Entstehung des

Alten Testaments, Stuttgart 41989, § 19). Die Idee, dass Nicht-Jhwh-Gläubige aus Israel
auszurotten seien, wird in Dt 13 und Dt 17,2-7 propagiert, ebenfalls spät-dtr Texten, vgl. T.

Veijola, Wahrheit und Intoleranz nach Deuteronomium 13, in: Ders., Moses Erben.
Studien zum Dekalog, zum Deuteronomismus und zum Schriftgelehrtentum [BWANT 149],
2000, 109-130. Veijolas Schüler J. Pakkala (s. Anm. 9) hat den - in vielem, aber nicht in
allem überzeugenden - Nachweis zu führen versucht, dass alles, was im Alten Testament
nach «Intolerant Monolatry» aussieht, diesen jungen Textschichten zugehört.

37 C. Kühl, Die «Wiederaufnahme» - ein literarkritisches Prinzip?, ZAW 64 (1952) 1-

11. - J. Pakkala (s. Anm. 9, 165) stellt die Dinge auf den Kopf, wenn er zur Doppelung
zwischen V. 29 und V. 31 bemerkt, «that v. 29 is a redactor's attempt to return to the original

text».
38 Dies wird in keiner Weise szenisch ausgestaltet - ähnlich wie in I Kön 9,1-9 und

11,9-13, zwei DtrN-Abschnitten (vgl. W. Dietrich, Prophétie und Geschichte [s. Anm. 11],
68f.72f.).

39 Es gibt ein ganzes Netzwerk derartiger DtrN-Kommentare: zur Geschichte des
Nordreichs in II Kön 13,5; 13,23; 14,26f.; 15,12, zur Geschichte des Südreichs in I Kön
11,12f.36; 15,4; II Kön 8,19; 19,34. Zur literarischen und theologischen Einordnung vgl. W.
Dietrich. Niedergang und Neuanfang. Die Haltung der Schlussredaktion des deuteronomistischen

Geschichtswerkes zu den wichtigsten Fragen ihrer Zeit, in: B. Becking/M.C.A.
Korpel (eds.). The Crisis of Israelite Religion. Transformation of Religious Tradition in
Exilic and Post-Exilic Times (OTS 42), 1999, 45-70.



Jehus Kampfgegen den Baa! von Samaria 127

lichen Strafe: Wegen Jehus Festhalten an der «Sünde Jerobeams» (V. 29)40

habe Israel schwere aussenpolitische Rückschläge hinnehmen müssen (V.
32f.). Das entspricht der generellen Linie der Geschichtsschreibung von
DtrFI, die in der Untreue gegen Gott die Ursache für politische Unannehmlichkeiten

in der Geschichte Israels und Judas, ja letztlich für den Untergang
beider Staaten und das Exil sieht.41

Dem negativen Urteil von DtrH über Jehu in V. 29 (und der entsprechenden

Bestrafung in V. 32f.) geht nun aber in V. 28 ein positives42 voraus: «Und
es rottete Jehu den Baal aus Israel aus.» Die Formulierung ist ungewöhnlich;
allermeist sind Objekte von "IOÖ hif. (bzw. Subjekte von "lOti nif.) Menschen,
Menschengruppen oder Völker.43 Auf keinen Fall haben wir in V. 28 typisch
dtr Sprachstil vor uns. Sollte DtrFI den Satz also einer Quelle entnommen
haben? Auf den ersten Blick scheint sich dafür die Jehu-Novelle anzubieten, für
die ja nicht nur V. 27 (die Latrinen-Ätiologie), sondern auch V. 28 einen
eindrucksvollen Schluss abgeben könnte. Doch wie wir oben feststellten, rechnet
die ursprüngliche Jehu-Erzählung nicht mit einem Vorgehen Jehus gegen
Baal in ganz Israel, sondern nur in Samaria. Die andere Quelle, aus der V. 28

stammen könnte, ist das «Tagebuch der Könige von Israel», das DtrFI immer
wieder (und so auch in 10,33-36) als Quelle seines Wissens über die Geschichte

des Nordreichs zitiert. Und in der Tat ist es möglich, ja wahrscheinlich, dass

darin die kultpolitischen Massnahmen Jehus erwähnt, auch dass sie dort ein

40 Die «Sünde Jerobeams» ist ein Makel, der fast allen Königen des Nordreichs
anhängt. Vgl. J. Debus, Die Sünde Jerobeams. Studien zur Darstellung Jerobeams und der
Geschichte des Nordreichs in der deuteronomistischen Geschichtsschreibung (FRLANT
93), 1967.

41 So grundlegend M. Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien. Die sammelnden
und bearbeitenden Geschichtswerke im Alten Testament, Tübingen 21957. Beispielhaft
wird diese Geschichtstheologie im dtr Richterbuch entfaltet: Ri 2 bietet das Programm,
die Rettergeschichten mit ihrer dtr Rahmung zeigen seine Durchführung. In der Königszeit

wird der Zusammenhang von Verfehlung und Bestrafung gleichfalls immer aufs Neue
vorgeführt. Hier nur einige Beispiele: I Kön 11,1-13.14-40 (Salomo); I Kön 14,22-24.25f.
(Rehabeam); I Kön 15,26.27f. (Nadab); I Kön 16,19.16-18 (Simri; wegen des Putschberichtes

hier Vertauschung der Reihenfolge): II Kön 16,2-4.5f. (Ahas); II Kön 17,2.3 (Hosea).
42 Diese Wertung wird durch das eine Opposition anzeigende p"l zu Beginn von V. 29

bestätigt.
43 Einmal, in Dt 4,3 (einem zweifellos spät-dtr Kontext also), steht das Verb in

Zusammenhang mit «Baal»; doch geht es hier um die Vernichtung der Verehrer des Baal Peor,
nicht um diesen selbst. Und in Jos 7,12, einem ebenfalls spät-dtr Zusammenhang, ist das

Objekt des Vernichtens entwendetes Banngut, das mit der Gottheit zu tun hat, aber natürlich

nicht mit ihr identisch ist. Unserer Stelle am nächsten steht die Drohung in Hos 10,8,
die jIN mon würden vernichtet. Ob man hier, wie in BHS vorgeschlagen, in j'iK"iT" emen-
dieren sollte, bleibe dahingestellt; dann ginge es nicht allgemein um «Höhen», sondern um
die von Bet-EI.



128 Walter Dietrich

wenig generalisierend als ganz Israel betreffend dargestellt waren - wenn dies
nicht sogar den Tatsachen entspricht!44

DtrH hatte seine Informationen über Jehus Kampf gegen Baal also nicht
aus der Jehu-Novelle. Sollte diese gar nicht in seinem Werk gestanden haben?
Dafür spricht einiges. Es lässt sich mit nur ganz wenigen Ergänzungen aus den
DtrEl-Stücken innerhalb von II Kön 9f. ein Passus über (Joram und) Jehu
rekonstruieren, der vollkommen ähnlichen Berichten über durch Putsch an die
Macht gekommene Nordreichskönige entspricht. Zur Veranschaulichung sei

hier eine Rekonstruktion geboten:45

(9,14) Und es verschwor sich Jehu ben Joschafat ben Nimschi gegen Joram. Joram aber
hielt gerade Wacht in Ramot-Gilead. er und ganz Israel, gegen Hasaël. den König von
Aram. Und Jehu erschlug den Joram und wurde König an seiner Statt. Was sonst noch von
Joram zu sagen ist, steht das nicht geschrieben im Tagebuch der Könige von Israel? Im
Jahr des Königs von Juda wurde Jehu König und (10,36) regierte über Israel 18 Jahre in
Samaria.46 (10,28) Jehu vertilgte den Baal aus Israel. (10,29) Doch von den Sünden des
Jerobeam ben Nebat, der Israel zur Sünde verführt hatte, wich Jehu nicht ab: von den
goldenen Kälbern, dem in Bet-El und dem in Dan. (10,32) In jener Zeit begann Jhwh Stücke
von Israel abzutrennen. Hasaël schlug sie im gesamten (Ost-)Gebiet Israels: (10,33) vom
Jordan an ostwärts das ganze Land Gilead und Gad und Ruben und Manasse, von Aroër
am Arnonfluss an, Gilead und Baschan. (10,34) Was sonst noch von Jehu zu sagen ist, und
alles, was er getan hat und all sein Heldentum, steht das nicht geschrieben im Tagebuch der
Könige von Israel? (10,35) Und Jehu legte sich zu seinen Vätern, und man begrub ihn in
Samaria.

Ich habe an anderem Ort die These begründet,47 dass die Jehu-Novelle das
Schlussstück eines grossangelegten «Prophetischen Erzählwerks über den

Kampf Jhwhs gegen Baal in Israel» war, das den Grossteil des in I Kön 17 bis

II Kön 10 vorfindlichen Materials enthielt und erst nachträglich in das Werk
von DtrH eingesetzt wurde.48 DtrH hat dieses Werk übergangen oder über-

44 Die «Tagebücher» nahmen jeweils die gesamte Regierungszeit der einzelnen Könige
in den Blick, die Jehu-Novelle hingegen nur den Putsch, der Jehu an die Macht brachte.
Warum also sollte Jehu nicht Baal am Anfang in Samaria, dann aber auch anderswo
attackiert haben?

45 Abgesehen von einigen Versumstellungen ist das Wegfallen einiger typischer DlrH-
Sätze beim späteren Einbau der Novelle zu postulieren; sie sind oben im Text kursiv
gesetzt.

46 Wenn es für einen Nordreichskönig nicht gar so kühn erschiene, könnte man hier das

positive Urteil Und er tat das Gute in den Augen Jhwhs annehmen. In 10,31 jedenfalls, also
in einem DtrN-Kontext, findet sich ein solcher Satz.

47 W. Dietrich, Prophétie im deuteronomistischen Geschichtswerk, in: T. Römer (ed.),
The Future of the Deuteronomistic History (BEThL 147), 2000, 47-65; sowie Samuel- und
Königsbücher (W. Dietrich), TRE 30,1998, 5-20.

48 Gegen R.G. Kratz (s.o. Anm. 9, 169f.), der eine scharfe Zäsur zwischen den Elija-
Elischa-Stoffen und der Jehu-Novelle macht; nur die letztere habe schon im Werk von
DtrH gestanden. Er ist dann auch gezwungen, alle Anspielungen auf Prophetisches aus der
Novelle zu streichen. So entsteht ein literarisch nicht mehr zu fassender Texttorso.



Jehus Kampfgegen den Baal von Samaria 129

sehen. Doch ein vom Geist der älteren Prophétie, insbesondere von Jeremia
beeinflusster Nachfolger, DtrP, setzte es, nebst manchen anderen Stoffen und
selbstverfassten Texten, behutsam und kunstvoll in das Vorgängerwerk ein.
Was den Jehu-Stoff anlangt, lag ihm nicht so sehr das Thema Baal am Herzen
als vielmehr das Thema Prophétie. Das zeigen die von ihm stammenden
Zusätze II Kön 9,7-10a.36 und 10,17aßb, die allesamt auf den Nachweis abzielen,
dass an Propheten ergangenes Gotteswort unfehlbar in Erfüllung geht.

Für die Textentstehung in II Kön 9f. zeichnet sich somit folgendes Bild ab:

«Tagebuch der Könige
Israels»

I
Grundfassung des
Deuteronomistischen
Geschichtswerks
(DtrH)

—» Gesamttext (herge¬
stellt von DtrP)

I
Endtext (erweitert
durch DtrN)

Jehu-Novelle

I
Prophetisches Erzähl-
werk (PEW)

IV. Historische Auswertung

Wir folgen dem Gang der (Religions-) Geschichte - bzw. der Bilder, welche

die gefundenen Quellen davon zeichnen - gleichsam rückwärts: einsetzend

beim Endtext und uns dann auf den verschiedenen Überlieferungswegen
zurücktastend möglichst bis in die Jehu-Zeit.

Der Endtext von II Kön 9f. ist auf einer späten, wohl erst nachexilischen
Redaktionsstufe des dtr Geschichtswerks zustandegekommen. Die
Schlussbearbeitung (DtrN) betonte zweierlei: Erstens fand Jehus rabiates
Vorgehen gegen die Omridendynastie Gottes Wohlgefallen und wurde mit
einer eigenen Dynastiebildung belohnt (II Kön 10,30). Zweitens wurden
zusammen mit den Omriden sämtliche Baalverehrer in ganz Nordisrael liquidiert

(II Kön 10,19b-23). Der dies schrieb, kannte den biblischen Stoff genau



130 Walter Dietrich

und wusste, dass von II Kön 10 an weder Baal noch Aschera in den Berichten
über das Nordreich noch auftauchen - bis dann in der dtr Rückschau auf dessen

Gesamtgeschichte der Baaldienst als einer der Gründe für den Untergang
benannt wird (II Kön 17,16).49 Also hat nicht einmal die vollkommene
Ausmerzung der vom Baal-Virus befallenen Israeliten verhindern können, dass

diese Krankheit dem Volkskörper tödlichen Schaden zufügte.50 Die Lehre für
das nachexilische Judentum liegt auf der Hand: Nie darf eine Krankheit wie
diese wieder um sich greifen!

Gegen Ende der Exilszeit hat DtrP der dtr Geschichtsschreibung einen
starken prophetischen Akzent verliehen. Indem er die Geschichte seines Volkes

ins Licht der Prophétie, insbesondere der Unheilsprophetie, rückte, suchte

er ihren insgesamt ungünstigen Verlauf verstehbar zu machen. So griff er
auch ein grosses Prophetisches Erzählwerk auf, das Herrschaft und Untergang

der Omriden aus prophetischer Sicht beleuchtete. An deren Schlusserzählung

vom Putsch Jehus beeindruckte ihn, wie seine Beigaben II Kön 9,7-
10a.36; 10,17ab zeigen, nicht so sehr das Vorgehen gegen den Baaldienst als

vielmehr der Umstand, dass sich daran in vorzüglicher Weise die zentrale
Bedeutung und die absolute Zuverlässigkeit der prophetischen (Gerichts-)Bot-
schaft demonstrieren liess. Auch hier liegt die Lehre für die Leserschaft der
Exilszeit auf der Hand: Das Ende dieser und anderer Dynastien wie dann
auch der israelitischen Staaten erklärt sich nicht aus der Achtlosigkeit,
sondern aus der Missachtung des Gottes Israels.

Das zwischen I Kön 17 und II Kön 10 noch greifbare «Prophetische
Erzählwerk vom Kampf Jhwhs gegen Baal in Israel» hat seinen Ursprung
erkennbar im Traditionsgut nordisraelitischer Prophetenkreise. Die Erzählstoffe

scheinen indes nach 722 v.Chr. in den Süden gelangt und dort für eine ju-
däische Leserschaft überarbeitet worden zu sein. Diese sollte, was sich einst
im Nordreich abgespielt hatte, als paradigmatisch auch für Juda begreifen
lernen. Dort herrschte zur fraglichen Zeit aller Wahrscheinlichkeit nach König
Manasse (696-641 v.Chr.). Er war ein bedingungslos treuer assyrischer Vasall,
was neben politischen, ökonomischen und gesellschaftlichen auch religiöse
Konsequenzen hatte, die nicht von allen Judäern goutiert wurden. Es bildete
sich eine breite politisch-religiöse Oppositions- und Reformbewegung, die
nachweislich auch nordisraelitisches Gedankengut aufnahm und aus der
schliesslich das Deuteronomium und die joschijanische Reform hervorgingen.51

Sie ist der fast natürliche Quellgrund des postulierten «Prophetischen

49 Auch dies ist, notabene, ein spät-dtr Passus, vgl. meine Analyse in «Prophétie und
Geschichte», 1972 (s. Anm. 11), 42-46.

50 Später befällt das Baal-Virus dann auch Juda (II Kön 21,3); und auch hier können
die Bekämpfungsniassnahmen (II Kön 23,4.5) den Volkskörper nicht mehr retten.

51 Vgl. R. Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, Bd. 1

(GAT 8/1), 1992, 307-317.



Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria 131

Erzählwerks». Dass dieses um das Thema «Jhwh und Baal» kreist, mag eine

ganz besondere Bewandtnis haben: Im Manasse-Abschnitt der Königsbücher
erfährt man, dieser König habe im Jerusalemer Tempel Baal-Altäre wie auch
eine Aschera aufgestellt52-wobei dieses autochthone Götterpaar transparent
gewesen sein wird auf das assyrische Paar Assur und Istar.53 Wer im «Erzähl-
werk» las, wieviel Unheil die Verehrung Baals (und auch Ascheras) in Israel
angerichtet hatte und welch schwerer Kämpfe es bedurfte, um ihrer Herr zu
werden, vermochte mühelos den Transfer auf das Juda der Manassezeit zu
vollziehen.

Den Schlussstein des Prophetischen Erzählwerks bildete die Jehu-Novelle

- zweifellos eine Erzählung sui generis, die einmal unabhängig von ihrem
jetzigen Kontext existierte. Sie weist insgesamt einen chiastischen Aufbau auf:
Der Mittelteil, der in verschiedenen Etappen die Ausrottung der Königshäuser

von Israel und Juda schildert, wird gerahmt durch stärker religiös gefärbte
Szenen: Jehu lässt sich durch einen Jhwh-Propheten auf die blutige Fährte
setzen und tötet seine beiden Hauptgegner, den regierenden König und die
Königsmutter, mit religiösen Begründungen (II Kön 9,7-10a.22.25f.); am
Ende säubert er, unter den Augen und dem Beifall radikal-jahwistischer
Kreise, die Hauptstadt Samaria vom staatlich geförderten Baalkult (II Kön
10,*15-19a.24-27). In allen diesen Teilen lässt die Jehu-Geschichte keinerlei
judäische Einflüsse erkennen, hat ihre Gestalt also nicht erst in Juda, etwa bei
der Zusammenstellung des Prophetischen Erzählwerkes, sondern in Israel
erhalten. Sie führt also insgesamt in die Zeit vor 722 v.Chr. hinauf. Sie setzt sich

aus verschiedenen Einzelepisoden zusammen, die durchaus je ihre eigene
Vorgeschichte haben können. Dies gilt gerade für die Schlussszenen. Für die
Jonadab-Episode (II Kön 10,15f.) bietet sich der Rechabiter-Orden als

Trägerkreis ein, die beiden Samaria-Episoden (10,*17-27) tragen deutlich sama-
risches Lokalkolorit. Offenbar erzählte man sich mit einem ehrfürchtigen
Schaudern, dass ein bestimmtes, als Latrine genutztes Ruinenfeld einst der
Baaltempel gewesen sei und dass dort ein fürchterliches Massaker stattgefunden

habe. Das abschliessende «bis auf diesen Tag» indiziert einen gewissen
zeitlichen Abstand vom Geschehen, doch dürfte dieser nicht allzu gross gewesen

sein. Denn anders als die - ebenfalls prophetisch geprägte - Erzählung II
Kön 9f. äusserte bereits der Prophet Hosea, der gegen Ende der Jehu-Dyna-
stie wirkte, an der blutigen Machtergreifung des Dynastiegründers offene
Kritik.54

52 II Kön 21,3; dort wird von DtrH ausdrücklich auf die Parallele I Kön 16,32f. verwiesen

- was noch kein Verdikt gegen die Glaubwürdigkeit der Aussage sein muss.
53 Vgl. H. Spieckermann, Juda unter Assur in der Sargonidenzeit (FRLANT 129).

1982,200-221.
54 Hos 1,4.



132 Walter Dietrich

Wir nehmen nach der prophetischen nun die historiographische
Überlieferungslinie innerhalb von II Kön 9f. auf. DtrH, der in der mittleren Exilszeit
die Geschichte Israels von der Landnahme bis zum Landverlust schrieb,
kannte bzw. benutzte das Prophetische Erzählwerk und mit ihm die Jehu-No-
velle nämlich nicht. In seinem Werk bot er einen recht knappen Abschnitt
über Jehu, bei dessen Abfassung er sich auf das ihm vorliegende «Tagebuch
der Könige von Israel» stützte. Darin las er schwer vereinbare Nachrichten:
einerseits, dass Jehu - löblicherweise! - in Israel den Kampf gegen Baal
aufnahm, andererseits, dass Israel unter Jehu von den Aramäern schwer
bedrängt wurde. DtrH lag daran, klarzustellen, dass beides nicht miteinander in
Verbindung zu bringen war. Jehus Fehler war, dass er nicht etwa zu viel,
sondern zu wenig für die Alleinverehrung Jhwhs getan hatte, verlautete doch in
den Quellen nichts davon, dass er die - in dtr Sicht illegitimen - Staatsheiligtümer

von Bet-El und Dan angetastet hätte. Diese «Sünde Jerobeams» (II
10,29) entfaltete zunehmend ihre unheilvolle Wirkung; dass die Aramäer
damals von Jhwh freie Hand im Ostjordanland bekamen, war der Anfang vom
Ende des Nordreichs (10,32a).55

Das «Tagebuch der Könige von Israel» enthält zwar unverkennbar
nordisraelitisches Überlieferungsgut, doch dürfte es in seiner DtrH vorliegenden
Gestalt erst nach 722 v.Chr. in Juda abgefasst worden sein.56 Weil DtrH es

nicht vollständig, sondern nur auszugsweise wiedergibt - das betont er ein
ums andere Mal und so auch im Falle Jehus (II Kön 10,34) -, können wir über
den betreffenden Abschnitt im «Tagebuch» nicht mehr wissen als das, was
DtrH weiterreicht. Es sind dies Nachrichten über den erfolgreichen Putsch
Jehus (II Kön 9,14), über sein Vorgehen gegen die Baalreligion (10,28), über
seine Misserfolge gegen die Aramäer im Ostjordanland (10,32b.33), schliesslich

über die Dauer seiner Herrschaft und sein Begräbnis (10,35f.). Die wenigen

Ausschnitte lassen nach Sprache und Inhalt noch erkennen, dass das

«Tagebuch» nicht zur religiösen, sondern zur höfischen Literatur gehört und dass

53 10,32a ist eine von DtrH verfasste Voraus-Interpretation der nüchternen, einem
Militârkommuniqué gleichenden Nachrichten des «Tagebuches» in V. 32b.33. Für DtrH ist
Subjekt des Geschehens nicht Hasaël, sondern Jhwh. Was dieser tut. wird gern als Abtrennung

einiger Gebiete von Israel beschrieben (so HALAT 1046 mit J. Gray [s. Anm. 21],
563). Doch abgesehen davon, dass Israel diese Gebiete später noch einmal zurückgewonnen

hat (II Kön 14,25, auch 13,14-19), ist HKp wurzelverwandt mit ("p «Ende».
56 Darauf deutet die Synchronisierung der israelitischen mit den judäischen Königsdaten.

Eine solche, geradezu partnerschaftliche Wahrnehmung des Südreichs wird man von
nordisraelilischen Hofchronisten kaum erwarten können. Umgekehrt dürfte in Juda das
Interesse an einer Verzahnung der eigenen Königsgeschichte mit der des Bruderreiches
kaum sehr lange über 722 v.Chr. hinaus bestanden haben. Das Auftauchen des israelitischen

Materials und die Entstehung des israelitischen «Tagebuchs» mag auch den Anstoss
für das judäische Gegenstück gegeben haben, das formaliter nun natürlich auch mit der
israelitischen Königsgeschichte zu synchronisieren war und das materialiter gewiss auf
Jerusalemer Hofannalen zurückgreifen konnte.



Jehus Kampfgegen den Baal von Samaria 133

in ihm über die Vergangenheit offenbar <sine ira et studio berichtet wurde.
So spricht wenig dafür, dass die Mitteilung von der Ausrottung des Baal aus
Israel (nicht nur aus Samaria) ein blosser religiöser Traum oder eine rühmende

Übertreibung wäre. Zumindest der Verfasser des «Tagebuches», der etwa
gegen Ende des 8. Jahrhunderts ans Werk ging, scheint der Überzeugung
gewesen zu sein, dass Jehu ein religionspolitisches Programm verfolgte, das

nicht nur die Hauptstadt Samaria, sondern das ganze Land betraf. Nun
benutzte dieser Autor offensichtlich Material, das seinen Ursprung am
nordisraelitischen Königshof hatte. Analogien etwa in Assyrien und Babylonien
zeigen, dass altorientalische Königshöfe durchaus etwas wie Hofannalen
haben führen lassen.57 Sämtliche, im «Tagebuch» enthaltenen Nachrichten über
Jehu könnten sehr wohl einer solchen Quelle entstammen. Da die Abschnitte
über die einzelnen Könige jeweils relativ rasch nach ihrem Tod abgefasst worden

sein dürften, kämen wir also mit der Notiz 11 Kön 10,28 sehr nahe an die
Jehu-Zeit heran.

Eingangs wurde festgestellt, dass nur die Bibel, nicht aber die ausserbibli-
schen Inschriften etwas von einem Kampf Jehus gegen Baal berichten. Jetzt
kann präzisiert werden: Es sind mehrere biblische Zeugen, die übereinstimmend

derartige Aussagen machen. Einige von ihnen sind voneinander abhängig

- aber nicht alle. Es gibt zwei Überlieferungslinien, eine prophetische und
eine historiographische, die beide darauf zulaufen, dass Jehu nicht nur die
Omridynastie ausgerottet, sondern auch die Baalreligion bekämpft hat. Die
eine freilich weiss nur von einer beschränkten, gegen das omridische Baalheiligtum

in Samaria gerichteten Aktion, die andere deutet weiterreichende
Massnahmen in ganz Israel an. Mehr ist nicht in Erfahrung zu bringen, aber
auch nicht weniger.

Darf man auch in diesem Fall zwei unabhängigen Zeugen Glauben schenken,

dann wurden die Omriden und die seinerzeit herrschende Linie der Da-
vididen nicht nur aus politischen Gründen beseitigt, sondern auch aus religiösen.

In Israel gab es damals Kreise, welche die alleinige Verehrung Jhwhs
forderten und diese Forderung auch gegenüber der Staatsführung geltend machten.58

Als sie mit ihren Vorstellungen nicht durchdrangen, sondern sich

87 Vgl. A.K. Grayson, Assyrian and Babylonian Chronicles, Locust Valley 1975; an
Texten etwa den Bericht über die Taten Hammurapis ANET 269-271, die assyrische
Königsliste (ebd. 272-274) oder den Auszug aus babylonischen Chroniken in TUAT 1/4.

401-404.
58 Wer die Historizität von I Kön 18 oder auch nur eines Kerns davon für zweifelhaft

hält, wird sie doch einer Erzählung wie II Kön 1 schwerlich abstreiten können. Im Kreis
um Elija (und Elischa) wird, so scheint es, eine der Gruppen - vielleicht die wichtigste -
greifbar, welche die Alleinverchrung Jhwhs propagierten.



134 Walter Dietrich

staatlichen Repressalien ausgesetzt sahen,59 suchten und fanden sie die
Unterstützung führender Militärs. Das Ergebnis war ein völliger Umsturz der
aussen-60 und innenpolitischen Verhältnisse in Israel.61 Dass darin auch die
staatliche Religionspolitik involviert war, ist nur zu erwarten, sind doch in
einer antiken Gesellschaft, und schon gar in derjenigen Israels, Religion und
Politik nie reinlich voneinander zu trennen. Es ist ja gerade ein Proprium und
eine Stärke des Alten Testaments, dass es die beiden Grössen immer wieder
zueinander in Beziehung setzt und zum Nachdenken über eine angemessene
Verhältnisbestimmung zwischen ihnen anregt. Die Überlieferungen von Jehu
und seiner Revolution sind dafür ein hervorragendes Beispiel.

Walter Dietrich, Bern

59 Das Motiv der Marginalisierung, Bedrohung und Verfolgung der streng-jahwisti-
schen Kreise schimmert in den biblischen Darstellungen der Omridenzeit immer wieder
durch.

60 Hatte sich Ahab im Bündnis mit Aram dem Assyrer Salmanassar III. in der
Schlacht bei Quarqar 853 v.Chr. entgegengestellt (vgl. 2TGI, 50), so kann dieser 841 v.Chr.
Jehu zu seinen Vasallen zählen (vgl. 2TGI, 51). Der Frontwechsel zog wütende Attacken
der in die Zange genommenen Aramäer nach sich, vgl. ausser II Kön 10,32 auch I Kön
19,15-18; 20; II Kön 6-8; Am 1,3-5 sowie die Tel Dan-Inschrift (s. o. Anm. 4).

61 Unter Jehu erfolgte anscheinend eine Verlagerung der Macht von den Urbanen
Zentren (man denke an die Verbindungen der Omriden zu den phönizischen Städten und
an ihre Bautätigkeit in Samaria, Jesreel, Megiddo, Hazor und anderen israelitischen Städten)

auf die bäuerlich-tribal geprägten Land- und Randregionen Israels (z.B. Gilead).


	Jehus Kampf gegen den Baal von Samaria

