Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 2

Artikel: Le choix de l'ancétre

Autor: Pury, Albert de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le choix de I'ancétre

S'il est une chose dont nous pensons pouvoir affirmer qu'elle ne dépend
pas de nous, c'est notre ascendance. Aucun d'entre nous n'a choisi ses pa-
rents, son lieu de naissance, son milieu, ou son époque. Aucun €tre humain ne
peut prétendre controdler la situation dans laquelle il nait ou déterminer la pla-
ce qui est la sienne dans I'arbre généalogique de I'humanité.

Vraiment? Lorsqu'ils cherchent a savoir de quelle nature sont les relations
que les hommes tissent avec leur passé, les historiens découvrent que les fi-
lieres biologiques sont une chose, et que les identités profondes — qu'elles
soient individuelles ou collectives — en sont une autre. Définir son identité, ce
n'est pas simplement retracer ses antécédents génétiques, remonter la sé-
quence des embranchements qui nous ont placé la ot nous sommes. Définir
son identité, c'est aussi et d'abord repenser ses origines, reconstruire son pas-
sé, déterminer ce qui, dans tout ce que nous avons recu, est décisif et ce qui ne
I'est pas. Définir son identité, c'est choisir son ancétre.

Ces dernieres années, je me suis intéressé€ tout particulierement aux figu-
res ancestrales dans la tradition biblique, et il m'est apparu peu a peu que ces
figures pouvaient étre appréhendées comme des tentatives, successives ou
concurrentes, de fonder la véritable identité d'Israél (ou de I'Israélite indivi-
duel). La Bible juive, I'Ancien Testament des chrétiens, a intégré en son sein
au moins trois légendes d'ancétres dont chacune semble avoir eu, a un mo-
ment donné ou dans un milieu donné, une fonction fondatrice. Insérées au-
jourd'hui dans une séquence narrative et chronologique canonique, ces tradi-
tions se présentent a premicre vue comme le simple déroulement d'une suc-
cession de périodes historiques: Répondant a un appel de Dieu, Abraham
quitte sa patrie mésopotamienne, se sépare de la massa perditionis, s'installe
en Canaan ou il donnera naissance a un groupe de peuplades, dont I'une finira
par devenir le peuple d'Israél. Son petit-fils, Jacob, sera l'ancétre direct des
douze tribus d'Israél. Mais celles-ci ne deviendront le peuple de Dieu et ne se
fixeront définitivement dans leur pays qu'apres avoir connu la servitude en
Egypte et avoir €t€ conduites hors d'Egypte par Moise. Pendant longtemps,
on a cherché, méme parmi les historiens, a transposer dans une sorte de comp-
te-rendu historique ce que 1'on continuait a prendre pour le souvenir ou le
legs littéraire des grandes étapes successives qui avaient jalonné la préhistoire
d'Israél. Mais force est de constater que la fresque canonique des origines
d'Israél est d'abord une construction littéraire, une rhése théologique (ce qui
ne signifie pas que tout ce qui est entré dans cette construction ne puisse pas,
par ailleurs, avoir un certain ancrage historique).! On comprend aujourd'hui
que la vision canonique représente une sélection de traditions d'origines dif-
férentes. Chacune de ces traditions reflétait au départ une maniere particu-
liere de penser les origines d'Israél et de définir son identité. Ce n'est que tar-



106 Albert de Pury

divement, avec la conception et la compilation du Pentateuque a 1'époque
perse, que ces différentes traditions ont été juxtaposées les unes aux autres,
placées dans un ordre chronologique et enfilées sur une trame narrative com-
me le seraient les perles sur un collier.

La figure ancestrale la plus ancienne semble étre le patriarche Jacob®. Sur
le plan archéologique et historique, on assiste a I'émergence, a 1I'époque du
Fer I (12°-10° siecle), de ce que seront les futures tribus d'Israél dans les ré-
gions montagneuses de la Palestine centrale et du plateau transjordanien’.
L'«Israél» des débuts est une société tribale. Dans une société de ce type, c'est
la généalogie — et en particulier la généalogie de type «segmentée» — qui four-
nit le systeéme explicatif dont la société a besoin. Comme l'a montré Robert R.
Wilson®, la généalogie dans les sociétés tribales (par exemple, bédouines ara-
bes encore au début de ce siecle) se transmet oralement, de maniére a pouvoir
étre périodiquement réadaptée aux nouveaux rapports de force qui peuvent
s'étre établis entre différents groupes (pour de telles réadaptations, cf. p. ex.
Gen 25,29-34; 38,27-30; 48,13-20). Or, I'histoire de Jacob, telle que nous la re-
trouvons en Gen 25-35, est un excellent exemple d'une légende généalogique.
La plupart des épisodes et des anecdotes de ce cycle de récits ont une conno-
tation ou une finalité généalogique, et le cycle tout entier trouve son aboutis-
sement lorsque Jacob, d'abord exclu de son territoire a la suite de son forfait,
puis accueilli comme misérable réfugié dans un autre groupe, réussit, grace a
son talent, a sa persévérance mais aussi et surtout grace a sa ruse, non seule-
ment a épouser les deux filles du cheikh de 1'autre groupe et a acquérir des
biens importants, mais aussi a imposer a son beau-pére la séparation et la re-

' Cf. le titre de notre dernier ouvrage collectif: A. de Pury, Th. Rémer et J.-D. Macchi
(éd.), Israél construit son histoire. L'historiographie deutéronomiste a la lumiere des
recherches récentes (Le Monde de la Bible 34) Genéve, 1996. Cf. maintenant surtout K.
Schmid, Erzvéter und Exodus. Untersuchungen zur doppelten Begriindung der Ur-
spriinge Israels innerhalb der Geschichtsbiicher des Alten Testaments (WMANT 81),
Neukirchen-Vluyn, 1999.

2 Pour ce qui suit, cf. A. de Pury, Le cycle de Jacob comme légende autonome des ori-
gines d'Israél, in: Congress Volume Leuven (VTS 43), Leiden 1991, 78-96; id., Las dos
leyendas sobre el origen de Israel (Jacob y Moisés) y la elaboracion del Pentateuco, Estu-
dios Biblicos 52 (1994) 95-131; id., Erwidgungen zu einem vorexilischen Stammejahwismus.
Hosea 12 und die Auseinandersetzung um die Identitit Israels und seines Gottes, in: W.
Dietrich et M. A. Klopfensetin (éd.), Ein Gott allein? JHWH-Verchrung und biblischer
Monotheismus im Kontext der israelitischen und altorientalischen Religionsgeschichte
(OBO 139), Fribourg/Géttingen, 1994, 413-439.

? I. Finkelstein, The Archaeology of the Israelite Settlement, Jerusalem, 1988; id., Eth-
nicity and Origin of Iron I Settlers in the Highlands of Canaan: Can the Real Israel Stand
Up?, BA 59 (1996) 198-212.

4 Cf. R.R. Wilson, Genealogy and History in the Biblical World (Yale Near Eastern
Research 7), New Haven/London, 1977.



Le choix de l'ancétre 107

connaissance de son clan comme groupe tribal autonome. Jusqu'a la fin, les
attaques, les obstacles, les perfidies de tous ordres risqueront de tout remettre
en question, mais au terme de son histoire, I'ancétre fondateur, investi du
nom d'«Israél» (Gen 32,29), sera parvenu a s'établir avec son peuple-en-de-
venir dans «son» territoire (aux alentours de Sichem, ou de Béthel ?), posant
les fondations du futur royaume d'Israél.

Le cycle de Jacob, nous le constatons, offre donc une histoire complete des
origines d'Israél. Une histoire qui se suffit a elle-méme. Une histoire qui n'a
besoin ni d'un prologue (Noé, Abraham, etc.), ni d'un épilogue (Moise, etc.).
En lui-méme, le cycle de Jacob fonde tout ce qui demande a étre fondé, expli-
que tout ce qui doit étre expliqué: la naissance ou les origines d'Israél, 1'exis-
tence d'Israél comme ensemble tribal, structuré au gré de ses configurations
généalogiques subtiles et évolutives, son droit a son territoire dans les monta-
gnes de Palestine centrale, ses sanctuaires principaux (Sichem, Béthel, Penu-
el, Mahanaim), ses conventions d'intermariage avec les tribus araméennes,
ses relations plus ou moins conflictuelles avec tel groupe voisin (Esaii) ou telle
cité (Sichem).

L'Israél qui se définit par son ancétre Jacob n'est, on I'a souvent observé,
pas encore 1'Israél orthodoxe du Deutéronome ou du Lévitique. Yhwh n'y
joue pas encore le role d'un Dieu exigeant et exclusif. Dans les tractations en-
tre groupes tribaux voisins, on voit méme deux dieux différents étre invoqués
pour garantir le traité. Laban dit a Jacob: «Que le Dieu d' Abraham et le Dieu
de Nahor protegent le droit entre nous!» (Gen 31,53). Le climat religieux y est
donc a une grande souplesse, une grande tolérance. Les conflits ne débou-
chent normalement pas sur l'affrontement sanglant, mais se résolvent par le
marchandage, la ruse, la tricherie et, en fin de compte, le compromis. L'ancé-
tre n'est un modele ni de vertu ni de piété, mais il est un débrouillard, un char-
meur (redouté par les hommes, il est toujours soutenu par les femmes), un
réaliste, un gagnant!

Selon I'Ancien Testament, Israél dispose cependant d'une autre 1égende
d'origine, plus centrale, plus incontournable, du moins si l'on en juge d'apres
la place que les éditeurs de la Tora canonique lui ont accordée: la légende de
Moise. C'est la Iégende qui donne le cadre des quatre livres d'Exode a Deu-
téronome et qui, d'ailleurs, place sous son patronage aussi les livres de Josué
a Rois.

Moise est né et a été élevé en Egypte. Il suscite et dirige une révolte des
«Hébreux» asservis en Egypte, et, apres avoir rencontré Yhwh dans le désert,
organise et impose la sortie d'Egypte pour le peuple asservi. Au désert a lieu
la grande rencontre entre Yhwh et Israél, avec conclusion de l'alliance, éta-
blissement du sanctuaire mobile et don de la Loi (chaque élément reflétant
évidemment différentes variantes théologiques de la tradition mosaique).



108 Albert de Pury

Comment ce héros est-il décrit? Au début, son histoire ressemble étrange-
ment a celle de Jacob: Moise, comme Jacob, doit prendre la fuite apres s'étre
battu avec un autre homme. Moise arrive dans le désert ou il est accueilli, lui
aussi, par un chef de clan. Lui aussi va épouser la fille du cheikh et avoir des
enfants (Ex 2,15-22). Lui aussi va retourner dans le pays d'ou il est parti pour
obéir a I'ordre de Dieu et accomplir sa mission. Au cours de son retour, lui
aussi, va €tre attaqué par Dieu dans une confrontation nocturne et n'en réc-
happer que de peu (Ex 4,24-26)°.

Et pourtant, I'histoire de Moise différe sur tous les points essentiels de cel-
le de Jacob. Cela apparait notamment quand on compare les dangers qui
menacent le héros et sa communauté. Dans le cycle de Jacob, les risques sont
ceux qui portent atteinte aux femmes et a leur capacité d'enfanter (stérilité,
accouchements difficiles, rivalités entre femmes, vol, viol ou s€questration de
femmes, etc.) ou alors ceux qui menacent I'acces a la terre fertile (expulsions,
acces aux puits, déclin des troupeaux, fraude, trahison). La vie du clan de Ja-
cob est une lutte permanente pour la survie. Dans la l1égende de Moise et de
la sortie d'Egypte, curieusement, aucun de ces dangers n'est signalé. Il n'y a
pas de problemes de naissances ou d'accouchements. La prolifération des Hé-
breux n'est un probleme que pour les Egyptiens (Ex 2,8-22). Il n'y a pas non
plus de problemes de survie dans le désert. La manne, les cailles, l'eau qui jail-
lit du rocher font que le peuple n'est jamais menacé dans sa survie. Le seul
probleéme, le seul danger — mais lui alors permanent! — est le risque d'une ré-
volte du peuple contre Yhwh et son médiateur Moise! La seule chose qui puis-
se mettre en cause la survie des Israélites dans le désert est la désobéissance
ou le manque de foi du peuple. Or, chaque action du peuple suscite la colére
de Yhwh et entraine une série de chatiments terribles (massacres, feu du ciel,
peste, mort de toute une génération, écrasement par des ennemis, engloutis-
sement dans les entrailles de la terre, serpents briilants, mise a mort des
coupables, etc.).

Le «climat», on le voit, est totalement différent de celui du cycle de Jacob.
La Iégende de Moise a pour theme central la médiation entre Yhwh et Israél.
Comment se fait cette médiation ? Moise est présenté comme le seul vrai mé-
diateur, et cela dans les deux sens: il est l'intercesseur pour le peuple (celui qui
seul arrive a détourner la colere de Dieu) et il est celui qui communique la vo-
lonté de Dieu au peuple (donc le 1égislateur, I'inspirateur, le chef).

5 A ce propos, cf. R.S. Hendel, The Epic of the Patriarch. The Jacob Cycle and the
Narrative Traditions of Canaan and Israel (HSM 42), Atlanta, 1987; puis A. de Pury, Le
Dieu qui vient en adversaire. De quelques différences a propos de la perception de Dieu
dans 1'Ancien Testament, in: R. Kuntzmann (éd.), Ce Dieu qui vient. Mélanges offerts a
Bernard Renaud (Lectio Divina 159), Paris 1995, 45-67; id., Situer le cycle de Jacob, in: A.
Wénin (éd.), The Book of Genesis (BEThL), Leuven, a paraitre 2001.



Le choix de l'ancétre 109

L'histoire de Moise propose donc une nouvelle définition de 1'identité
d'Israél: Ne fait pas partie d'Israél celui qui nait dans une famille israélite,
mais celui-la seul quirépond a I'appel de Yhwh et qui reconnait Moise comme
médiateur. La généalogie ne joue plus aucun role. Dans toute 1'histoire d'Ex-
ode a Deutéronome, il est continuellement question des «Péres», mais ceux-
ci ne visent plus des individus i1dentifiables et généalogiquement situés, mais
se réfere a la masse anonyme des Israélites sortis d'Egypte®.

La seule fois ou dans la tradition de Moise, Jacob semble mentionné est en
Dt 26,5, dans une confession de foi ou chaque Israélite est invité a dire: «xMon
pere était un Araméen en perdition lorsqu'il descendit en Egypte». Ce passa-
ge doit étre compris dans un sens péjoratif: le «pere» était un Araméen, pas un
israélite, il était en perdition (c'est-a-dire sans substance ni avenir en tant
qu'ancétre-fondateur!), et il n'est pas digne d'étre mentionné par son nom! Le
vrai Israél, pour Dt 26,5-9, nait en Egypte! Le vrai Israél est suscité par un
prophéte (Moise), et il n'existe qu'a partir du moment ou Yhwh s'est révélé a
lui.

Nous sommes donc en présence d'une polémique contre 1'ancétre Jacob,
et contre sa légende qui n'est, aux yeux des partisans de la tradition de Moise,
en aucune maniere en mesure de fonder Israél. Dans un autre passage égale-
ment, nous voyons poindre la polémique contre la définition généalogique de
I'identité d'Israél. En Ex 32,10, Yhwh en colére propose d'anéantir le peuple
et de recommencer a zéro en faisant de Moise un patriarche — «<Et maintenant
laisse-moi faire: que ma colere s'enflamme contre eux, je vais les supprimer et
je ferai de toi une grande nation!» —, mais Moise, dans une intercession véhé-
mente, le détourne de ce projet. En d'autres termes, c'est bien par la vocation
que doit se constituer le peuple d'Israél! Ici, encore, comme dans le cycle de
Jacob, nous avons une légende des origines d'Israél qui se suffit a elle-méme
et qui n'a besoin ni de prologue ni d'épilogue.

D'ou viennent ces deux 1égendes? Pour la légende jacobienne, 1'origine
n'est pas difficile a trouver: ce sont les élites tribales, fieres de leur histoire
mais aussi de leur autonomie, méfiantes tant a 1'égard du pouvoir royal trop
puissant et trop centralisateur, mais méfiantes également a 1'égard des mi-
lieux prophétiques, dont elles redoutent le caractere parfois fanatique et sub-
versif. Ces milieux tribaux ont gardé leur influence dans les campagnes sous
la monarchie et ont peut-&tre survécu méme a la chute de Samarie en 720.

Pour la légende mosaique, son origine doit se situer dans des groupes qui
sont a l'origine du mouvement prophétique en Israél. Ce mouvement — que

® La démonstration de cette thése a été faite par Th. Romer, Israels Viiter. Untersu-
chungen zur Viterthematik im Deuteronomium und in der deuteronomistischen Tradition
(OBO 99), Fribourg/Gottingen 1990.



110 Albert de Pury

1'on a appelé a la suite de Morton Smith le mouvement «Yhwh seul!»’ — ne
nous est accessible que de maniére indirecte et fragmentaire a travers les cy-
cles d'Elie et d'Elisée, ainsi qu'a travers les oracles d'Amos et d'Osée, pro-
phetes des 9° et 8° siecles actifs dans le royaume du nord. On peut se deman-
der si ce mouvement ne revétait pas un caractére confrérique, tant est striden-
te la connotation anti-clanique et anti-tribale du ralliement exclusif a Yhwh.
Le souvenir pourrait s'en étre perpétué dans le portrait qui nous est fait des
lévites primitifs en Ex 32,25-29 et en Dt 33,9 (Levi, «lui qui dit de son pére et
de sa mere: je ne les ai pas vus!, qui a refusé de reconnaitre ses freres et qui a
ignoré ses fils. Ils ont gardé ta parole! Ils ont veillé sur ton alliance!»)®.

La rivalité entre les deux légendes ancestrales apparait le plus clairement
dans un texte de la fin du 8° siecle, en Osée 12. Dans I'ensemble de ce poeme,
Osée (ou I'éditeur du recueil) oppose les deux ancétres Jacob et Moise, en in-
vitant avec insistance ses auditeurs a choisir le bon ancétre: Moise. Ce poéme
se termine (aux versets 13 et 14) sur la mise en parallele lapidaire des deux in-
stances médiatrices: «la femme» (définition généalogique de 1'identité collec-
tive) et «le prophete» (définition vocationnelle de cette identité):

13. «Jacob s'enfuit aux plaines d'Aram,

et Israél servit pour une fernme!

Pour une femme, il garda (des troupeaux).

14. Mais c'est par un prophéte que Yhwh a fait monter Israél d'Egypte,

et c'est par un prophéte qu'lsraél a été gardé!»

Telle sera la conception du Deutéronome et de toute la tradition deutéro-
nomiste. Pour cette tradition, le souvenir de Jacob est anathéme, et s'il ne
s'était trouvé, pendant 'exil, au tout début de la période perse, un auteur Sa-
cerdotal (P) pour récupérer la tradition de Jacob et l'intégrer a son prologue
cosmique et universaliste de la Torah-en-devenir — Création (Gen 1) - Noé
(Gen 9) - Abraham (Gen 17) - la 1égende de Jacob aurait été livrée a une
damnatio memoriae et ne nous aurait €t€ accessible plus qu'a travers les quel-
ques allusions sibyllines d'Os 12.

Méme si cela tient du simple jeu de 'esprit — en s'exposant de surcroit au
risque de I'anachronisme — on peut se poser la question: que serait-il advenu
si Israél avait pris au sérieux le défi d'Osée? En optant pour l'identité jaco-
bienne, Israél aurait suivi le destin de la plupart de ses voisins et n'aurait sans
doute pas laissé de trace particuliere dans 1'histoire des religions. En se ral-
liant a l'identité mosaique, Israél aurait pu devenir une communauté de
croyants se constituant par adhésion (une sorte de christianisme ou d'islam
avant I'heure) —c'est-la d'ailleurs ce que le judaisme a failli devenir a I'époque
romaine avant les catastrophes de 70 et de 135. Toujours est-il qu'Israél, dans

7 Cf. M. Smith, Palestinian Parties and Politics that Shaped the Old Testament, New
York, London 1971; B. Lang, Die Jahwe — allein — Bewegung, in: B. Lang (éd.), Der ein-
zige Gott. Die Geburt des biblischen Monothismus, Miinchen 1981, 47-83.

¥ Pour un écho moins admiratif du caractére anti-clanique de Lévi, cf. Gen 49,6-7.



Le choix de l'ancétre 111

la suite de son histoire, et en juxtaposant I'histoire de Jacob a celle de Moise,
en faisant de la premiére le prologue de la seconde, a refusé de choisir. Selon
la halakhah du judaisme rabbinique, pour étre Juif, il faut étre fils de Jacob et
disciple de Moise!

Il est dans 1'Ancien Testament un troisieme ancétre, encore, qui sera lui
aussi appelé a exprimer une identité collective: Abraham. Des ancétres que
nous avons évoqués, Abraham sera de loin le plus populaire, le plus aimé, et
cela non seulement dans le judaisme, mais bien au-dela, dans le christianisme
et dans I'islam. Le lecteur de la Bible s'imagine évidemment qu' Abraham est
le plus ancien des patriarches, puisque c'est lui qui a quitté la Mésopotamie.
En fait, pour ce qui est de son entrée dans la galerie des ancétres, il est, au con-
traire, le plus récent. Certes, on ne peut exclure la possibilité que tres tot des
légendes se soient tissées autour de son tombeau a Hébron, mais rien au
départ ne le rattachait a une tradition spécifiquement israélite, judéenne ou
yahwiste. Le premier €crivain biblique a s'étre saisi de cette figure folklorique
pour en faire un personnage central de sa vision de I'histoire est le fameux au-
teur sacerdotal (désigné sous le sigle P#)’. Cet auteur peut étre daté, me sem-
ble-t-il, entre 535 et 530, soit pendant les dernieres années du regne de Cyrus.
Dans la mesure ou il faut lui attribuer les récits programmatiques de Gen 1;
9; 17 et Ex 6, c'est I'auteur sacerdotal qui est le véritable architecte de la Ge-
nése comme prologue a I'histoire de Moise. Par la suite, ce sera a l'intérieur
de ce cadre, tres épuré, que les compilateurs du Pentateuque, tout au long du
5¢ siecle, introduiront une masse de récits et de compléments, parfois anciens
(comme le vieux cycle de Jacob), mais le plus souvent récents et secondaires
par rapport au cadre créé par l'auteur sacerdotal.

Ce qui est intéressant pour notre propos, c'est qu'en Gen 17, Abraham est
présenté comme un ancétre d'emblée «multi-ethnique». Dieu lui dit (17.4):

17, 4. «Voici mon alliance avec toi: tu deviendras le pere d'une multitude de nations. 5.
(...) je te donnerai de devenir le pére d'une multitude de nations. (...) 7. J'établirai mon
alliance entre moi, toi, et aprés toi les générations qui descendront de toi; cette alliance per-
pétuelle fera de moi ton Dieu et Celui de ta descendance apres toi. 8. Je donnerai en pro-
priété perpétuelle a toi et a ta descendance apres toi le pays de tes migrations, tout le pays
de Canaan. Je serai leur Dieu.»

A ce propos, cf. A. de Pury, Abraham, the Priestly Writer’s "Ecumenical" Ancestor,
in: S.L. McKenzie et T. Romer (éd.), Rethinking the Foundations. Historiography in the
Ancient World and in the Bible. Essays in Honour of John Van Seters (BZAW 293), Ber-
lin/New York 2000, 163-181; id., Der priesterschriftliche Umgang mit der Jakobsge-
schichte, in: R.G. Kratz, T. Kriiger et K. Schmid (éd.), Schriftauslegung in der Schrift.
Festschrift fiir Odil Hannes Steck zu seinem 65. Geburtstag (BZAW 300), Berlin/New
York 2001, 35-60.



112 Albert de Pury

En fait, au moment ou cette alliance est conclue, Abraham a pour seul fils
Ismaél, et ce sont Abraham et Ismaél qui, a la fin du récit (v. 23-27), accom-
plissent le rite de la circoncision qui a été exigé d'eux (v. 10-11) comme seule
contrepartie a l'alliance. Aux versets 15-21, le récit de I'alliance avec Abra-
ham comprend cependant un second volet, concernant cette fois-ci Isaac, le
fils qui n'est pas encore né et avec lequel Dieu conclura également une al-
liance perpétuelle (v. 19). La question se pose de savoir quel est le rapport
entre 1'alliance inaugurée solennellement avec Abraham et Ismaél aux ver-
sets 2 et suivants, et I'alliance promise spécifiquement a Isaac et a sa descen-
dance et dont le texte dit qu'elle ne concernera pas Ismaél (v. 19-21). Traditi-
onnellement, on a estimé qu'il n'y avait qu'une seule alliance et que le cercle
de ses destinataires se reconcentrait a chaque génération sur le rameau généa-
logique menant a Israél: Isaac et non Ismaél, Jacob et non Esaii. En définitive,
Abraham serait donc certes l'ancétre biologique d'une pluralité de peuples,
mais il ne serait I'ancétre «théologique» que d'un seul: le peuple d'Israél.
Dans ce cas, Abraham serait simplement une nouvelle variante de I'ancétre
Jacob, et I'identité collective a laquelle il donnerait corps se situerait bien
dans le prolongement de l'identité jacobienne (généalogique, tribale, eth-
nique), avec cependant une exigence d'appartenance religieuse (la circonci-
sion) qui, elle, se situerait dans le prolongement de 1'identité mosaique. A y
regarder de plus pres, cette interprétation est intenable. Rien ne permet de
confirmer, dans la suite du récit sacerdotal, ce postulat d'un rétrécissement
progressif du cercle des destinataires de l'alliance abrahamique. Si on relit
Gen 17 sans tenir compte de ses réinterprétations ultérieures, il apparait qu'il
y a bien une alliance fondamentale, offerte pour toujours a tous les descen-
dants d' Abraham (c'est-a-dire non seulement aux Judéens, mais aussi, pour le
moins, aux Ismaélites et aux Edomites). C'est a cette descendance pluri-eth-
nique qu'est donné le pays de Canaan pour y habiter, c'est cette descendance
qui pratique la circoncision et qui vénere El Shaddai (v. 1), le Dieu d'Abra-
ham comme son Dieu, et que Dieu considere comme sa famille. Et c'est dans
cette descendance que les enfants d' Abraham (qu'ils soient juifs ou édomites)
sont appelés a choisir leurs femmes (cf. Gen 27,46; 28,1-2.6-9).

L'alliance promise a Isaac et a sa descendance doit concerner donc autre
chose que l'identité «ethnique» ou le cadre «g€ographique», les parametres
ordinaires d'une existence politique. Un indice sur la nature de cette alliance
nous est donné au v. 18: Abraham implore Dieu: «Puisse Ismaél vivre devant
ta face!», et c'est ce veeu-1a qui est décliné. «Vivre devant la face de Dieu»
n'est pas équivalent, pour notre auteur, a «vivre dans le pays de Canaan».
L'expression a un sens strictement cultuel. Ce qui, deés lors, est réservé a Isaac
et a sa descendance (c'est-a-dire a Israél), c'est le droit, ou la responsabilité,
d'entretenir le sanctuaire de Yhwh et d'étre en quelque sorte le prétre de I'hu-
manité (cf. Ex 19,5-6). Cette interprétation me parait confirmée par le dis-



Le choix de l'ancétre 1953

cours programmatique par lequel Dieu, dans la version sacerdotale, confie sa
mission a Moise, en Ex 6:

6,2. «Je suis Yhwh. 3. Je suis apparu a Abraham, a [saac et a Jacob comme El Shaddai,
mais sous mon nom Yhwh, je ne me suis pas fait connaitre d'eux.»

Israél, la descendance de Jacob, est seul a recevoir la révélation du nom
divin, mais tous les autres descendants d'Abraham restent inclus dans 'al-
liance abrahamique. On pourrait d'ailleurs reprendre la méme enquéte au ni-
veau de Noé, I'ancétre de 'humanité entiere. Et il apparaitrait que dans la
conception sacerdotale, I'humanité se divise en trois cercles concentriques: le
cercle extérieur, celui qui comprend tous les hommes, est constitué des de-
scendants de Noé: ils vivent sous la charte donnée a Noé (endiguement de la
violence, restitution du sang) et vénérent Dieu sous son nom appellatif Elo-
him. Le deuxieme cercle, celui du milieu, comprend tous les descendants
d'Abraham — a c6té des 12 tribus d'Israél, les 12 tribus d'Ismaél et beaucoup
d'autres peuplades d'origine arabe ou édomite. Ce sont la les hommes qui
connaissent Dieu sous le nom d'El Shaddai, qui pratiquent la circoncision et
qui ont en partage le pays de Canaan. Enfin, le cercle le plus étroit, celui du
centre, est composé des seuls fils de Jacob/Israél: ce sont les Juifs et, proba-
blement, les Samaritains. Ils vénerent Dieu sous le nom de Yhwh et ils sont
les gardiens du Temple, la résidence de Dieu parmi les hommes.

Ce qui frappe, dans cette vision d'une humanité en trois cercles, c'est
d'abord que, pour notre auteur, il n'y a plus de paiens! Tous les hommes sont
des vénérateurs du Dieu unique, mais tous ne le véneérent pas sous le méme
nom! Il s'agirait maintenant de chercher a situer notre auteur dans son con-
texte historique. L'idée selon laquelle le Dieu de 1'univers (le Dieu du ciel et
de la terre) est un Dieu unique, accessible a tous les hommes sous des noms
différents et au moyen de rites différents est aussi la grande idée de I'empire
perse fondé par Cyrus. Le dieu perse Ahura-Mazda peut étre vénéré par des
non-Perses sous d'autres noms. Et lorsque les Perses autoriseront et finance-
ront la reconstruction de la «Maison du Dieu qui est a Jérusalem», la «Maison
du Dieu du ciel» ou du «Grand Dieu qui est a Jérusalem», ils auront l'intime
conviction de ne pas honorer un autre Dieu qu'Ahura-Mazda. Les témoins
juifs de ce tournant (le Deutéro-ésaie et l'auteur sacerdotal) accepteront ce
défi avec enthousiasme, mais en en inversant la hiérarchie: c'est Yhwh, le
Dieu d'Israél, créateur du ciel et de la terre, qui peut étre vénéré par des non-
Juifs sous d'autres noms: Elohim ou El Shaddai!

La perspective sereine, et totalement positive, dans laquelle 'auteur sacer-
dotal nous présente Abraham comme un patriarche partagé entre des groupes
voisins, comme un ancétre «@cuménique» a quelque chose de saisissant. Cette
présentation d'Abraham et de ses descendants témoigne en tout cas d'une
compréhension de soi du judaisme qui n'a plus rien du tribalisme archaique
de I'Israél jacobien, qui n'est plus non plus I'expression de la vocation exclu-



114 Albert de Pury

sive et intransigeante de 1'Israél mosaique, mais qui allie détermination gé-
néalogique avec vocation sacerdotale, inscrivant I'Israél ainsi défini dans une
sorte d'cecuménisme juif, ou d'universalisme humaniste: 1'Israél abrahamique
se percoit d'emblée comme membre d'une famille humaine plus vaste et s'in-
scrit avec sérénité dans un monde a la fois diversifié et pacifié, un monde de
nations «dénationalisées». Dans ce monde nouveau si prometteur, 1'Israél de
I'auteur sacerdotal se voit un peu comme «la communauté de Yhwh parmi les
nations de Dieu».

Trois ancétres, trois visions d'Israél! Trois époques peut-Etre, trois milieux
distincts a coup sir! Les ancétres, il faut savoir les apprécier dans leur spéci-
ficité, leur différence, leur kairos historique, leur complémentarité, mais il
faut aussi parfois, comme nous le rappelle Osée, avoir le courage de choisir
son ancétre. La pluralité des ancétres, voila ce que nous donne le canon de la
Tora, et si nous étendions notre regard aux Nebiim et aux Ketubim, nous dé-
couvririons toute une série d'autres «ancétres» dont il serait aisé de démon-
trer I'apport a l'identité des héritiers du canon biblique. La responsabilité de
chaque génération, de chaque famille issue de ce grand arbre généalogique,
et finalement de chaque lecteur de la Bible est de savoir percevoir cette plu-
ralité mais aussi de se rallier a celui des ancétres dont la vocation répond le
mieux au kairos de son temps, c'est-a-dire a 1'exigence de I'heure.

Albert de Pury, Geneve



	Le choix de l'ancêtre

