Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 57 (2001)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

José E. Ramirez Kidd, Alterity and Identity in Israel. The 72 in the Old Testament, BZAW
283, Walter de Gruyter, Berlin / New York 1999. 187 S.

Bei der von J.E. Ramirez Kidd vorgelegten Studie iiber den ger handelt es sich um eine
Dissertation, die von H. Spieckermann betreut und 1999 von der Theologischen Fakultit
in Hamburg angenommen wurde.

Die Arbeit gliedert sich in zwei Hauptteile: das Nomen ger als «figura iuridica» (12-84)
und als «figura theologica» (85-108). Der erste grossere Abschnitt innerhalb des ersten
Hauptteils, dem ein kurzer Forschungsbericht und eine lingere Abhandlung tiber das Ver-
hiltnis des Nomens ger zum Verb gur vorangeht, untersucht diejenigen Texte, in denen ger
als Rechtsterminus fungiert. Die Fokussierung richtet sich dabei insbesondere auf die dt
Triade «ger — Waise — Witwe» und die Verwendung von ger im Heiligkeitsgesetz. Im Blick
auf das Dt kommt Ramirez Kidd zu folgendem Schluss: Der ger wird hier nicht als Subjekt,
sondern als Objekt der Gesetzgebung angesprochen, und zwar in den Schutzbestimmungen
tiir die personae miserae. Die Schutzbestimmungen fiir den ger spiegeln cine Situation der
gesellschaftlichen Individualisierung, die als Folge der Urbanisierung in der spiteren Ko-
nigszeit anzusprechen ist. Zugleich sei unwahrscheinlich, dass es sich beim ger um einen
Nicht-Isracliten handelt; vielmehr wird die These aufgenommen, dass der ger des Dt mit
den Fliichtlingen aus dem Nordreich, die infolge der assyrischen Eroberung Samarias in
den Stiden fliichteten, zu identifizieren sei. Im Heiligkeitsgesetz wird der ger ebenfalls nicht
direkt angesprochen, aber anders als in den dt Schutzbestimmungen tritt er nicht nur als
Objekt, sondern als Subjekt gesetzeskonformen Handelns in den Blick: Vom ger wird ver-
langt, dass er sich an bestimmte Gesetze, die fiir die Israeliten gelten, ebenfalls hélt, und
zwar deshalb, weil die Ubertretung dieser Gesetze die in «Israel» lebende Gemeinschaft
insgesamt gefidhrden wiirde. Nicht die Integration des ger sei das Ziel dieser Gesetze, son-
dern die Bewahrung der Heiligkeit der Gesamtgemeinschaft, ohne die ¢in Uberleben im
Land JHWHs nicht moglich ist. Historisch wird die sich in diesen Abschnitten spiegelnde
Situation mit der nachexilischen Zeit in Beziehung gesetzt, in der sich unter den Israeliten
verschiedene Menschen fremder Herkunft aufhielten und in der priesterliche Reinheits-
vorstellungen dominierten. Beim ger handelt es sich im Heiligkeitsgesetz also um Nicht-Is-
raeliten, die in der nachexilischen israelitischen Gemeinschaft leben, ohne schon als Prose-
lyten bezeichnet werden zu konnen.

Im zweiten Hauptteil geht es um die Bezeichnung der Israeliten als gerim in Agypten (Dt
10,19b; 23,8b) sowie um die Bezeichnung des Einzelnen oder des Volkes als ger/gerim «bei»
JHWH (Lev 25.23b; Ps 39,13). Nach Mecinung von Ramirez Kidd stellen diese Verwen-
dungsweisen des Nomens gegeniiber denjenigen als terminus technicus in den Gesetzestex-
ten eine spitere Weiterentwicklung dar, die unter den Bezeichnungen «Generalisierung»
und «Theologisierung» subsumicrt werden kann und die insbesondere durch die Erfahrung
des babylonischen Exils geprigt ist. Die mit der genannten Tendenz einhergehende Erset-
zung des ortlichen Bezugs durch den religidsen leitet eine Entwicklung ein, die in der Ver-
wendung des Nomens ger als Bezeichnung fiir den Proselyten in der rabbinischen Literatur
und in der griechischen Wiedergabe durch paroikos fiir die frithchristliche Auffassung des
Lebens des Gldaubigen als «Pilger» in dieser Welt, dessen eigentliche Heimat im Himmel
ist, miindet. Diese Linien werden im letzten Hauptteil des Buches (109-129) weiter ausge-
fithrt. In diesem Teil findet sich auch ein kurzer Vergleich der Stellung des ger in Israel mit
derjenigen der Fremden in den Kulturen des Umfelds Israels. Der Vergleich fiihrt neben
Elementen der Kontinuitét v.a. solche der Diskontinuitit zutage: Die Aufnahme spezieller
Rechtsbestimmungen fiir den ger in den israelitischen Gesetzeskorpora und die in ihnen



Rezensionen 89

sich spiegelnde Haltung gegentiber Fremden, die nicht primir von Feindschaft geprigt ist,
weisen auf Einstellungsweisen hin, die sich von denjenigen im Umfeld Israels deutlich ab-
heben.

Die Untersuchung von Ramirez Kidd fillt positiv durch die Konzentration auf die we-
sentlichen Kernfragen, durch die klare Strukturierung der verschiedenen Verwendungs-
weisen des Nomens ger und durch die Transparenz der historischen Verortungen der un-
tersuchten Texte auf. Auf der anderen Seite sind nach der Meinung des Rezensenten einige
der Thesen des Buches etwas einlinig und vereinfachend; das betrifft besonders die oben
genannten historischen Verortungen der Texte, die an keiner Stelle wirklich zwingend
nachgewiesen werden. Diese Schwiiche hiingt damit zusammen, dass zu vieles als gegeben
vorausgesetzt wird und eigene eingehende exegetische Bemiihungen um die relevanten
Texte kaum sichtbar werden. Auf eine Diskussion der einzelnen Stellen, die m.E. anders
zu interpretieren sind, kann an dieser Stelle verzichtet werden, da eine eigene Abhandlung
zum Thema des «Fremden» in Vorbereitung ist. Zum Schluss sei aber darauf hingewiesen,
dass Ramirez Kidd an verschiedenen Stellen Einsichten vorlegt, die als durchaus begriindet
und hilfreich erscheinen. Von den inhaltlichen Einzelheiten, die besonders iiberzeugen, sei
etwa auf die Argumentation hingewiesen, mit der der Verfasser die Annahme, beim ger im
Heiligkeitsgesetz handle es sich um einen Proselyten, zuriickweist (64-66), ebenso auf seine
Unterscheidung des Verhéltnisses Israels zu einzelnen gerim und zu ganzen Volkern, die er
im Zusammenhang der Auslegung von Jes 14.1(f.) vortrigt (77), oder auf seine Interpreta-
tion des Hinweises auf das gerim-Sein der Israeliten in Agypten im Unterschied zum Ver-
standnis Agyptens als Sklavenhaus der Isracliten (90-93).

Markus Zehnder, Riehen

Thomas Hieke, Psalm 80 — Praxis eines Methodenprogramms. Eine literaturwissenschaftli-
che Untersuchung mit einem gattungskritischen Beitrag zum Klagelied des Volkes, Ar-
beiten zu Text und Sprache im Alten Testament, EOS Verlag Erzabtei St. Ottilien 1997.
496 S., DM 68 (kart.), ISBN 3-88096-555-2.

Dieses Buch reiht sich ein in die zunehmende Zahl von Monographien iiber Einzelpsal-
men, wobei nicht selten wie hier im Blick auf die Gattung «Klagelied des Volkes» ein spe-
zieller Aspekt niiher beleuchtet wird. Der Verfasser erhebt zudem noch einen methodi-
schen Anspruch insofern, als sich die Studie als «Vorschlag fiir kiinftige ausfiihrliche Arbeit
an Psalmen und anderen poetischen Texten» versteht. Bei der Arbeit handelt es sich um
eine leicht iiberarbeitete Fassung einer im Sommersemester 1996 von der Katholisch-
Theologischen Fakultit der Universitit Bamberg angenommenen Dissertation. Hieke
stellt sich dann auch in die Reihe der Richter-Schiiler bzw. -Enkel, wobei er sich v.a. an die
Arbeiten seines Doktorvaters Hubert Irsigler (z.B. zu Ps 73) anschliessen kann.

Die Studie enthilt sieben Hauptabschnitte, wobei der dritte und vierte Abschnitt mit je
tiber 150 Seiten den Hauptanteil ausmachen: 1. Einfiihrung: Psalm und Methode (For-
schungsgeschichte, eigene Methodik); 2. Konstitution des Textes (Textkritik, Literarkritik,
Arbeitsiibersetzung), 3. Kritik des Einzeltextes (Textstruktur, Textsemantik, Kritik der
Textfunktion); 4. Kritik der Texttypik (Typik des sprachlichen Ausdrucks, Gattungskritik,
Motiv- und Themenkritik, Traditionskritik); 5. Kritik der Textverankerung (literarische
und soziokulturelle Kontexte, Textsituation und Textverwendung, Zeit und Raum der
Textentstehung); 6. Kritik der Textgeschichte (Uberlieferungskritik, Kompositions- und
Redaktionskritik); 7. Zusammenfassende Interpretation (Synthese des literarischen Text-
sines, «der Psalm, die Gattung und die Gegenwart»). Beigegeben sind cin Literaturver-
zeichnis, ein Abkiirzungsverzeichnis und mehrere Register, die der Erschliessung des Bu-
ches dienlich sind.



90 Rezensionen

Das literarische Profil von Ps 80 wird in mehreren Durchgingen minutios in all seinen
sprachlichen Facetten ausgeleuchtet. Dabei kommt Hieke zu folgendem Ergebnis: Ps 80
(ohne V. 18) ist von Anfang an als offentliches, liturgisch-kultisches Volksklage-Gebet
schriftlich verfasst worden. Er ist nach der Eroberung des Nordreiches bzw. des «efraimiti-
schen Rumpfstaates» (vgl. V. 2f.) durch die assyrische Grossmacht nach 722/720 v.Chr. von
fahigen Theologen und Dichtern aus diesem Gebiet verfasst und aufgetiihrt worden. Die
Klagenden nahmen dabei Wendungen und Traditionen der Jerusalemer Kultsprache in ihr
Gebet auf. Dabei muss offen bleiben, ob der Psalm primér in Jerusalem entstand und zum
crsten Mal in einem Klagegottesdienst am Tempel verwendet wurde, oder ob der Text in
seinem Grundbestand im Gebict des Nordreichs formuliert wurde. Die Fiirbitte fiir den
Konig (V. 18) ist spiiter eingefiigt worden und bezieht sich wahrscheinlich auf Konig Joschi-
ja. Die Sammler der Asaph-Psalmen, die Ps 80 nach Ps 79 und vor Ps 81 stellten, fassten im
oder nach dem Exil des 6. Jh. Ps 80 als eine Reaktion auf die Katastrophe der Zerstorung
Jerusalems und des Exils auf (relecture).

Die von Hieke angenommene Bedeutung des Psalms und seine Ansetzung iiberzeugt
und diirfte den dem Psalm entnommenen Angaben am besten entsprechen. Uberhaupt ist
die Arbeit methodisch sehr griindlich, wobei man sich an die Terminologie der Richter-
Schule gewohnen muss. Durch das Beleuchten der zwanzig Verse dieses Psalms von allen
moglichen Seiten her ist die Studie phasenweise doch eher repetitiv. Doch dies ist aufgrund
des angewandten «Methodenprogramms» nicht verwunderlich. Gewisse Seiten der Poesie,
wie etwa die Lautgestalt mit ihren Figuren, bleibt etwas im Hintergrund. Insgesamt eine
verdienstvolle Studie, die auch fiir das Verstindnis der Gruppe der Asaph-Psalmen ge-
winnbringend ist.

Beat Weber, Linden

Leszek Ruszkowski, Volk und Gemeinde im Wandel. Eine Untersuchung zu Jesaja 56-66.
FRLANT 191, Vandenhoeck & Ruprecht Géttingen 2000. 188 S. ISBN 3-525-53875-8.

Die Arbeit, welche nach Vorarbeiten in Jerusalem als Basler Dissertation unter Klaus
Seybold 1998 abgeschlossen wurde, widmet sich der Begriindung folgender Arbeitshypo-
these: Nachdem die Verheissungen von Jes 60-62 so nicht eintrafen, entstanden die Kapitel
56-59 sowie 63-66 als eine Reihe von «Fortschreibungen» mit dem Ziel, Jes 60-62 theolo-
gisch umzuinterpretieren und so die Kluft zwischen diesen Verheissungen und der aktuel-
len Realitat moglichst zu schliessen. In den entstehenden neuen Texten wurden zahlreiche
Formulierungen aus Jes 60-62 sowie auch aus Deuterojesaja verwendet. Dieses «Dreiecks-
verhiltnis» von Wortbeziigen wird von R. minutios untersucht; dabei arbeitet er — im Rah-
men einer relativen Chronologie der Fortschreibungen - die jeweilige Theologie der neuen
Interpretationen heraus.

R.sieht in Jes 57,14-20 die fritheste Reaktion auf die Verzogerung der in Jes 60-62 aus-
gesprochenen Verheissungen. Neu miissen sich nun die «Zerschlagenen und Gebeugten»
nicht mehr auf den Weg machen, denn das Heil wird gleichermassen denen in der Ferne
und vor Ort zugesprochen. Anders versteht der fasten-kritische Text Jes 58,1-13 die Ver-
heissung von Jes 61 als eine bedingte Heilsansage; menschliche Aktivititen zur sozialen
Gerechtigkeit werden eine Voraussetzung fiir das kommende Heil.

Weitere Fortschreibungen beschiftigen sich mit der Vorstellung eines Gerichts, was so
in Jes 60-62 fehlte. Nunmehr kann das geschilderte Gliick des Gottesvolkes erst eintreffen,
wenn zuvor seine Feinde besiegt worden sind (Jes 63,1-6), oder wenn das bisherige Gericht
tiber das Gottesvolk durch die Ermoglichung neuer Treue zu JHWH allein abgelost wird
(so die Volksklage in Jes 63,7 — 64,11). Wieder anders wird in Jes 59 das Hindernis darin
gesehen, dass gewalttiitige Frevler von Gott abgefallen sind und erst wieder neu bekehrt
werden miissen. Was hier noch unklar formuliert erscheint, wird in jiingeren Fortschrei-



Rezensionen 91

bungen dann deutlicher greifbar: Quer durch das Gottesvolk geht die Scheidung zwischen
Treuen und Untreuen (mit Fremdgotterkritik: Jes 65; 57,3-13). Das «auserwiihlte Gottes-
volk» wandelt sich zur «Gemeinde» des «auserwihlten Gottes».

Die allerjiingsten Fortschreibungen finden sich an den Réndern des tritojesaianischen
Werks: Jes 66 bietet eine aussergewohnliche «universalistische Offnung», und Jes 56,1-8
bringt laut R. eine «politische Dimension» ein, deren «kryptische» Aussagen er vorsichtig
tastend auszulegen versucht. Die jiingeren Fortschreibungen entfernen sich immer mehr
vom Kern Jes 60-62, weswegen R. anstatt wortlicher Anspielungen nur noch inhaltliche
Anklédnge finden kann.

In Anbetracht der diffizilen Textanalysen ist die deutlich gegliederte und mit Registern
versehene Arbeit erstaunlich gut lesbar. In einer fairen und liberzeugenden Auseinander-
setzung mit der Sekundirliteratur bringt R. sorgfiltige Beobachtungen am Text und vor-
sichtig formulierte Auswertungen. Dass seine Argumentation zumeist plausibel, aber hiu-
fig nicht zwingend erscheint, liegt in der Natur der tritojesaianischen Texte, welche trotz ih-
rer eindriicklichen Bilder oft fiir uns wenig konkretisierbare Aussagen machen. Unbefrie-
digend bleiben die Ausfithrungen zur tritojesajanischen Verwendung des «Israel»-Begriffs,
wo R. auf die Belege Jes 56.8; 63,7; 66,20 merkwiirdigerweise nicht eingeht. Doch schmilert
dies kaum das Verdienst der theologisch spannenden Untersuchung, welche durch ihr sorg-
sames Achten auf das theologische Profil der schwierigen tritojesajanischen Texte beein-
druckt.

Edgar Kellenberger, Liestal

Thomas K. Kuhn, Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und theologische Ent-
wicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844. Beitrige zur historischen Theologie 98,
Mohr-Siebeck Tiibingen 1997. 471 S., ISBN 3-16-146714-0.

Mehrere Stringe werden in der Basler Dissertation von Thomas K. Kuhn zu einem
kunstvollen Ganzen vereint: die vielfdltigen Aspekte eines konkreten Lebens, dazu die
theologische, sowie die politische Grosswetterlage. Alois Emanuel Biedermann (1819-
1885) ist als liberaler Schweizer Theologe des 19. Jahrhunderts bekannt und gilt als fiihren-
der Vertreter einer Theologie, die sich im — wenn auch kritischen — Anschluss an die Philo-
sophie Hegels formiert. In der Regel wird seine «Christliche Dogmatik» (1869, 1884/85),
die er als Ziircher Theologieprofessor verfasste, als Beispiel linkshegelianischer Proveni-
enz gedeutet. Barth nannte sie «in ihrer Art eines der hervorragendsten Werke der theolo-
gischen Neuzeit» (KD 1V/1, 418).

In der Einleitung situiert Kuhn seine eigene Arbeit in einem neuen Interesse an der libe-
ralen Theologie und in der bisher liickenhaften Biedermannforschung. Dabei stellt er her-
aus, dass in den wenigen vorhandenen Arbeiten vor allem rein theologiegeschichtlich und
werkimmanent gearbeitet wurde.

In sechs Kapiteln erarbeitet Kuhn dann ein Portrait des jungen Theologen, das sich wih-
rend des Lesens mehr und mehr mit Leben fiillt. Als Quelle dient ihm neben den gedruck-
ten Biedermann-Texten vor allem der unverdéffentlichte Nachlass: ein umfangreiches Tage-
buch, ein «Curriculum vitae», die Korrespondenz und frithe Arbeiten aus der Studenten-
zeit. Die Quellenbasis wurde damit entscheidend erweitert.

Das erste Kapitel hat Biedermanns Herkunft und Kindheit im Blick. Dabei wird in klei-
nen «Milieustudien» seine Geburtsstadt Winterthur und der mehrjihrige ostschweizer
Wohnort Trogen geschildert. Besonderes Gewicht bekommt die Beziechung zum Vater und
dessen Bemiihungen um die frithe Bildung seines Sohnes. Das zweite Kapitel beschéftigt
sich mit Biedermanns Schulzeit im Basler Piadagogium (1834-1837). Schon hier werden in
kleineren Abschnitten die verschiedenen Lebenswelten plastisch vorgestellt. Sozialge-



92 Rezensionen

schichtliche und bildungspolitische Faktoren, aber auch Biedermanns Freizeitgestaltung
werden in das Portrait eingebracht.

Die beiden folgenden Kapitel sind der Studienzeit in Basel gewidmet. Hier ist vor allem
die theologische Fakultidt im Mittelpunkt des Interesses. De Wette, Hagenbach, Stihelin,
Miiller und Beck werden vorgestellt, aber auch in ihrer Wirkung auf Biedermann erldutert.
Vom studentischen Leben bekommt der Leser einen lebhaften Eindruck: die Studien-
freunde (z.B. C.J. Riggenbach), die Reisen, der Turn- und der Zofingerverein. Kuhn stellt
auch die ersten schriftlichen Versuche des Studenten Biedermann vor.

Das fiinfte Kapitel beginnt mit einem Szenenwechsel, der in Biedermanns Umzug nach
Berlin und an die dortige Universitit begriindet liegt. Die beiden Studienjahre (1839-41) in
der preussischen Metropole kristallisieren sich als wegweisende und formgebende Momen-
te des noch suchenden jungen Theologen heraus. Der Kontakt zu Wilhelm Vatke und die
Hegelrezeption werden fiir Biedermann zu massgebenden Orientierungen. Kuhn versteht
es, die Lebens- und Studentenwelt Biedermanns, die universitire «Landschaft» und die
schriftlichen Arbeiten Biedermanns in das nun schon fortgeschrittene Portrait einzufiigen.
So gewinnt Biedermann an Kontur.

Das sechste und letzte Kapitel beschreibt Biedermanns Weg zur «Freien Theologie»
(1841-1844). Zuriick in Basel erscheint der gut 20-jihrige Biedermann nun als Theologe,
der sich in Examina und Pfarrstellenbewerbung als liberaler Zeitgenosse mutig zu erken-
nen gibt und dabei in das konfliktreiche Kréftefeld der verschiedenen theologischen und
kirchlichen Richtungen gerét. Orthodoxe, pietistische, positive und liberale Bestrebungen
werden dabei nicht nur als «theologische Bewegungen», sondern in der konkreten Begeg-
nung mit deren Vertretern geschildert. Kuhn sicht dabei den jungen Theologen im Kontext
der politischen und kirchlichen Konflikte in der Schweiz.

Da das angestrebte Lehramt zunichst versagt bleibt, bewirbt sich Biedermann in mehre-
ren freiheitlich-liberalen Gemeinden des Kantons Basel-Land und findet schliesslich eine
Pfarrstelle in Miinchenstein bei Basel. Die Problematik der noch jungen Ehe und die Ent-
fremdung des Freundes Riggenbach, der sich der «positiven Richtung» anschliesst, sind
Symptome des krisenhaften Weges. So entfalten sich die Facetten eines Menschen, der
nicht auf den Theologen reduziert wird. Kuhn kommt mit der Darstellung bis an den Punkt,
an dem Biedermann vollends den Weg eingeschlagen hat, der ihn spiiter in Ziirich als libe-
ralen Theologen bekannt werden lédsst. Sein Erstling «Die freie Theologie oder Philosophie
und Christenthum in Streit und Frieden» (1844) ist einerseits die Vergewisserung der eige-
nen liberalen bzw. freisinnigen Position, zum anderen als Programmschrift der publizisti-
sche Startschuss.

Mit fast 400 Textseiten ist damit die Dissertation an ihre Grenze gestossen. Umfangrei-
ches und vielfiltiges Material wurde — zum Teil sehr detailliert — zusammengetragen und
methodisch auf iiberzeugende Weise interpretiert. Kuhn versteht es, mit einer breiten
Quellenbasis und einer mehrdimensionalen Optik zur Biographie Biedermanns Entschei-
dendes zu leisten. Gleichzeitig ist damit vorgefiihrt, was es heisst, Kirchen- und Theologie-
geschichte so zu konzipieren, dass sie methodisch und inhaltlich tiber die gewohnte «unpo-
litische Homeland-Kunde» (R. von Thadden) hinausgeht.

Die Arbeit erméglicht mit ihren Literaturangaben und ausfiihrlichen Registern verschie-
dene Zuginge und erschliesst nicht nur den Theologen Biedermann, sondern ebenso Ber-
liner und Schweizerische Lebenswelten der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts.

Andreas Schaefer, Affoltern am Albis



Rezensionen 93

Daniel Mourkojannis, Ethik der Lebenskunst. Zur Nietzsche-Rezeption in der evangeli-
schen Theologie, Studien zur systematischen Theologie und Ethik, Bd. 23, LIT Verlag,
Miinster 2000. 231 S.

In vielfiltigster Weise hat die Theologie des 20. Jahrhunderts an der Moderne gelitten.
Ein Symptom dieses Leidens — und bestimmt nicht das unscheinbarste — war und ist das
theologische Nietzsche-Trauma, dessen Bewiltigungsversuche nach anfanglicher Verdrén-
gung von der schroffen Selbstbehauptung durch den Riickzug auf dogmatische Kernbe-
stinde bis zu grossen Gesten der Eingemeindung reichen. Daniel Mourkojannis zeichnet
in seiner Dissertation nun einige Kapitel des theologischen Nietzsche-Rezeptions- und Ap-
plikationsschicksals nach. Dabei interessiert ihn weniger, wie die Theologie mit Nietzsches
Christentumskritik umgegangen ist, als vielmehr die Frage, ob die «von Nietzsche bereit-
gestellte Dialektik einer Asthetisierung des Lebens und der Existentialisierung der Kunst»
(71) auf protestantische Ethik-Entwiirfe einen nachweisbaren Effekt gezeitigt hat. Zu die-
sem Zweck fokussiert Mourkojannis die Positionen von Ernst Troeltsch, Emanuel Hirsch
und Karl Barth, bei denen er exemplarisch eine «subversive» Radikalisierung in ethischer
Hinsicht meint demonstrieren und auf Nietzsche zuriickfithren zu kénnen. Die letzte theo-
logische Konsequenz einer nietzscheanisierenden Ethik der édsthetischen Selbsterschaffung
sicht Mourkojannis in der amerikanischen postmodernen Gegenwartstheologie verwirk-
licht (Thomas J. J. Altizer, Mark C. Taylor, Don Cupitt), die nicht bloss einer dezidierten
Lebensbejahungsmoral das Wort redet, sondern den Menschen aus der (theonormen)
Fremdbestimmung in die vollige Freiheit individueller Wertschopfung entlassen will. Das
klingt in der Tat nach Nietzsche, liesse sich aber auch als theologische Legitimation des
Laissez-faire-Kapitalismus lesen, womit die scheinbar so subversive Radikalisierung der
christlichen Ethik, von der in diesem Buch viel die Rede ist, genau wieder dort angelangt
wire, wo sie im Kulturprotestantismus ihren Ausgang nahm: bei der Absegnung der herr-
schenden Verhiltnisse. Dies hinwiederum hatte einst einen der hellsichtigsten Kritiker des
theologischen Umgangs mit Nietzsche, ndmlich dessen Freund Franz Overbeck auf den
Plan gerufen, der bekanntlich nicht miide wurde, die «Parasitentalente» der Theologie im
Allgemeinen und insbesondere im Umgang mit Nictzsche offenzulegen: « Wihlerisch darf
ja der Parasit nicht sein...» Mourkojannis hat von diesen seit kurzem auch kritisch edierten
Urteilen Overbecks {iber die theologische Instrumentalisierung Nietzsches freilich keine
Notiz genommen, obwohl gerade die von ihm eingangs behandelten, frithen theologischen
Nietzsche-Leser bei Overbeck eingehend thematisiert werden (Julius Kaftan u.a.).

Ohnehin wird man feststellen miissen, dass die von Mourkojannis getroffene Auswahl
von Theologen, die eine an Nietzsche sich abarbeitende, christliche «Ethik der Lebens-
kunst» skizziert haben sollen, zumindest anfechtbar ist. Nach den dreischon erwiihnten Re-
prasentanten der wichtigen theologischen Schulen des ersten Jahrhundertdrittels werde
«Nietzsche erst wieder in der zeitgenossischen Theologie und Ethik relevant» (72). Be-
hauptung dieser Art sind einigermassen erstaunlich, da ja etwa die bei Mourkojannis voll-
standig ausgeblendete, existenzphilosophisch orientierte Theologie der spéten dreissiger
bis frithen sechziger Jahre ausgerechnet Nictzsches dsthetisch-cthischem Selbstgestaltungs-
postulat eine Menge abgewinnen konnte. Wer sich beispielsweise das Nietzsche-Buch von
Fritz Buri aus dem Jahr 1947 anschaut (Kreuz und Ring. Die Kreuzestheologie des jungen
Luther und die Lehre von der ewigen Wiederkunft in Nietzsches «Zarathustra», Bern
1947), wird bemerken, dass diese «Theologie der Existenz» an «Radikalitdt» in puncto
Nietzsche-Adaption den allerneuesten amerikanischen Erzeugnissen nur wenig nachsteht.
Da Mourkojannis sich aber (abgesehen von der frithesten Phase der Nietzsche-Rezeption)
auf den theologiegeschichtlich ctablierten Autoren-Kanon verlisst, entgehen ihm solche
fur das Verstdndnis der theologischen Selbsttransformation ins Postmoderne wichtigen
Rezeptionsstringe.



94 Rezensionen

Vielfach aufschlussreich sind Mourkojannis' sorgfiltige Textinterpretationen im Einzel-
nen, auch wenn der Leser manchmal den Verdacht nicht unterdriicken kann, der Verfasser
habe sein Eingangsbekenntnis vergessen, er wolle «die Frage nach dem «richtigen> Ver-
standnis Nietzsches bewusst offen» (12) halten. Die «Dialektik von Kunst und Leben» (z.B.
76) wird zu Nietzsches <eigentlichem Anliegen> nobilitiert, obwohl es faktisch erst im Bann-
kreis des Existenzialismus und Foucaults in der Sekundirliteratur zu grosser Prominenz
aufstieg. Wenn Mourkojannis nun die theologische Funktionalisierung dieses angeblichen
Nietzscheschen Schliisselthcorems zwischen 1910 und 1930 untersucht, gerdt er mitunter in
rezeptionsgeschichtliche Anachronismen. Es ist bedauerlich, dass er die in einem Ein-
gangskapitel ausfiihrlich behandelte, philosophische Rezeptionsgeschichte Nietzsches nur
sehr partiell mit der theologischen in Beziehung setzt, so dass kaum deutlich wird, in wel-
chem Verhiiltnis diese unterschiedlichen Linien der Nietzsche-Lektiire zueinander stehen.
Auf der andern Seite wundert man sich tiber Mourkojannis' freihindigen Umgang mit
Nietzsches sogenannten Hauptlehren vom «Ubermenschen», «Willen zur Macht» oder
«Ewigen Wiederkunft des Gleichen», die er nahtlos in die Kunst-Leben-Dialektik cinzuge-
meinden weiss, und sich nicht scheut, etwa bei der « Wiederkunftslehre» von einem «sicher-
lich zentralen Element in Nietzsches Metaphysik» (107) zu sprechen, obschon doch gerade
hier die neuere Forschung gezeigt hat, dass man diese vermeintlichen Hauptlehren mit
Vorteil und héchstenfalls als immer wieder neu problematisierte Zwischenetappen einer
prinzipicll unabschliessbaren Experimentalphilosophie, aber gerade nicht als «Lehren» be-
greifen sollte. Wenn Mourkojannis seinen Theologen aufgrund dieses vorgeblichen Lehr-
bestandes Zensuren dafiir erteilt, ob siec «Nietzsches dionysische Weltauslegung» (111) re-
zipiert haben, dann kommen dem Rezensenten die Nietzsche-Lesarten derjenigen Leute,
die eine solche Rezeption versdumt hidtten (Troeltsch im fraglichen Fall), verglichen mit
Mourkojannis' gelegentlichem Nietzsche-exegetischem Dogmatismus fast erfrischend vor.

So erhellende Einblicke Mourkojannis' Studie auch gewidhren mag, so wenig systemati-
sche Uberzeungskraft haben — was man Mourkojannis natiirlich nicht vorwerfen kann — am
Ende doch jene Konzepte theologischer Lebenskunst, die der Verfasser auf Nietzsches In-
spiration zurtickfiihrt, und die (falls ich das als Nicht-Theologe richtig begreife) in den zeit-
gendssischen Debatten in die zwangsldufige und zwanghafte Selbsterledigung der Theolo-
gie miinden miissen. Vielleicht ist ja das mit dem Zauberwort von der permanenten Radi-
kalisierung gemeint. Mit ihrer Selbsterledigung wire die Theologie des 21. Jahrhunderts
dem Nietzsche-Trauma zumindest entkommen...

Andreas Urs Sommer, Greifswald

Frank Jehle, Lieber unangenehm laut als angenehm leise. Der Theologe Karl Barth und die
Politik 1906-1968, Theologischer Verlag Ziirich 1999, 154 S., SFR 19.-,
ISBN 3-290-17210-4.

Einer der letzten Besucher Karl Barths im Todesjahr 1968 war Albrecht Goes, der nun
selber hochbetagt gestorben ist. Barth hatte ihn eingeladen, weil ihn ¢in Band Goesscher
Predigten tief beriihrt hatte. Schon dessen Titel (Jesaja 42,2!) sprach ihn sehr an: «Der
Knecht macht keinen Larm» (Hamburg 1968). Das traf dicht und genau den fiir Barths
Verstéindnis entscheidenden Punkt: Die Sache der Theologie braucht und vertrégt keinen
Lirm, sie beweist und bezeugt sich selber — so gewiss sie keine Sache, sondern Geist: Gott
in seinem Geist ist.

Dazu scheint nun die Wendung, die Frank Jehle als ausgezeichneter Kenner auch der
kleineren Schriften Barths dem Vortrag «Verheissung und Verantwortung der christlichen
Gemeinde im heutigen Zeitgeschehen» (1944) entnommen und zum Titel seiner Darstel-
lung gemacht hat, im Widerspruch zu stehen: Ein Ausdruck des Zwiespalts, den manche
zwischen Barths theologischen und seinen politischen Ausserungen sehen? — Manche auch



Rezensionen 95

zwischen Barths politischen Ausserungen in den verschiedenen Phasen der Zeitgeschichte
und seines Lebens?

Barth selbst sah hier keinen Widerspruch, sondern einen folgerichtigen Zusammenhang:
Weil Gott fiir sich selber spricht, deshalb kann die Treue zu seinem lebendigen Wort nicht
die Gestalt von Prinzipien- und Linientreue annehmen; deshalb miissen die Christen als
seine Zeugen auch Missverstiandnisse riskieren, wenn ihre Stimme nicht fiir die Botschaft
von Gottes Kommen, wohl aber fiir den Menschen, zu dessen Befreiung er kommt, laut und
aufdringlich wird.

Jehle konzentriert sich auf diese Seite, auf den «politischen» Barth. Er verarbeitet in ge-
nauer Kenntnis Barths Texte und die einschlidgige Sekundirliteratur (besonders héufig
werden E. Busch, H. Prolingheuer und K. Scholder genannt). So entsteht ein lebendig-ein-
dringliches Portrait des homo politicus Karl Barth von den Anfingen in einem Zofingia-
Vortrag vom Januar 1906 bis zu der letzten Interview-Ausserung vom Oktober 1968: «Ich
bin selber auch liberal ...» Je genauer wir es betrachten, um so deutlicher verweist es zu-
gleich auf den homo christianus — und so auf einen Zusammenhang, den wir von beiden Sei-
ten immer neu zu buchstabieren haben. Dem Buch ist auch aus diesem Sachgrund weite
Beachtung zu wiinschen.

Aus den Quellen wiren vereinzelte Versehen zu berichtigen, namentlich die Identifizie-
rung des Kritikers, mit dem sich Barth 1939 in der Neuen Ziircher Zeitung auseinander-
setzte (80). Hinter dem Kiirzel Sdt. stand in diesem Fall nicht Max Silberschmidt, sondern
Georg C. L. Schmidt, damals Redaktor des «Freisinnigen» in Wetzikon. Doch wichtiger ist
die Aufmerksamkeit, die Jehle fiir diese bisher kaum beachtete Kontroverse um das Ver-
stindnis der Schweizer Neutralitit geweckt hat. Barths Einsicht bleibt ndmlich hochst ak-
tuell, dass es — nicht nur in der Politik! — «<notwendige Gefahren» gibt: «so manches wirkli-
che und echte Risiko, das man darum auf sich nehmen muss, weil das Risiko, es nicht auf
sich zu nehmen, noch viel grosser wire».

Hans-Anton Drewes, Basel

Ellen Stubbe, Engel zwischen lautem Markt und leisem Reden, Theologischer Verlag, Zii-
rich 1999. 230 S.

Die Autorin hat ihre Habilitationsschrift «Die Wirklichkeit der Engel in Literatur, Kunst
und Religion» (1995) — im Blick auf den «Engel-Boom» bei kirchlichen und noch mehr bei
von der Kirche distanzierten Zeitgenossen — fiir ein breites Publikum iiberarbeitet und legt
cin Buch vor, das zur Offenheit fiir Engelerfahrungen und zur Kritik an unchristlichen oder
pathologischen Engelvorstellungen anleiten will. Die Gewissheit der Nihe und des Wir-
kens der Engel «befidhigt Menschen, sich ihrer selbst zu vergewissern und mehr sie selbst
zu werden». Zu dieser Auffassung kommt sie, indem sie die Theorie von D.W. Winnicott
iiber Ubergangsobjekte (z.B. Teddybir) und Ubergangsphinomene (Gute-Nacht-Lied)
fiir das Kleinkind darstellt. Diese vergewissern das Kind, dass es nicht allein und dass es un-
terwegs ist zum eigenen Selbst. Bei diesem Psychoanalytiker gibt es Aussagen, die es er-
moglichen, auch Engelerfahrung dem Ubergangsraum zwischen Innen und Aussen zuzu-
ordnen und verstidndlich zu machen. Sie begriinden den Zusammenhalt und die Reifung
des Selbst, symbolisieren das Beschiitztsein und haben je wieder ihren sehr individuellen
Sinn. Die Autorin versteht Engelerfahrungen also zugleich psychologisch und theologisch.

Auf diese Weise interpretiert sie einige literarische Texte mit Engelvorstellungen: — Den
Roman «Der Besuch» von H.G. Wells, dessen makabrer Engel nicht das Zusammengehd-
ren von Innen- und Aussenwelt, sondern ihr totales Auscinanderbrechen symbolisiert; —
den Gedichtzyklus von P. Hirtling «<Engel — gibt’s die?», in welchem der Zusammenhang
von Selbstwerdung und Engelerfahrung zur Sprache kommt; — zwei Erzéhlungen von 1. Ai-
chinger, in denen Zerfall und Tod des Symbols Engel dargestellt wird; —den Gedichtzyklus



96 Rezensionen

des Spaniers R. Alberti, der seine innere Krise und den Verlust des Glaubens im Bild des
schrecklichen, blutenden Engels nachzeichnet. Dann kommentiert die Autorin auch
Wandlungen der Engelgestalt in den Duineser Elegien von R.M. Rilke.

Im Blick auf die Gegenwart beklagt sie, dass die Kinderwelt «weitgehend engellos ist».
Was den Kindern medial als unkorperliche und tduschende Realitit vermittelt wird, ist
kein Ersatz. Der in Video-Spielen beliebte Engel Tamagotchi aus Japan ist nach ihrem Ur-
teil kaum Ubergangsobjekt, sondern eher Fetisch, der die Illusion eigener Allmacht néhrt.
Auch andere Darstellungen des Kindes in den Medien (z.B. Lolitas, Kinder als Werbemit-
tel) hélt sie fiir schidlich. Sie kritisiert theologisch und ideologisch Engel-l1deologien in eso-
terischen und populér-psychologischen Schriften (u.a. Terry Lann Taylor, H.D. Leuenber-
ger) und geht auf das ein, was die Anthroposophie tiber Engel lehrt. Schliesslich fasst sie
die Lehren bedeutender Theologen der Gegenwart iiber die Engel zusammen, eingeleitet
durch die Bemerkung, dass die hiufige Erwidhnung von Engeln in der Bibel in keinem Ver-
hiltnis steht zum Schattendasein, das ihnen in der Theologie gerade noch gewiihrt wird.
Darum schitzt sie die Angelologie von K. Barth besonders hoch ein, withrend sie an den
Engellehren von Tillich, Pannenberg und Welker einiges auszusetzen hat. Nach ihrer Mei-
nung geht einer Theologie, die die Engel ausklammert, «genau die Dimension verloren, die
einen ureigenen, selbst-orientierten Glauben und dessen Ausprigung in individueller, an
personlichen Vorstellungswelten erprobter Gestalt erméglicht». Diese exklusivistische Be-
hauptung lehnt der Rezensent ab, der in seinem bisherigen Leben keine Engelerfahrugen
gemacht hat, aber sich in seinem Selbstwerdungsprozess nicht fiir geschiidigt hélt. Nach sei-
ner Meinung gibt es Stile einer gesunden protestantischen Religiositit, in der Engel nicht
vorkommen.

Walter Neidhart, Basel

Stephan Leimgruber, Gottes Geist bei den Menschen. Grundfragen und spirituelle Anstos-
se, Don Bosco Verlag, Miinchen 1999. 132 S., SFR 28.50.

Auf die Frage nach dem Heiligen Geist antwortete der katholische Katechismus von J.
Deharbe: «... dass der Geist die dritte Person der Gottheit der eine, wahre Gott mit dem
Vater und dem Sohn ist.» Im bewussten Gegensatz zu solchen abstrakten und spekulativen
Aussagen wollen die (mit einer Ausnahme katholischen) Autoren dieses Bandes bibelnah
und erfahrungsorientiert tiber den Geist reden. Andreas Knapp und Peter Dulschnigg le-
gen aktualisierend biblische Texte iiber den Geist Gottes aus. Agnes Wichelt reflektiert aus
feministischer Sicht tiber den Geist als miitterlich-gottliche Schopferkraft. Wolfhart Pan-
nenberg erortert, wie er im oekumenischen Prozess das Wirken des Geistes wahrnimmt.
Irmi und Hans-Georg Spangenberger berichten iiber die Behandlung des Themas im Firm-
pastoral. Der Herausgeber macht entsprechende Vorschlige fiir den Religionsunterricht.
Er zeigt ferner auch, welche Bedeutung das Thema fiir das dringend notige Gesprich mit
dem Islam hat. Alle Mitarbeiter wollen nicht bloss iiber den Geist theologisch belehren, sie
wollen noch mehr spirituelle Impulse zu einer inneren Offnung fiir das Wirken des Geistes
geben.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

