
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

José E. Ramirez Kidd, Alterity and Identity in Israel. The ~ù in the Old Testament, BZAW
283, Walter de Gruyter, Berlin / New York 1999. 187 S.

Bei der von J.E. Ramirez Kidd vorgelegten Studie über den ger handelt es sich um eine
Dissertation, die von H. Spieckermann betreut und 1999 von der Theologischen Fakultät
in Hamburg angenommen wurde.

Die Arbeit gliedert sich in zwei Hauplteile: das Nomen ger als «figura iuridica» (12-84)
und als «figura theologica» (85-108). Der erste grössere Abschnitt innerhalb des ersten
Hauptteils, dem ein kurzer Forschungsbericht und eine längere Abhandlung über das
Verhältnis des Nomens ger zum Verb gur vorangeht, untersucht diejenigen Texte, in denen ger
als Rechtsterminus fungiert. Die Fokussierung richtet sich dabei insbesondere auf die dt
Triade «ger - Waise - Witwe» und die Verwendung von ger im Heiligkeitsgesetz. Im Blick
auf das Dt kommt Ramirez Kidd zu folgendem Schluss: Der ger wird hier nicht als Subjekt,
sondern als Objekt der Gesetzgebung angesprochen, und zwar in den Schutzbestimmungen
für die personne miserae. Die Schutzbestimmungen für den ger spiegeln eine Situation der
gesellschaftlichen Individualisierung, die als Folge der Urbanisierung in der späteren
Königszeit anzusprechen ist. Zugleich sei unwahrscheinlich, dass es sich beim ger um einen
Nicht-Israeliten handelt; vielmehr wird die These aufgenommen, dass der ger des Dt mit
den Flüchtlingen aus dem Nordreich, die infolge der assyrischen Eroberung Samarias in
den Süden flüchteten, zu identifizieren sei. Im Heiligkeitsgesetz wird der ger ebenfalls nicht
direkt angesprochen, aber anders als in den dt Schutzbestimmungen tritt er nicht nur als

Objekt, sondern als Subjekt gesetzeskonformen Handelns in den Blick: Vom ger wird
verlangt, dass er sich an bestimmte Gesetze, die für die Israeliten gelten, ebenfalls hält, und
zwar deshalb, weil die Übertretung dieser Gesetze die in «Israel» lebende Gemeinschaft
insgesamt gefährden würde. Nicht die Integration des ger sei das Ziel dieser Gesetze,
sondern die Bewahrung der Heiligkeit der Gesamtgemeinschaft, ohne die ein Überleben im
Land JHWHs nicht möglich ist. Historisch wird die sich in diesen Abschnitten spiegelnde
Situation mit der nachexilischen Zeit in Beziehung gesetzt, in der sich unter den Israeliten
verschiedene Menschen fremder Herkunft aufhielten und in der priesterliche
Reinheitsvorstellungen dominierten. Beim ger handelt es sich im Heiligkeitsgesetz also um Nicht-Israeliten,

die in der nachexilischen israelitischen Gemeinschaft leben, ohne schon als Prose-

lyten bezeichnet werden zu können.
Im zweiten Hauptteil geht es um die Bezeichnung der Israeliten als gerim in Ägypten (Dt

10,19b; 23,8b) sowie um die Bezeichnung des Einzelnen oder des Volkes als ger!gerim «bei»
JHWH (Lev 25,23b; Ps 39,13). Nach Meinung von Ramirez Kidd stellen diese
Verwendungsweisen des Nomens gegenüber denjenigen als terminus technicus in den Gesetzestexten

eine spätere Weiterentwicklung dar, die unter den Bezeichnungen «Generalisierung»
und «Theologisierung» subsumiert werden kann und die insbesondere durch die Erfahrung
des babylonischen Exils geprägt ist. Die mit der genannten Tendenz einhergehende Ersetzung

des örtlichen Bezugs durch den religiösen leitet eine Entwicklung ein, die in der
Verwendung des Nomens ger als Bezeichnung für den Proselyten in der rabbinischen Literatur
und in der griechischen Wiedergabe durch paroikos für die frühchristliche Auffassung des
Lebens des Gläubigen als «Pilger» in dieser Welt, dessen eigentliche Heimat im Himmel
ist, mündet. Diese Linien werden im letzten Hauptteil des Buches (109-129) weiter ausgeführt.

In diesem Teil findet sich auch ein kurzer Vergleich der Stellung des ger in Israel mit
derjenigen der Fremden in den Kulturen des Umfelds Israels. Der Vergleich führt neben
Elementen der Kontinuität v.a. solche der Diskontinuität zutage: Die Aufnahme spezieller
Rechtsbestimmungen für den ger in den israelitischen Gesetzeskorpora und die in ihnen



Rezensionen 89

sich spiegelnde Haltung gegenüber Fremden, die nicht primär von Feindschaft geprägt ist,
weisen auf Einstellungsweisen hin, die sich von denjenigen im Umfeld Israels deutlich
abheben.

Die Untersuchung von Ramirez Kidd fällt positiv durch die Konzentration auf die
wesentlichen Kernfragen, durch die klare Strukturierung der verschiedenen Verwendungsweisen

des Nomens ger und durch die Transparenz der historischen Verortungen der
untersuchten Texte auf. Auf der anderen Seite sind nach der Meinung des Rezensenten einige
der Thesen des Buches etwas einlinig und vereinfachend; das betrifft besonders die oben

genannten historischen Verortungen der Texte, die an keiner Stelle wirklich zwingend
nachgewiesen werden. Diese Schwäche hängt damit zusammen, dass zu vieles als gegeben
vorausgesetzt wird und eigene eingehende exegetische Bemühungen um die relevanten
Texte kaum sichtbar werden. Auf eine Diskussion der einzelnen Stellen, die m.E. anders
zu interpretieren sind, kann an dieser Stelle verzichtet werden, da eine eigene Abhandlung
zum Thema des «Fremden» in Vorbereitung ist. Zum Schluss sei aber darauf hingewiesen,
dass Ramirez Kidd an verschiedenen Stellen Einsichten vorlegt, die als durchaus begründet
und hilfreich erscheinen. Von den inhaltlichen Einzelheiten, die besonders überzeugen, sei

etwa auf die Argumentation hingewiesen, mit der der Verfasser die Annahme, beim ger im
Heiligkeitsgesetz handle es sich um einen Proselyten, zurückweist (64-66), ebenso auf seine

Unterscheidung des Verhältnisses Israels zu einzelnen geritn und zu ganzen Völkern, die er
im Zusammenhang der Auslegung von Jes 14,1 (f.) vorträgt (77), oder auf seine Interpretation

des Hinweises auf das gen'm-Sein der Israeliten in Ägypten im Unterschied zum
Verständnis Ägyptens als Sklavenhaus der Israeliten (90-93).

Markus Zehnder, Riehen

Thomas Hieke, Psalm 80- Praxis eines Methodenprogramms. Eine literalurwissenschaftli-
che Untersuchung mit einem gattungskritischen Beitrag zum Klagelied des Volkes,
Arbeiten zu Text und Sprache im Alten Testament, EOS Verlag Erzabtei St. Ottilien 1997.

496 S„ DM 68 (kart.), ISBN 3-88096-555-2.

Dieses Buch reiht sich ein in die zunehmende Zahl von Monographien über Einzelpsalmen,

wobei nicht selten wie hier im Blick auf die Gattung «Klagelied des Volkes» ein
spezieller Aspekt näher beleuchtet wird. Der Verfasser erhebt zudem noch einen methodischen

Anspruch insofern, als sich die Studie als «Vorschlag für künftige ausführliche Arbeit
an Psalmen und anderen poetischen Texten» versteht. Bei der Arbeit handelt es sich um
eine leicht überarbeitete Fassung einer im Sommersemester 1996 von der Katholisch-
Theologischen Fakultät der Universität Bamberg angenommenen Dissertation. Hieke
stellt sich dann auch in die Reihe der Richter-Schüler bzw. -Enkel, wobei er sich v.a. an die
Arbeiten seines Doktorvaters Hubert Irsigler (z.B. zu Ps 73) anschliessen kann.

Die Studie enthält sieben Hauptabschnitte, wobei der dritte und vierte Abschnitt mit je
über 150 Seiten den Hauptanteil ausmachen: 1. Einführung: Psalm und Methode
(Forschungsgeschichte, eigene Methodik); 2. Konstitution des Textes (Textkritik, Literarkritik,
Arbeitsübersetzung), 3. Kritik des Einzeltextes (Textstruklur. Textsemantik, Kritik der
Textfunktion); 4. Kritik der Texttypik (Typik des sprachlichen Ausdrucks, Gattungskritik,
Motiv- und Themenkritik, Traditionskritik); 5. Kritik der Textverankerung (literarische
und soziokulturelle Kontexte, Textsituation und Textverwendung, Zeit und Raum der
Textentstehung); 6. Kritik der Textgeschichte (Überlieferungskritik, Kompositions- und
Redaktionskritik); 7. Zusammenfassende Interpretation (Synthese des literarischen
Textsines, «der Psalm, die Gattung und die Gegenwart»), Beigegeben sind ein Literaturverzeichnis,

ein Abkürzungsverzeichnis und mehrere Register, die der Erschliessung des
Buches dienlich sind.



90 Rezensionen

Das literarische Profil von Ps 80 wird in mehreren Durchgängen minutiös in all seinen
sprachlichen Facetten ausgeleuchtet. Dabei kommt Hieke zu folgendem Ergebnis: Ps 80

(ohne V. 18) ist von Anfang an als öffentliches, liturgisch-kultisches Volksklage-Gebet
schriftlich verfasst worden. Er ist nach der Eroberung des Nordreiches bzw. des «efraimiti-
schen Rumpfstaates» (vgl. V. 2f.) durch die assyrische Grossmacht nach 722/720 v.Chr. von
fähigen Theologen und Dichtern aus diesem Gebiet verfasst und aufgeführt worden. Die
Klagenden nahmen dabei Wendungen und Traditionen der Jerusalemer Kultsprache in ihr
Gebet auf. Dabei muss offen bleiben, ob der Psalm primär in Jerusalem entstand und zum
ersten Mal in einem Klagegottesdienst am Tempel verwendet wurde, oder ob der Text in
seinem Grundbestand im Gebiet des Nordreichs formuliert wurde. Die Fürbitte für den
König (V. 18) ist später eingefügt worden und bezieht sich wahrscheinlich auf König Joschi-
ja. Die Sammler der Asaph-Psalmen, die Ps 80 nach Ps 79 und vor Ps 81 stellten, fassten im
oder nach dem Exil des 6. Jh. Ps 80 als eine Reaktion auf die Katastrophe der Zerstörung
Jerusalems und des Exils auf (relecture).

Die von Hieke angenommene Bedeutung des Psalms und seine Ansetzung überzeugt
und dürfte den dem Psalm entnommenen Angaben am besten entsprechen. Überhaupt ist
die Arbeit methodisch sehr gründlich, wobei man sich an die Terminologie der Richter-
Schule gewöhnen muss. Durch das Beleuchten der zwanzig Verse dieses Psalms von allen
möglichen Seiten her ist die Studie phasenweise doch eher repetitiv. Doch dies ist aufgrund
des angewandten «Methodenprogramms» nicht verwunderlich. Gewisse Seiten der Poesie,
wie etwa die Lautgestalt mit ihren Figuren, bleibt etwas im Hintergrund. Insgesamt eine
verdienstvolle Studie, die auch für das Verständnis der Gruppe der Asaph-Psalmen
gewinnbringend ist.

Beat Weber, Linden

Leszek Ruszkowski, Volk und Gemeinde im Wandel. Eine Untersuchung zu Jesaja 56-66.
FRLANT 191, Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen 2000. 188 S. ISBN 3-525-53875-8.

Die Arbeit, welche nach Vorarbeiten in Jerusalem als Basler Dissertation unter Klaus
Seybold 1998 abgeschlossen wurde, widmet sich der Begründung folgender Arbeitshypothese:

Nachdem die Verheissungen von Jes 60-62 so nicht eintrafen, entstanden die Kapitel
56-59 sowie 63-66 als eine Reihe von «Fortschreibungen» mit dem Ziel, Jes 60-62 theologisch

umzuinterpretieren und so die Kluft zwischen diesen Verheissungen und der aktuellen

Realität möglichst zu schliessen. In den entstehenden neuen Texten wurden zahlreiche
Formulierungen aus Jes 60-62 sowie auch aus Deuterojesaja verwendet. Dieses
«Dreiecksverhältnis» von Wortbezügen wird von R. minutiös untersucht: dabei arbeitet er - im Rahmen

einer relativen Chronologie der Fortschreibungen - die jeweilige Theologie der neuen
Interpretationen heraus.

R. sieht in Jes 57,14-20 die früheste Reaktion auf die Verzögerung der in Jes 60-62
ausgesprochenen Verheissungen. Neu müssen sich nun die «Zerschlagenen und Gebeugten»
nicht mehr auf den Weg machen, denn das Heil wird gleichermassen denen in der Ferne
und vor Ort zugesprochen. Anders versteht der fasten-kritische Text Jes 58,1-13 die Ver-
heissung von Jes 61 als eine bedingte Heilsansage; menschliche Aktivitäten zur sozialen
Gerechtigkeit werden eine Voraussetzung für das kommende Heil.

Weitere Fortschreibungen beschäftigen sich mit der Vorstellung eines Gerichts, was so
in Jes 60-62 fehlte. Nunmehr kann das geschilderte Glück des Gottesvolkes erst eintreffen,
wenn zuvor seine Feinde besiegt worden sind (Jes 63,1-6), oder wenn das bisherige Gericht
über das Gottesvolk durch die Ermöglichung neuer Treue zu JHWH allein abgelöst wird
(so die Volksklage in Jes 63,7 - 64,11). Wieder anders wird in Jes 59 das Hindernis darin
gesehen, dass gewalttätige Frevler von Gott abgefallen sind und erst wieder neu bekehrt
werden müssen. Was hier noch unklar formuliert erscheint, wird in jüngeren Fortschrei-



Rezensionen 91

bungen dann deutlicher greifbar: Quer durch das Gottesvolk geht die Scheidung zwischen
Treuen und Untreuen (mit Fremdgötterkritik: Jes 65; 57,3-13). Das «auserwählte Gottesvolk»

wandelt sich zur «Gemeinde» des «auserwählten Gottes».
Die allerjüngsten Fortschreibungen finden sich an den Rändern des tritojesaianischen

Werks: Jes 66 bietet eine aussergewöhnliche «universalistische Öffnung», und Jes 56,1-8
bringt laut R. eine «politische Dimension» ein, deren «kryptische» Aussagen er vorsichtig
tastend auszulegen versucht. Die jüngeren Fortschreibungen entfernen sich immer mehr
vom Kern Jes 60-62, weswegen R. anstatt wörtlicher Anspielungen nur noch inhaltliche
Anklänge finden kann.

In Anbetracht der diffizilen Textanalysen ist die deutlich gegliederte und mit Registern
versehene Arbeit erstaunlich gut lesbar. In einer fairen und überzeugenden Auseinandersetzung

mit der Sekundärliteratur bringt R. sorgfältige Beobachtungen am Text und
vorsichtig formulierte Auswertungen. Dass seine Argumentation zumeist plausibel, aber häufig

nicht zwingend erscheint, liegt in der Natur der tritojesaianischen Texte, welche trotz
ihrer eindrücklichen Bilder oft für uns wenig konkretisierbare Aussagen machen. Unbefriedigend

bleiben die Ausführungen zur tritojesajanischen Verwendung des «Israel»-Begriffs,
wo R. auf die Belege Jes 56,8; 63,7; 66,20 merkwürdigerweise nicht eingeht. Doch schmälert
dies kaum das Verdienst der theologisch spannenden Untersuchung, welche durch ihr
sorgsames Achten auf das theologische Profil der schwierigen tritojesajanischen Texte
beeindruckt.

Edgar Kellenberger, Liestal

Thomas K. Kuhn, Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und theologische
Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844. Beiträge zur historischen Theologie 98,
Mohr-Siebeck Tübingen 1997. 471 S„ ISBN 3-16-146714-0.

Mehrere Stränge werden in der Basler Dissertation von Thomas K. Kuhn zu einem
kunstvollen Ganzen vereint: die vielfältigen Aspekte eines konkreten Lebens, dazu die
theologische, sowie die politische Grosswetterlage. Alois Emanuel Biedermann (1819-
1885) ist als liberaler Schweizer Theologe des 19. Jahrhunderts bekannt und gilt als führender

Vertreter einer Theologie, die sich im - wenn auch kritischen - Anschluss an die
Philosophie Hegels formiert. In der Regel wird seine «Christliche Dogmatik» (1869, 1884/85),
die er als Zürcher Theologieprofessor verfasste, als Beispiel linkshegelianischer Provenienz

gedeutet. Barth nannte sie «in ihrer Art eines der hervorragendsten Werke der
theologischen Neuzeit» (KD IV/1, 418).

In der Einleitung situiert Kuhn seine eigene Arbeit in einem neuen Interesse an der
liberalen Theologie und in der bisher lückenhaften Biedermannforschung. Dabei stellt er heraus,

dass in den wenigen vorhandenen Arbeiten vor allem rein theologiegeschichtlich und
werkimmanent gearbeitet wurde.

In sechs Kapiteln erarbeitet Kuhn dann ein Portrait des jungen Theologen, das sich während

des Lesens mehr und mehr mit Leben füllt. Als Quelle dient ihm neben den gedruckten

Biedermann-Texten vor allem der unveröffentlichte Nachlass: ein umfangreiches Tagebuch,

ein «Curriculum vitae», die Korrespondenz und frühe Arbeiten aus der Studentenzeit.

Die Quellenbasis wurde damit entscheidend erweitert.
Das erste Kapitel hat Biedermanns Herkunft und Kindheit im Blick. Dabei wird in kleinen

«Milieustudien» seine Geburtsstadt Winterthur und der mehrjährige ostschweizer
Wohnort Trogen geschildert. Besonderes Gewicht bekommt die Beziehung zum Vater und
dessen Bemühungen um die frühe Bildung seines Sohnes. Das zweite Kapitel beschäftigt
sich mit Biedermanns Schulzeit im Basler Pädagogium (1834-1837). Schon hier werden in
kleineren Abschnitten die verschiedenen Lebenswelten plastisch vorgestellt. Sozialge-



92 Rezensionen

schichtliche und bildungspolitische Faktoren, aber auch Biedermanns Freizeitgestaltung
werden in das Portrait eingebracht.

Die beiden folgenden Kapitel sind der Studienzeit in Basel gewidmet. Hier ist vor allem
die theologische Fakultät im Mittelpunkt des Interesses. De Wette, Hagenbach, Stähelin,
Müller und Beck werden vorgestellt, aber auch in ihrer Wirkung auf Biedermann erläutert.
Vom studentischen Leben bekommt der Leser einen lebhaften Eindruck: die Studienfreunde

(z.B. C.J. Riggenbach), die Reisen, der Turn- und der Zofingerverein. Kuhn stellt
auch die ersten schriftlichen Versuche des Studenten Biedermann vor.

Das fünfte Kapitel beginnt mit einem Szenenwechsel, der in Biedermanns Umzug nach
Berlin und an die dortige Universität begründet liegt. Die beiden Studienjahre (1839-41 in
der preussischen Metropole kristallisieren sich als wegweisende und formgebende Momente

des noch suchenden jungen Theologen heraus. Der Kontakt zu Wilhelm Vatke und die
Hegelrezeption werden für Biedermann zu massgebenden Orientierungen. Kuhn versteht
es, die Lebens- und Studentenwelt Biedermanns, die universitäre «Landschaft» und die
schriftlichen Arbeiten Biedermanns in das nun schon fortgeschrittene Portrait einzufügen.
So gewinnt Biedermann an Kontur.

Das sechste und letzte Kapitel beschreibt Biedermanns Weg zur «Freien Theologie»
(1841-1844). Zurück in Basel erscheint der gut 20-jährige Biedermann nun als Theologe,
der sich in Examina und Pfarrstellenbewerbung als liberaler Zeitgenosse mutig zu erkennen

gibt und dabei in das konfliktreiche Kräftefeld der verschiedenen theologischen und
kirchlichen Richtungen gerät. Orthodoxe, pietistische, positive und liberale Bestrebungen
werden dabei nicht nur als «theologische Bewegungen», sondern in der konkreten Begegnung

mit deren Vertretern geschildert. Kuhn sieht dabei den jungen Theologen im Kontext
der politischen und kirchlichen Konflikte in der Schweiz.

Da das angestrebte Lehramt zunächst versagt bleibt, bewirbt sich Biedermann in mehreren

freiheitlich-liberalen Gemeinden des Kantons Basel-Land und findet schliesslich eine
Pfarrstelle in Münchenstein bei Basel. Die Problematik der noch jungen Ehe und die
Entfremdung des Freundes Riggenbach, der sich der «positiven Richtung» anschliesst, sind

Symptome des krisenhaften Weges. So entfalten sich die Facetten eines Menschen, der
nicht auf den Theologen reduziert wird. Kuhn kommt mit der Darstellung bis an den Punkt,
an dem Biedermann vollends den Weg eingeschlagen hat, der ihn später in Zürich als
liberalen Theologen bekannt werden lässt. Sein Erstling «Die freie Theologie oder Philosophie
und Christenthum in Streit und Frieden» (1844) ist einerseits die Vergewisserung der eigenen

liberalen bzw. freisinnigen Position, zum anderen als Programmschrift der publizistische

Startschuss.
Mit fast 400 Textseiten ist damit die Dissertation an ihre Grenze gestossen. Umfangreiches

und vielfältiges Material wurde - zum Teil sehr detailliert - zusammengetragen und
methodisch auf überzeugende Weise interpretiert. Kuhn versteht es, mit einer breiten
Quellenbasis und einer mehrdimensionalen Optik zur Biographie Biedermanns Entscheidendes

zu leisten. Gleichzeitig ist damit vorgeführt, was es heisst, Kirchen- und Theologiegeschichte

so zu konzipieren, dass sie methodisch und inhaltlich über die gewohnte «unpolitische

Homeland-Kunde» (R. von Thadden) hinausgeht.
Die Arbeit ermöglicht mit ihren Literaturangaben und ausführlichen Registern verschiedene

Zugänge und erschliesst nicht nur den Theologen Biedermann, sondern ebenso
Berliner und Schweizerische Lebenswelten der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.

Andreas Schaefer, Affoltern am Albis



Rezensionen 93

Daniel Mourkojannis, Ethik der Lebenskunst. Zur Nietzsche-Rezeption in der evangelischen

Theologie, Studien zur systematischen Theologie und Ethik, Bd. 23, LIT Verlag,
Münster 2000. 231 S.

In vielfältigster Weise hat die Theologie des 20. Jahrhunderts an der Moderne gelitten.
Ein Symptom dieses Leidens - und bestimmt nicht das unscheinbarste - war und ist das

theologische Nietzsche-Trauma, dessen Bewältigungsversuche nach anfänglicher Verdrängung

von der schroffen Selbstbehauptung durch den Rückzug auf dogmatische Kernbestände

bis zu grossen Gesten der Eingemeindung reichen. Daniel Mourkojannis zeichnet
in seiner Dissertation nun einige Kapitel des theologischen Nietzsche-Rezeptions- und
Applikationsschicksals nach. Dabei interessiert ihn weniger, wie die Theologie mit Nietzsches
Christentumskritik umgegangen ist, als vielmehr die Frage, ob die «von Nietzsche
bereitgestellte Dialektik einer Ästhetisierung des Lebens und der Existentialisierung der Kunst»
(71) auf protestantische Ethik-Entwürfe einen nachweisbaren Effekt gezeitigt hat. Zu
diesem Zweck fokussiert Mourkojannis die Positionen von Ernst Troeltsch, Emanuel Hirsch
und Karl Barth, bei denen er exemplarisch eine «subversive» Radikalisierung in ethischer
Hinsicht meint demonstrieren und auf Nietzsche zurückführen zu können. Die letzte
theologische Konsequenz einer nietzscheanisierenden Ethik der ästhetischen Selbsterschaffung
sieht Mourkojannis in der amerikanischen postmodernen Gegenwartstheologie verwirklicht

(Thomas J. J. Altizer, Mark C. Taylor, Don Cupitt), die nicht bloss einer dezidierten
Lebensbejahungsmoral das Wort redet, sondern den Menschen aus der (theonormen)
Fremdbestimmung in die völlige Freiheit individueller Wertschöpfung entlassen will. Das

klingt in der Tat nach Nietzsche, liesse sich aber auch als theologische Legitimation des

Laissez-faire-Kapitalismus lesen, womit die scheinbar so subversive Radikalisierung der
christlichen Ethik, von der in diesem Buch viel die Rede ist, genau wieder dort angelangt
wäre, wo sie im Kulturprotestantismus ihren Ausgang nahm: bei der Absegnung der
herrschenden Verhältnisse. Dies hinwiederum hatte einst einen der hellsichtigsten Kritiker des

theologischen Umgangs mit Nietzsche, nämlich dessen Freund Franz Overbeck auf den
Plan gerufen, der bekanntlich nicht müde wurde, die «Parasitentalente» der Theologie im
Allgemeinen und insbesondere im Umgang mit Nietzsche offenzulegen: «Wählerisch darf
ja der Parasit nicht sein...» Mourkojannis hat von diesen seit kurzem auch kritisch edierten
Urteilen Overbecks über die theologische Instrumentalisierung Nietzsches freilich keine
Notiz genommen, obwohl gerade die von ihm eingangs behandelten, frühen theologischen
Nietzsche-Leser bei Overbeck eingehend thematisiert werden (Julius Kaftan u.a.).

Ohnehin wird man feststellen müssen, dass die von Mourkojannis getroffene Auswahl
von Theologen, die eine an Nietzsche sich abarbeitende, christliche «Ethik der Lebenskunst»

skizziert haben sollen, zumindest anfechtbar ist. Nach den drei schon erwähnten
Repräsentanten der wichtigen theologischen Schulen des ersten Jahrhundertdrittels werde
«Nietzsche erst wieder in der zeitgenössischen Theologie und Ethik relevant» (72).
Behauptung dieser Art sind cinigermassen erstaunlich, da ja etwa die bei Mourkojannis
vollständig ausgeblendete, existenzphilosophisch orientierte Theologie der späten dreissiger
bis frühen sechziger Jahre ausgerechnet Nietzsches ästhetisch-ethischem Selbstgestaltungspostulat

eine Menge abgewinnen konnte. Wer sich beispielsweise das Nietzsche-Buch von
Fritz Buri aus dem Jahr 1947 anschaut (Kreuz und Ring. Die Kreuzestheologie des jungen
Luther und die Lehre von der ewigen Wiederkunft in Nietzsches «Zarathustra», Bern
1947), wird bemerken, dass diese «Theologie der Existenz» an «Radikalität» in puncto
Nietzsche-Adaption den allerneuesten amerikanischen Erzeugnissen nur wenig nachsteht.
Da Mourkojannis sich aber (abgesehen von der frühesten Phase der Nietzsche-Rezeption)
auf den theologiegeschichtlich etablierten Autoren-Kanon verlässt, entgehen ihm solche
für das Verständnis der theologischen Selbsttransformation ins Postmoderne wichtigen
Rezeptionsstränge.



94 Rezensionen

Vielfach aufschlussreich sind Mourkojannis' sorgfältige Textinterpretationen im Einzelnen,

auch wenn der Leser manchmal den Verdacht nicht unterdrücken kann, der Verfasser
habe sein Eingangsbekennlnis vergessen, er wolle «die Frage nach dem <richtigen>
Verständnis Nietzsches bewusst offen» (12) halten. Die «Dialektik von Kunst und Leben» (z.B.
76) wird zu Nietzsches eigentlichem Anliegern nobilitiert, obwohl es faktisch erst im Bannkreis

des Existenzialismus und Foucaults in der Sekundärliteratur zu grosser Prominenz
aufstieg. Wenn Mourkojannis nun die theologische Funktionalisierung dieses angeblichen
Nietzscheschen Schlüsseltheorems zwischen 1910 und 1930 untersucht, gerät er mitunter in
rezeptionsgeschichtliche Anachronismen. Es ist bedauerlich, dass er die in einem
Eingangskapitel ausführlich behandelte, philosophische Rezeptionsgeschichte Nietzsches nur
sehr partiell mit der theologischen in Beziehung setzt, so dass kaum deutlich wird, in
welchem Verhältnis diese unterschiedlichen Linien der Nietzsche-Lektüre zueinander stehen.
Auf der andern Seite wundert man sich über Mourkojannis1 freihändigen Umgang mit
Nietzsches sogenannten Hauptlehren vom «Übermenschen», «Willen zur Macht» oder
«Ewigen Wiederkunft des Gleichen», die er nahtlos in die Kunst-Leben-Dialektik
einzugemeinden weiss, und sich nicht scheut, etwa bei der «Wiederkunftslehre» von einem «sicherlich

zentralen Element in Nietzsches Metaphysik» (107) zu sprechen, obschon doch gerade
hier die neuere Forschung gezeigt hat. dass man diese vermeintlichen Hauptlehren mit
Vorteil und höchstenfalls als immer wieder neu problematisierte Zwischenetappen einer
prinzipiell unabschliessbaren Experimentalphilosophie, aber gerade nicht als «Lehren»
begreifen sollte. Wenn Mourkojannis seinen Theologen aufgrund dieses vorgeblichen
Lehrbestandes Zensuren dafür erteilt, ob sie «Nietzsches dionysische Weltauslegung» (111)
rezipiert haben, dann kommen dem Rezensenten die Nietzsche-Lesarten derjenigen Leute,
die eine solche Rezeption versäumt hätten (Troeltsch im fraglichen Fall), verglichen mit
Mourkojannis1 gelegentlichem Nietzsche-exegetischem Dogmatismus fast erfrischend vor.

So erhellende Einblicke Mourkojannis' Studie auch gewähren mag, so wenig systematische

Überzeungskraft haben - was man Mourkojannis natürlich nicht vorwerfen kann - am
Ende doch jene Konzepte theologischer Lebenskunst, die der Verfasser auf Nietzsches
Inspiration zurückführt, und die (falls ich das als Nicht-Theologe richtig begreife) in den
zeitgenössischen Debatten in die zwangsläufige und zwanghafte Selbsterledigung der Theologie

münden müssen. Vielleicht ist ja das mit dem Zauberwort von der permanenten
Radikalisierung gemeint. Mit ihrer Selbsterledigung wäre die Theologie des 21. Jahrhunderts
dem Nietzsche-Trauma zumindest entkommen...

Andreas Urs Sommer, Greifswald

Frank Jehle, Lieber unangenehm laut als angenehm leise. Der Theologe Karl Barth und die
Politik 1906-1968, Theologischer Verlag Zürich 1999. 154 S., SFR 19.-,
ISBN 3-290-17210-4.

Einer der letzten Besucher Karl Barths im Todesjahr 1968 war Albrecht Goes, der nun
selber hochbetagt gestorben ist. Barth hatte ihn eingeladen, weil ihn ein Band Goesscher
Predigten tief berührt hatte. Schon dessen Titel (Jesaja 42,2!) sprach ihn sehr an: «Der
Knecht macht keinen Lärm» (Hamburg 1968). Das traf dicht und genau den für Barths
Verständnis entscheidenden Punkt: Die Sache der Theologie braucht und verträgt keinen
Lärm, sie beweist und bezeugt sich selber - so gewiss sie keine Sache, sondern Geist: Gott
in seinem Geist ist.

Dazu scheint nun die Wendung, die Frank Jehle als ausgezeichneter Kenner auch der
kleineren Schriften Barths dem Vortrag «Verheissung und Verantwortung der christlichen
Gemeinde im heutigen Zeitgeschehen» (1944) entnommen und zum Titel seiner Darstellung

gemacht hat. im Widerspruch zu stehen: Ein Ausdruck des Zwiespalts, den manche
zwischen Barths theologischen und seinen politischen Äusserungen sehen? - Manche auch



Rezensionen 95

zwischen Barths politischen Äusserungen in den verschiedenen Phasen der Zeitgeschichte
und seines Lebens?

Barth selbst sah hier keinen Widerspruch, sondern einen folgerichtigen Zusammenhang:
Weil Gott für sich selber spricht, deshalb kann die Treue zu seinem lebendigen Wort nicht
die Gestalt von Prinzipien- und Linientreue annehmen; deshalb müssen die Christen als

seine Zeugen auch Missverständnisse riskieren, wenn ihre Stimme nicht für die Botschaft
von Gottes Kommen, wohl aber für den Menschen, zu dessen Befreiung er kommt, laut und
aufdringlich wird.

Jehle konzentriert sich auf diese Seite, auf den «politischen» Barth. Er verarbeitet in
genauer Kenntnis Barths Texte und die einschlägige Sekundärliteratur (besonders häufig
werden E. Busch, H. Prolingheuer und K. Scholder genannt). So entsteht ein lebendig-eindringliches

Portrait des homo politicus Karl Barth von den Anfängen in einem Zofingia-
Vortrag vom Januar 1906 bis zu der letzten Interview-Äusserung vom Oktober 1968: «Ich
bin selber auch liberal ...» Je genauer wir es betrachten, um so deutlicher verweist es

zugleich auf den homo christianus - und so auf einen Zusammenhang, den wir von beiden Seiten

immer neu zu buchstabieren haben. Dem Buch ist auch aus diesem Sachgrund weite
Beachtung zu wünschen.

Aus den Quellen wären vereinzelte Versehen zu berichtigen, namentlich die Identifizierung

des Kritikers, mit dem sich Barth 1939 in der Neuen Zürcher Zeitung auseinandersetzte

(80). Hinter dem Kürzel Sdt. stand in diesem Fall nicht Max Silberschmidt, sondern
Georg C. L. Schmidt, damals Redaktor des «Freisinnigen» in Wetzikon. Doch wichtiger ist
die Aufmerksamkeit, die Jehle für diese bisher kaum beachtete Kontroverse um das
Verständnis der Schweizer Neutralität geweckt hat. Barths Einsicht bleibt nämlich höchst
aktuell, dass es - nicht nur in der Politik! - «notwendige Gefahren» gibt: «so manches wirkliche

und echte Risiko, das man darum auf sich nehmen muss, weil das Risiko, es nicht auf
sich zu nehmen, noch viel grösser wäre».

Hans-Anton Drewes, Basel

Ellen Stubbe, Engel zwischen lautem Markt und leisem Reden, Theologischer Verlag,
Zürich 1999. 230 S.

Die Autorin hat ihre Habilitationsschrift «Die Wirklichkeit der Engel in Literatur, Kunst
und Religion» (1995) - im Blick auf den «Engel-Boom» bei kirchlichen und noch mehr bei

von der Kirche distanzierten Zeitgenossen - für ein breites Publikum überarbeitet und legt
ein Buch vor, das zur Offenheit für Engelerfahrungen und zur Kritik an unchristlichen oder
pathologischen Engelvorstellungen anleiten will. Die Gewissheit der Nähe und des
Wirkens der Engel «befähigt Menschen, sich ihrer selbst zu vergewissern und mehr sie selbst
zu werden». Zu dieser Auffassung kommt sie, indem sie die Theorie von D.W. Winnicott
über Übergangsobjekte (z.B. Teddybär) und Übergangsphänomene (Gute-Nacht-Lied)
für das Kleinkind darstellt. Diese vergewissern das Kind, dass es nicht allein und dass es

unterwegs ist zum eigenen Selbst. Bei diesem Psychoanalytiker gibt es Aussagen, die es

ermöglichen, auch Engelerfahrung dem Übergangsraum zwischen Innen und Aussen
zuzuordnen und verständlich zu machen. Sie begründen den Zusammenhalt und die Reifung
des Selbst, symbolisieren das Beschütztsein und haben je wieder ihren sehr individuellen
Sinn. Die Autorin versteht Engelerfahrungen also zugleich psychologisch und theologisch.

Auf diese Weise interpretiert sie einige literarische Texte mit Engelvorstellungen: - Den
Roman «Der Besuch» von H.G. Wells, dessen makabrer Engel nicht das Zusammengehören

von Innen- und Aussenwell. sondern ihr totales Auseinanderbrechen symbolisiert; -
den Gedichtzyklus von P. Härtling «Engel - gibt's die?», in welchem der Zusammenhang
von Selbstwerdung und Engelerfahrung zur Sprache kommt; - zwei Erzählungen von I.
Aichinger, in denen Zerfall und Tod des Symbols Engel dargestellt wird; - den Gedichtzyklus



96 Rezensionen

des Spaniers R. Alberti, der seine innere Krise und den Verlust des Glaubens im Bild des

schrecklichen, blutenden Engels nachzeichnet. Dann kommentiert die Autorin auch
Wandlungen der Engelgestalt in den Duineser Elegien von R.M. Rilke.

Im Blick auf die Gegenwart beklagt sie, dass die Kinderwelt «weitgehend engellos ist».
Was den Kindern medial als unkörperliche und täuschende Realität vermittelt wird, ist
kein Ersatz. Der in Video-Spielen beliebte Engel Tamagotchi aus Japan ist nach ihrem Urteil

kaum Übergangsobjekt, sondern eher Fetisch, der die Illusion eigener Allmacht nährt.
Auch andere Darstellungen des Kindes in den Medien (z.B. Lolitas, Kinder als Werbemittel)

hält sie für schädlich. Sie kritisiert theologisch und ideologisch Engel-Ideologien in
esoterischen und populär-psychologischen Schriften (u.a. Terry Lann Taylor, H.D. Leuenber-
ger) und geht auf das ein, was die Anthroposophie über Engel lehrt. Schliesslich fasst sie
die Lehren bedeutender Theologen der Gegenwart über die Engel zusammen, eingeleitet
durch die Bemerkung, dass die häufige Erwähnung von Engeln in der Bibel in keinem
Verhältnis steht zum Schattendasein, das ihnen in der Theologie gerade noch gewährt wird.
Darum schätzt sie die Angelologie von K. Barth besonders hoch ein, während sie an den

Engellehren von Tillich, Pannenberg und Welker einiges auszusetzen hat. Nach ihrer
Meinung geht einer Theologie, die die Engel ausklammert, «genau die Dimension verloren, die
einen ureigenen, selbst-orientierten Glauben und dessen Ausprägung in individueller, an
persönlichen Vorstellungswclten erprobter Gestalt ermöglicht». Diese exklusivistische
Behauptung lehnt der Rezensent ab, der in seinem bisherigen Leben keine Engelerfahrugen
gemacht hat, aber sich in seinem Selbstwerdungsprozess nicht für geschädigt hält. Nach seiner

Meinung gibt es Stile einer gesunden protestantischen Religiosität, in der Engel nicht
vorkommen.

Waller Neidhart. Basel

Stephan Leimgruber, Gottes Geist bei den Menschen. Grundfragen und spirituelle Anstös-
se. Don Bosco Verlag, München 1999. 132 S., SFR 28.50.

Auf die Frage nach dem Heiligen Geist antwortete der katholische Katechismus von J.

Deharbe: «... dass der Geist die dritte Person der Gottheit der eine, wahre Gott mit dem
Vater und dem Sohn ist.» Im bewussten Gegensatz zu solchen abstrakten und spekulativen
Aussagen wollen die (mit einer Ausnahme katholischen) Autoren dieses Bandes bibelnah
und erfahrungsorientiert über den Geist reden. Andreas Knapp und Peter Dulschnigg
legen aktualisierend biblische Texte über den Geist Gottes aus. Agnes Wichelt reflektiert aus
feministischer Sicht über den Geist als mütterlich-göttliche Schöpferkraft. Wolfhart
Pannenberg erörtert, wie er im oekumenischen Prozess das Wirken des Geistes wahrnimmt.
Irmi und Hans-Georg Spangenberger berichten über die Behandlung des Themas im Firm-
pastoral. Der Herausgeber macht entsprechende Vorschläge für den Religionsunterricht.
Er zeigt ferner auch, welche Bedeutung das Thema für das dringend nötige Gespräch mit
dem Islam hat. Alle Mitarbeiter wollen nicht bloss über den Geist theologisch belehren, sie

wollen noch mehr spirituelle Impulse zu einer inneren Öffnung für das Wirken des Geistes
geben.

Walter Neidhart. Basel


	Rezensionen

