
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 1

Artikel: Anfänge, die das Ganze verbürgen : Überlegungen zu einer
frühchristlichen Metapherngruppe

Autor: Erlemann, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anfänge, die das Ganze verbürgen

Überlegungen zu einer frühchristlichen Metapherngruppe1

/. Problemstellung

Entscheidend für den Fortbestand der ältesten christlichen Gemeinden
war es, die Spannung zwischen dem Glauben an Jesus Christus als den
entscheidenden, eschatologischen Heilsbringer und der nach aussen hin
unveränderten Wirklichkeit theologisch zu verarbeiten. Anders gesagt: Es war das
Problem zu lösen, dass die geglaubte, neue Heilswirklichkeit nur dem Glauben

zugänglich war.2 Gleichermassen gegen mögliche Polemik von aussen
und Zweifel von innen galt es, sich der christlichen Glaubensgrundlagen zu
vergewissern. Dafür boten sich mehrere Modelle an: Erstens, die Verlagerung

des Problems auf die Ebene der Zeit; das heisst, die allgemeine Sichtbar-
werdung bzw. Offenbarung der neuen Heilswirklichkeit wurde für die nahe
Zukunft erwartet. Zweitens, die Verinnerlichung der Glaubensinhalte; das

heisst, die Verheissungen Jesu wurden in einem spirituellen Sinn als bereits
erfüllt gedacht. Drittens, die Individualisierung bzw. Transzendierung der
eschatologischen Hoffnung; das heisst, die Erfahrung der Heilswirklichkeit
wurde als eine postmortale Angelegenheit jedes Einzelnen angesehen. Viertens,

die kontrafaktische Interpretation des Geschickes Jesu und der Gemeinde;

das heisst, es wurden im Geschick Jesu und in der Wirklichkeit der
Gemeinde sichtbare Manifestationen des weithin noch Unsichtbaren gesucht,
Zeichen, die die Glaubenden ihrer Glaubensgrundlagen vergewissern konnten.

Die vier Modelle haben alle ihren Niederschlag im Neuen Testament
gefunden, zum Teil stehen sie unverbunden nebeneinander, zum Teil sind sie

komplementär miteinander verbunden. Während der weitere Fortgang der
Geschichte das erste Modell ad absurdum geführt hat, haben das zweite und
das dritte Modell bis heute Bestand.3 Das vierte Modell ist vielleicht das

theologisch anspruchsvollste, da es die kollektive Dimension der christlichen
Hoffnung ernst nimmt, ohne sich in der Frage des Wann? und Wie? zu verlieren.

Es lenkt den Blick zurück ad fontes und zugleich auf die Gegenwart der
Gemeinde, ihre offenen Fragen und ihr Verhältnis zur Welt.

1 Der Aufsatz ist meinem verehrten Amtsvorgänger in Wuppertal, Herrn Professor
Dr. eni. Wilfried Eckey, anlässlich seines 70. Geburtstags im Juni 2000, zugeeignet.

2 Vgl. dazu meinen Aufsatz zu «Alt und Neu bei Paulus und im Hebräerbrief. Versuch
einer frühchristlichen Standortbeslimmung», ThZ 54 (1998), 345-367.

3 Ausführlich dazu K. Erlemann, Naherwartung und Parusieverzögerung. Ein Beitrag
zur Frage religiöser Zeiterfahrung (TANZ 17), Tübingen 1995, 421-424.



Anfange, die das Ganze verbürgen 61

Der vorliegende Aufsatz beschäftigt sich mit dem letztgenannten Modell
und versucht nachzuzeichnen, wie sich frühchristliche Autoren (und Gemeinden)

mit der vermeintlichen Malaise des gescheiterten Messiasprätendenten
theologisch auseinandersetzen und contra facta externa visibilia das Geschick
Jesu, aber auch das eigene Geschick eschatologisch und soteriologisch
interpretieren, mit anderen Worten: in der nach aussen hin ernüchternden historischen

Entwicklung die Grundlage der christlichen Erlösungsgewissheit
entdecken. Die These lautet: In der irdischen Wirksamkeit Jesu, in seiner
Auferstehung und Erhöhung sowie im Ergehen der nachösterlichen Gemeinden
wurden schon bald sichtbare Anfänge, die die noch unsichtbare Erlösung der
Welt verbürgen, entdeckt.

Die Interpretation der Ereignisse und Erfahrungen contra factum vollzog
sich über die Bildung von Metaphern und Bildfeldern, die im Zusammenhang
mit der erhofften, noch ausstehenden Heilsfülle stehen. Die gemeinsamen
Merkmale dieser Gruppe liegen weniger im Bereich des Grammatikalischen,4
als in inhaltlichen Strukturelementen. Folgende Merkmale sind dabei
kennzeichnend:

a) Es geht um die Spannung zwischen dem, was man jetzt hat, und dem, was
noch aussteht. Im Unterschied zur Denkstruktur der «Prolepse» geht es

nicht um die Vorwegnahme oder Vorabbildung des Ganzen - über das

Vorkommen dieser Denkstruktur im Neuen Testament müsste meines
Erachtens eigens neu nachgedacht werden -, vielmehr geht es um die
Beschreibung von Anfängen, die in sich die Garantie für die kommende
Heilsfülle tragen.5 Daher enthalten alle Metaphern der Gruppe das Motiv
des definitiven Anfangs, das heisst in all diesen Begriffen ist die Gewissheit

der Fortsetzung bzw. der Vollendung impliziert. Sie bringen sprachlich

zum Ausdruck, dass der eschatologische Prozess begonnen hat, dass

der «Countdown» läuft.
b) Der Aspekt des sichtbaren Zeichens gehört ebenfalls zu den Merkmalen

dieser Metapherngruppe. Gegen die Wirklichkeit der gegenwärtigen Welt
verweisen die Begriffe auf sichtbare Zeichen der (noch) unsichtbaren

4 Die Bandbreite reicht hier von Metaphern in prädikativer Stellung (Mk 13,Spar Mt
24,8; Rom 8,29; I Kor 15,20.23; Hebr 6,20), über Genitivverbindungen (Rom 8,23; II Kor
1,22; 5,5; Hebr 11,1) und explikativem Relativsatz (Eph 1,14) bis hin zu Prädikationen
(Kol 1,15; Apk 1,5; 22,16) und Partizipialkonstruktioncn (Hebr 6,4f.).

5 Zu Recht unterscheidet bereits G. Ebeling (Dogmatik des christlichen Glaubens,
Bd. III, Tübingen 1979, 451) das Verständnis des Geistes als «Vorwegnahme des Escha-
ton» und als «Vorschuss auf das Eschaton» voneinander, wobei ersteres als Missverständnis

zu werten sei. - Anders u.a. W. Pannenberg, Dogmatische Thesen zur Lehre von der
Offenbarung, in: Offenbarung als Geschichte (KuD Beiheft 1), Göttingen 1961, 91-114:
103-106; G. Klein, Art. Eschatologie IV (TRE Bd.10, 1982), 270-299: 274~(in Jesu Verkündigung

ist die Zukunft proleptisch gegenwärtig).



62 Kurt Erlemann

Heilswirklichkeit. Mit anderen Worten: Die Zeichen sind sichtbarer
Anfang der erst in Zukunft sichtbaren Fülle des Heils.

c) Ausserdem ist der Metapherngruppe die Funktion im literarischen Kontext

gemeinsam: Es geht, wie noch im Einzelnen zu zeigen sein wird, um
die Sicherung und Bestärkung christlicher Identität. Gegen Polemik von
aussen, wie gegen massive Zweifel an der Verlässlichkeit der Zusagen
Gottes, versuchen diese Metaphern, die Irreversibilität von Gottes
Heilszusage und die Zwangsläufigkeit ihrer Erfüllung bzw. Offenbarung plausibel

zu machen. Die Metaphern sprechen damit von einem Anfang, der
das noch ausstehende, erhoffte Ganze «verbürgt».

d) Es handelt sich durchgängig um metaphorische Redeweise. Das heisst, ei¬

nem Begriff wird ein aus einem kontextfremden Bereich stammender
Begriff zugeordnet.6 Die Grössen, die so durch Metaphern konnotiert werden,

sind Jesus Christus, der heilige Geist, der Glaube sowie die Initialgaben

und Leiden der Christen.
Im Folgenden werden die Anfänge, die nach frühchristlicher Überzeugung

die noch ausstehende Vollendung sichtbar bezeugen und verbürgen,
besprochen, und zwar aufgeschlüsselt nach den verschiedenen «Anfängen». Dabei

werden besonders Pointe, Nebenmotive und Funktion der einzelnen
Metaphern im Kontext in den Blick genommen.

2. Welche Anfänge?

2.1 Jesus Christus als Garant des Heils

Die frühchristliche Reflexion des Christusgeschehens ist darauf ausgerichtet,

den Zusammenhang zwischen dem Leiden und Sterben Jesu einerseits
und seiner Auferstehung und Erhöhung andererseits herauszuarbeiten. Gegen

den äusseren Schein des Scheiterns werden Leiden und Sterben als erster
Akt eines umfassenden Heilsgeschehens, das in Auferstehung und Erhöhung
mündet, interpretiert. Dieses Heilsgeschehen wird - zum Teil in Kombination

- als kultischer Sühnevorgang «zur Vergebung der Sünden», als Ätiologie
der Hinzunahme der Heiden zum Gottesvolk, als Bundesschluss, der ein neues

Gottesverhältnis begründet, oder als Fanal der kosmischen Endzeitereignisse

beschrieben. Die beiden letztgenannten Deutungen sind dazu angetan,
das Christusgeschehen als sichtbaren Anfang, der irreversibel die kommende
Erlösung verbürgt, herauszustellen. Die christologischen Metaphern, die in
diesem Zusammenhang Verwendung finden, bestätigen das.

h Zur Metapherntheorie vgl. K. Erlemann, Gleichnisauslegung. Ein Lehr- und Arbeitsbuch

(UTB 2093), Tübingen 1999, 66-69.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 63

2.1.1 Jesus Christus als «Erstgeborener» der Auferstehung (Rom 8,29; Kol
1,18; Apk 1,5; vgl. Apg 26,23):

Mit der metaphorischen Bezeichnung «Erstgeborener» (7ip®tôtokoç) der
Auferstehung (Rom 8,29; Kol 1,18; Apk 1,5) wird das Ostergeschehen als

Beginn der endzeitlichen, allgemeinen Totenauferstehung gedeutet. Die Pointe
ist: Wenn Christus Erstgeborener «unter vielen Brüdern» (Rom 8,29) ist,
dann ist es nur eine Frage der Zeit, dass wir (als seine Geschwister) ihm
gleichgestaltet werden. Darüber hinaus betont die Metapher die hervorgehobene

Stellung des Erstgeborenen und begründet die Hoffnung auf Gleichgestaltung

der Gläubigen als «Geschwister» (durch die Auferstehung, Rom
8,29; Apk 1,5). Neben dem Aspekt des definitiven Anfangs - wo ein
Erstgeborener ist, sind auch Spätergeborene - und dem Aspekt des sichtbaren
Zeichens (vgl. 1 Kor 15,5-8: Der Auferstandene wurde gesehen!) dient die Metapher

der Versicherung und Bestätigung der Erwählung (Rom 8,29f.). Hinzu
kommt, im selben Kontext, die Rede von der Stellvertreterfunktion des Geistes

(V. 26) bzw. Jesu selbst (V. 34): Gott hat sich durch die Einsetzung des

TCpcoxÔTOKoç zum «Anwalt» der Gläubigen quasi juristisch verbindlich selbst

eingeschränkt; der durch die Auferstehung Jesu in Gang gebrachte eschato-
logische Prozess ist damit irreversibel (vgl. die Ausführungen zum Geist als

äppaßcov (2.2.1 und zu Jesus Christus als ëyyuoç, 2.1.4).
Der Vergleich mit der metaphorischen Verwendung des Begriffs im Alten

Testament und im frühen Judentum ergibt zweierlei: Zum einen wird ein
beliebter Ehrentitel Israels auf Jesus Christus übertragen,7 zum anderen findet
eine Verschiebung der Konnotationen statt: Während in der atl.-jüdischen
Verwendung der Metapher der Gedanke an weitere «Söhne» Gottes fern
liegt und die besondere Liebesbeziehung zwischen Gott und seinem Volk die
Metapher prägt,8 ist bei Paulus durch die Rede von den «vielen Brüdern»
(Rom 8,29) und den Christen als «Miterben Christi» (Rom 8,17) der
Exklusivitätsgedanke aufgesprengt. An die Stelle Israels treten die Getauften. - Ein
Weiteres zeigt der Vergleich: Von der Wurzel her ergibt sich eine grosse
Nähe der Metapher zum Begriff dTrapjpj: Der oder das Erstgeborene ist
zugleich ein «Erstling», dem geradezu kultische Bedeutung zukommt. Allerdings

sind die Metaphern bei Paulus nicht synonym, wo von Christus als rcpco-

TOTOKoç die Rede ist, steht der Aspekt der Reihenfolge im Vordergrund.

7 Ex 4,22; Sir 36.11LXX; 4 Esr 6,58; Jub 2,20 u.a.: Israel als Erstgeborener Gottes; Jer
38.9LXX (Ephraim als Erstgeborener). - Ps 88.28LXX (der König als Erstgeborener Gottes)

bietet sich für messianische Deutung an.
s W. Michaelis, Art. npônoç ktV, in: ThWNT VI (1959), 866-883: 874-876.



64 Kurt Erlemann

2.1.2 Jesus Christus als «Erstlingsgabe» der Auferstehung (I Kor 15,20.23)

A7tap)(fi ist terminus technicus der Opfersprache1' und bezeichnet die
Erstlingsgabe einer Ernte, die der Gottheit geweiht wird. In diesem Sinne begegnet

djrapxfi in LXX (74mal), wobei regelmässig der Mensch Geber und Gott
der Empfänger ist. Bei Philo wird der Ausdruck an mehreren Stellen
metaphorisch verwendet und bezeichnet dann unter anderem Gottesfurcht,
Frömmigkeit und heilige Dienste als cmapxr\ des Verstandes (Congr. 98; vgl. somn.
II 272). Neben dem Aspekt der Reihenfolge («erstes von vielem») enthält der
Begriff auch eine Wertung im Blick auf die hervorgehobene Qualität des
Ersten.

Dominant ist im Kontext von I Kor 15 das Motiv der Reihenfolge (I Kor
15,21-23: Opposition Christus der Erstling - alle Menschen). Demgegenüber
tritt der kultische Unterton in den Flintergrund. Die Pointe bewegt sich
zwischen den Metaphern von Christus als 7ipcôxôtokoç (2.1.1) und vom Geist als

anapxri (2.2.1): Die «Erstlingsgabe» der Auferstehung Christi macht den
unumkehrbaren Heilswillen Gottes deutlich und lässt die Auferstehung aller
Menschen nur noch als Frage der Zeit erscheinen. - Die Metapher dient der
Beweisführung für die Auferstehung der Toten, Jesus Christus ist der
Präzedenzfall der allgemeinen Totenauferstehung. Gemeinsam mit der Rede vom
heiligen Geist als ä7iapxü (Rom 8,23, vgl. 2.2.1) ist der Aspekt des definitiven
Anfangs: Wo von a7iapxü die Rede ist, ist Weiteres zu erwarten. Ausserdem
gemeinsam ist der Aspekt des sichtbaren Zeichens: Jesus Christus ist sichtbarer

Beweis für die bereits angebrochene Heilswirklichkeit (vgl. I Kor 15,5-8:
4mal cü(|)0r|). Dieses Zeichen unterstreicht die Verlässlichkeit Gottes im Blick
auf das noch Ausstehende (Funktion der Vergewisserung der noch
ausstehenden, unsichtbaren Heilsfülle).10 Schliesslich ist das Motiv des Rollen-
tauschs gemeinsam: Gott präsentiert den Menschen seinen «Erstling», nicht
umgekehrt, was den unbedingten Heilswillen hyperbolisch zum Ausdruck
bringt. Im Unterschied zum heiligen Geist wird der «Erstlingsgabe» Jesus
Christus jedoch keine forensische Funktion zugesprochen (anders Rom 8,34,

vgl. 2.2.1 und Hebr 6,20, vgl. 2.1.5).

2.1.3 Jesus Christus als «àcrufip o Vrg7rpoç ô 7tpcoïvôç» (Apk 22,16; vgl. Lk 1,78;
II Petr 1,19; Apk 2,28)

Auch diese Metapher impliziert einen Anfang, der das Ganze verbürgt.
Denn das Erscheinen des ctcmp npcoïvoç am Sternenhimmel ist untrügliches

9 W. Bauer/K. Aland, Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments (Hgg. K. und B. Aland), Berlin/New York *1988.

10 Vergleichbar ist die Rede von Jesus als jipûrtoç èÇ àvaaxâaecoç veicpröv in Apg 26,23.
Der Aspekt der Reihenfolge entspricht 1 Kor 15. Dennoch liegt hier keine metaphorische
Redeweise vor.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 65

Zeichen dafür, dass der auf die Nacht folgende Tag unmittelbar bevorsteht.
Im deutschen Wort «Morgenstern» ist ebenso der Hinweis auf den Morgen
enthalten wie im Griechischen (jtpcoïvôç aus der Wurzel rcpcm früh/Morgen).
Dominierend ist im metaphorischen Gebrauch der Aspekt der unmittelbaren
Nähe. Den religionsgeschichtlichen Hintergrund bilden 1) die altorientalische

Astrologie,11 2) der Bileamspruch Nu 24,17,3) das Bild vom anbrechenden

Tag, welches im Alten Testament des Öfteren für das erlösende Eingreifen

Gottes steht (vgl. Jes 58,8; Hos 6,3; Ps 110,3 u.a.)12 und 4) die zeitliche
Abfolge von Nacht und Tag als Vergleich für die Abfolge von diesem und
künftigem Äon (vgl. Rom 13,11-14; I Thess 5,2.4-8; MidrHhl 4,6; MidrPs 104,20;
TanchB Gen §23,9a).13 In dasselbe Bildfeld gehört die Rede vom «Tag Gottes»,

der die Offenbarung der 86^a Gottes und das Endgericht bringen wird
(vgl. Jes 60,1 u.a.). Konnotiert ist beim Bild von der Nacht die Zeit der
Gottlosigkeit und der Leiden, die von der Zeit der Freude und der 86E,a abgelöst
werden wird.14

Vor diesem komplexen Hintergrund erscheint Jesus zum einen als Herrscher

im Kontrast zum altorientalisch-römischen Herrscherkult, zum anderen
als der verheissene «Stern aus Jakob» und als der Menschensohn, mit dessen

Kommen sich der künftige Äon bzw. der Tag Gottes definitiv ankündigt. Die
Metapher dürfte damit in ihrer Stossrichtung sowohl juden-, als auch
heidenchristlichen Lesern verständlich gewesen sein.15 Die Pointe des Bildes in Apk
ist: Mit Christus ist die verheissene Heilszeit sichtbar und greifbar geworden.
Seit er als der Morgenstern leuchtet, hat die Nacht, in der wir noch leben,
ihren Schrecken verloren.

Weitere Nebenmotive der Metapher sind: Die Pracht des Morgensterns, die auf die
Bedeutung bzw. 8ö^a des Sterns hinweist. In diesem Sinne wird Mordekhai in TargEsth als

«Glanzstern unter den Sternen» bezeichnet. Die Opposition zu anderen Sternen ist auch
bei Ignatius, Eph 19 tragend: Hier wird die Helligkeit Christi anderen Sternen gegenübergestellt.

- Zu nennen ist in diesem Zusammenhang II Petr 1,17-19: In diesem Text ist es die

Verklärung Jesu, die das prophetische Wort bestätigt und verstärkt (ßeßaiÖTepov V. 19).
Sein Licht leuchtet seitdem noch heller èv auxuüpcij xÖ7tcp, bis der Tag anbricht und der
pwoijiopoç in den Herzen aufgeht. Im Unterschied zur Rede vom Morgenstern fehlt hier der
christologische Bezug ebenso wie der Aspekt des definitiven Anfangs. Gleichwohl kommt
der Verklärung eine vergleichbare Funktion zu. als sie einen qualitativen Fortschritt im
Blick auf die Gewissheit der Erfüllung des prophetischen Wortes bedeutet.

11 Vgl. M.S. Moore, Jesus Christ: «Superstar» (Revelation XXII 16b), NT 24 (1982),
82-91.

12 Ausführlich dazu S. Aalen, Die Begriffe ,Licht' und .Finsternis' im Alten Testament,

im Spätjudentum und im Rabbinismus, Oslo 1951, bes. 37ff.
13 S. Aalen, ebd. 308ff.
14 Gemäss dem jüdisch-apokalyptischen Geschichtsbild.
15 Moore, Superstar, 91. der sich ebenfalls gegen eine judenchristliche Verengung der

Apk ausspricht.



66 Kurt Erlemann

2.1.4 Jesus Christus als «Bürge des besseren Bundes» (Hebr 7,22)

Im Zusammenhang der Gegenüberstellung von altem und neuem Bund,
von bisheriger (levitischer) Priesterschaft und (himmlischer, ewiger) Priesterschaft

Jesu Christi verwendet der Verfasser des Hebr gleich mehrere juristische

Topoi, um die jetzt endgültige Selbstfestlegung Gottes sprachlich zu
unterstreichen. So ist in 6,17f. vom Eid Gottes die Rede. Die Metapher steht im
Kontext symbuleutischer Argumentation, die zum Ziel das Festhalten an der
Hoffnung hat (6,11.18).I6- Ebenfalls dem Bereich des Rechts entnommen ist
die Metapher von Jesus Christus als dem «Bürgen eines besseren Bundes»
(ëyyuoç Kpemovoç ôux0f|Kîiç, Hebr 7,22).17 Nach J. Partschlx garantiert der
Bürge im attischen Recht das Verhalten eines Dritten und haftet für den Fall,
dass dieser seine Verpflichtung nicht erfüllt19. Damit übernimmt er die Funktion

eines Garanten für das Gelingen einer fremden Leistung. Entsprechend
definiert F. Pringsheim die eyyufi als «warranty against eviction and against
secret defects.»20

Dominant ist an der Eid- und Bürgschafts-Metaphorik der Aspekt des

irreversiblen eschatologischen Geschichtsablaufs: Gott hat sich, bildhaft
gesprochen, juristisch selbst festgelegt, er hat den Gläubigen etwas objektiv
Greifbares, ein sichtbares Zeichen in die Hand gegeben. Die Erfüllung seiner
Verheissung ist damit unwiderruflich zugesichert. Wie bei der Rede von
a7iapxri und appaßcov (vgl. 2.1.2; 2.2.1) spielt der Aspekt des Rollentauschs
hinein: Nicht die Zuverlässigkeit der Erben, sondern die des Erblassers wird
thematisiert.21 Die Pointe der Metapher ist so zu umschreiben: Mit Jesus hat
uns Gott einen «Garantieschein» in die Hand gegeben, mit dem wir
gegebenenfalls die noch ausstehende Heilsfülle «reklamieren» können.22

16 Berger, Formgeschichte 98-100.
17 Als hellenistische Belegstellen nennt H.W. Attridge (The Epistle to the Hebrews,

Philadelphia 1989, 208) Xenophon Vect 4,20 und Aristoteles Oec. 2 (1350a 10). - Zu
unterscheiden sei der ëyyvoç vom Testamentsvollstrecker (ÉTtixpoitoç). - Als Analogie zum
ëyyuoç nennt Attridge zum einen die Gestalt des geoixriç in Hebr 8,6, zum anderen die des

Viyoç bei Philo, her. 205f. - Jedoch ist bei der Metapher des «Bürgen» die Funktion der
Gewährleistung und der quasi-juristischen Selbstfestlegung Gottes dominant. Somit ist
eher eine Nähe zur Rede vom «Eid» Gottes in Hebr 6 zu sehen.

18 Griechisches Bürgschaftsrecht I. Teil: Das Recht des altgriechischen Gemeindestaats,

Leipzig/Berlin 1909, 133ff. '
19 Ebd. 162, mit Hinweis auf BGU 1051. - Das attische Recht habe bis in die byzantinische

Zeit hinein in Geltung gestanden (ebd., 160).
20 The Greek Law of Sale, Weimar 1950,429ff.
21 Mit E. Grässer, An die Hebräer (Hebr 1-6) (EKK Bd. XV1I/I) Zürich u.a. 1990, 380.

- Wie in Sir 29,15 geht die «Bürgschaft» soweit, dass das Leben für die anstehende Sache

zur Disposition gestellt wird.
22 Anders als bei der Rede vom Geist als «Angeld» (vgl. 2.2.1) lässt die Metaphorik

von Eid und Bürgen allein keinen Rückschluss auf den Zeitpunkt zu, an dem der «bessere
Bund» für alle Welt sichtbar werden wird. In Hebr 8,13 wird die Rede vom «neuen Bund»



Anfänge, die das Ganze verbürgen 67

Den situativen Kontext der juristischen Metaphorik des Hebr dürften,
ähnlich wie in 11 Kor 5, massive Zweifel an der Wahrheit christlicher
Verkündigungsinhalte gebildet haben, genährt durch die Polemik von aussen
angesichts der unsichtbaren Heilswirklichkeit (vgl. 2,8; 9,8f.; 11,1). Diese Polemik
führte, zusammen mit tätlicher Verfolgung seitens der Mitbürger (12,6.10),
offenbar zu einer breiten Austrittswelle aus der Gemeinde (6,6-12; vgl. 2,1;
3,12; 10,25). Dabei könnte der jüdische Opferkult mit seiner Symbolik eine
attraktive Alternative gebildet haben. Das würde die durchgehende
Gegenüberstellung von altem und neuem Bund bzw. bisherigem Priestertum und
Priestertum Jesu erklären. Die juristische Metaphorik untermauert dagegen
die Wahrheit der christlichen Hoffnung und dient damit der ßeßaicoaiq: Die
Verlässlichkeit der Verheissungen Gottes ist durch zweifachen Eid verbürgt
(V. 13-18). Die ßeßaiaxn^ wird hier unter Verweis auf eine bereits erfüllte
Verheissung (V. 15) erreicht. Vorausgesetzt ist dabei ein Konsens mit der
Leserschaft darüber, dass Gott unmöglich einen Meineid leisten könne («àSnva-
tov \|/£iloao0cu 0eöv» 6,18).

2.1.5 Jesus Christus als «Pionier» des freien Zugangs zu Gott (Hebr 6,20)

Hebr 6 zieht einen typologischen Vergleich zwischen altem und neuem
Bund, von jüdischem Opferkult und (einmaligem) Opfer Jesu. Zum
metaphorischen Repertoire des Abschnitts gehört nicht nur die Rede von der
eidlichen Selbstfestlegung Gottes, sondern auch die Rede von Jesus als rtpoSpo-
poç (Hebr 6,20). In seiner Funktion als himmlischer Hoherpriester hat er den
Glaubenden den freien Zugang durch den Tempelvorhang zum Allerheilig-
sten, und das heisst: zu Gott selbst eröffnet (vgl. 9,24; 10,19f.).23 Damit ist er
zum «Vorläufer» der Glaubenden geworden. Die Metapher ist, soweit dies
erkennbar ist, dem militärischen Bereich entnommen, npoôpopoç bezeichnet

hier den Späher, den Pionier (vgl. Polybius Hist XII 20,7; Sap 12.8).24

jedoch als Hinweis auf das baldige Ende des alten Bundes gewertet. Explizite Naherwartung

ist in Hebr 10,25.37 erkennbar.
23 Wie O. Hofius (Der Vorhang vor dem Thron Gottes. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche

Untersuchung zu Hebräer 6,19f. und 10,19f. (WUNT 14), Tübingen 1972, 85)
nachgewiesen hat, steht im Hintergrund der Vorstellung vom Kata7téiaapa kein gnosti-
scher Erlösungsmythos (gegen E. Käsemann, Das wandernde Gottesvolk. Eine Untersuchung

zum Hebräerbrief, Göttingen J1961 Ebenso wenig haben die Metaphern
jtpôôpogoç und àpxrryoç (2.1.6) gnostische Parallelen (gegen Käsemann, ebd., und E. Gräs-
ser. Der Glaube im Hebräerbrief (MThSt 2), München 1965, 34) Vielmehr ist im Hintergrund

die jüdische Vorstellung vom Vorhang vor dem Allerheiligsten zu sehen (vgl. auch
Philo, Vit.Mos. 11 101

24 Vgl. Attridge, Hebrews, 185: «1t [seil, die Metapher] is quite at home in a Hellenistic
environment, where, despite various metaphorical applications, it refers primarily to athletic

and military functions.» Als weitere Belegstellen nennt Attridge Herodol und Alki-
phron.



68 Kurt Erlemann

Christus ist demgemäss als «Pionier» des neuen, opferkultfreien Weges zu
Gott vorgestellt. Er gilt «als das Anfangsglied in einer Reihe, weist also darauf

hin, dass auch die Christen in das Allerheiligste gelangen werden.»25 Er ist

Wegbereiter für die Glaubenden (vgl. Joh 14,2f.)26 und verbürgt das

Hoffnungsgut der KcruâTtauoiç.27 Mit ihm ist der Anfang vom Ende definitiv gegeben

(Hebr 8,13), die Überwindung des Tempelvorhangs lässt sich nicht
rückgängig machen. Die Pointe der Metapher ist folgendermassen zu formulieren:
Da Christus als 7tpôSpopoç den Tempelvorhang überwunden hat, ist auch für
die Christinnen und Christen der Weg zur unmittelbaren Nähe Gottes frei.

Mit der Rede vom Geist als ömapxri in Rom 8,23.26 und von Jesus als 7ipco-

XÔTOKOÇ in Rom 8,29.34 verbindet die Metapher nicht nur der Aspekt der
begonnenen Reihe, sondern auch, wenn auch als Nebenmotiv, die
Stellvertreterfunktion (Christus tritt vor Gott, um die Anliegen der Gläubigen zu
vertreten, 7,25; vgl. auch I Joh 2,1 Mit dem Ersten hat demnach Gott den
entscheidenden Anfang gesetzt, eine Instanz ins Leben gerufen, die das Anliegen
der Anderen wirkungsvoll vor Gott vertritt.

2.1.6 Jesus Christus als «Anführer» des eschatologischen Gottesvolkes (Apg
3,15; 5,31; Hebr 2,10; 12,2)

Der Begriff àp%riyàç weist ein äusserst polyvalentes Bedeutungsspektrum
auf, und zwar auf der Basis von «der Erste sein, an der Spitze stehen, führend
sein».28 Es fällt schwer, die Metapher einem bestimmten Bildspendebereich
zuzuordnen. In LXX steht àp/ty/ôç für neun hebräische Äquivalente und
begegnet vor allem im Zusammenhang mit der Führung des erwählten Volkes
durch Gott bzw. durch einen von Gott delegierten Anführer.29 Durch die
metaphorische Bezeichnung Jesu Christi als àpxnyoç wird dieser mit der erwarteten

messianischen Führerpersönlichkeit identifiziert; Jesus erscheint als der
eschatologische Anführer des neuen Volkes Gottes auf seinem Exodus in die
56Ça der Auferstehung.30 Eine pagane Analogie ist die Vorstellung vom
göttlichen Helden, der nach dem Abstieg in die Unterwelt einige der Toten zu-

2:1 Zitat G. Lünemann, Kritisch-exegetisches Handbuch über den Hebräerbrief (Mey-
erK 13), Göttingen 41878, 226, abgedruckt in O. Hotius, Vorhang, 85.

2,1 O. Michel, Der Brief an die Hebräer (MeyerK 13), Göttingen *1949, 254.
27 Hofius, Vorhang, 85.
23 P.-G. Müller, Art. àpxiiyoç, in: EWNT Bd. 1 (1980), 392-394.
29 Das wird von Müller (ebd. 393) als Hintergrund der neutestamentlichen Prädikation

geltend gemacht, und zwar gegen die einseitige Herleitung aus dem griechisch-hellenistischen

Heroen- und Herrscherkult (gegen G. Delling, Art. àp^ty/oç, in: ThWNT Bd.l
[1933], 485f.) oder aus der gnostischen Seelenführeridee (gegen Käsemann, Gottesvolk). -
Vgl. weiter P.-G. Müller, Christos Archegos. Der religionsgeschichtliche und theologische
Hintergrund einer neutestamentlichen Christusprädikation, Bern/Frankfurt a.M. 1973,
147.

30 Müller, Art. àpxriyôi;, 393.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 69

rück ins Leben führt (vgl. Orpheus, Herakles). Die Vorstellung fand Eingang
in die griechische Philosophie, in das hellenistische Judentum und in die Gnosis.31

Im Neuen Testament ist die Metapher àp/iy/ôç (xrjç amxripiaç) regelmässig
mit dem Gedanken des Leidens und Sterbens (Apg3,15;5,30f.; Hebr2,9; 12,2;

vgl. 13,20, Bild vom Hirten) sowie mit dem der Auferstehung (Apg 3,15) und
der Erhöhung verbunden (Apg 5,31; Hebr 2,9f.; 12,2). Im Rahmen der epi-
deiktischen Argumentation Hebr 2,6-18 wird der Zusammenhang von
Erniedrigung und Erhöhung midraschartig reflektiert: Die Identität Jesu ist
bereits im Alten Testament (Ps 8,5-7) angedeutet. Das Leiden und der Opfertod
Jesu sind demnach die Voraussetzung dafür, dass er «Anführer des Heils»
genannt werden kann. Durch den engen Bezug auf Leiden und Tod Jesu wird
das Motiv vom heldenhaften Abstieg in die Unterwelt modifiziert: Der
Abstieg des «Helden» Jesus ist nicht ohne seinen physischen Tod am Kreuz zu
denken. Dasselbe gilt dementsprechend für die, die dem «Anführer» nachfolgen;

ihr Weg zum Heil verläuft über das Leiden. Über diese Vorstellung hinaus

beinhaltet die christologische Metapher àpxriyoç den Aspekt des definitiven

Anfangs der Heilsfülle (Konnotation Çcof| in Apg 3,15, ocoxrpla in Apg
5,31; Hebr 2,10). Die Pointe der Metapher lässt sich so fassen: Ist Jesus àp^r)-
yôç zum Heil und zum Leben, dann führt auch unser Leidensweg zum Leben.

Die Bedeutung «Anführer» ist auch für Hebr 12,2 (àpxiryôç xf)ç 7tiax£©ç)
in Anschlag zu bringen:32 Im Unterschied zur Bezeichnung a'îxioç acoxriptaç
(Hebr 5,9, s.u.) ist Jesus hier nicht als Urheber der emuna der atl. Zeugen
gedacht; vielmehr wirkt Gott den Glauben an Jesus als den «Anführer und
Vollender des Glaubens». - Die Einordnung der Metapher àpxtjyôç xrjç 7ticxecoç in
die behandelte Denkstruktur erklärt sich aus Hebr 11,1, wonach der Glaube
selbst schon als Teil der erhofften Heilsfülle gedacht ist (vgl. 2.2.2).33

Zu nennen ist in diesem Zusammenhang auch die Rede von Jesus als a'itioç ocoxripiaç
Hebr 5,9. Wenn hier auch keine ausgesprochen metaphorische Redensweise vorliegt, so ist
trotzdem der Aspekt des definitiven Anfangs gegeben. Ähnlich wie in Hebr 2,10; 12,2 ist
die Funktion des Anfängers bzw. Urhebers des Heils streng an die Vollendung am Kreuz

31 Attridge, Hebrews, 79f. - Attridge nennt als Analogie Philo, Post. 31 (Interpretation

von Gen 46.4), wo Gott verspricht, in den Hades zu gehen, um von dort Menschen zu
erretten. - Freilich fehlt in diesem Text der Aspekt des definitiven Anfangs, Gott wird
nicht als àpxriyoç bezeichnet.

32 So zu Recht Müller, Art. àpXTyyôç, 294. - Ähnlich Attridge, Hebrews, 356, der freilich

über die Anführer-Bedeutung der Metapher in 12,2 auch die Bedeutung des «Begründers»

und «Initiators» sieht.
33 Anders führt G. Johnston (Christ as Archegos, NTS 27 (1981), 381-385) die Metapher

auf die Bezeichnung des davidischen Messias als «Prinz» (tes:) vgl. Ez 34,24; 37,25;
44,3) zurück. Damit wäre eine Identifikation Jesu mit dem erwarteten davidischen Messias
bei gleichzeitiger soteriologischer Umdeutung der ursprünglich politischen Metapher
intendiert.



70 Kurt Erlemann

gebunden, was auf die Typologie zwischen jüdischem Opferkult und einmaligem Opfer
Jesu hinweist: Im Opfertod Jesu liegt der Ursprung des Heils.

In Apg begegnet àp%rïy6ç im Kontext zweier Petrusreden, in denen Apologie und Schelte
dominieren.34 Inhaltlich geht es darum, die Identität Jesu als «Anführer (des Lebens)»
(3,15; 5,31) und «Heiland» (5,31) denen gegenüber zu behaupten, die ihn ans Kreuz
gebracht haben. Das Hauptargument ist die Auferweckung, die als göttliche Bestätigung der
Identität Jesu gedeutet wird und deren Augenzeugen die Apostel sind. Der Text hat dika-
nische Ausrichtung - das Urteil über die Mörder Jesu ist unwiderruflich gefallen. Deutlich
ist die Nähe zur Metapher vom «Schlussstein» (Mk 12,10parr), in der ebenfalls ausschlaggebend

ist, dass der, der getötet wurde, sich im Nachhinein paradoxerweise als der Anführer

des Lebens und des Heils erweist. - Mit der Identität Jesu ist aber auch die der Gemeinde

bestätigt: Sie gehört zum àpxûyôç xïjç Çcotiç und hat durch ihn jetzt schon den Anfang des

neuen Lebens (Apg 3,16) bzw. den heiligen Geist (Apg 5,32).35

2.2 Geist, Glaube und Wort Gottes als Initialgaben der Erlösung

Das Problem, dass die neue Heilswirklichkeit nach aussen hin unsichtbar
ist, bewegt besonders Paulus und den Autor des Hebr zu apologetischer
Argumentation. Einmal wird, in der Tradition des mittleren Piatonismus und
Philos, das Unsichtbare als das Eigentliche aufgewertet (vgl. etwa Rom 8,24f.;
II Kor 4,17ff.; Hebr 8,5; 10,1; vgl. Kol 2,17). Weiterhin operieren die Autoren
mit dem Altersbeweis, um die Rede vom Neuen Bund gegen den Neuheitsvorwurf

zu verteidigen.36 Schliesslich werden sichtbare Anfänge benannt, die
das noch Unsichtbare erfahrbar machen können - nach innen hin, zur
Stärkung der gemeindlichen Identität, und nach aussen, zur Abwehr (potentieller)

Polemik und aus missionarischen Beweggründen heraus. Zu diesen
Anfängen zählt insbesondere die Gabe des heiligen Geistes, dessen Auswirkungen

sich auch nach aussen hin demonstrieren lassen (Paulus, als Repräsentant
eines charismatischen Gemeindetyps). Wo die Geistesgaben nicht hinreichen,

um sie argumentativ fruchtbar zu machen, werden andere christliche
Initialgaben wie der Glaube selbst, Erkenntnis oder die Frohbotschaft als

Anfänge, die das Ganze verbürgen, eingebracht (Hebr, als Vertreter eines
nichtcharismatischen Gemeindetyps).

2.2.1 Der Geist als «Vorschussgabe» Gottes auf die endzeitliche Erlösung

Bei Paulus, dem Vertreter eines durch charismatische Erfahrungen
geprägten Gemeindetyps, avanciert der heilige Geist mit seinen Wirkungen zu
einem Kernstück seiner Theologie.37 Im Blick auf das Verhältnis von bereits

34 Mit Berger, Formgeschichte, 73.
35 Hier ist die Nähe zur appaßcov-Vorstellung greifbar (2.2.1
36 Zum Beispiel in Gal 3 (der Abrahambund ist älter und damit von höherer Wertigkeit

als der Mosebund) oder Hebr 8,5; 9,Iff. (die Stiftshütte ist nach himmlischem Vorbild
konstruiert, der Tempel nicht). Dazu ausführlich K. Erlemann, Alt und Neu (vgl. A. 2).

37 Zum Folgenden vgl. K. Erlemann, Der Geist als appaßwv (II Kor 5,5) im Kontext
der paulinischen Eschatologie, ZNW 83 (1992) 202-223.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 71

erreichtem Heilsstatus und noch ausstehender, öffentlich sichtbarer Manifestation

des Neuen beruft sich Paulus auf die Gabe des Geistes als von Gott
geschenktes «Pfand in der Hand» zur Vergewisserung der christlichen
Hoffnung. Die Wertigkeit des Arguments zeigt sich daran, dass Paulus zu diesem
Zweck gleich zwei Metaphern aufbietet: Der Geist als «Erstlingsgabe»
(ànapxh, Rom 8,23) und als «Angeld» (appaßcov, II Kor 1,22; 5,5; Eph 1,14).

1. Der Geist als «appaßcov» (II Kor 1,22; 5,5; Eph 1,14): 'Appaßcov ist terminus

technicus der antiken Rechts- und Geschäftssprache.38 Die Arrha hat
ihren Sitz nicht bei der Durchführung, sondern beim Abschluss eines Vertrages.
Dort dient sie, als Vorleistung des Käufers auf die später zu zahlende
Hauptsumme, als Sicherheit für die spätere Vertragserfüllung (ào(|)â>.eia, ßeßaico-

otç). Von dieser àac])àX£ia bzw. ßeßaioxn^ profitieren beide Vertragspartner,
insofern der appaßcov als Haftungsobjekt im Falle der Nichterfüllung der
Vertragsbedingungen behandelt wird. Ein Zurücktreten vom Vertrag ist zwar
grundsätzlich möglich, aber auf Kosten der geleisteten Arrha.39 Damit ist der
juristisch bindende Charakter des appaßcov deutlich, ein Vertragsbruch oder
ein Rücktritt vom Vertrag ist äusserst unattraktiv.40

Im Blick auf die metaphorische Verwendung des Begriffs in den drei ntl.
Belegstellen kennzeichnet appaßcov den Geist als Gabe Gottes, mit der die

letzte, eschatologische Geschichtsphase eingeleitet wird. Mit ihr hat sich Gott
selbst definitiv festgelegt, durch sie versichert er die Gläubigen seines
unumkehrbaren Heilswillens und der Verlässlichkeit seiner Heilszusagen (Funktion

der ßeßaicoou;, vgl. ßeßaicov II Kor 1,21 - Auffällig ist gegenüber dem
profan-juristischen Vorgang, dass im Neuen Testament Gott gewissermassen die
Rollen tauscht - nicht der Mensch als «Käufer», sondern Gott als «Verkäufer»

leistet die Arrha.41 Hierdurch wird die Endgültigkeit seines Heilswillens
in sprachlich extravaganter Form zum Ausdruck gebracht (ähnlich wie in
Rom 8,23, s.u.). Bei der Metapher schwingt - wenn auch nicht expressis verbis

- der Aspekt der Naherwartung mit: Die Gabe der Arrha zieht den Abschluss
des Handels in absehbarer, wenn auch nicht in rechtlich festgelegter Zeit nach
sich.42 Doch spielt dieser Aspekt gegenüber der Funktion der ßeßaicoc^ eine

untergeordnete Rolle. Die Pointe der Metapher lässt sich so formulieren: Mit

38 Bauer/Aland, Wörterbuch.
39 Auf den promissorischen Charakter des appaßcov macht R.P. Salomons, Einige Wiener

Papyri, Amsterdam 1976, 40 aufmerksam. Die Höhe der Konventionalstrafe im Falle
des Rücktritts vom Vertrag liegt seitens des Gebers beim Verlust der Arrha und seitens
des Empfängers bei der doppelten Höhe derselben (vgl. P Vindob Sal 4,1 u.a.).

411 Mit K. Prümm, S.J., Diakonia Pneumatikos. Der 2. Korintherbrief als Zugang zur
Apostolischen Botschaft. Auslegung und Theologie Bd. I, Rom/Freiburg/Wien 1967, 49:

Auch bei metaphorischer Verwendung bleibt der Gedanke an Verpilichtung des Schuldners

zur «Zahlung» der Vollsumme.
41 Mit Prümm, ebd.
42 Erlemann, Geist als appaßcov, 207f.



72 Kurt Erlemann

dem Geist als appaßcov haben die Glaubenden etwas in die Hand bekommen,
was ihnen die Auszahlung der «Vollsumme» in absehbarer Zeit garantiert.

In II Kor 1,22 ist die Gabe des Geistes als appaßcov dem Vorgang des

Versiegeins (obpayiÇecbai) und der Salbung (xpietv) gleichgeordnet und weist
durch den Gebrauch des Aorists auf den einmaligen Vorgang der Taufe hin.
Die ßeßaicociq erfolgt im Kontext der Apologie des Paulus und wirft gegen
den Vorwurf der Unverlässlichkeit Gottes bzw. seines Apostels die sichtbaren,

in der Taufe gegebenen Zeichen in die Waagschale. Der Gott, der sich in
diesen Zeichen eindeutig als verlässlich erwiesen hat, wird von Paulus als

Zeuge seiner eigenen guten Absichten angerufen (V. 23). - Ebenfalls in
einem apologetisch bestimmten Kontext verwendet Paulus die Metapher in II
Kor 5,5. Auch hier dient sie der ßeßatcoöu;, auch wenn das nicht ausdrücklich
vermerkt ist. Die Wirkungen des Geistes als Arrha beschreibt Paulus als
Zuversicht im Blick auf die diesseitige Existenz (5,6) und als «tägliches Neuwerden»

trotz täglichen Zerfalls (4,16). Der Geist wirkt damit einer Fixierung auf
die Sehnsucht des Apostels, vorzeitig «überkleidet zu werden», entgegen
(5,2.4). Er ist für ihn Garant der Verlässlichkeit Gottes selbst durch den
physischen Tod hindurch, der in der Folge sogar positiv als Durchgangsstation
zum Heil beschrieben wird (V. 8, vgl. I Kor 15,36ff.). Der Apostel fühlt sich

frei, den bereits anfänglich spürbaren Sterbeprozess (4,8-10) bis zum Ende
durchzuhalten und die verbleibende Zeit positiv, und das heisst im Sinne seines

apostolischen Auftrags, zu nutzen (5,9.11). - In Eph 1,14 wird der Geist
als appaßcov trjç tckripovogîaç bezeichnet, und zwar im Kontext von Dank und
Fürbitte im Briefeingang.44 Der Autor vergewissert die Angesprochenen
ihrer Identität als die von Gott Erwählten (V. 4ff.) und als Erben (V. 11.14).
Zum Abschluss der Vergewisserung rekurriert er auf das Taufgeschehen, in
dem die Gläubigen mit dem 7cveüpa öytov versiegelt wurden - als letztes und
sichtbarstes Zeichen der Erwählung. Als appaßcov verbürgt der Geist die
Erfüllung der Heilszusage;44 die Versiegelung macht dabei die Zugehörigkeit
zum Herrn (V. 15) und die Unantastbarkeit der Gläubigen eindeutig.

2. Der Geist als «Erstlingsgabe» der Erlösung (Rom 8,23):45 Neben der
juristischen Metaphorik verwendet Paulus auch die kultische, um Gottes escha-

tologische Selbstfestlegung auszudrücken. Im Unterschied zu appaßcov hat
cx7tapxf| keinen rechtlich bindenden Charakter - der Geber einer emapxn ist

43 Berger, Formgeschichte, 241.
44 Das auch im metaphorischen Kontext bleibende Moment der Verpflichtung des

Gebers der Arrha lässt die Übersetzung «Unterpfand» durchaus zu - gegen Rudolf
Schnackenburg, der meines Erachtens den metaphorischen Charakter der Redeweise
verkennt, wenn er die Übersetzung als «Unterpfand» ablehnt und lieber von der «freien
Güte» Gottes spricht (Der Brief an die Epheser [EKK X, 1982], 64f.). Selbstverständlich
haben die Gläubigen keinen «Rechtsanspruch» im juristischen Sinne, doch bringt die
Metapher zum Ausdruck, dass Gott sich selbst definitiv festlegt.

45 Zur Etymologie der Metapher vgl. 2.1.2.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 73

nicht zu weiteren Gaben verpflichtet. Trotzdem ist auch im Kontext von Rom
8 der Aspekt der Selbstfestlegung Gottes gegeben, und zwar in der Rede vom
Geist als «Fürsprecher», «Stellvertreter» oder «Anwalt» der Heiligen vor
dem Thron Gottes (V. 26f.: (Ù7tep)èvruYxâvei). Als solcher übernimmt er
stellvertretend das axevàÇeiv der Heiligen und verschafft damit der Schwäche
und der Hoffnung der Gläubigen vor Gott Gehör.46 Damit schränkt sich Gott
jedoch selbst ein - der Geist, ànap^ij seiner Liebe (vgl. Rom 5,5), wirkt als

Instanz gegen seinen Zorn (vgl. Rom 5,5.8f.). Es ist also an einen irreversiblen
forensischen Akt gedacht. - Neben dem Aspekt des definitiven Anfangs und
der Selbstfestlegung Gottes ist auch das Motiv des Rollentauschs zu erkennen:

Nicht der Mensch ist Geber der arcapxri, sondern Gott selbst vollzieht das

«Dankopfer». Hierin findet Gottes unbedingter und unumkehrbarer
Heilswillen seinen sprachlichen Ausdruck. Gegen alle Zweifel an der kommenden
/Lùxpcoctç xoù ocôpaxoç (Rom 8,23) ist der Geist als tmapxi) Garant für Gottes
Verlässlichkeit. - Somit ist mit der Metapher ajtapxi) die Gabe des Geistes als

besonders wertvolle und als erste von noch weiteren zu erwartenden Gaben
zu verstehen. Die Pointe könnte lauten: Die Gabe des Geistes als «Erstlingsgabe»

lässt erahnen, wie umfassend und endgültig es Gott mit seiner Liebe
meint.

2.2.2 Der Glaube als «Grundlage» der Verwirklichung christlicher Hoffnung
(Hebr 11,1)

Im Vergleich zu Paulus ist die Zielgruppe des Hebr keine charismatische
Gemeinde. Die Gabe des Geistes gehört zu den selbstverständlichen Initialgaben

der Glaubenden, als Gabe der Erkenntnis (Hebr 6,4; 10,29), doch spielen

Geistesgaben im paulinischen Sinn keine Rolle.47 Die Vergewisserung der
christlichen Identität wird dementsprechend nicht pneumatologisch geleistet,
sondern unter Rekurs auf die im Taufakt geschenkten Initialgaben Erkennt-

46 Rom 8,23.26; II Kor 5,2.4; vgl. auch Rom 8,34; Hebr 7,25; 9,24; I Joh 2,1. - E.
Käsemann, An die Römer (HNT Bd. 8a), Tübingen 1974, 233 beschreibt die Funktion des Geistes

nach Rom 8 als «Interzessor der Gemeinde vor Gott». Peter von der Osten-Sacken,
Römer 8 als Beispiel paulinischer Soteriologie, Göttingen 1975, 271 spricht vom «Unterpfand

der Hoffnung». - Rcligionsgeschichtlich vergleichbar ist die Bedeutung der geid-
voia in JosAs 15,7 als Fürsprecherin der Proselyten vor Gott.

47 Als Aspekte der Pneumatologie des Hebr listet Grässer, Hebräer I, 351, auf: der
Geist als Sprecher der Schrift (3,7; 10,15), als Offenbarer (9,8-10), als die Kraft des soterio-
logischen Werkes Christi (9,14), als die Kraft der irdischen Wanderschaft des Gottesvolkes
(2,4) und seines eschatologischen Hinzutretens zum Thron der Gnade (10,29). Zusammenfassend:

«Pneuma ist die Kraft, die den in der Anfangsbekehrung erworbenen Heilsstand
bewahren und bewähren hilft; es ist die <treibende Macht> und <wirksame(r) Lebensgrund)»

(ebd., in Anlehnung an Franz Delitzsch. Commentar zum Briefe an die Hebräer,
Leipzig 1857 [Nachdruck Gießen 1989], 226).



74 Kurl Erlemann

nis und Wort Gottes (vgl. 2.2.3) sowie auf den Glauben nach dem Verständnis
von Hebr 11,1.

In Kap 11,1 bietet der Verfasser des Hebr eine Definition des Glaubens,
in der er das Gegenwärtige mit dem Zukünftigen, Erhofften ins Verhältnis
setzt. Im Mittelpunkt steht dabei der Begriff ùttogxcigiç: «"Eoxtv 8è tûoxiç èX-

7tiÇo(iéva>v tOTÔaxaoïç, npaygaxcov ëXeyxoç où ß^enopevcov». HEINRICH DÖR-
RIE hat sich eingehend mit dem Begriff und seinem Bedeutungsgehalt
auseinandergesetzt.48 Ausgehend vom Bedeutungskern des Begriffs (Voraussetzung

und Akt der Verwirklichung, Prozess des Wirklich-Werdens und Wirk-
lich-Seins, die Grundlage, das eigentlich Wichtige an einer Existenz) stellt
Dörrie den Glaubensbegriff von Hebr 11,1 gegen den rationalisierten und
sentimentalisierten Glaubensbegriff der Moderne (Glaube als subjektive
Gewissheit, Vertrauen u.ä.). Für den Verfasser des Hebr sei der Glaube «ebenso
die Verwirklichung des Erhofften wie der Beweis für das nicht Wahrnehmbare».49

Als ÙTiôoxaoïç ist der Glaube in Hebr objektive Wirklichkeit und real
wirksame Kraft. «Ihm [seil, dem Verf. des Hebr] ist der Glaube etwas durchaus

Objektives; er verleiht dem Erhofften jetzt schon eine Wirklichkeit, die
einst in der Vollendung, nämlich in der Wiederkehr Christi, gipfeln wird.»'1"

Es sei die besondere Glaubensintensität des Verfassers, die im Glauben eine
objektiv fassbare Garantie, ein «Unterpfand» des Erhofften sehen lässt.51 «Ist
der Anfang gemacht, so ist die Vollendung sicher.»52 - Damit rückt der
Begriff in die Nähe der Metapher vom Geist als dppaßdtv (2.2.1).

Im Sinne einer objektiven, realen Wirklichkeit ist der Glaube gegenwärtig
schon sichtbarer Anfang und objektive Grundlage der erhofften Heilsfülle.
So gesehen, kommt nach Hebr 11,1 der nioxiç die Funktion einer Garantie
oder Gewährleistung im Blick auf das Erhoffte zu. Die Wirklichkeit des Glaubens

zieht die Wirklichkeit des erhofften Heils mit Sicherheit nach sich; oder,
mit Dörrie: «Der Glaube verleiht dem, was wir hoffen, die volle Sicherheit
künftiger Verwirklichung.»53 Das heisst, wo der christliche Glaube die
Wirklichkeit zu bewegen vermag, realisiert sich bereits sichtbar und spürbar die
Heilshoffnung. Die Funktion der Metapher ist deutlich: Es geht darum, das

Erhoffte als bereits in Anfängen realisiert zu erweisen. Die Aspekte des
definitiven Anfangs und des sichtbaren Zeichens sind demnach gegeben. Der
Glaube ist die Grundlage und der Anfang der Verwirklichung und ausserdem
sichtbares Zeichen für das (noch) Unsichtbare, Erhoffte. Die Pointe der Me-

4,s Zu Hebr 11,1, ZNW 46 (1955), 196-202.
49 Ebd., 199.
50 Ebd., 202. - Meines Erachtens ist der Ausdruck «verleiht» an dieser Stelle unglücklich,

da missverständlich: Der Glaube ist nicht Ursache der Verwirklichung des Erhofften,
sondern selbst Teil des für die Zukunft verheissenen Ganzen.

51 Ebd., 201.
52 Ebd., 199.
53 Ebd.. 202.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 75

tapher lässt sich so umschreiben: Wo der Glaube ist, hat die Verwirklichung
des Erhofften bereits eingesetzt.54

2.2.3 Die Gaben des Anfangs als «Vorgeschmack» auf die künftige Welt
(Hebr 6,4-6)

«Denn es ist unmöglich, dass die einmal Erleuchteten und die, die das
himmlische Geschenk geschmeckt haben und Teilhaber des heiligen Geistes

geworden sind und das gute Wort Gottes geschmeckt haben und die Kräfte
des kommenden Äons und (trotzdem) abgefallen sind, wieder zur Bekehrung
zu erneuern» (Hebr 6,4-6). Der Text rekurriert durch die Verwendung
verschiedener Metaphern auf die bei der Bekehrung verliehenen Initialgaben.55
Allerdings ist nicht von der Taufe und ihrer sakramentalen Wirkung die Rede,

anders als später etwa bei Ignatius von Antiochien.56 Die bei der Bekehrung

geschenkten Heilsgaben sind sichtbare und spürbare Anfänge, die das

Ganze verbürgen. Sprachlich kommt das durch das metaphorische «Yeue-
o0ou» (schmecken) zum Ausdruck. Die Initialgaben geben einen
Vorgeschmack auf das, was Gott an Heil für die Glaubenden bereit hält. Ähnlich
wie die Metaphern der «Erstlingsgabe», des «Angeldes» oder des «Erstgeborenen»

impliziert die Metapher einerseits die Erwartung von weitaus mehr
(Schluss a minore ad maius), andererseits betont sie die Gleichartigkeit des

jetzt sichtbaren Zeichens mit der noch unsichtbaren Fülle. Ausserdem wird
im «Vorgeschmack» der Heilsgüter das, was die Gemeinde der Aussenwelt
voraushat, greifbar.57

54 Nach K. Berger, Art. Geist, in: TRE Bd. XII (1984), 190, ist mit der Metapher wto-
aTcrotç èVttÇo|iévcov eine Analogie zur Konzeption vom Geist als appaßcov gegeben: Der
Geist wie der Glaube stellen in diesen metaphorischen Wendungen einen Teil der
Wirklichkeit des Erhofften dar, und wer den Geist/den Glauben hat, hat schon an der himmlischen

Zukunft Anteil.
55 Attridge, Hebrews, 167. Wie Attridge zeigen kann, hat die Rede vom «Schmecken»

geistiger Güter Analogien bei Philo. Besonders erwähnenswert ist LegAll III 173, wo es,
wie in Hebr 6,5, um das Schmecken des Wortes Gottes geht. - Das Motiv des definitiven
Anfangs fehlt hier freilich, während es in Hebr 6,41". umgekehrt auf das «(Vor-)Schmek-
ken» zukünftiger Grössen beschränkt ist.

56 IgnEph 20,2: Die Eucharistie ist papgaKov à0avaoiaç. Zu Recht weist E. Grässer
(An die Hebräer I, 348f.) darauf hin, dass ein Verständnis des Textes im Sinne der Taufe
mit der sonstigen Reserve des Briefes Sakramenten gegenüber nicht vereinbar ist. «Nicht
auf den speziellen Taufakt, sondern auf die Anfangsbekehrung allgemein und die in ihr
statthabende Existenzwende ist mit dem (IxoTiopoç geblickt» (ebd.).

57 Umstritten ist, ob die Rede vom «Vorgeschmack» eine sakramentale Interpretation
zulässt, das heisst, ob hier eine Anspielung auf den Genuss der Abendmahlsgaben
vorliegt. Für eine solche Möglichkeit spricht sich G. Theissen, Untersuchungen zum Hebräerbrief

(StNt Bd.2), Gütersloh 1969, 88, aus; dagegen Grässer, Hebräer, 347 und H.
Hegermann, Der Brief an die Hebräer (ThHK Bd.16), Berlin 1988, 133. Meines Erachtens
liegt keine Anspielung auf das Abendmahl vor. da der Vorgang der «Erleuchtung», die



76 Kurt Erlemann

Es stellt sich die Frage, was mit dem «himmlischen Geschenk» und den
«Kräften des kommenden Äons» konkret gemeint ist. Erich GräSSER
schlägt vor, in der «Scopeà È7i:oupâvioç» das Geschenk der Teilhabe an der
himmlischen Berufung zu sehen (ausweislich Hebr 3,1 also eine Gabe, «die

vom Elimmel kommt und zum Himmel führt.»58 Die vorsichtige Formulierung

vermeidet sakramentale Assoziationen, die nicht auf der Linie des Hebr
liegen. - Die «ôuvâpeiç gékkovxoç aicôvoç» sind leichter zu bestimmen, da die
Ausdrucksweise im Neuen Testament öfter begegnet und regelmässig
«Äusserungen der Kraft, Krafterweise, Wundertaten, hier vor allem die
Wundererweisungen und -erfahrungen (vgl. 2,4)»59 bezeichnet. Neben dem «guten
Wort Gottes» verbürgen demnach die Eingliederung in die Gemeinde der
Berufenen und konkrete Wundererfahrungen die kommende Heilsfülle.60

Analog zum Glaubensbegriff von Hebr 11,1 kann die Pointe der Metapher
vom «Vorgeschmack» so formuliert werden: Die Heilserfahrungen des
Anfangs geben den Glaubenden schon jetzt Anteil an der künftigen Heilsfülle;
der Vorgeschmack lässt erahnen, wie köstlich und üppig das zu erwartende
«Hauptgericht» sein wird. Oder, mit Grässer: «Die Heilserfahrungen sind

vorweggenommene Eschatologie. Wer sie macht, der lebt schon in der neuen
Welt Gottes.»61

Im Kontext begründet die Rede vom «Vorgeschmack» die Unmöglichkeit
einer zweiten pexavota. Dem anat, des Erleuchtungsvorgangs, des Schmek-
kenlassens und des Anteilgebens muss das ärcai; der Glaubensentscheidung
entsprechen. Das «äSüvaxov» zu Anfang weist darauf hin, dass diese Gaben
ein Höchstmass an erkennbarer Heilszuwendung bedeuten. Wer trotzdem
abfällt, dem ist nicht mehr zu helfen. Die Aufzählung der empfangenen Heilsgüter

dient dazu, die Absurdität eines Abfalls vom Glauben zu erweisen
(Argument der Qualität des schon geschmeckten Heils); denn wer einmal «auf

Anteilgabe am Geist und das Schmeckenlassen durch den Gebrauch des Aorists als einmaliger

Akt gekennzeichnet sind und somit eher auf die Taufe verweisen.
58 Ebd., 350.
59 Ebd., 353. - Als Belegtexte nennt Grässer Apg 2,22; II Kor 12,12; Mt 7.22 u.ö.; I Kor

12,10.28f.; Gal 3,5.
60 «Die Suvàgeiç sind ein <Vorspiel> und ein <Vorschmack> der gékkouoa oÎKougévri

(2,5).» (Grässer, ebd., 353, unter Verweis auf Baba Batra 15b/l7a [Gott gab Hiob durch
ein Wunder einen Vorgeschmack auf die zukünftige Weltj).

61 Ebd., 352. - Grässer arbeitet im Anschluss an E. Käsemann (Hebräer 12,12-17, in:
Ders., EVB I, Göttingen ''1970, 309ff.) die Verzahnung der Metapher mit der Rede von
Christus als «Erstgeborenem» bzw. von der Gemeinde als irdischem Gegenbild der
himmlischen «Gemeinde der Erstgeborenen» (Hebr 12,23) heraus: Erleuchtet zu sein, die
himmlische Gabe und die Kräfte des neuen Äon geschmeckt zu haben, heisst demnach, als
Glied der Gemeinde die npotioioKia (vgl. 12,16) zu besitzen, durch den Sohn und Erben
zum gékkcov Kkripovopelv owxripiav (1,14) bzw. icXripovôgoç xpç etiayyeAAaq (6,17) gemacht
zu sein.» (ebd., 351).



Anfänge, die das Ganze verbürgen 77

den Geschmack» gekommen ist, bleibt im Normalfall dabei, ja will noch mehr
davon haben.62

2.3 Die Leiden der Gemeinde als kontrafaktische Heilszeichen

Die Wirklichkeit der frühchristlichen Gemeinden ist nicht nur durch die

Erfahrungen des Geistes und des Glaubens, göttliche Krafterweise, ein
besonderes Erwählungsbewusstsein und die Botschaft des Evangeliums
bestimmt, sondern, zeitweise mindestens ebenso intensiv, durch die Erfahrungen

der Anfeindung und der Leidensnachfolge. Sie rufen das jüdisch-apokalyptische

Erbe wach, das in den zunehmenden Leiden und im allgemeinen
Verfall der öffentlichen und moralischen Ordnung Zeichen des bevorstehenden

Endes des alten Äons erkennt. Und so können die Repressalien, unter
denen die Gemeinden zu leiden haben, als sichtbare Anfänge des baldigen
Neubeginns gedeutet werden. Sprachlichen Ausdruck findet die Denkweise
in der Metapher von den (messianischen) Geburtswehen im Rahmen der
«synoptischen Apokalypse» (Mk 13,Spar Mt 24,8) und in den Abschiedsreden
des JohEv (Joh 16,21). In diesem Kontext sind die «àpxn coöivcov» ein
retardierendes Element neben anderen (Mk 13,7: Das Ende ist noch nicht da;
V.10: zuvor nruss das Evangelium verkündigt werden). Die Metapher hat eine
ambivalente Funktion: Zum einen deutet sie die geschichtlichen Ereignisse
(Hungersnöte, Erdbeben) als Anfang der Wehen, das heisst Weiteres und
womöglich Schlimmeres muss erst noch nachfolgen, bevor die «Geburt»
abgeschlossen ist bzw. bevor der Menschensohn kommt. Zum anderen zeigt sie

aber eine irreversible Entwicklung an, die in absehbarer Zeit zur «Geburt»
führen wird: Die Wehen, wenn auch «nur» ihr Anfang, sind untrügliches
Zeichen der nahe bevorstehenden Geburt.63 Die Metapher enthält demnach den

Aspekt des definitiven Anfangs bei gleichzeitig retardierender Funktion. Die
Pointe der Metapher lässt sich so umschreiben: Die bereits erfahrenen und
noch kommenden Leiden sind untrügliches Zeichen der nahe bevorstehenden

Freude.64

62 Ebenfalls mit dem Thema der gexävoia verbunden ist der Gebrauch des Bildes vom
Schmecken in 1 Petr 2,1-3, erweitert durch das Motiv des Milchtrinkens und des Wachstums

(V. 2). Wie in Hebr 6,4-6 steht dabei der Aspekt der Qualität des Neuen im Vordergrund,

die Metapher dient der Motivation, am Neuen festzuhalten. Der Grundton ist in
beiden Texten werbend-apologetisch. Im Unterschied zu Hebr 6 fehlen freilich der escha-

tologische Bezug und der Aspekt des definitiven Anfangs.
63 Ähnlich werden die Leiden der Gegenwart in II Kor 4,11 soteriologisch gedeutet,

und zwar unter Hinweis auf die Analogie zwischen dem Geschick Jesu und dem der
Gläubigen. - Vergleichbar ist auch die Rede davon, dass die Leiden der Gegenwart die künftige
86^a «erarbeiten» (KaiepyoïÇeaGai II Kor 4,17).

64 Vor diesem Hintergrund ist der Aufruf zur «Freude über die Leiden» in I Petr 4,13;
Jak 1,2 (vgl. auch Kol 1,24) zu verstehen.



78 Kurt Erlemann

Ein weiteres tertium comparationis zwischen Bild- und Ausgangsebene ist
die Intensität der zu erwartenden oder schon eingetretenen Bedrängnisse.65
In der Metapher spiegeln sich die Angst vor Verfolgung (Mk 13,9-13) und die
Erfahrung des Abfalls vom Glauben (vgl. Mt 24,10.12). Beidem wird durch
die soteriologisch ausgerichtete Metapher entgegengewirkt. Die Funktion
der Redeweise ergibt sich aus dem Gesamtduktus von Mk 13,l-13par: Es gilt,
bis zum Ende durchzuhalten, die unvermeidliche Durststrecke durchzustehen,

was sprachlich durch den Makarismus Mk 13,13par Mt 24,13 (ô 8è imo-

geivaç eiç xéXoç onxoç acoBtjoexat; vgl. Lk 21,19) ausgedrückt wird. Das Ende
ist zwar absehbar, der «Countdown» läuft bereits und ist irreversibel, jedoch
ist noch eine ganze Leidensstrecke vom Beginn bis zum Ende der Geburtswehen

zu durchlaufen.
Das Bild von den messianischen Geburtswehen findet sich in abgewandelter
Form auch in Joh 16,21. Im Zusammenhang testamentarischer Trostrede66

bekräftigt Jesus die Hoffnung, dass sich die Trauer der Jünger «über ein Kleines»

(piKpöv) in Freude verwandeln werde, mit dem Bild einer Gebärenden:
So gewiss, wie sich deren Schmerzen binnen absehbarer, ja kurzer Zeit in
Freude verwandeln werden - so sehr, dass die vorherigen Schmerzen vergessen

sein werden -, so gewiss wird auch die Trauer der Jünger beim Wiedersehen

in Freude umschlagen.67 Neben dem Aspekt der Zwangsläufigkeit - das

Wiedersehen wird einem Geburtsvorgang vergleichbar mit Sicherheit eintreten

- impliziert das Bild, wenn auch indirekt, eine Naherwartung in dem Sinne,

dass der einmal eingeleitete «Geburtsvorgang», sprich die Leiden der
Gegenwart, die Erlösung in absehbarer Zeit erwarten lassen (ähnlich wie beim
Bild vom Geist als appaßtov, 2.2.1). Das wird durch die Angabe des zweiten

«friKpov» in V. 19 unterstützt.

65 Vergleichbar ist die Verwendung des Bildes in Mi 4,10; Gal 4,19; vgl. Jes 66,7 (hier
negativ: Das Fehlen der Geburtsschmerzen ist Zeichen für die eschatologische Heilszeit).

66 K. Berger, Formgeschichte des Neuen Testaments, Heidelberg 1984, 80. - Zur
Diskussion um Joh 16 vgl. Erlemann. Naherwartung, 181-183.

67 Das zweite piKpöv ist auf die Zeit zwischen Kreuz und Parusie zu beziehen. Die
gegenwärtige (nachösterliche) Situation der Angesprochenen lässt nicht zu, die Zeit der
Trauer als mit dem Zeitpunkt der Auferstehung Jesu abgeschlossen zu sehen - das Leiden
setzt sich vielmehr bis zur (nahen) Parusie fort. - Gegen R.E. Brown, The Gospel According

to John (X1II-XXI), London 1971, 730. Brown bemerkt zwar zu Recht, dass vor
Ostern noch keine Unterscheidung zwischen Ostern und Parusie im Blick ist, doch ist aus
dem Blickwinkel des JohEv der Zeitpunkt der Parusie als das Ende der Leiden vorgestellt.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 79

3. Auswertung

3.1 Problemstellung und Funktion

Mit der Gruppe der Metaphern, die die Eckpunkte der Gemeindewirklichkeit

als Anfänge deuten, die das Ganze der erhofften Heilsfülle sichtbar
verbürgen, hat das frühe Christentum einen wichtigen Schritt zur theologischen

Bewältigung eines seiner Grundprobleme getan. Das Problem bestand
darin, dass die Botschaft Jesu von der nahen Ankunft der Gottesherrschaft,
das christologische Grundbekenntnis und der Glaube an die bereits vollzogene

eschatologische Wende nach aussen hin kaum Spuren gezeigt haben. Die
Folgeprobleme daraus waren interne Glaubenszweifel sowie Polemik seitens
der nichtchristlichen Umgebung. Die frühchristlichen Schriften weisen viele
Spuren dieses Konflikts auf. Die Benennung sichtbarer Zeichen und spürbarer

Anfänge des Neuen waren dazu angetan, die wahrnehmbare, äussere
Wirklichkeit in den umfassenderen Kontext des Heilshandelns Gottes
einzuordnen. Die Vergewisserung der christlichen Glaubensgrundlagen,
Hauptfunktion der Metapherngruppe, geschieht demnach contra facta externa visi-
bilia.

Die Struktur der verwendeten Metaphern entspricht ihrer Funktion: Sie

verbinden alle die Vergangenheit bzw. die Gegenwart mit der Zukunft.
Hierdurch werden die benannten Zeichen in ihrer eschatologischen Tragweite
sichtbar. Mit der Erhöhung Jesu Christi, der Gabe des Geistes und verwandter

himmlischer Gaben (wie Kräfte des künftigen Äons, Erkenntnis, Glaube)
sowie der gegenwärtig erfahrbaren Leiden hat die neue Heilswirklichkeit
unwiderruflich eingesetzt. Mit der Rede von den sichtbaren Anfängen der
kommenden Heilsfülle wird die Gemeinde an einen historischen Ort eingeordnet,
von dem aus die Einlösung der Heilszusagen absehbar geworden ist. Relativiert

wird hierdurch die Frage nach dem Zeitpunkt des Endes. Alles Gewicht
der Aussagen liegt auf der Bestärkung der Gläubigen im Blick auf die noch
zu überstehende Zeit, in der die Heilswirklichkeit noch unsichtbar ist.

Die Vergewisserung verläuft aber nicht ausschliesslich contra facta externa
visibilia: Über die glaubensmässige Interpretation historischer Fakten wie des
Geschickes Jesu von Nazareth und der christlichen Gruppen nach Ostern hinaus

stellen Paulus und der Autor des Hebr erstaunliche Phänomene wie
Geistesgaben. Wundererfahrungen und die Wirkungen eines besonderen Glaubens

als objektiv greifbare, sichtbare und spürbare Manifestationen der neuen

Heilswirklichkeit heraus. Die beiden Autoren reagieren damit offensichtlich

auf akute Fragestellungen oder auch Polemiken, die gerade in den ersten
Jahrzehnten den Fortbestand des christlichen Glaubens gefährdeten. Die
Entwicklung der frühchristlichen Christologie, Eschatologie und Soteriologie
hat daher nicht «im luftleeren Raum» eingesetzt, sondern als Reaktion auf
konkrete Anfragen und Aufgabenstellungen. Ziel und Zweck der metaphori-



80 Kurt Erlemann

sehen Sprachfindung war es dementsprechend nicht, ein dogmatisches
Lehrgebäude zu errichten, die Wahl der Bilder und ihre Ausprägung sind vielmehr
aus der Situation und Fragestellung heraus zu verstehen.

3.2 Die Variationen des Themas

Die Rede vom Anfang, der das Ganze verbürgt, erfolgt mithilfe von
Metaphern aus äusserst unterschiedlichen Bildspendebereichen: aus dem
Bereich der Natur, der Philosophie, der Familie, des Kultes, des Rechts, des
Militärs bzw. der Politik oder der Astronomie. Das bedeutet, dass die theologische

Sprachfindung mithilfe nahezu beliebiger Bildfelder erfolgen konnte, je
nach Kontext und Aussageziel. Der Wechsel der Metaphorik gleicht der
Variation eines Themas, wobei die Nuancierungen das eigentlich Interessante
sind: So findet sich in der Metapher von den Geburtswehen (apxp coSivcov, Mk
13,8par Mt 24,8) der Aspekt der Zwangsläufigkeit und die Absehbarkeit des

kommenden Heils und zugleich die Auffassung, dass das Heil nicht zum Nulltarif

zu haben ist. Das impliziert umgekehrt eine positive Deutung der gegenwärtig

erfahrbaren Leiden. Die zeitliche Nähe des Heils ist der Hauptaspekt
bei der Rede vom «Morgenstern» (àoifip 7ipo)ïvôç, Apk 22,16). - Die Rede
vom Vorgeschmack (Hebr 6,4) enthält dagegen den Aspekt der Gleichartigkeit

und der UnVerhältnismässigkeit zwischen Anfang und Ganzem, wodurch
die Absurdität eines Abfalls vom Glauben «kurz vor Toresschluss» herausgestellt

wird. - Ebenfalls trägt den Aspekt der Gleichartigkeit die Metapher der
«Erstlingsgabe» (ÖTtapxf], Rom 8,23; I Kor 15,20.23) in sich. Daneben impliziert

diese eine fortlaufende Reihenfolge, ähnlich wie die Metaphern vom
«Erstgeborenen» (ttpcotôtokoç, Rom 8,29; Kol 1,18; Apk 1,5) und vom «Pionier»

(7ipô5po|ioç, Hebr 6,20). - Die Metapher vom «Erstgeborenen» stellt
darüber hinaus die überragende Bedeutung des Anfangs heraus. - Ebenso
stellt die Metapher «Anführer» (àpxiYÔç, Apg 3,15; 5,31; Hebr 2,10; 12,2) die

hervorgehobene Stellung heraus, betont aber auch den Aspekt der
Zusammengehörigkeit von Anführer und (neuem) Volk der Erwählung. Den Glauben

als ersten sichtbaren Teil der Verwirklichung des Erhofften bringt die

Metapher von der Grundlage (Û7tôoTaoiç, Hebr 11,1) zum Ausdruck. -
«Angeld» (appaßcov, II Kor 1,22; 5,5; Eph l,13f.)) und «Bürge» (eyyuoç, Hebr 7,22)
schliesslich beinhalten den Aspekt der irreversiblen Selbstfestlegung Gottes
und verweisen darüber hinaus auf den Abschluss des Heilshandelns in absehbarer

Zeit.
Die nachstehende Tabelle dient dem Überblick über die verschiedenen

Variationen:



Anfänge, die das Ganze verbürgen 81

Metapher Bildspen¬
der

einzelne Merkmale kontextuelles Problem =>
Funktion

Erstgeborener

der
Auferstehung

(Jesus Christus:

Rom 8,

29; Kol 1,18;

Apk 1,5)

Familie Aspekt des Präzedenz¬
falls, besondere Bedeutung

des Ersten. Vertrautheil

zwischen Gemeinde
und «Erstem»; das
Christusgeschehen als Beginn
der allgemeinen
Totenauferstehung.

Rom 8: Die Identität der
Gemeinde als G. der
ängstlich Hoffenden =>
Vergewisserung des
Heilsstandes; Kol 1/Apk 1: do-
xolog. Entfaltung der
heilsgeschichtlichen
Bedeutung Christi =>
Ermahnung zum Festbleiben
im Glauben (Kol 1,3); =>
Legitimation des
Offenbarungsinhalts (Apk 1,5a).

Erstlingsgabe
(Jesus Christus:

1 Kor
15,20.23;
heiliger Geist:
Rom 8,23)

(Tcmpel)-
Kult

Aspekt der Unverhällnis-
mässigkeit/ Gleichartigkeit

von Teil und Ganzem;

Aspekt des
Präzedenzfalls; Aspekt des Rol-
lenlauschs/der
Selbstfestlegung Gottes; das

Chrislusgeschehen als
Beginn der allgemeinen
Totenauferstehung.

1 Kor 15: Zweifel an der
allgemeinen Totenauferstehung

=> argumentative
Begründung der allgemeinen

Totenauferstehung;
Hinweis auf den apokalyptischen

Fahrplan;
Rom 8: Die Identität der
Gemeinde als G. der
ängstlich Hoffenden =>
der Geist als Grund der
Hoffnung und als Fürsprecher

der Menschen vor
Gott (8,24-26).

Bürge
(Jesus Christus,

Hebr 7,

22)

Recht Aspekt des Rollen-
tauschs/der irreversiblen,
quasi-juristischen
Selbstfestlegung Gottes; das

Christusgeschehen als so-
teriologisches Ereignis.

Der Vorzug des neuen
gegenüber dem alten Bund,
symbuleutische Argumentation

=> argumentative
Begründung der
Mahnung, an der Hoffnung
festzuhalten (6,11.18).

Pionier
(Jesus Christus,

Hebr 6,

20)

Militär Aspekt des Präzedenz¬
falls u. der Zusammengehörigkeit

von Gemeinde
u. «Anfang»; das

Christusgeschehen als soterio-
logisches Ereignis.

Der Vorzug des neuen
gegenüber dem alten Bund,
symbuleutische Argumentation

=> argumentative
Begründung der
Mahnung, an der Hoffnung
festzuhalten (6,11.18).



82 Kurt Erlemann

Metapher Bildspen¬
der

einzelne Merkmale kontextuelles Problem =>
Funktion

Anführer
(Jesus Christus,

Apg
3,15; 5,31;
Hebr 2,10;
12,2)

Politik/
Militär

Aspekt der Paradoxie der
Tötung des Lebens
(Apg); das Christusgeschehen

als soteriologi-
sches Ereignis (Hebr 2);
Aspekt der Analogie des
Geschicks von Erstem
und Nachfolgenden (Hebr

12).

Apg: Schilderung des
Heilshandelns Gottes und
der Schuld Israels =>
Erklärung der Wunderkraft
der Apostel; Überzeugung
von der Wahrheit des

Evangeliums bzw.
Erkenntnis der Schuld am
Tod Jesu, Busse; Hebr 2:

Zusammenhang von
Erniedrigung und Erhöhung
Jesu Christi => Leiden und
Tod als Voraussetzung für
seine soteriologische
Bedeutung; Hebr 12: Lei-
densparänese => Jesus als

Beispiel für die Erhöhung
des Gehorsamen/Glaubenden

Vorschussgabe

(heiliger
Geist, II Kor
1,22; 5,5; Eph
l,13f.)

Recht/
Handel

Aspekt des Rollentauschs
bzw. der irreversiblen
Selbstfestlegung Gottes;
Aspekt der Gleichartigkeit

von Teil und Ganzem.

II Kor 1/Eph 1,131'.:

Darstellung des bisherigen
Heilshandelns Gottes (bes.
in der Taufe) => Vergewisserung

der Verlässlichkcit
Gottes (II Kor 1) bzw. des

Erwählungsstatus der
Gemeinde (II Kor 1; Eph 1);

II Kor 5: autobiographische

Schilderung der Leiden

des Apostels =>
Motivation, die Arbeit fortzusetzen.

Grundlage
(Glaube,
Hebr 11,1)

Philosophie

(Ontologie,

Logik)

Aspekt der Realisierung
des Ganzen im Teil

Gefahr des Abfalls vom
Glauben (Hebr 10,23ff.)
=> Vergewisserung der
Glaubensgrundlagen,
Ermutigung zur Lcidens-
nachfolge



Anfänge, die das Ganze verbürgen 83

Metapher Bildspen¬
der

einzelne Merkmale kontextuelles Problem =>
Funktion

Vorgeschmack

(Initialgaben,

Hebr
6,4-6)

Philosophie

(Ästhetik)

Aspekt der Gleichartigkeit
und der Unverhält-

nismässigkeit von Anfang
und Ganzem

Gefahr des Abfalls vom
Glauben, Frage der zweiten

Busse (V. 6) => Erweis
der Absurdität und der
Unentschuldbarkeit des

Abfalls.

Geburtswehen

(Leiden, Mk
13,8par Mt
24,8)

Medizin/
Natur

Aspekt der «Kosten» für
das Ganze, der Kontra-
faktizität des Anfangs und
der zeitlichen Absehbarkeit

des Endes

Gefährdung durch Pseu-

dopropheten, überzogene
Naherwartung =>
Konzentration auf die Gegenwart,

Nüchternheit,
Durchhalteethik

3.3 Das Gottesbild

Die theologische Verarbeitung des beschriebenen Grundproblems (Un-
sichtbarkeit des Neuen) greift auf bestimmte Züge des atl.-jüdischen Gottesbildes

zurück, um Gottes Verlässlichkeit zu unterstreichen. Der wichtigste
Zug ist der des verlässlichen Geschäftspartners, der sich an «juristische»
Regeln hält und sich dadurch selbst bindet und einschränkt. Besonders deutlich
wird das am Bildfeld der doppelten eidlichen Zusage des neuen Bundes, als
dessen Bürge Jesus Christus fungiert (Hebr 6f.).68 Aber auch das Bild vom
Geist als Vorschussgabe (appaßcov, II Kor 1,22; 5,5; Eph l,13f.) ist hierzu nennen.

So werden das Christusgeschehen und die Erfahrung der Geistausgies-
sung als Vorgänge mit quasi-justiziablem Charakter interpretiert. Der Clou
ist dabei der Aspekt des Rollentauschs: Gott übernimmt in diesem
«Geschäftsvorgang» den Part, der eigentlich den Menschen zukäme. Er vergewissert

als «Erblasser» die Erben seiner Glaubwürdigkeit, nach der «Bonität»
der Erben wird nicht gefragt. Er stellt einen Bürgen für die Ratifizierung des

neuen Bundes, so als ob die Glaubenden keine Bringschuld hätten. Nicht der
Mensch als «Empfänger» der Erlösung, sondern Gott als «Verkäufer» leistet
die Arrha. Statt des Menschen ist Gott derjenige, der den Menschen ein
Erstlingsopfer darbringt. Der Rollentausch bringt in hyperbolischer Weise das

Vertrauen in die Verlässlichkeit Gottes zum Ausdruck. Gott selbst gleicht das

Defizit der mangelnden Sichtbarkeit und Erweisbarkeit seiner Zusagen aus.
Die Einseitigkeit des Gottesbildes, das die aktive Rolle, die Bringschuld der

68 Zur atl.-frühjüdischen Vorstellung von der quasi-juristischen Zuverlässigkeit Gottes
vgl. die Textbelege bei Grässer, Hebräer I, 380 Anm. 54-56.



84 Kurt Erlemann

Glaubenden als Bundespartner hintanstellt, ist aus diesem Problemkontext
nicht herauszulösen.

Der Vorstellung von Gott als Geschäftspartner, der alles tut, um keine
Zweifel an seiner «Bonität» zu lassen, liegt ein zeitlich strukturiertes Gottesbild

zugrunde: Gott ist nicht statisch, immer gleich, sondern dynamisch, in der
Gegenwart anders erfahrbar als in der Vergangenheit oder in der Zukunft.69
Die zeitliche Differenzierung ist mit der räumlichen verschränkt: Unterschieden

wird zwischen sichtbarem und unsichtbarem Bereich, zwischen «oben»
und «unten», zwischen Sphäre Gottes und Sphäre der Welt. Die Gemeinde
steht dabei im Schnittfeld beider Sphären, so wie sie auch im Schnittfeld von
altem und neuem Äon steht.

3.4 Ein Spezifikum frühchristlicher Eschatologie

Der beschriebenen Verschränkung der zeitlichen mit der räumlichen
Struktur entspricht eine Zweistufen-Eschatologie: Die erste Stufe besteht in
der prinzipiellen Zeitenwende, die sich im Christusgeschehen ereignet hat;
die zweite Stufe besteht in der allgemeinen Sichtbarwerdung (Offenbarung)
des bislang der Welt noch verborgenen Geschehens. Im Unterschied zur
frühjüdischen Apokalyptik wird das entscheidende Eingreifen Gottes als bereits
geschehen geglaubt. Der «eschatologische Vorbehalt» besteht nicht primär
im Kommen eines neuen Äons, nicht in einer «Revolution von oben»,
sondern in der allgemein sichtbaren «Ratifizierung» der vollzogenen Wende.70

Bis dahin ist die Wahrnehmung der neuen Heilswirklichkeit eine Angelegenheit
des Glaubens, das heisst der Interpretation historischer Vorgänge gegen

den äusseren Anschein. Für die Glaubenden stellen Kreuzestod und
(geglaubte) Auferstehung Christi, die sichtbaren und spürbaren Wirkungen des

Geistes, die Gabe des Evangeliums und Wundererlebnisse, ja selbst die
Leidenserfahrungen Zeichen dar, die auf das kommende Ganze hinweisen, es im
Sinne von greifbaren Anfangen schon «dingfest» machen. Das Verhältnis
zwischen präsentischer bzw. perfektischer und futurischer Eschatologie ist
damit nicht antithetisch zu beschreiben, sondern im Sinne eines prozesshaften
Geschehenszusammenhangs.71 Die Anfänge sind auch nicht «Prolepsen» des

Kommenden, sie stehen vielmehr im Kontext des alten Äons, auch wenn dieser

schon im Vergehen begriffen ist (II Kor 7,31; I Joh 2,17). Ein enthusiastisches

Missverständnis der eschatologischen Botschaft des Neuen Testaments
verbietet sich von daher. Den Unterschied zwischen vorfindlicher Gegenwart

69 Zur zeitlichen Struktur des atl.-frühjüdischen und ntl. Gottesbildes bgl. Erlemann,
Das Bild Gottes in den synoptischen Gleichnissen (BWANT 126), Stuttgart 1988, 251 ff.

70 Nach meiner Terminologie ist die «revolutionistische» durch die «revelatorische»
Erwartung ersetzt (Endzeiterwartungen, 60-62).

71 Das bringen im Neuen Testament besonders Eph und Kol, aber auch die mk.
Wachstumsgleichnisse zum Ausdruck.



Anfänge, die das Ganze verbürgen 85

und erhoffter Zukunft bringt Paulus auf den Begriff, wenn er die Existenz im
Glauben von der Existenz im Schauen unterscheidet (II Kor 5,7; vgl. Rom
8,24; 1 Petr 1,8).

4. Ertrag

Die Diastase zwischen dem nachösterlichen Bekenntnis zu Jesus als dem
verheissenen Messias Israels und der jenseits dieses Glaubens erfahrbaren
Wirklichkeit, die das Credo nicht zu stützen vermag, führt schon früh zu einer
theologischen Reflexion, die das Christusgeschehen und die Wirklichkeit der
Gemeinden in paradoxer Weise als unmissverständliche Anfänge deutet, die
die noch ausstehende Fülle des Heils verbürgen. Die Argumentation
geschieht mithilfe von Metaphern, die in sich die Struktur von Anfängen tragen,
die über sich selbst hinaus verweisen, und sie vollzieht sich, je nach kontextu-
eller Vorgabe, auf mehreren Ebenen:

1 Leiden und Sterben Jesu werden in Apg und im Hebr als paradox
scheinende Vorbedingung für das Heilswerk Christi als des «Pioniers» und
«Anführers» gedeutet, insofern er gerade dadurch denen, die ihm folgen, den freien

Zugang zu Gottes Thron verschafft hat (Apg 3,15; 5,31; Hebr 2,10; 6,20).
Der Weg Jesu Christi ist zugleich das Modell für die Glaubenden auf ihrem
Weg zur himmlischen «Kaxàjiauoiç».

2) Der Tod Jesu wird nicht als Scheitern, sondern als neuer Bundesschluss

interpretiert, der den alten Bund überbietet, da sich Gott selbst endgültig auf
ihn festlegt (Hebr 7,22). Gerade der Tod Jesu verbürgt die Verbindlichkeit
des Bundesschlusses.

3) Die Auferstehung Jesu wird nicht als Einzelepisode, sondern als

Anfang der noch ausstehenden allgemeinen Totenauferstehung interpretiert.
Diese ist zusätzlich durch die Stellvertreterfunktion des Erhöhten (Rom 8,34;

vgl. I Joh 2,1; Hebr 7,25) verbürgt.
4) Geist und Charismen werden von Paulus als eschatologische Gaben

gewertet, die Gottes Selbstfestlegung und Selbsteinschränkung dokumentieren.
Der Geist verbürgt als «Vorschussgabe» quasi juristisch die Heilszusage Gottes

(II Kor 1,22; 5,5; Eph l,13f.), seine Bezeichnung als «Erstlingsgabe» (Rom
8,23) bringt auf kultischer Ebene die irreversibel gedachte Selbstfestlegung
Gottes hyperbolisch zur Sprache.

5) In der nicht-charismatischen Gemeinde des Hebr tritt an die Stelle des

Geistes der existenzverändernde bzw. wirklichkeitsbewegende Glaube als
erste spürbare Etappe der Heilsverwirklichung (Hebr 11,1)- Weiterhin gelten
die den Christen bei der Bekehrung zuteil gewordenen Initialgaben (Evangelium,

Geist und Wundererweise) als anschaulicher «Vorgeschmack» auf die
Heilsfülle (Hebr 6,4-6).



86 Kurt Erlemann

6) Nicht nur das Leiden und Sterben Jesu, sondern auch das Leiden der
Christinnen und Christen wird contra factum als Indiz für das absehbare Ende
gedeutet («Anfang der Wehen», Mk 13,8par). Jüdisch-apokalyptische Tradition

wird hier auf die Situation der Christen übertragen.

Durch die Verwendung der Metapherngruppe erscheint das Verhältnis
zwischen der Gegenwart, in der die Auswirkungen des Christusgeschehens
vornehmlich dem Glauben zugänglich sind, und der Zukunft, für die die
allgemein sichtbare Verwirklichung der Heilszusage bzw. die «Ratifizierung»
des neuen Bundes erwartet wird, als organischer Prozess. Das heisst zum
einen, die christlichen Gemeinden befinden sich nicht im «luftleeren Raum»
zwischen Christusereignis (als «Prolepse» oder historischer Episode) und
ersehnter Heilsfülle, sondern innerhalb einer irreversiblen Entwicklung, die
von Gott selbst angestossen und voran getrieben wird. Diese Entwicklung ist

von menschlichen Zufälligkeiten unabhängig, da sie von Gott selbst verbürgt
ist. Zum anderen wird einem vorzeitigen Enthusiasmus, der sich auf ein
spirituelles Verständnis der Heilszusagen stützt, Einhalt geboten. Zu erwarten ist
mehr als das, zu erwarten ist die reale, überall sich durchsetzende Heilswirklichkeit

Gottes. Der weltanschaulich-philosophische Kontext der beschriebenen

Problemlösung ist im mittleren Piatonismus und seiner Unterscheidung
zwischen den Sphären des Sichtbaren und des Unsichtbaren (Ideen) zu sehen.
Das Manko der Unsichtbarkeit des Neuen in der Gegenwart wird durch die
Höherbewertung des Unsichtbaren als des Eigentlichen und Entscheidenden
ausgeglichen. Die Metapherngruppe eignet sich damit für die Stärkung der
christlichen Glaubensidentität.

Die Terminfrage ist durch den Hinweis auf die sichtbaren Anfänge relativiert,

die Bewältigung der Krise beim Übergang zur zweiten christlichen
Generation damit im Grundsatz geleistet. Die Bipolarität christlicher Zukunftshoffnung

markiert zugleich den Unterschied zur frühjüdischen Apokalyptik:
Das eschatologische Geschehen vollzieht sich nicht auf einen Schlag, sondern
als Prozess, an dessen Anfang und Ende die erste bzw. zweite Parusie Christi
stehen. Das irdische Wirken Jesu ist keine Episode mit tragischem Ausgang,
sondern markiert den ersten Akt eines weiter reichenden Heilsgeschehens,
das in der Fürsprechfunktion des Erhöhten seine Fortsetzung und in der
kommenden Parusie seinen Abschluss findet.

Damit ist die christologische und die theologische Besonderheit der
Denkstruktur benannt: Der «Erste» ist zugleich der, der für die Weiteren Partei
ergreift und sie so «nachzieht». Das Verhältnis zwischen Gott und Menschen
ist, wie bereits im Alten Testament, als Geschäftsverhältnis auf einer justizia-
blen Grundlage gedacht. Der Unterschied zum atl.-frühjüdischen Denken
liegt in der hyperbolischen Steigerung des Modells: Gott übernimmt den Part
seiner «Geschäftspartners», indem er selbst die Garantie für den schliessli-
chen «Handelsabschluss» übernimmt. Von den Pflichten der Erwählten ist in



Anfänge, die das Ganze verbürgen 87

dem Kontext, in dem die Glaubwürdigkeit des Ganzen zur Disposition steht,
nicht die Rede.

Die zeitliche und räumliche Differenzierung des eschatologischen
Heilsgeschehens ermöglicht es, am Christusbekenntnis trotz der scheinbaren
historischen Falsifizierung festzuhalten. Und sie weist auf den Weg hin, auf den die
Christinnen und Christen in der Nachfolge des Messias Jesus gestellt sind:
Auf den Weg zu Gott, der durch die Pioniertat Christi allererst eröffnet wurde,

und der durch das Leiden zum Leben führt. Neben der Vergewisserung
der christlichen Glaubensgrundlagen ist die Leidensparänese eine zweite
wichtige Funktion der Metapherngruppe.

Schliesslich wird eine kirchengeschichtliche Entwicklung vorbereitet, die
in der Bewertung der Sakramente als notwendige «Mittel zum Heil» ihren
Ausdruck findet. Zwar sind nach dem ntl. Zeugnis bestimmte Glaubensinhalte

und -erfahrungen auf die Taufe bezogen (II Kor 1,22; Eph l,13f.; Hebr 6,4-

6), die «Anfänge» selbst werden aber nicht mit dem Ritus identifiziert. Das
Neue Testament weist selbst keinen Sakramentalismus auf, bereitet ihn aber
vor.

Kurt Erlemann, Schwelm


	Anfänge, die das Ganze verbürgen : Überlegungen zu einer frühchristlichen Metapherngruppe

