
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 1

Artikel: Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? : Mögliche Wege einer
Markus und Johannes gemeinsamen Sonderüberlieferung des
biblischen Satzeinleiters "und siehe"

Autor: Katz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt?

Mögliche Wege einer Markus und Johannes gemeinsamen
Sonderüberlieferung des biblischen Satzeinleiters <und siehe>

/ - <Kcà £vdvç> in Johannes 19,34b als Problemanzeige

«Aber einer der Soldaten stiess ihm mit einer Lanze (in) die Seite; und siehe,

es kam Blut und Wasser heraus.» Für den zweiten Teil dieses Satzes aus
Joh 19 gibt es vielerlei Überlegungen in den Kommentaren1, ja Spezialerörte-
rungen über die Bedeutung von <Blut und Wasser>2, in welchem Ausdruck ein
Hinweis auf Eucharistie und Taufe gesehen oder dieser Zusammenhang
verneint wird. Aber die Bedeutung der einleitenden Formel «Kai... eùOûç» - hier
wiedergegeben mit <und siehe> - wurde meines Wissens bisher nie eingehend
untersucht3.

Diese Fehlanzeige ist deswegen bemerkenswert, weil die allgemein übliche

Wiedergabe des <Ka\ eù0ûç> durch <und sogleich> im Zusammenhang der
Perikope ziemlich unbeholfen, ja unsinnig wirkt: Wann soll denn nach dem
Lanzenstich Blut und Wasser aus der Wunde ausgetreten sein? Etwa erst fünf
Minuten später? Das wäre erwähnenswert, aber nicht das <sofort danach>.

Dagegen passt die biblische, Aufmerksamkeit heischende, oft auf Gottes
Handeln hinweisende Formel <und siehe> hier so gut in den Zusammenhang,
dass der Leser dieser Zeilen vermutlich beim ersten Durchlesen meiner
Übersetzung von Joh 19,34 zu Anfang dieses Artikels selbst dann nicht stutzig
wurde, wenn ihm der Bericht aus Joh 19 im Wortlaut vertraut ist. Nun wäre
natürlich eine solche Übersetzung des griechischen <Kat eù0ûç> mit <und sie-
he> - auch wenn sie sich aus dem Zusammenhang heraus nahelegt - unzulässig,

wenn es da neben der vom klassischen und vom Koine-Griechischen her

1

So u.a.: J.H. Bernard, Edinburgh 1928/M948; R. Bultmann, Göttingen 1941; C.K.
Barett, London 1955; A. Wikenhauser, Regensburg 1957; R. Schnakenburg, Freiburg
1971; E. Haenchen, Tübingen 1980; J. Becker, Gütersloh 1981; S. Schulz, Göttingen/
Zürich 1987; U. Wilckens, Göttingen 1998; U. Schnelle, Leipzig 1998.

2 S. u.a. J. Massingbcrd Ford, <Mingled Blood> of the Side of Christ (John XIX.34),
NTS XV (1968/69), 337-38; J. Wilkinson, The Incident of the Blood and Water in John
19:34, SJTh28 (1975), 149-172; G. Richter, Blut und Wasser aus der durchbohrten Seite
Jesu (Joh 19.34b), in ders., Studien zum Johannesevangelium. Regensburg 1977, 120-142.

3 Mir sind bis auf eine Ausnahme nur Untersuchungen über das <KE> bei Markus
bekannt geworden: C. Tresmontant, Evangile de Jean, Paris 21994, 298. Über die bisher
und im Folgenden genannte Literatur hinaus waren mir bei der vorliegenden Arbeit u.a.
hilfreich O. Cullmann, Der johanneische Kreis. Tübingen 1975: M. Hengel, Die johannei-
sche Frage, Tübingen 1993; dazu - wenn auch oft zum Widerspruch reizend - K. Berger,
Im Anfang war Johannes, Stuttgart 1997.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 37

einhelligen Bedeutung <und sogleich\ »und geradewegs> nicht auch die in der
Septuaginta in Gen 15,4 (und darüberhinaus noch in Gen 24,45 und Gen
38,29) gebrauchte andere Bedeutung der Wendung <koù eù0uç> gäbe: hier ist
mit <(kcù) £Ù0ùç> jeweils das hebräische <wehinnê> - <und siehe> wiedergegeben.

Und da anerkanntermassen das neutestamentliche Griechisch, vor allem
das der Evangelien, stark durch das Septuagintagriechische beeinflusst ist4, ist
die in den Zusammenhang passende, aus der Septuaginta entnommene
Bedeutung des <Ka\ £Ù0ûç> in Joh 19,34 der des klassischen und des profanen Ko-
ine-Griechischen vorzuziehen: «... und siehe, es kam Blut und Wasser
heraus.»5

Erst mit diesem Verständnis wird das sonst unauffällige <kcù £Ù0ùç> der
besonderen Bedeutung gerecht, welche offensichtlich im Zusammenhang des

Evangeliums diesem Vers 34 beigemessen werden soll. Denn der Zusammenhang

mit Vers 35 macht deutlich, dass der Evangelist hier etwas für ihn und
uns besonders Wichtiges, eine ganz besondere Tat Gottes mitteilen will.

Damit liegt in Joh 19,34 für <kcù £Ù0f)ç> genau dieselbe Bedeutung vor
(nämlich mmlwehinnë - und siehe), welche diese Wendung m.W. nach im
Markusevangelium hat6. Nun ist allerdings die häufigste Septuagintaüberset-
zung der hebräischen Wendung <wehinnë> in der Tora und im übrigen Tanach
<Kotl 18oü>. So wird darum auch in den neutestamentlichen Schriften dieser
Aufmerksamkeit heischende Satzeinleiter als Hinweis auf Gottes Handeln7
wiedergegeben: nur bei Mk und Joh ist diese Formel nicht ein einziges Mal zu
finden. Weil aber in der ganzen Septuaginta die Wiedergabe des <wehinnê>

durch <Koù £Ù0ûç> nur zwei- bzw. dreimal begegnet, stellt dieser Gebrauch des

<koi £Ù00ç> im neuen Testament eine erklärungsbedürftige Besonderheit dar:

4 Vgl. u.a. D. Tabachowitz, Die Septuaginta und das Neue Testament, Lund 1956; M.
Hengel/A.M. Schwemer (Hg.), Die Septuaginta, Tübingen 1994.

5 Als einzige Untersuchung, welche dem <eù0ûç> eine theologische Bedeutung im
Sinne des Koinegriechischen <sogleich>) beilegen möchte, fand ich die in A. 2 genannte
von J. Massingberd Ford, »Mingled Blood> ...: Johannes stellt Jesus als das wahre Passa-

lamm dar (Verse 33.36). Aber dieses Lamm war auch kaschér, d.h. das Blut war nicht im
Körper geblieben. Über diese These, zu deren Begründung einige Stellen aus Mischna
und Talmud angeführt werden, kann man diskutieren. Aber dass in diesem Zusammenhang

das <£Ù0i>ç> bedeute, dass das Blut sofort, noch bevor es gerinnen konnte, den Körper

verlassen habe, das ist m.E. nun doch zu weit hergeholt. Auch die von Massingberd
Ford als Beweis angeführte besondere Satzstellung des Adverbs eù0i>ç (nämlich <empha-
tisch>, weil nach dem Verbum) hält einer genaueren Überprüfung nicht stand. Denn
dieselbe Stellung findet sich auch bei Markus (in 1,28; 5,42; ähnlich auch in 1,43; 3,6; 6,25;
14,45).

6 Vgl. P. Katz, Die Wiedergabe des biblischen Satzenleiters <und siehe> (w'hinnë) im
Markusevangelium als theologisches Problem, ThZ 55 (1999), 57-75. Dort auch Einzelheiten

zur Funktion von oca'i eù0ûç> als Satzeinleiter sowie zur syntaktischen Verbindung von
<Kai> usw. mit <£Ù0ijç>.

7
Vgl. P. Fiedler, Die Formel <und siehe> im Neuen Testament. München 1969.



38 Paul Katz

Vom Gros der <heiligen> Septuagintasprache her ist <koii £Ù0Oç> als Übertragung

des <wehinnê> nicht zu erwarten, sondern nur diejenige durch das jedem
griechischsprachigen Bibelhörer- und leser damals (und heute noch) von
Kindheit an vertraute <koù iôoû>. Von daher vermute ich, dass diese eigenwillige

Übertragung des <w'hinne> <und siehe> durch <koù £Ù0i3ç> bei Mk und bei
Joh nicht völlig unabhängig voneinander an zwei verschiedenen Orten und
durch zwei einander unbekannte <Sprachschöpfer> unter den Verfassern
(bzw. Übersetzern) von zweien der vier auf griechisch überlieferten kanonischen

Evangelien geschah, sondern auf ein und dieselbe Quelle zurückzuführen

ist. Als Arbeitshypothese möchte ich darum zunächst folgendes behaupten:

Da wir die sonst im Neuen Testament nicht bezeugte Verwendung der Formel

<Kcd £vdvç> im Sinne des alttestamentlichen Satzeinleiters <wchinne - und
siehe> sowohl bei Markus wie bei Johannes antreffen und bei beiden zugleich
der sonst in neutestamentlichen Erzählungen verhältnismässig häufigeH
Satzeinleiter <Kai iSoi» fehlt, ist ein gemeinsamer Ursprung dieser Sonderüberlieferung

anzunehmen.
Trifft diese Annahme zu, so erhebt sich die Frage, in welcher Richtung die

Übernahme dieser Sonderbedeutung geschah:
Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt?

II - Die Gemeinsamkeiten des Markus- und des Johannesevangeliums
beim Gebrauch von <Kai evdvç/ev6écoç> im Unterschied zum

Matthäus- und zum Lukasevangelium

Im Johannesevangelium wird - im Unterschied zum Markusevangelium -
der Satzeinleiter <icoà eùOûç/ £Ù0écûç> (von nun an hier abgekürzt <KE>) recht
selten verwendet: ganze sechs Male9 begegnet uns hier das <KE> gegenüber
den wenigstens vierzig Vorkommen bei Markus10, obwohl das Johannesevangelium

an Textmenge ca. 25% mehr aufweist als das Markusevangelium. Das

mag zu einem guten Teil daran liegen, dass die Wendung <KE> als Satzeinleiter

in erzählenden Stücken Anwendung findet und diese bei Johannes gegenüber

Markus stark zurücktreten. Zugleich aber sind diese sechs Vorkommen
bei Johannes eigenartig verteilt: Bei einer Gruppe von drei Perikopen - ich
nenne sie hier ganz neutral einmal Gruppe A - findet sich das <KE> in der
Form <KOii £Ù0éouç>, welche bei Markus im Standardtext der Ausgabe Nestle-

8 <Kat i5or» (künftig abgekürzt <KI>) kommt im Matthäusevangelium fünfunddreissig
Mal vor, im Lukasevangelium einundzwanzigmal. in der Apostelgeschichte zehnmal.

9 Nämlich in 5.9:6.21; 13,30.32; 18,27: 19,34.
10 Nämlich in Mk 1,10.12.18.20.21.23.28.29.30.42.43; 2,8.12; 3,6; 4,5.15.16.17.29;

5,2.29.30.42 (bis?); 6,25.27.45.50.54; 7,25; 8,10; 9,15.20.24; 10,52; 11,2.3; 14,43.45.72; 15,1.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 39

Aland nicht vorkommt, sondern nur in Varianten11. Die Gruppe B bei Johannes

umfasst drei Perikopen mit der <gut markinischen> Form <kcù eù9uç>.
Aber nicht nur in der grammatischen Form, sondern vor allem auch inhaltlich
findet sich für die beiden Gruppen bei Johannes ein bedeutsamer
Unterschied:

Gruppe A:
5,2-9a (Heilung am Teiche Bethesda - Nr.141 Anfang)12
6,16-21 (Jesus wandelt auf dem See - Nr.147)
18,25-27 (Verleugnung des Petrus - Nr.333)

Gruppe B:
13,21-30 (Die Bezeichnung des Verräters - Nr.310)
13,31-35 (Das neue Gebot der Liebe - Nr.314)
19,31-37 (Beweis des Todes Jesu - Nr.349)

Die drei Perikopen der Gruppe A stellen sich als Parallelperikopen zu
Perikopen des Markusevangeliums dar, wobei in der Aland'schen Synopse Joh
5 für die Verse 1-7 als Nebenparallele zu Mk 2,1-12 gekennzeichnet ist und
nur die Verse 8-9a als Hauptparallele. Zu Einzelheiten siehe im Folgenden.
Für die Gruppe B gilt - grob gerastert - das Umgekehrte: Es sind Perikopen,
für welche Markus bzw. die Synoptiker keine Parallele bieten (zweiter und
dritter Text dieser Gruppe) bzw. im Fall von 13,21-30 eine von Markus 14 in
der Intention doch recht abweichende Parallele. Vor allem aber ist diesen
drei Perikopen der Gruppe B gemeinsam, dass sie im Rahmen des
Johannesevangeliums bzw. seiner Passionsgeschichte bedeutsame theologische
Deutungen durch die Formel <KE>/<und siehe> hervorheben.

Diese Hervorhebung ist im Fall von Joh 19,34 ohne weiteres einsichtig -
ganz gleich, wie man mit der Formel <Blut und Wasser> umgeht: Es ist m.E.
deutlich, dass Johannes damit auf eine für ihn gewichtige theologische Deutung

aufmerksam machen will: Da schau hin und achte auf Gottes Wirken:
Blut und Wasser trat heraus!

Ähnlich verhält es sich mit Joh 13,31-32 (33-35 bringt demgegenüber einen
neuen Gedankengang - das spricht m.E. gegen die übliche, auch von K.

11
<ei)9éa)ç> findet sich bei K. Aland. Synopsis Qualtuor Evangeliorum, Stuttgart

131985, in den in den Apparat aufgenommenen Varianten zu Mk 1.18.20.21.29.42.43; 2,2;
3,6; 4,29; 5,36.42; 6,45.50; 7.35; 9,15; 11,2.3; 14.43.72; 15,1. Es ist vor allem die Handschrift
A, welche in den genannten Fällen die grammatisch <korrektere> Form <eù0é(oç>

gebraucht; daneben beteiligen sich an der <Korrekur> häufig auch die Handschriften C, D,
W u.a. Insgesamt wurde so in etwa die Hälfte der Vorkommen von <eù96ç> bei Mk <verbes-
sert>, also z.B. im Fall der Handschrift A jedes zweite Vorkommen. Liebte der Schreiber
oder ein Korrektor die Abwechslung?

12
Abgrenzung, Nummerierung und Benennung der Perikopen nach Aland, Synopsis

(so auch weiterhin).



40 Paul Katz

Aland vorgenommene Zusammenfassung von 13,31-32 mit 13,33-35 zu einer
einzigen Perikope): Hier wird sehr viel deutlicher als vorher im Evangelium
das johanneische Theologoumenon von der Verherrlichung Jesu durch Gott
und der Verherrlichung Gottes durch Jesus vorgetragen. Ein <sogleich> als

Übertragung des <KE> ist hier fehl am Platz. Die aus Gen 15,4 LXX abzuleitende

Bedeutung im Sinn von <wehinnë> <und siehe> dagegen ergibt einen
sinnvollen Zusammenhang.

Schwieriger jedoch scheint die Sache mit <KE> <und siehe> im Fall von
Joh 13,30 zu liegen. Zunächst liegt das an der m.E. unrichtigen Abgrenzung
des Schlusssätzchens: Ging Judas sogleich hinaus oder war es sogleich Nacht?
Grammatisch ist beides möglich13. Auch wenn man das Schlusssätzchen nicht
erst mit <än> beginnen lässt, sondern bereits mit <£"ù0x>ç> (so mein Vorschlag),
ist das Verständnis von <8ij0-6ç> im profangriechischen Sinn als <sogleich>
durchaus möglich. Was sollte jedoch diese Aussage bedeuten <sogleich war
aber Nacht>? Soll das eine reine Zeitangabe sein? Natürlich könnte es das bei
Johannes geben14. Doch abgesehen davon, dass auch bei anderen johannei-
schen Zeitangaben zu fragen ist, ob damit nicht doch auch eine theologische
Aussage gemacht werden soll, ist hier im Zusammenhang durch die vorangegangene

Abendmahlzeit - auch wenn sie nicht als Sedermahl oder
vorweggenommenes Sedermahl gedacht ist - die Tageszeit klargestellt: Es ist Nacht.
Vielmehr bin ich der Meinung, dass sich hier in diesem kurzen Sätzchen eine
der gewichtigen theologischen Aussagen des Johannesevangeliums
widerspiegelt: Draussen, ausserhalb der Gemeinschaft Jesu und mit Jesus ist Nacht,
Finsternis. Judas trennt sich vom Licht, geht in die Finsternis. Auch das könnte

natürlich <sogleich> geschehen. Aber wie beim sonstigen johanneischen
Sprachgebrauch ist auch hier das <E> verbunden mit einer dem Hebräischen
<w''-> entsprechenden Konjunktion: anstelle von <iccd> steht das - wie üblich
nachgestellte - <5é>, so dass wir es auch hier mit der Wendung <KE> zu tun
haben. Daher möchte ich das Schlusssätzchen von 13,30 mit <eù0ûç> beginnen
und dieses <KE> (in unserem Fall also <e-ù0f)ç... öe>) auch hier-wie an den beiden

bereits besprochenen Stellen - mit <und siehe> übersetzen: <Und siehe, es

war Nacht>, sc. da, wo Judas von Jesus weg hinging15.
Bei den drei Perikopen der Gruppe A dagegen scheint vom Inhalt her

kein zwingender Grund vorzuliegen, die Bedeutung von <KE> entsprechend
Gen 15,4 LXX als <und siehe> der traditionellen <und sogleich> vorzuziehen

13 Manche Textzeugen vertauschten - in Unkenntnis der wahren Bedeutung von <kcù

eùOùç Sé> - <ei;iV0£V> und <eù0ùç>, so dass bei ihnen die von mir angenommene Satztrennung

vor <eù0ûç> nicht möglich ist.
14 Soin 1,29.35.39:3,2:4,6.52; 6,16.
15 Von vielen Kommentatoren wird diese oder eine ähnliche <theologische> Bedeutung

von <vûÇ> über die Tageszeitangabe hinaus angenommen, so zuletzt U. Wilckens, 214, und
U. Schnelle, 220.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 41

oder gar letztere als unmöglich abzuweisen. Denn in allen drei Fällen könnte
die Betonung der unmittelbaren Folge als sinnvoll oder zum mindesten doch
als möglich angenommen werden. Aber m.E. sprechen doch einige wesentliche

Gesichtspunkte für das Verständnis von <KE> als <und siehe> auch bei diesen

drei Perikopen:
- alle drei Perikopen finden sich parallel zu markinischen Perikopen mit

<KE>: Mk 2,1-12 (zweimal <KE>); Mk 6,45-52 (zweimal <KE>); Mk 14,66-72
(einmal <KE>). Dabei gehe ich davon aus, dass für Markus das Verständnis
von <KE> im Sinn von Gen 15,4 LXX als <und siehe> als plausibel anzusehen
ist16.

- Ebenso wie bei Markus fehlt auch bei Johannes völlig das sonst in
biblischen Erzählungen und also auch bei Matthäus (zweiunddreissigmal) und im
Lukasevangelium (siebenundzwanzigmal) so häufig anzutreffende <koù iôotj*.
Wie es nun bei Markus der Fall ist, könnte das <und siehe> auch bei Johannes
mit dem <KE> gemeint sein17. Es bedarf sonst schon einer anderen stichhaltigen

Erklärung dafür, dass Johannes - ebenso wie Markus - in seinen
erzählenden Abschnitten das <KI> nicht ein einziges Mal verwendet.

- Im Falle des von Gen 15,4 LXX her möglichen Verständnisses von <KE>

als <und siehe>, weisen alle drei Perikopen der Gruppe A sehr viel deutlicher
und betonter auf das Handeln Gottes hin, als das bei der Bedeutung <und
sofort* der Fall wäre.

- Schliesslich ist die Bedeutung von <KE> entsprechend Gen 15,4 LXX bei
den theologischen Aussagen des Johannesevangeliums (in Joh 19,34; 13,32;

13,30) vom Inhalt her die naheliegendere gegenüber der profangriechischen.

16 Dabei ist zu bedenken, dass bei beiden, Markus und Johannes, das biblische <und
siehe* in der geläufigen Fassung des Septuagintagriechischen - <K1> - völlig fehlt. Dieses
Fehlen des <KI> ist eine wesentliche Stütze für meine hier vorgetragene Annahme. Dabei
gehe ich davon aus, dass es höchst unwahrscheinlich ist, dass der Evangelist des
Markusevangeliums ein in seiner/n Quelle(n) vorhandenes <kcù iSof» gestrichen hat, um es durch
ein <KE> an anderer (oder auch an derselben) Stelle der betreffenden Perikope zu ersetzen.

Denn <KI> ist ein so geläufiger und tief in der Bibelsprache (<Septuagintagriechisch>)
verwurzelter Ausdruck, dass ein Verfasser ihn nicht aus seiner Quelle nie übernehmen
bzw. ihn nachträglich entfernen kann - es sei denn, er hätte schwerwiegende Gründe
dafür. Vielmehr wird in den beiden Evangelien (Mk und Joh) in der jeweiligen griechischen

Fassung bzw. deren Quellen von Anfang an <KE> verwendet worden sein in
Übersetzung des <wehinnë> einer hebräischen Vorlage/Quellschrift/Überlieferung.
Erwägungen zur Frage einer hebräischen Quelle für Teile des Evangelienstoffes siehe in P.

Katz, Jesus als Vorläufer des Christus?, ThZ 52 (1996) 225-235.
17 In dem in A. 6 genannten Aufsatz habe ich bereits darauf hingewiesen, dass das

<w'hinne> in Gen 15,4 nicht irgendein zufälliges unter den 118 Vorkommen dieser Wendung

in der Tora darstellt, sondern hier die für die Urgemeinden in Jerusalem nach dem
Zeugnis von Rom 4,17ff. theologisch so bedeutsame urchristliche Deutung der
Abrahamsgeschichten aus Gen 15; 17 kennzeichnet. Dabei ist die jüdisch-christliche Praxis zu bedenken,

einen Bibelabschnitt mit einem <Kennwort> (diesen Ausdruck verdanke ich J. Roloff
in Erlangen) zu benennen.



42 Paul Külz

Von daher legt sich eine ebensolche Bedeutung für die drei übrigen Vorkommen

dieses Satzeinleiters im Johannesevangelium nahe.

Gegenüber dieser m.E. offensichtlichen Gemeinsamkeit von Johannes
mit Markus im Gebrauch von <KE> im Sinn der LXX bzw. im konsequenten
Nichtgebrauch von <KI> stellen Lukas und Matthäus ihr Verständnis von
<KE> im Sinn der klassischen Gräzität heraus: Lukas gebraucht in seinen
Paralleltexten zu Joh 5 und 18 <7tapaxph|4a> (das in der Koine geläufigere Wort
für <sogleich>); Joh 6 ist bei ihm ohne Parallele. Matthäus aber gebraucht in
der Parallele zu Mk 2,8 statt <KE> <kcu iöcüv> (vielleicht entstanden aus einem
ursprünglichen <wehinnë/K(û i§oü>?18) und lässt das <KE> aus Joh 5,9 bzw. Mk
2,12 einfach weg, offensichtlich, weil er ein <sogleich> als überflüssig
empfand19. In den beiden anderen Paralleltexten zu Gruppe A (Mt 14 zu Joh 6

bzw. Mk 6 und Mt 26 zu Joh 18 bzw. Mk 14) ist das unterschiedliche Verständnis

des <KE> bei Matthäus im Vergleich zu Johannes und Markus zwar nicht
so augenfällig, ergibt sich aber insgesamt aus den matthäischen Paralleltexten
zu Markus 20.

III - Einige weitere Gemeinsamkeiten von johanneischem
und markinischem Überlieferungsgut

Dass diese Übereinstimmung von Johannes mit Markus gegenüber
Matthäus und Lukas beim Gebrauch von <KE> und beim Nichtgebrauch von <KI>

keine Ausnahmeerscheinung darstellt, zeigt sich m.E. auch an anderen
Gemeinsamkeiten, von denen einige21 hier benannt sein sollen:

a) <Johannes der Täufer war nicht Eliab:

In Joh 1,21a wird die verneinende Antwort Johannes des Täufers auf die
an ihn gerichtete Frage «Bist du Elia?» berichtet: «oük eipi» - ich bin nicht
Elia. Das widerspricht zwar direkt der Aussage Jesu in Mt 11,14 und 17,12.13,
ebenso dem, was vermutlich mit Lk 1,17.76 gemeint ist. Aber es stimmt mit
der offensichtlich hinter Mk 9,11-13 (und 1,2) stehenden Überlieferung über-

18 Die Septuaginta verwendet einige Male zur Wiedergabe von <hinné> nicht <iSoù>,

sondern eine Verbalform von <i5eiv>, so in Gen 8,13; 24,63; 26,8; Jos 5,13; I Sam 20,22 (hier
nur in A).

19 Gerade auch die matthäischen <Weglassungen> lassen das erkennen. So etwa in den
Parallelen zu Mk 1,12.20.29.30.43 u.a.m.: Offensichtlich sah Matthäus an diesen Stellen ein
<KE> in der gewohnten Koine-Bedeutung als überflüssig bzw. vielleicht sogar als unsinnig
an.

211 Besonders deutlich wird das in den Matlhäusparallelen zu Mk 1,10; 7,25; 14,43, wo
Mt anstelle des mark. <KE> ein <KI> gebraucht.

21 Hier werden nur einige besonders bezeichnende benannt, darunter solche (c-g),
welche am besten durch eine gemeinsame Übersetzungstradition erklärt werden können.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 43

ein, dass nicht Johannes der Täufer, sondern Jesus als «Elia redivivus» zu
verstehen sei22.

b) Der nicht mit Namen genannte Nachfolger Jesu in Jerusalem:

In beiden Evangelien wird im Rahmen der Passions- und Osterüberliefe-
rung von einem düngen bzw. einem, <der mitnachfolgte> berichtet, dessen
Name nicht genannt bzw. offensichtlich bewusst verschwiegen wird: Das
geschieht in Mk 14,51-52 und in Joh 13,23-25; 18,15-16; 19,26-27; 20,2-8;
21,2.7.20-24. Beide Male taucht dieser unbenannte Nachfolger (erst) in
Jerusalem auf bzw. könnte dort oder in der Nähe zuhause gewesen sein. Für beide
wird eine besondere (räumlich dargestellte) Nähe zu Jesus betont (Mk 14,51
im Garten Getsemani, Joh 13,23 beim Mahl und Joh 18,15 im Hohenpriesterpalast).

Weiteres dazu s.u. Abschnitt VI!

c) Die Interpretationsformel mit dem Relativpronomen <ö>:

Markus und Johannes gebrauchen beide bei der Interpretation bzw.
Übersetzung eines Begriffs die Formel «ö eaxivAeyexai»: Im Markusevangelium
findet sie sich neunmal21, bei Johannes sechsmal24. Im Lukasevangelium
dagegen findet sich die Formel überhaupt nicht, bei Matthäus nur in 27,33
parallel zu Markus. Daneben wird dann noch die parallele Formel «xoùx' ècmv»
bei Matthäus (in 27,46 - für markinisches <ö écnv> Mk 15,34 bei der Übersetzung

von Ps 22,2) und bei Markus (in 7,2 - ohne synoptische Parallele) je einmal

gebraucht. In der Apostelgeschichte wird in den Jerusalemer Erzählungen

die Formel «ö èaxiv» (4,36) und «xoùx' èaxiv» (1,9) je einmal in dem von
Markus und Johannes gebrauchten Sinn verwendet (in Apg 19,4 ist die
Bedeutung von «xoùx' èaxiv» anders).

d) <Kpcxßaxxoq> für Tragebett

In Joh 5,8.9 wird parallel zu Mk 2,11.12 das Wort <Kpdßaxxoq> verwendet,
welches weder Matthäus (9,2+6: <KÀivri) noch Lukas (5,18: <kA1vti>; 5,24: <kAi-

viöiov>) an der entsprechenden Stelle aufnehmen.

e) <7iaico> bei der Gefangennahme Jesu:

Alle vier Evangelien berichten, dass bei der Gefangennahme Jesu einer
(seiner Jünger) mit einem Schwert nach des Hohenpriesters Knecht schlug.

22 Siehe P. Katz, Jesus als Vorläufer, 234-235.
23 Nämlich in 3,17; 5,41; 7,11; 7,34; 12,42; 15,16.22.34.42.
24 Nämlich in 1,38; 1,41; 1,42; 9,7; 19,17; 20,16.



44 Pau! Katz

Dabei verwenden Matthäus und Lukas das Verbum <7tai:âoc>co>, Markus dagegen

ebenso wie Johannes <jicdco>25.

f) <9epgaivo(iai> bei Markus und Johannes:

Ebenso verbindet die beiden genannten Evangelien eine unscheinbare
Einzelheit in der Erzählung von der Verleugnung Jesu durch Petrus: Sowohl
am Beginn der Erzählung (d.h. vor dem Verhör Jesu) als auch bei der eigentlichen

Verleugnung wird berichtet, dass die (Wachsoldaten und) Diener bzw.
Simon Petrus sich am eigens dafür entzündeten Feuer <wärmen>. Abgesehen
davon, dass Matthäus und Lukas von diesem Sich-Wärmen nichts erzählen,
wird bei Markus und Johannes dafür dasselbe griechische Wort verwendet:
<08p|aaivogai>: Mk 14,54.67 parallel zu Joh 18,18.25.

g) <7rp(ot> in Mk 15+16 sowie Joh 18+20:

Das Zeitadverb <7tpcot> wird bei Johannes in der Passions- und Ostererzäh-
lung an zwei Stellen gebraucht: in 18,27 und 20,1 - beide Male parallel zu Markus

(15,1 bzw. 16,2). Dagegen gebrauchen Matthäus und Lukas dieses
Zeitadverb nicht, sondern umschreiben es sowohl in der Parallele zu Mk 16,226 als
auch in derjenigen zu Mk 15,1: In der Parallele zu Mk 15 wird in Mt 27,1 zwar
das zum Adverb <7rpco'i> gehörige Substantiv gebraucht (in einer einen
Temporalsatz ersetzenden Genetivus-absolutus-Konstruktion), aber eben nicht
das markinische Adverb übernommen. In Lk 22,66 findet sich statt dessen ein

Temporalsatz mit demselben Verbum (<yivopai>) wie bei Matthäus.

h) <Der König der Juden> im Gegenüber zu Barabbas:

In herausragender Position findet sich bei Johannes wie bei Markus, aber

gegen Matthäus und Lukas für Jesus der Titel «König der Juden»: In der Ba-
rabbas-Szene Mk 15,9; Joh 18,39. Das ist umso auffälliger, als dieser Titel
sowohl bei der Pilatusfrage («Bist Du der König der Juden?») als auch auf dem
Kreuzestitulus in allen vier Evangelien erscheint. Bei Matthäus und Lukas
wird dabei der Name Jesus genannt (wobei Matthäus - vielleicht <König der
Juden> damit umschreibend - hinzufügt: welcher <Christus> genannt wird),

25 Das könnte natürlich Zufall sein, wird aber im Zusammenhang der anderen
Übereinstimmungen von Johannes mit Markus aussagekräftig.

26 Die Angabe in Mt 28,1 ist dabei für mich ein wenig rätselhaft, weil für gewöhnlich
mit dem (Aufleuchten des ersten (Tages jam rischôn bzw. ächäd nach Gen 1,5) der
Woche> der erste Stern am Samstagabend gemeint ist und nicht die Sonne am Sonntagmorgen.

M.E. ist hier die Überlieferung nicht eindeutig. In Lk 23,54 wird (è;u(t>a>cnceiv>

durchaus im jüdisch-biblischen Sinn gebraucht: Am Freitagabend äräv schabbât) leuchtet

mit dem ersten Stern der Sabbat auf. Leider gibt uns P. Billerbeck, (in H.L. Strack und
P. Billerbeck. Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, München
21926) hier zu Mt 28,1 keine nähere Auskunft.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 45

welcher hingegen im Gespräch des Pilatus mit den Hohenpriestern nach Mk
und Joh nicht vorkommt.

Wie schon der gemeinsame Gebrauch von KE im Sinn von Gen 15,4 LXX
weist auch diese aus den acht angeführten Beispielen sich ergebende Gemeinsamkeit

von Markus und Johannes m.E. hin auf eine engere Verbindung dieser

beiden Evangelien bzw. (in den Beispielen c-g) der von ihnen verwendeten

Übersetzungstradition im Gegenüber zu Matthäus und Lukas. Das kann
m.E. nicht einfach mit einer zufälligen Übereinstimmung erklärt werden noch
damit, dass Johannes das Markusevangelium gekannt und verwendet hat27,

sondern bedarf einer ausführlicheren Erklärung und Deutung.

IV. Der zweisprachige Hintergrund von Jerusalemer Überlieferungen als
mögliche Herkunft der <KE>-Verwendung im Sinne von Gen 15,4 LXX

Bereits Adolf Schlatter hat herausgearbeitet28, dass im Jerusalem der Zeit
Jesu (also vor 70 p.Chr.) Zwei- bzw. Dreisprachigkeit herrschte: Neben dem
Semitischen - aller Wahrscheinlichkeit nach Hebräisch und Aramäisch - wurde

auch Griechisch gesprochen29. Von daher ist die Notiz der Apostelgeschichte

ernst zu nehmen, dass es so ziemlich von Anfang an (seit <Pfingsten>

- Apg 2) in Jerusalem zweierlei Gemeinden von Jesusjüngern gab: Solche,
deren Gottesdienstsprache Hebräisch war30, und solche, welche im Alltag und
darum dann auch in ihren gottesdienstlichen Versammlungen Griechisch
sprachen. Diese griechischsprachige Gemeinde von Jesusjüngern hat - so ist
anzunehmen - in ihren Versammlungen die Schrift auf Griechisch gelesen
bzw. gehört, wahrscheinlich in einer Übersetzung entsprechend unserer
heutigen Septuaginta31. Für die hebräischsprachigen Teile der Jerusalemer Urge-

27 Diese Erklärung wäre vielleicht ausreichend bei den dargelegten Parallelen im
Sprachgebrauch wie etwa <Kpdßaxxog>, <7taia», <0ep|aaivogai> und vielleicht noch <7tpcoi>; sie

versagt aber bei den Beispielen a), b), c) und h). und erst recht dann, wenn es um die
konsequente Vermeidung von <K1> und vor allem um die bewusste Anwendung von <KE> im
Sinn von Gen 15,4 LXX geht.

28 Zuletzt in A. Schlatter. Der Evangelist Johannes, Stuttgart 1930, vor allem VIII-X.
29 Vgl. dazu u.a. S. Morag. Bis wann sprach man Hebräisch? (adejmatai dibberu 'ivritl)

in: leschonenu la'am 7, Heft 5/6 (Jerusalem 1956), 3-10: E.Y. Kutscher, A History of the
Hebrew Language, Leiden 1982; J. Barr, Hebrew, Aramaic and Greek in the Hellenistic
Age, in: The Cambridge History of Judaism, Cambridge 1989, 79-114.

30 Wenigstens im Blick auf die Sprache der <Liturgie> gilt das m.M. nach. Vgl. J.
Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu. Göttingen T960, 189.194: Er rechnet - im Unterschied
zu früheren Auflagen - stark mit einer hebräischen <Urfassung> der Überlieferung.

31 Ich kenne zwar keinen Nachweis dafür, dass etwa in der <Synagoge der Libertiner
und der Kyrenäer und der Alexandriner (Apg 6,9) nicht auf Hebräisch die Bibel gelesen
und die Gebete gesprochen wurden, nehme es aber an. Denn der Hellenist Stephanus hat
ja wohl auf Griechisch mit seinen <Landsleuten> diskutiert bzw. ihnen gepredigt und dabei
die Bibel auf Griechisch zitiert. Auch war doch wohl die Sprachbarriere zwischen einhei-



46 Paul Külz

meinde(n) nehme ich an, dass dort wie in den übrigen jüdischen Synagogen in
Judäa/Jerusalem die Gebetssprache und diejenige der Schriftlesung Hebräisch

war32. Ob die <Predigt> - das Erzählen der Jesusüberlieferungen und ihre
Verknüpfung mit der Schrift (d.h. dem Tanach) - ebenfalls auf hebräisch
stattfand oder aber wegen der Herkunft vieler Gemeindeglieder aus Gali-
läa(?) (auch) Aramäisch geschah, bleibt für mich zur Zeit noch eine offene
Frage. Aber sowie <liturgische> Berichte (z.B. die Stiftungsworte zur
Eucharistiefeier) sich verfestigten, sowie Jesusberichte (schriftlich) fixiert wurden,
wurde das vermutlich in der dingua sacra> des semitischsprachigen Judentums,

dem Hebräischen, vollzogen. Man wollte ja mit der <neuen> Botschaft
der bisherigen etwas Ebenbürtiges hinzufügen bzw. deren Weiterführung
aufzeigen. Schon von daher, ganz abgesehen von sprachlichen Hinweisen33,
ist damit zu rechnen, dass die Anfänge der (schriftlichen) Evangelienüberlieferung

in Jerusalem (auch?) in hebräischer Sprache geschahen.
Von daher ist es dann wahrscheinlich, dass das, was vom <Kerygma> der

Apostel an die hellenistische Urgemeinde übergeben wurde, zunächst in
einer Art <Übersetzungsgriechisch> dargeboten war34. Dabei gehe ich davon
aus, dass die <Hebräer> Jerusalems eher Griechisch verstanden und sich in
dieser dingua franca> des Mittelmeerraumes auch verständigen konnten als

umgekehrt die <Hellenisten> Hebräisch verstanden. Aber dann waren n.m.M.
doch auch hellenistische Jesusjünger bei der sprachlichen Übernahme der
Jesusbotschaft aktiv: Bei ihren Zusammenkünften bildeten sie feste Formen
und Formeln aus, zunächst wohl Gebete, Lobpreisrufe, eine Art <Liturgie> für
die Eucharistiefeier35, welche sie selbst Griechisch formulierten. Da es sich
bei diesen Gemeindegliedern um hellenistische Juden handelte, war es für sie

selbstverständlich, dass sie dafür bei ihrem Zusammenkommen (<cruvaYwyrp)
auch die griechische Sprache ihrer bisherigen Synagoge verwendeten, d.h. das

Griechische der Septuaginta. Das war die ihnen geläufige <heilige Sprachen

mischen und aus der Diaspora stammenden Juden in Jerusalem mit ein Grund für die
Einrichtung solcher Synagogen.

32 U.a. macht der sprachliche Befund bei der Qumranliteratur das m.E. wahrscheinlich.

Siehe Elischa Qimron, The Contribution of the Judaean Desert Scrolls to the Study
of Ancient Hebrew, in: Qadmoniot XXX,2 (114), 1997, 82-85. Vgl. auch A. 28.

33 Vgl. die ausführlichen Untersuchungen zum Thema von E.A. Abbott, Diatessarica,
Bd 1-8, London 1897-1908. Zwar kann ich Abbott längst nicht in allem zustimmen, aber
sein Grundansatz ist m.E. richtig. Vgl. auch die Beobachtungen von Schlatter zum Thema
in seinen Kommentaren und Erläuterungen zu den Evangelien (vor allem Matthäus und
Johannes).

34 Eines der bekanntesten Beispiele für solches <Übersetzungsgriechisch> in den Evangelien

ist das «xi ègoi Kai ooi» ma Ii walâkh) in Joh 2,4 (Hinweis von O. Cullmann in
einer Vorlesung).

35 Vgl. dazu P. Katz, Was bedeutet <Christi Leib, für dich gegeben>? in Deutsches
Pfarrerblalt 2/1997, 55-57.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 47

Wie jede Übersetzung solcher Texte zugleich eine Erklärung darstellt, so

war auch diese Übersetzungsarbeit in den Urgemeinden Jerusalems mit
theologischer Deutung verbunden36. In dieses Bild - wenn es zutreffen sollte -
würde sich dann die bewusste Übersetzung von <wehinnë> mit dem <Kennwort>
der Abrahamsparasche aus Gen 15,4 LXX gut einpassen37. Diese Annahme
setzt aber eine Ortsgemeinde voraus, in welcher nebeneinander
hebräischsprachiger und griechischsprachiger Gottesdienst gehalten wurde, in welcher
also in unmittelbarer Nachbarschaft aus dem Tanach und aus der Septuaginta
vorgelesen und gelernt wurde. Nachbarschaft bedeutet dabei, dass man sich

gegenseitig kannte, sich besuchte, an den Versammlungen des jeweils anderen

Gemeindeteils teilnahm und auch sprachliche Mindestvoraussetzungen
dafür mitbrachte. Nach allem, was wir wissen, war das für die Zeit zwischen
30 und 70 p.Chr. nur für Jerusalem und seine nähere Umgebung der Fall. Sollte

darum - wie ich es früher bereits wahrscheinlich gemacht habe38 - die
Wiedergabe des Satzeinleiters <und siehe> bei Mk und Joh durch <KE> auf einem
Übersetzungsvorgang beruhen, dann ist m.E. der Ursprung für die <KE>-Pe-

rikopen sowohl des Markus- als auch des Johannesevangeliums in Jerusalem/
Judäa zu suchen. Es ist m.M.n. also damit zu rechnen, dass wesentliche Teile
der beiden Evangelien auf Jerusalemer Überlieferungen zurückgehen.

V - Mögliche weitere Hinweise auf eine Jerusalemer Herkunft
von johanneischem Überlieferungsgut

Ein zusätzliches, wenn auch anders geartetes Indiz für den Ursprung von
Überlieferungen des Johannesevangeliums in Jerusalem/Judäa ist m.E. in der
Tatsache zu sehen, dass es Berichte enthält, welche auf eine besondere
Vertrautheit mit dieser Stadt und Geschehnissen in ihr und ihrer Umgebung
schliessen lassen.

- Da ist zunächst die Perikope Joh 11,45-53 <Anschläge der Hohenpriester
und Pharisäer>. Gegen Aland39 möchte ich den Sinnabschnitt mit 11,47-53

abgrenzen und ihm die Überschrift geben <Der Synhedriumsbeschluss zur Aus-

36 Die von Paulus in Rom 4,17-22 zitierte <Abrahamsparasche> aus Gen 15+17 mit
ihrer der philonischen Auslegung entsprechenden Deutung der Zeugung Isaaks als Toten-
auferweckung hat er m.E. aus der hellenistischen Urgemeinde Jerusalems übernommen
und dann im Sinn der Rechtfertigung des Glaubenden ausgestaltet. Zur Diskussion
darüber vgl. u.a. F. Hahn, Genesis 15,6 im Neuen Testament, in: Probleme biblischer Theologie,

FS G. von Rad, München 1971, 90-107; ebenso die Kommentare zum Römerbrief von
E. Käsemann und von U. Wilckens z.St.

37 Dabei kann es sich bei dem Bezug des <KE> auf Gen 15,4 LXX um das <Fündlein>
eines sehr kleinen Kreises handeln.> Aber eben: In beiden Evangelien wird das sonst übliche

<kcù iSor» vermieden.
33 Katz, Wiedergabe, 68.
39 Aland, Synopsis, Nr.260.



48 Paul Katz

lieferung Jesu (sc. an die Römer)>. An anderer Stelle habe ich in einer Exegese

dieser Perikope dargelegt, dass es sich hier um den einzigen ausführlichen
Bericht über den Beschluss des Sanhédrins zur Auslieferung Jesu handelt,
welcher sich in den Evangelien findet40: «Denn die synoptischen Parallelen zu
Joh 11,47-53 (Mk 14,lf.; Mt 26,3-5; Lk 22,2) berichten nur indirekt von einer
Sitzung des Synhedriums und dessen Beschluss und verwechseln im Blick auf
den <Aufruhr> auch noch Ursache und Wirkung. Die Leidensankündigung in
Mk 10,32-34 par weiss aber davon, und so meint es auch unsere Perikope:
Wichtig ist, dabei zu beachten, dass dieser Beschluss - was Mk 14 ebenso
vorausgesetzt wird - vor der Verhaftung Jesu gefasst wird und darum nach
Johannes auch keine weitere Verhandlung vor dem Hohen Rat mehr stattfindet.»

Für unseren Zusammenhang ist darüber hinaus bedeutsam, dass dieser
Bericht noch nichts von dem späteren Bemühen der Evangelien erkennen
lässt, im Blick auf das Todesurteil über Jesus und seine Vollstreckung die
Römer zu ent- und die Obrigkeit Judäas zu belasten. Das zeigt m.E. an, dass es

sich hier um eine zeitlich sehr frühe Überlieferung handelt, deren Ursprung
wohl am ehesten in den Jerusalemer Urgemeinden zu suchen ist: Hier wusste
man auch zehn oder fünfzehn Jahre nach den Ereignissen noch genau
Bescheid darüber, wie die Rollen verteilt waren und was offiziell im Synhedrium
beschlossen worden war.

- Eine andere Perikope, welche auf eine Herkunft johanneischer
Überlieferungen aus Jerusalem bzw. Judäa hinweist, ist der obigem folgende
Abschnitt: Joh 11,54-57: <Jesus in Ephraim> (bzw. besser: Jesus retires to
Ephraim) - ganz ohne synoptische Parallele. Meines Erachtens hat diese
Geschichte offensichtlich jemand überliefert, welcher mit diesem Ort in besonderer

Weise verbunden war bzw. vielleicht sogar von Ephrajim stammte und
das Berichtete miterlebt hat, sicher aber ein Judäer oder Jerusalemer war41.

- In den Zusammenhang dieser Überlegungen über die - zunächst geogra-
fische, damit dann aber auch theologische - Herkunft von Überlieferungsstoffen

des Johannesevangeliums gehört eine Untersuchung, welche der Ri-
ga'er Neutestamentier Karl Kundsin 1925 veröffentlicht hat42: Im Rahmen
seiner Darstellung von einer möglichen Gemeinde- und Missionsätiologie der
topografischen Angaben zu nahezu allen johanneischen Berichten über Taten

und Reden Jesu weist Kundsin stets gut begründet darauf hin, dass diese
Orts- und anderen topografischen Angaben im Johannesevangelium von
genauer Kenntnis der betreffenden Örtlichkeit zeugen - anders als bei vielen

4(1 In: Predigen in Israels Gegenwart, hrsg. im Auftrag der Studienkommission «Kirche
und Judentum» von A. Baumann und U. Schwemer, Gütersloh 1988, 47-54, hier 47.

41 Einzelheiten dazu in P. Katz, Warum gerade nach Efrajim? (Erwägungen zu Joh
11,54) ZNW 88 (1997) 130-134.

42 K. Kundsin, Topologische Überlieferungsstoffe im Johannes-Evangelium,
FRLANT. NF Heft 22, Göttingen 1925.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 49

entsprechenden Angaben in den Synoptikern. Das gilt neben <Kana in Gali-
läa> (welches bei den Synoptikern völlig fehlt) vor allem von Jerusalem und
<Umgebung>, d.h. Judäa43. Es handelt sich nach Kundsin beim diesbezüglichen

johanneischen Überlieferungsstoff also offensichtlich um Jerusalemer
Tradition bzw. um Überlieferungen von jemandem, welcher sich in Jerusalem
(bzw. Judäa) gut auskannte, vielleicht sogar hier zuhause war.

VI - Die eindeutigste Verbindungslinie zwischen Johannes und Markus:
Der unbenannte Nachfolger Mk 14,51 und Joh 13,23; 18,15 u.a.m.

Hier möchte ich eine schon früher von anderen vorgebrachte These
aufnehmen und sie in meine Überlegungen zur Herkunft des johanneischen bzw.
markinischen <KE> einbeziehen: Der unbenannte Nachfolger/Jünger bei Mk
und Joh ist ein und dieselbe Person44.

Wenn wir nach dem Weg fragen, welchen die Überlieferung des <KE> in
der Bedeutung von Gen 15,4 LXX genommen hat (von Markus zu Johannes
oder umgekehrt?), dann ergibt sich bei den in Abschnitt III aufgezeigten
Gemeinsamkeiten eine Besonderheit: Während es sich sonst um Fragen des

Sprachgebrauchs bzw. der erzählten Einzelheiten handelt, besteht die
Gemeinsamkeit einmal45 in der Ähnlichkeit einer Personenbeschreibung - des
unbenannten Nachfolgers in Jerusalem nämlich. Weil aber die gefragte
Weitergabe des <KE> durch eine Person bzw. Personen geschah, ist es von Bedeutung,

dass der unbenannte Nachfolger im Johannesevangelium ausdrücklich
mit der Tradierung des Evangelienstoffes in Zusammenhang gebracht wird46.

In Mk 14,51f. wird Entsprechendes zwar nicht ausdrücklich gesagt, aber die

Ausleger haben diese kurze Notiz über einen unbenannten Jesusnachfolger
meist für ein <signum auctoris> gehalten47, also für einen Hinweis auf den Ver-

43 <Betanien in Transjordanien> (Joh 1,28) war, wenn man die - allerdings recht unklaren

- Zeitangaben von 11,6.17 berücksichtigt, etwa zwei Tagesreisen von Jerusalem
entfernt, ist also wohl nicht mehr zur Nachbarschaft von Judäa/Jerusalem zu zählen. Vgl. zu
diesem Problem B. Pixner, Wege des Messias und Stätten der Urkirche, Giessen -1994,
166-179.

44 S. auch Abschn. III <...weitere Gemeinsamkeiten ...> Absatz b. - Wohl als erster in

neuerer Zeit hat J. Wellhausen (Erweiterungen und Änderungen im vierten Evangelium,
Berlin 1907, 87f.) auf eine mögliche Identität beider Personen hingewiesen, aber mit völlig
anderer Begründung als hier dargelegt.

45 Allerdings ist das wohl die bedeutendste Gemeinsamkeit.
46 Vgl. die Kommentare zu Joh 19,35; 21,24; sowie Hcngel, Johanneische Frage, hier

vor allem 204-325.
47 Dazu siehe zuletzt M. Theobald, Der Jünger, den Jesus liebte, in: Geschichte -

Tradition - Reflexion, FS Martin Hengel, Bd. III, Frühes Christentum, hg. von H. Lichtenberger,

Tübingen 1996, 219-255. Für unsere Frage nach Herkunft und Bedeutung der
Wendung <KE> ergibt der sonst sehr informative Aufsatz leider nichts. Die von Theobald
ausführlich begründet vorgetragenen Bedenken gegen die Historizität von mit dem <Lieb-



50 Pau! Kalz

fasser des Evangeliums oder zumindest auf die Herkunft seiner Passionsüberlieferung.

Darum lohnt es sich für unsere Fragestellung, die Berichte über
nicht mit Namen genannte Jünger bei Mk und Joh näher zu untersuchen - im
Johannesevangelium der Deutlichkeit halber auf 13,23-25 und 18,15.16
beschränkt48:

A - Mk 14,50-52: «Da verliessen sie ihn und flohen alle. Aber ein gewisser
junger Mann folgte ihm mit nach, das Obergewand umgeworfen (d.h. nicht
gegürtet) auf der blossen Haut (so die herkömmliche Übersetzung von <£7tt

Yugvoù>; aber besser: über der Unterkleidung)49, den wollten sie auch ergreifen;

der aber liess das Obergewand fahren und floh im Unterhemd.»
Diese Geschichte hört sich so an, als ob sie von dem erzählt wurde,

welcher sie erlebt hatte. Erfunden ist sie nicht - wozu auch? Sie nennt ja keinen
Namen, keine Tat, kein Wort Jesu dazu. Ihr Fazit ist ein Doppeltes: Da ist
jemand, welcher zunächst ganz auf die Seite Jesu gehört: Auch ihn wollen sie

ergreifen, wie sie Jesus ergriffen haben (selbes Verbum!). Und dann gehört
er ganz auf die Seite des Petrus und der anderen <Zwölfe>: Er floh auch. - Was
aber soll dieser unscheinbare, anscheinend in keinen sinnvollen Zusammenhang50

einzuordnende Bericht? Was da mitgeteilt wird, erschliesst sich einem
erst bei genauerem Hinsehen: <yupvôç> bedeutet hier offensichtlich - ebenso
wie in nahezu allen der 15 neutestamentlichen Belege - nicht <nackt>, sondern
<armselig bekleidet> bzw. <im Unterhemd) (tunika)51. Wie sollte auch der junge

Mann in der kühlen Aprilnacht ohne jede Unterkleidung auf die Strasse
oder in den Garten gegangen sein und aus welchem Anlass? Aus dem Schlaf
aufgeschreckt? Er war offensichtlich nicht für eine grössere Wanderung gerü-

lingsjünger> verbundenen Geschehnissen kann ich zumeist so nicht teilen. Vgl. dagegen
u.a. mein hier dargelegtes Verständnis von Mk 14,51.52: Joh 11,54 (s.A. 39); 18,15.16 und
vor allem die <KE>-Perikopen Joh 13,21-30 und 19,31-37.

48 Übergangen werden also (Joh 1,35-40); 19,26f.; 19,35; 20,2-10; 21,2.7.20-24.
49 So Benseler-Kaegi. Griechisch-deutsches Schulwörterbuch Leipzig 131911, 173 zu

<yugv6ç>: «1) nackt, bloss, unbekleidet... 2) häufig: a) leicht bekleidet, ohne Mantel od.

Obergewand, im Unterkleide.» Auf diese zweite, «häufig» gebrauchte Bedeutung weist
m.E. auch das <eji1>: über dem Unterkleid. Die Einordnung von Mk 14,51 im Bauerschen
Wörterbuch, '4988, unter die Rubrik <1. nackt> anstatt unter <2. ohne Obergewand> ist

unbegründet. Auch in den meisten Kommentaren wird ohne jede Begründung <yupvôç> in
Mk 14,51-52 mit <auf der blossen Haut, nackt> übersetzt. Das Näherliegende ist ja
zunächst die Bedeutung Nr.2; wenn ich davon abweiche, sollte ich das begründen.

50 Bei so ziemlich allen Kommentatoren findet man dazu Rätselraten oder Verlegenheit.

51
Gegen A. Oepke in ThWNT 1 773f., welcher Mk 14,51 f. ohne jede Begründung als

einzigen neutestamentlichen Beleg für <nackt im eigentlichen Sinn>, <unbekleidet> anführt.
Ebenso gegen H. Balz, ExWNT I 640-642, welcher - ohne jede nähere Begründung -
meint: «Völlig unbekleidet flieht der junge Mann Mk 14,51.52, indem er das Hemd, sein

einziges Bekleidungsstück, fahren lässt.» Balz versteht <oiv8wv> also als Hemd, Tunika,
wobei er offensichtlich übersieht, dass dieses über den Kopf angezogen (und so auch
ausgezogen!) und nicht einfach <umgeworfen> wurde wie das Obergewand.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 51

stet, denn er hatte sein Obergewand52 nicht (hoch-)gegürtet, ja trug
überhaupt keinen Gürtel. Das wird eigens erwähnt, offensichtlich um zu erklären,
wieso er den Häschern entfliehen konnte. Wieso aber griffen diese gerade
nach ihm und nicht nach einem von den <Zwölfen>? Vermutlich doch deswegen,

weil er Jesus am nächsten stand, als sie ihn verhafteten, vielleicht auch,
weil er in irgend einer Weise zugunsten Jesu einzugreifen schien. Eine andere

Erklärung dafür, warum gerade nach ihm gegriffen wurde, legt der
Zusammenhang nicht nahe, ja lässt er sogar m.E. nicht einmal zu. Diese anzunehmende

räumliche Nähe zu Jesus bei der Verhaftung erinnert uns an die räumliche

Nähe des <Lieblingsjüngers> zu Jesus beim letzten Mahl Joh 13,23. Aber
auch dieser Jesus im Garten Getsemani ganz Nahestehende ergriff letzten
Endes doch die Flucht - wie Petrus und die übrigen <Zwölf>. - Er war also
nicht ein zufällig Dahergekommener, welcher sich aus Neugierde unterwegs
der Schar Jesu angeschlossen hatte, sondern war im Obergemach beim Mahl
dabei gewesen, mit den anderen zusammen mit Jesus aufgebrochen, mit
ihnen in den Garten gekommen: <auvr|KOÀoû0ei>! Dieses Verbum aber meint
hier m.E. nicht nur den Weg aus der Stadt bis zum Garten; das wäre ja ein
einmaliger Vorgang. Aber im Gegensatz zu <£(|)uyov> und <ët))UYev> (V.50+52)
steht dieses Verb nicht im <punktuellen>, die Einmaligkeit unterstreichenden
Aorist, sondern im Imperfekt, dem <Durativ>, welcher in der Regel die Dauer
einer Tätigkeit über eine mehr oder minder lange Zeit hinweg anzeigt51. Der
Unbenannte war also einer, welcher Jesus nachfolgte, ein Mit-Nachfolger, ein

Mit-Jünger.
B - Joh 13,23-25: «Einer (aber) aus seiner Jüngerschar lag im Schosse Jesu

(d.h. vor ihm), (der,) welchen Jesus (besonders) liebte54. Ihm nun winkt
Simon Petrus, (um) zu erfahren, wer es wohl sei, über den er gesprochen habe.
Jener lehnte sich nun so (rückwärts) an die Brust Jesu und sprach zu ihm:
Herr (=Meister?), wer ist (es)?»

Joh 18,15.16: «Es folgte aber (dem verhafteten) Jesus Simon Petrus und
ein anderer Jünger. Jener Jünger aber war bekannt (in) dem Hohenprie-

52 <giv5mv> hebr. <sad'm> ist zunächst einfach ein Stück Leinentuch - zu verschiedenen

Zwecken gebraucht. Hier in Mk 14,51.52 ist es ohne Zweifel als Obergewand gemeint,
weil es ja als Hemd (Untergewand, Tunika) mit Ärmeln bzw. Ärmelansatz genäht gewesen

wäre (nur ein Obergewand war <ungenäht> und konnte darum nachts als Zudecke
benutzt werden), welches man nicht einfach in den Händen der Häscher lassen konnte.
Vgl. dazu Billerbeck (II, 50+51) zur Stelle: «Als lose übergeworfenes Obergewand kommt
cnvSwv auch Mk 14,51 in Betracht. Dagegen spricht weder die Bemerkung, dass der Jüngling

jenes Kleidungsstück auf blossem Leibe umgeworfen hatte, noch der folgende Zusatz,
dass er nach dessen Verlust nackt geflohen sei. Nackt kann auch einer genannt werden, der
bloss mit dem Unterkleid, der Tunika, bedeckt ist.»

53 Ich weiss wohl, dass es auch Ausnahmen von dieser Regel gibt.
54 Vgl. 13,1 u.a.m.: Jesus liebte nach Johannes alle Jünger; vielleicht ist hier gemeint:

Diesen hatte er besonders <ins Herz geschlossen). Vgl. A. 64.



52 Paul Katz

ster(haus) und kam mit Jesus hinein in den Hof des Hohenpriester(hause)s.
Petrus aber steht (noch) draussen vor der Tür. Da kam der andere Jünger,
welcher dem Hohenpriester(haus) bekannt war, hinaus (d.h. an den
Eingang), redete mit der Pförtnerin und brachte Petrus herein.»

Ob mit dem jeweils nicht mit Namen genannten Jünger in diesen beiden
johanneischen Berichten ein und derselbe gemeint ist, darüber gehen die
Meinungen auseinander55. Ich selbst meine, eine Identität der beiden sei nicht
nur möglich, sondern werde durch die biblischen Texte erfordert:
- Beide treten erst hier in Jerusalem im Zusammenhang der Passionsge¬

schichte auf, beide werden aber ausdrücklich als <Jünger, Schüler> Jesu
bezeichnet.

- Beide stehen offensichtlich Jesus in besonderer Weise nahe, mindestens
so sehr wie der Jüngersprecher Simon Petrus.
Beide Male ist dieser nicht mit Namen eingeführte56 Jünger eine Art
Fürsprecher und Helfer für Simon Petrus.
So viel Gemeinsamkeit der beiden Personen kann meiner Meinung nach

nicht Zufall sein, sondern legt nahe, dass es sich bei beiden um ein und dieselbe

Person handelt. Daher gehe ich im Folgenden als dem für mich
Wahrscheinlichsten davon aus, dass beide johanneischen Berichte von demselben
unbenannten Jünger sprechen. Es wäre ja auch befremdend, wenn das
Johannesevangelium zwei (oder bei Berücksichtigung von Joh 1,35-39 gar drei?)
unterschiedliche <namenlose> Jünger in doch immerhin nicht ganz nebensächlichen

Augenblicken in Erscheinung treten lassen würde.
Bemerkenswert ist, dass dieser Jünger, der von Kapitel 13 an doch eine

wesentliche Rolle in der und für die Geschichte Jesu spielt, erst so <spät>

genannt und in die evangelische Geschichte eingeführt wird57. Offensichtlich
hat er sich erst in Judäa/Jerusalem Jesus und dessen Jüngerschar als

(Mitnachfolgen auf Dauer angeschlossen.
Was aber bedeutet nun in der ersten der beiden Szenen das Liegen an der

rechten Seite Jesu - also sozusagen am <Ehrenplatz> der ganzen Tischrunde?
Auch von den Zwölfen wird ja gesagt, dass Jesus sie liebte (13,1.34; 15,9.12

57 Vgl. die Kommentare sowie Untersuchungen zum <Lieblingsjünger>, darunter auch
den in A. 47 genannten Aufsatz von Theobald sowie Lutz Simon, Petrus und der
Lieblingsjünger im Johannesevangelium, Frankfurt am Main 1994 (u.a. ausführlicher
Forschungsbericht).

56 Sonst nennt Johannes einzelne Jünger stets mit Namen: 1,40: 6,8; 12,4; 19,38; 20,2;
20,26 - mit und ohne die Ergänzung düngen: Andreas, Petrus, Philippus, Thomas (vgl.
l,43f.; 12,22; 14,5; u.a.m.).

57Falls nicht bereits in 1,35-39 mit dem ungenannten Jünger dort derselbe wie in 13,23;
18,15 usw. gemeint ist, was ich für wahrscheinlich halte: Der <judäische Johannes> könnte
bei Johannes dem Täufer Andreas als Bruder des Simon Petrus und mit ihm zusammen
Jesus kennengelernt und ihn zunächst eine kurze Zeit begleitet haben, dann aber nach der
Hochzeit zu Kana zunächst wieder nach Hause zurückgekehrt sein.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 53

u.am.). Ist hier gemeint: Diesen liebte er besonders, mehr als die anderen58?

Oder bedeutet es hier im Zusammenhang einfach: Da ist ein <anderer>, d.h.

eigentlich fremder59, jetzt erst von aussen kommender Jünger in den Kreis der
Zwölf mithineingenommen worden? Und wurde diesem anderen Jünger
vielleicht einfach deswegen der <Ehrenplatz> zugewiesen (von wem auch immer),
weil er der Jüngste in der Runde war? Sollte er dem «ma nischtanâ»60 entsprechende

Fragen stellen? Oder wurde mit dieser Platzierung einfach einem
Rangstreit unter den <Zwölfen> vorgebeugt bzw. die Spitze abgebrochen?
Man kann an das alles denken - aber letzten Endes wissen wir es einfach
nicht. Doch das ist erkennbar: Die räumliche Nähe zu Jesus soll auch eine
geistige andeuten - auch wenn hier Simon Petrus keineswegs als Jesus ferner
stehend dargestellt werden soll.

Dieselbe Nähe zu Jesus kommt in dem zweiten der beiden angeführten
Berichte noch deutlicher zum Ausdruck: beim Warten im Hof des
Hohenpriesterpalastes61. Denn beide so verschiedenartigen Jünger zeigen Mut, der
Galiläer Simon Petrus und der Jerusalemer/Judäer <Johannes>62. Ja, für den
Galiläer Simon erforderte dieses Vordringen in <die Höhle des Löwen> sogar
noch mehr Mut als für den <judäischen Johannes>, welcher sich zumindest im
Palast des Hohenpriesters auskannte und vermutlich bei( einigen vo)m
Gesinde des Hohenpriesters bekannt war, wenn er nicht sogar - wie manche
vermuten63 - mit dem Hohenpriester selbst (dem Althohenpriester Hannas oder
dem amtierenden Kajaphas?) bekannt oder gar verwandt gewesen ist.

Vergleicht man nun das in beiden Evangelien jeweils über den nicht mit
Namen genannten Jünger/Nachfolger Gesagte, so gibt es ausser den oben (in
Illb) gezeigten noch folgende Gemeinsamkeiten:

53 S. A. 46+47. Vgl. 11,5.
59 Diese Bedeutung kann <dA3.oç> auch haben bzw. schliesst sie in sich ein. Vgl. Bense-

ler-Kaegi, Wörterbuch, 38 zu <âXXoç> Nr.4.
60 Dieses Fragelied der Päsachhaggada findet sich bereits in der Mischna (Traktat

Pesachim 10/4), wenn auch bei der dritten Frage mit anderem Wortlaut als heute üblich.
Gewiss wurden bereits zur Zeit des zweiten Hauses solche Fragen gestellt: Ex 12,26; Dt
6,20.

61 Die Übersetzung <Haus> des Hohepriesters habe ich gewählt, um anzudeuten, dass

es nicht nur um die Person des Hohenpriesters geht, sondern auch um das ganze Hauswesen,

den <Haushalt> mit allen seinen Personen. - Beim <Haus> als Gebäude handelt es sich
in unserem Fall um den Palast (<aü7.r|>) des Hohenpriesters, vermutlich an Stelle der heutigen

Kirche St. Peter in Gallicantu am Ostabhang der südlichen Oberstadt (also am Oslab-
hang des sogenannten Zionsberges). Vgl. dazu B. Pixner, Wege, 229-241. Dort findet sich
weiteres Material zur gegenwärtigen Diskussion über die Ortslage.

1,2 Der <judäische Johannes> (vgl. A. 57) ist meine Arbeitshypothese im Blick auf den
<Lieblingsjünger>. Vgl. Katz, Efrajim, 134.

63 So zuletzt Hengel, Johanneische Frage, 308-309.



54 Paul Katz

- Der Jünger wird als Augen- und Ohrenzeuge angesehen: <Er war dabei>

bzw., wenn man Mk 14,51 f. als Selbstzeugnis versteht, <ich war dabei>64;

- beide Männer nahmen am letzten Mahl Jesu teil: In Joh 13,23 wird es aus¬

drücklich gesagt, in Mk 14,51 wird es vorausgesetzt (wie sollte er sonst in
den Garten gekommen sein?).

- Ebenso waren beide im Garten Getsemani bei der Verhaftung Jesu anwesend

(Joh 18,1 schliesst den <Lieblingsjünger> selbstredend mit ein).
Wenn wir die These von der Identität der beiden unbenannten Jünger bei

Johannes und bei Markus als plausibel voraussetzen, dann muss man auch
feststellen, dass wir im Johannesevangelium über diesen bekannten-unbe-
nannten Jünger wesentlich mehr erfahren als bei Markus. Um besser von ihm
reden zu können, möchte ich ihn - wie ich es oben bereits getan habe - als

Elilfskonstruktion mit dem traditionellen Namen <Johannes> belegen. Jedoch
ist er nicht der Zebedäussohn, welcher aus Galiläa stammt, sondern es steht
zu vermuten, dass er in Judäa/Jerusalem zuhause war65. Zur Unterscheidung
vom galiläischen Zebedäussohn bezeichne ich ihn daher als <judäischen Jo-
hannes>. Als solcher aber könnte er zwei- bzw. dreisprachig66 gewesen sein,
wobei als seine Muttersprache das Elebräische anzusehen ist67.

Noch eine Vermutung ist auszusprechen, bevor ich meine zweite
Arbeitshypothese vortrage: Falls es sich bei Mk 14,51 f. um denselben Nachfolger wie
den <Lieblingsjünger> des Johannesevangeliums handelt, dann lässt sich die
Aufnahme dieser Episode ins Evangelium am besten so vorstellen, dass sie

zwar kein <signum auctoris> im eigentlichen Sinn darstellt, dass aber derjenige,

welcher sie erlebt hat, das dem Evangelisten bzw. dessen Vorgängertra-
denten persönlich erzählt hat, auch wenn nur als Kuriosität. Es könnte natürlich

auch sein, dass diese Episode in der hebräischsprachigen Urgemeinde,
welcher der judäische Johannes ja doch wohl als theologisch sehr interessiertes

Mitglied angehört hat, über ihn erzählt wurde. In beiden Fällen stammt
diese Erzählung jedenfalls aus Jerusalem, wurde durch <Markus> von dort her
aufgenommen.

Dass der etwas unscheinbare junge Mann aus Mk 14 - aber immerhin ein
<Mitnachfolger> (sc. mit den Zwölfen) - mit dem <Lieblingsjünger> des

Johannesevangeliums identisch sein soll, mag zwar auf den ersten Blick befremdlich

64 So ist m.E. Joh 19,35 und 21,24 zu verstehen, ebenso Mk 14,51. Der Zusatz <den

Jesus liebte> (fiydtta bzw. è(|>tJ.ei) in Joh 13,23; 19.26; 20,2; 21,17.20 könnte m.E. auf die
Endredaktion (durch Jünger nach dem Tod des Evangelisten) zurückzuführen sein, muss
also nicht ein Selbstzeugnis des Johannes darstellen.

65 Vgl. A. 62.
66 Vgl. A. Schlatter, Evangelist Johannes, Einleitung. Weiteres zur Wahrscheinlichkeit

der Mehrsprachigkeit in Jerusalem/Judäa S.A. 29.
67 Zu Hebräisch als möglicher Umgangssprache im nördlichen Judäa s. ebenfalls

Literatur bei A. 29. Auch habe ich eine entsprechende Antwort der hebräischen Sprachakademie

in Jerusalem auf meine Anfrage hin erhalten.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 55

erscheinen. Aber es lässt sich durchaus verstehen: Der wohl noch recht junge
Mann von68 Mk 14 (und natürlich auch von Joh 13 usw.) wird sich im Lauf der
nächsten zwei oder drei Jahrzehnte nicht nur zum reifen Mann entwickelt,
sondern kann sich auch in seinen theologischen und sonstigen Anschauungen
geändert haben (<gereift> sein), so dass er im Nachhinein manches anders
betont und darstellt, als er es kurz nach den Ereignissen im Jahre 30 empfunden
und erzählt haben mag. Denn die johanneischen Berichte über den Jünger,
welchen Jesus lieb hatte> bzw. <den anderen Jünger> sind gegenüber Mk
14,51f. wohl die Reflexion und Ausdeutung eines älter gewordenen
Menschen, welcher die Erfahrungen seiner Jugendzeit jetzt in anderem Lichte
betrachtet als damals und dabei neue Einsichten gewinnt. Natürlich hat der im
Markusevangelium verarbeitete Stoff aus Jerusalem im Laufe der Weitergabe

seine eigene Ausprägung erfahren - ebenso wie die Endgestalt des

Johannesevangeliums.

VII — <KE> im Rahmen der Aufnahme und Bearbeitung von Jerusalemer
Überlieferungsgut durch Markus und Johannes

In Weiterführung meiner am Ende der Einführung formulierten These
möchte ich nun folgende Behauptung zur Diskussion stellen:

Wie ich früher im Blick auf das markinische <KE> bereits dargelegt habe69,

erscheint es mir plausibel, dass das bei Markus und bei Johannes anzutreffende
<KE> in der Bedeutung von Gen 15,4 LXX nur aus Anlass der Übersetzung der
betreffenden Perikopen aus dem Semitischen ins Griechische in den Text
eingeführt worden sein kann. Und zwar ist - wie ich oben in Abschnitt IV begründet

habe - die bereits festformulierte Übersetzungsvorlage eher in Hebräisch als
in Aramäisch geschrieben gewesen. Zugleich spricht alles dafür, dass dieser
Übersetzungsvorgang so nur in den Jerusalemer Gemeinden möglich war bzw.
denkbar ist. Denn wir wissen von keiner anderen so betont zweisprachigen und
dabei auch theologisch/kirchlich so einflussreichen christlichen Gemeinde im
ersten Jahrhundert wie derjenigen in Jerusalem. Daher ist anzunehmen, dass

die mit <KE> zusammenhängenden Überlieferungsstränge in die Jerusalemer
Urgemeinde(n) zurückreichen und dort zuerst ihre Spuren gesucht werden
müssen.

6S Das griechische <veaviaKoç> kann zwar ebenso wie das im Hebräischen ihm
korrespondierende <bachür> auch noch Männer bis zum 40. Lebensjahr bezeichnen. Aber hier in
Mk 14 (ebenso wie beim < Lieblingsjünger? ist doch wohl eher an die untere Altersgrenze,
also 18-20 Jahre, zu denken.

69 Zuerst andeutungsweise in <Bedeutung und Vermittlung von Hebräischkenntnissen
zum Verständnis des Neuen Testamentes>, ZAW 104 (1992) 422. Ausführlich begründet ist
diese meine Prämisse dann in dem in A. 6 genannten Aufsatz.



56 Pau! Katz

Ausser durch das bisher Gesagte wird diese Arbeitshypothese noch durch
folgende weiteren Beobachtungen von theologischer (Übersetzungs-)Arbeit
in den Jerusalemer Gemeinden gestützt:

- Die christliche Deutung der <Abrahamsparasche> (Gen 15,4-7;17,l-7),
aufweichen Zusammenhang m.E. die Übernahme von <KE> in der Septuagin-
tabedeutung von Gen 15,4 hinweist (vgl. oben Abschnitt IV am Schluss sowie
die Anmerkungen 36+37) in Rom 4,16-24 mit ihren beiden Aussagen (<aufer-
weckt am dritten Tage nach den Schriften> - < Abraham auch Vater des Glaubens

für die vielen Völker/Unbeschnittenen>) ist in diesem ihrem Grundbestand

vorpaulinisch und gehört m.E. von ihren beiden theologischen Aussagen

her in die Urgemeinde Jerusalems des ersten christlichen Jahrzehnts70.

- Hier in Jerusalem geschah wohl auch die Deutung und Wiedergabe des

Brotwortes bei der Eucharistiefeier mit Hilfe des von Philonischen Aussagen
her geprägten Begriffes <der Leib des Christus>71.

- Ebenso ist hier in Jerusalem am ehesten die Weitergabe bzw. Bildung
von Menschensohn-Aussagen vorstellbar. Denn das liesse am besten erklären,

wieso in beiden Evangelien die Aussagen über den Menschensohn -
wenn auch ganz verschieden ausgeprägt - eine solche Rolle spielen: bei Markus

(von daher dann auch bei Matthäus und Lukas) und bei Johannes. In den
Jerusalemer Gemeinden könnten beide <Evangelisten> das (zusammen mit
anderem) (so) gelernt und übernommen haben72.

- Auch die Übersetzungs- und Deutungsvorgänge, welche m.E. vom <äbed

JHWH> über <7roùç 0eoù> (Mt 12,18), vielleicht auch über das hebräisch/aramäische

<talä>73 auf der einen Seite zum <Sohn Gottes>, auf der anderen zum
<Lamm Gottes> führen, haben ihre Anfänge wohl in den Jerusalemer
Gemeinden bzw. eben bei theologisch forschenden Gemeindegliedern dort.

Natürlich gab es Verbindungen nach Antiochien und anderen Gemeinden,

vermutlich auch den Theologischen» Austausch. Aber angefangen hat
dieses auch an Übersetzungsproblemen festzumachende Nachdenken doch
am ehesten in der zweisprachigen Gemeinde Jerusalems. Nach Antiochien
kamen die Jünger m.E. bereits mit einer theologisch durchgearbeiteten
Botschaft.

70 Denn dort und damals - vermutlich noch vor dem Entstehen der Gemeinde in
Antiochien - fragte man nach dem <Schriftbeweis> für die Auferweckung Jesu und fand
ihn laut Rom 4 in Anlehnung an Philo in der Abrahamserzählung. Ebenso war in Jerusalem

zuerst die Frage nach Aufnahme von Nichtjuden in die christliche Gemeinde aufgetaucht

(vgl. Apg 8+10).
71 Vgl. A. 35.
12 Dabei kann zunächst unberücksichtigt bleiben, ob es sich bei den Menschensohnaus-

sagen (teilweise?) um Selbstaussagen Jesu (zu den johanneischen Texten vgl. auch K. Berger,

Im Anfang, 156ff.) oder um eine nachösterliche apostolische Deutung Jesu handelt.
73 Diese Erwägung hörte ich bei O. Cullmann/Basel.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 57

VIII - Arbeitshypothesen für mögliche Antworten - und neue Fragen

In welcher Richtung geschah nun die Übernahme der Sonderbedeutung
von <KE> entsprechend Gen 15,4 LXX? Von Markus74 zu Johannes75? Oder
umgekehrt? Wahrscheinlich sind beide Fragen zu verneinen, wenn man bei
<Markus> und <Johannes> an das jeweilige Evangelium in seiner uns vorliegenden

Fassung denkt. Allerdings: Auch in der jeweiligen <Endfassung> ist in beiden

Evangelien das von der Septuaginta her zu erwartende <kcù iôor» in so

auffälliger Weise vermieden, d.h. ist die Bedeutung von <KE> als <und siehe>

offensichtlich von der ersten Übertragung der Jesusüberlieferung aus dem
Hebräischen (Aramäischen?) ins Griechische an durch alle Bearbeitungen
hindurch durchgehalten, dass man nicht umhin kann anzunehmen, auch der
jeweils letzte Bearbeiter (falls es einen solchen gab) habe das <KE> in der
Bedeutung von <wehinnê> entsprechend Gen 15,4 LXX verstanden, anerkannt
und daran festgehalten. Oder sollten spätere Überarbeiter bzw. Verwender
des alten, aus dem Hebräischen übertragenen Evangelienstoffes gar kein
Interesse an der Verwendung des Gottes Wirken betonenden <und siehe>
gehabt haben? Von den synoptischen Paralleltexten zu Markus her ist diese

Frage zu verneinen.
Es bleibt die Feststellung: Auch wenn die mit der Überschrift gestellte

Frage so - noch - nicht beantwortet werden kann, ist es meiner Ansicht nach
doch möglich, einmal Folgendes als Arbeitshypothesen zu formulieren:

74 Dabei bleibt für mich zunächst noch ganz offen, ob der als <Evangelist> tätige Judenchrist

nun Sammler, Übersetzer oder gar Verfasser (von wesentlichen Teilen) des

Markusevangeliums war. Ebenso bleibt für mich offen, ob er aus Jerusalcm/Judäa stammt oder
erst später (zeitweise) dorthin übersiedelte. Denn vieles in seinem Evangelium trägt ja
<galiläische> Züge. Diese könnten allerdings auch durch seine Hauptgewährsleute (laut
Papias Simon Petrus?) geprägt sein. Auch meine ich, dass dieser <Evangelist> - wenn er
denn bei der Übersetzung von <w'hinnë> durch <koù eù9ùç> im Sinne von Gen 15,4 LXX
mitgewirkt haben sollte - von Hause aus sprachlich im Hebräischen beheimatet gewesen sein
müsste. Das würde nun zwar gegen eine galiläische Herkunft sprechen, schliesst sie
andrerseits m.E. nicht gänzlich aus. Weiterhin bleibt von daher offen, wo die Endfassung des

Evangeliums entstanden ist, ob in Rom oder in Israel/Syrien.
75 Auch das Umgekehrte muss erwogen werden: All das, was mit Jerusalemer Tradition

und Übersetzungsarbeit zu tun hat, könnte auf Leute wie den <judäischen Johannes>
in der Jerusalemer Gemeinde zurückgehen. Der <Evangelist des Markusevangeliums>
aber wäre dann erst in einem späteren Stadium der Überlieferungsgeschichte in die Arbeit
eingestiegen und hätte sich <nur> als Sammler und Redaktor betätigt - wobei er die Intention

des Gebrauchs von <KE> bejahte und beibehielt. Falls meine These von der Bedeutung

des <KE> im Sinne von Gen 15,4 LXX sowohl bei Markus als auch bei Johannes sich
als korrekt erweisen sollte, müsste die Frage nach der Verfasserschaft auch des
Markusevangeliums meiner Meinung nach neu durchdacht werden.



58 Paul Katz

1. Sowohl das Markus- als auch das Johannesevangelium haben die Verwendung

des <KE>76 im Sinne von Gen 15,4 LXX und die damit verbundenen
Perikopen - wie vermutlich noch manches andere - aus einer gemeinsamen

Jerusalemer Quelle geschöpft. Dabei gingen sie in der Darstellung
und kerygmatischen <Verwertung> ihrer Stoffe sehr eigene Wege (das gilt
besonders im Blick auf das Johannesevangelium)77. Aber eines ist ihnen
gemeinsam geblieben: die Verwendung von <KE> anstelle des <kcù iSoi)>.

2. In diesem besonderen Sprachgebrauch kann ich nur dann einen Sinn se¬

hen, wenn damit hingewiesen werden soll auf die Abrahamserzählungen
von Gen 15+17 in ihrer durch Rom 4,17-21 bezeugten urchristlichen
Ausdeutung: Wir glauben an den Gott, welcher aus dem Nichts heraus Neues
schaffen kann und so Jesus aus dem Tode auferweckt hat zum neuen
Leben. und welcher auch Menschen aus den Völkern der Welt in die
Gemeinschaft der Kinder Abrahams, d.h. in Seine Gemeinschaft beruft.

3. (Das kann nur als zögerndes Fragen vorgetragen werden): Ist es möglich
und denkbar, dass der <judäische Johannes> als mehrsprachiger Judäer/Je-
rusalemer bei der Übertragung der Jesusüberlieferung der hebräischspra-

76 Dabei spielt es m.E. fürs erste in der Diskussion darüber keine Rolle, dass im
Johannesevangelium die sprachliche Form von <KE> zweigeteilt ist - vgl. Abschnitt II. Dieser
Wechsel zwischen der «korrekterem und der mehr umgangssprachlichen Form (<£-ù0éox;>

und <£tj0\)ç>) kann durchaus gewollt, kann aber auch zufällig sein.
77 Im Blick auf die Beteiligung des <Johannes> an der Sonderüberlieferung des <KE> im

Sinn von Gen 15,4 LXX könnte man folgendes - zugegebenermassen zunächst einmal
ganz und gar hypothetisches - Bild skizzieren: Der «judäische Johannes> (ein zur Zeit Jesu
noch junger Mann; aus Efrajim stammend?) hatte Jesus vielleicht schon bei Johannes dem
Täufer (Joh l,35ff.) kennengelernt, sich ihm aber erst in Jerusalem als Schüler auf Dauer
angeschlossen und dort manche der Taten und Lehren («Reden») Jesu gesehen und
gehört, hatte auch das letzte (Seder-?)Mahl Jesu mit seinen Jüngern mitgefeiert und die
<Passion> miterlebt (vgl. Mk 14,51.52; Joh 18,15 u.a.m.). Er hat bei der theologischen
Aufarbeitung des Jesusgeschehens in der Urgemeinde auf seine Art mitgewirkt - auch wenn
er (später?) theologisch einen sehr eigenen Weg ging. Vielleicht war er es (allein oder als

Mitwirkender in einem kleinen Kreis ähnlich Gesinnter), welcher die Hervorhebung der
Abrahamparasche durch Wiedergabe des <w'hinnë> mit <KE> anregte oder vornahm. Das
Verständnis der Abrahamparasche selbst jedoch als Fundament des Auferstehungsglaubens

(Rom 4,17b) sowie der Heidenmission (Rönt 4,17a+18) geht meiner Meinung nach
auf den <Stefanuskreis>, d.h. den hellenistischen Teil der Urgemeinde mit ihrer - teilweisen

- theologischen Herkunft aus Alexandria bzw. aus der theologischen Arbeit Philos
zurück. Hier im Stefanuskreis hat m.E. der «judäische Johannes« auch die hellenistische
Form des Glaubens an den einen Gott kennengelernt bzw. eine eventuell bereits von früher

her vorhandene Kenntnis des hellenistischen Judentums erweitert. -
So könnte man es sich anhand des sprachlichen Befundes und dessen, was wir sonst

über die Jerusalemer Gemeinde der Zeit vor dem Jahre 70 wissen, vorstellen. Ob aber
diese Vorstellung mit der damaligen Wirklichkeit einigermassen übereinstimmt oder ob es

nur eine Wunschvorstellung ist, diese Frage bleibt für mich offen. Doch als Arbeitshypothese

ist diese Vorstellung m.E. solange hilfreich, ja notwendig, als sie nicht durch eine
bessere Erklärung des <KE> ersetzt werden kann.



Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? 59

chigen Gemeinde Jerusalems ins Griechische mitgewirkt hat? Ist es
weiterhin denkbar, dass dieser judäische Johannes ein theologisch versierter
oder zum mindesten interessierter Mann war und als solcher - allein oder
zusammen mit einem Kreis ähnlich interessierter Jesusjünger - die
Wiedergabe von <wehinnë> durch das septuagintagriechische <KE> vorgenommen

hat? Oder gibt es schliesslich doch eine andere plausible Erklärungsmöglichkeit

für die offensichtlich der Septuaginta entnommene Bedeutung

des <KE> sowohl bei Johannes wie auch bei Markus?

Mir ist durchaus bewusst, dass auch bei Annahme dieser meiner Thesen
zum johanneischen <KE> noch viele Fragen offen bleiben78. Ich hoffe aber
doch, dass die Diskussion über die Zusammenhänge von Johannes und Markus

sowie über Jerusalemer Traditionsstoff im Johannesevangelium durch
meine Darlegungen neue Nahrung erhält.

Paul Katz, Weil am Rhein

78 Solche noch offenen Fragen sind etwa:

- Welche anderen Teile des Markusstoffes über die <KE>-Stücke hinaus könnten
ebenso aus einer (anderen) Jerusalemer Überlieferung stammen?

- Wieso sind im Johannesevangelium nur drei theologische Aussagen durch das <KE>

<und siehe> hervorgehoben?
- Welche anderen Merkmale über das <KE> und andere in dieser Arbeit gezeigten (vgl.

Abschnitt V) Besonderheiten hinaus weisen darauf hin, dass der Grundstock des
Johannesevangeliums aus Jerusalem/Judäa stammt?

- Wie ist der Zusammenhang zwischen Markus und Johannes auf der einen Seite und
der Apostelgeschichte (wenigstens ihrem ersten Teil) auf der anderen Seite zu sehen und
zu bewerten?


	Von Markus zu Johannes - oder umgekehrt? : Mögliche Wege einer Markus und Johannes gemeinsamen Sonderüberlieferung des biblischen Satzeinleiters "und siehe"

