
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 1

Artikel: Judas als Prophet wider Willen : Mt 27, 3-10 als Midrasch

Autor: Wick, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judas als Prophet wider Willen

Mt 27, 3-10 als Midrasch

Judas ist wahrscheinlich die problematischste Gestalt aller Personen, die
im Neuen Testament auftreten1. Das Matthäusevangelium bietet ein speziell
differenziertes Judasbild, welches besonders in der Perikope Mt 27,3-10
tiefgründig und mit Techniken, die an diejenigen rabbinischer Midraschim
erinnern2, ausgemalt wird.

In der ganzen Auslegungsgeschichte wurde Judas immer wieder zur
Verkörperung des ganz Schlechten und Bösen. Dennoch liess er die Christenheit
nie in Ruhe, wurde immer und immer wieder dargestellt, besonders als
Verräter Jesu und als Toter, der am Baum hängt, aber auch als einer, der beim
Abendmahl bei der Ankündigung des Verrats erschrickt wie bei Leonardo da
Vinci oder unsicher und zweifelnd wird wie bei Rubens. Obwohl Judas immer
wieder als der Schuldige schlechthin gedeutet wurde, blieb seine absolute
Schuld nicht ganz unhinterfragt. So behauptete der Dominikaner Vinzenz
Ferrer (1350-1419), dass Judas die Vergebung der Sünden erlangt hat. Hans
Denk (1495-1527), einer der ersten Glaubenstäufer, behauptete ebenfalls das

Seelenheil des Judas3.

Schon die neutestamentlichen Texte geben Anlass zu diesen sehr
unterschiedlichen Deutungen4. Judas kommt bei Mk als Person relativ wenig zur
Geltung. Wegen Geld überliefert er Jesus. Dieses Geld spezifiziert Mt als

«dreissig Silberlinge». Bei Johannes wird Judas explizit als geldgieriger
Veruntreuer der gemeinsamen Kasse dargestellt (Joh 12,4-6). Beim letzten Mahl
bezeichnet Jesus Judas nach Ml indirekt als «Überlieferer» (Mt 26,21), nach
Joh aber ganz direkt (Joh 13,26). Bei Lukas ist Judas ein Verräter (Lk 6,16:
npoôôxriç5). Bei Lukas und Johannes ergreift der Satan Besitz von Judas (Lk

1 Die These dieses Aufsatzes wurde im Juni 1999 als Habilitationsprüfungsvortrag vor
der theologischen Fakultät der Universität Basel gehalten. Ihr und insbesondere Herrn
Prof. Dr. E. Stegemann und Herrn Prof. Dr. H.-P. Mathys (Dekan) sei für das zügige Habi-
litationsverfahren gedankt.

2 Sand deutet kurz an, dass es sich allein schon in Mt 27.7-8 um eine «midraschartige
Erzählung» handelt (A. Sand, Das Evangelium nach Matthäus, RNT 1, Regensburg 1986,

548).
3 S.B. Dieckmann, Judas als Sündenbock. Eine verhängnisvolle Geschichte von Angst

und Vergeltung. München 1998, 139-140.
4 Klauck zählt in seiner umfassenden, exegetisch-historischen Judas-Studie sieben

verschiedene Judastypologien auf: 1. Verkörperung des Bösen; 2. Symbolgestalt der Subversion

und des Verrats; 3. Exponent des Selbstbehauptungswillens; 4. Unschuldiges
Werkzeug; 5. Produkt der Sagenbildung; 6. Projektion des Unbewussten; 7. Funktion der
Erzählstruktur (H.J. Klauck, Judas - ein Jünger des Herrn, Freiburg u. a. 1987, 17-32).

5 Vgl. Klauck. 1987, 45.



Judas als Prophet wider Willen 27

22,3; Joh 13,27). Nach Mt bringt sich der reuige Judas selber um. Nach der lu-
kanischen Apostelgeschichte stirbt Judas an einem Unfall auf seinem Acker,
bei dem ihm alle Eingeweide hervorgequollen sind (Apg l,18-206).

Lukas und Johannes verlegen so alles Gewicht ihrer Judasdarstellung auf
Judas als den bösen, ja satanisch besessenen Verräter. Wenn in den Johannesbriefen

von den Antichristen und Irrlehrern gewarnt wird, die «von uns
ausgegangen» sind (I Joh 2,19), aber nicht « von uns» waren und die nicht einmal
gegrüsst werden dürfen (II Joh 10-11), wird Judas im Evangelium zu genau
einem solchen antichristlichen Typos. Er ist vom Jüngerkreis «ausgegangen»
(13,30), aber er ist vom Satan ergriffen. Er ist offensichtlich einer, der nicht
mehr gegrüsst werden soll. Bei der Gefangennahme Jesu steht Judas nur
dabei. Jesus grüsst ihn nicht und Judas küsst Jesus nicht.

Im Mt-Evangelium hingegen grüsst Jesus bei der Gefangennahme den
Judas, der ihn küsst, mit der Anrede: «Freund, dazu bist du gekommen?» (Mt
26,49-50). Matthäus bietet das differenzierteste Judasbild. In Mt 27,3-10
berichtet der Evangelist über das Ende von Judas Iskarioth. Dieser bereut
seinen Verrat am unschuldigen Jesus angesichts dessen Verurteilung zum Tode
und bringt den Lohn für die Auslieferung - die dreissig Silberlinge - zurück.
Doch die Hohenpriester und die Ältesten wollen davon nichts wissen. Er
wirft das Geld in den Tempel und geht hin und erhängt sich. Die Hohenpriester

nehmen das Geld und kaufen dafür den Acker des Töpfers als Begräbnisort
für die Fremden. Der Evangelist betont als Klimax dieser Perikope mit

einer beinahe wörtlichen Zitierung von Sach 11,13, dass sich so die Schrift
erfüllt, nämlich das Wort, dass durch den Propheten Jeremia geredet worden
ist.

Zwei Fragen drängen sich auf: Erstens muss geklärt werden, weshalb hier
dieses Sacharjawort zitiert wird. Zweitens muss der explizite Hinweis auf
Jeremia, der doch scheinbar im direkten Widerspruch zum Sacharjazitat steht,
gedeutet werden.

Es ist kein Zufall, dass der Autor den Erzählfaden der Auslieferung Jesu
durch Judas im Zitat von Sach 11,13 gipfeln lässt, denn diese Tragödie nimmt
in 26,15 ihren Anfang, wo Judas die Hohenpriester fragt, was sie ihm gäben,
er wolle ihnen Jesus ausliefern. Nun heisst es: oi ôè ëoxrioav afrccp ipioiKovca
àpyûpra (sie aber zahlten ihm dreissig Silberlinge), was eine Anlehnung an
den Schluss von Sach 11,12 in der Septuaginta ist und damit unmittelbar vor

6 Wahrscheinlich wird mit dieser Darstellung als Topos aufgenommen, dass Gott ein
besonders frevelhaftes Leben mit solch einem schrecklichen Ende bestraft: Vgl. die
Schilderung des Todes von Herodes in Apg 12,22-23 und diejenige des Todes von Catullus in Jos
Bell 7. 451-453 (ähnlich Weish 4,19). In II Sam 20,9-10 grüsst Joab den Amasa mit einem
Kuss und schlitzt ihm dabei den Bauch auf. Gemäss Prov 26,27, «wer eine Grube macht,
der wird hineinfallen» (vgl. Sir 27,29), empfängt Judas so bei Lukas eine schriftgemässe
Strafe: Das, was in der Schrift ein verräterisch Küssender einem anderen zufügt, erleidet
hier der küssende Verräter selbst.



28 Peter Wick

unserem Zitat in Sach 11,13 steht: Kai sciriaav tôv gtoBöv pou ipiâKovxa àp-
yupoûç (und sie zahlten/setzten mir den Lohn: Dreissig Silberlinge7). Die
Wahl des Verbes EGxpcav für das Hebräische Wort l'PptÇH (auf die Waage
legen) zeigt, dass der Verfasser nicht direkt aus dem Hebräischen übersetzt,
sondern wahrscheinlich die in der Septuaginta überlieferte griechische
Übersetzung dieser Perikope kennt und gebraucht. Denn toxr||ii ist eher eine
unpräzise Übersetzung des Hebräischen. Jedenfalls gibt der Verfasser schon
hier zu Beginn der Judas-Tragödie ein deutliches Signal an die Leser, dass bei
Judas an den Bibeltext von Sach 11,12 zu denken ist. Dadurch ist die ganze
Verratsgeschichte des Judas zu Beginn dieser Erzählhandlung in Mt 26,15
und am Schluss in Mt 27,9-10 durch Sach 11,12 beziehungsweise Sach 11,13

gerahmt8.
Sach 11 bietet einen prophetischen Gerichtstext. Gott kündigt sein

Gericht über sein Volk an. Das Volk wird mit Schafen verglichen. Der Prophet
als Hirte soll hingehen und die Schafe zur Schlachtung verkaufen. Der Hirte
stellt es den Schafhändlern frei, den Preis für die Schafe selbst einzuschätzen,
ja sie könnten sie sogar umsonst haben, denn Gott wird das Gericht an seinem
Volk so oder so durchführen. Der Hirt erhält für die Schafe dreissig Silberlinge

und muss diese in den Tempel zum Töpfer werfen.

Sach 11,12: Und ich sagte zu ihnen: Wenn es gut ist in euren Augen, gebt mir meinen
Lohn, wenn aber nicht, lasst es bleiben! Und sie wogen mir den Lohn: Dreissig Silberlinge.
11,13: Und der HERR sprach zu mir: Wirf sie zum Töpfer, die Herrlichkeit des Wertes, den
ich ihnen wert bin! Und ich nahm die dreissig Silberlinge und warf ihn (den Lohn) in das
Haus des HERRN zum Töpfer.

Durch diesen expliziten Bezug auf Sacharja zeigt der Verfasser, dass in
Jesus sich dieses Prophetenwort erfüllt. Doch es erfüllt sich gewissermassen mit
umgekehrten Vorzeichen: Nicht die Schafe, sondern der Hirte wird ins
Martyrium ausgeliefert für den geschätzten Wert der Schafe9. Er wird an ihrer
Stelle getötet werden. Am Geschehen um den Verrat des Judas macht so die
Schrift offenbar, dass nun das Gericht über das Volk Gottes ergehen wird,
indem es als dessen Stellvertreter Jesus trifft. Judas und die Hohenpriester sind
ohne ihr Wissen zu Akteuren der sich erfüllenden Schrift geworden.

Mit der Perikope vom Ende des Judas erreichen diese Interpretationen
ihren Höhepunkt:

7 Nach Ex 21,32 entspricht dieser Betrag der Entschädigungssumme für einen getöteten

Sklaven.
8 Vgl. auch Mt 26,31; Sach 13,7.
9 Diese Verschiebung ist offensichtlich. Dennoch wird sie etwa von Gnilka eher als

unbewusste denn als tatsächlich intendierte Konstruktion des Verfassers beurteilt: «Die
Differenz hat Mt offenbar wenig gestört» (J. Gnilka, Das Matthäusevangelium, Teil 2,
HThK 1, Freiburg u. a. 1988, 391.



Judas als Prophet wider Willen 29

Mt 27,3-5: Als nun Judas, der ihn überliefert hatte, sah. dass er verurteilt worden war,
packte ihn die Reue und er brachte die dreissig Silberlinge den Hohenpriestern und den
Ältesten zurück (4) und sprach: Ich habe gesündigt, indem ich unschuldiges Blut überliefert
habe. Sie aber sagten: Was geht das uns an? Sie du zu. (5) Und er warf die Silberlinge in
den Tempel und ging weg und erhängte sich10.

Nachdem zu Beginn dieser Perikope mit den dreissig Silberlingen der Verrat

von Judas in Mt 26,15 und somit indirekt auch Sach 11,12 wieder
aufgenommen worden ist, hat nun der Verfasser mit Vers 5 begonnen, sich direkt
und wortwörtlich auf Sach 11,13 zu beziehen. Dort heisst es: IT? ink
rnrr (und ich warf ihn (d.h. den Lohn der dreissig Silberlinge) in das Haus des

Herrn). Bei Matthäus steht: «Und er warf die Silberlinge in den Tempel». Das

Evangelium bietet hier eine eigenständige Übersetzung des Hebräischen, die
erheblich vom Septuagintatext abweicht. «Und ich sandte» üp'ptöki) übersetzt
die LXX mit evßäM.co, das Evangelium aber mit pittxtD, das Hin-; !T3 wird in
der LXX exakt mit oikoç îcupiou, bei Matthäus aber mit vaôç wiedergegeben.
Weshalb gebraucht der Verfasser für die Übersetzung von Sach 11,12 die
Version der Septuaginta, für 11,13 dieselbe aber gerade nicht?

Mt 27,6: Die Hohenpriester nahmen die Silberlinge und sprachen: Es ist uns nicht
erlaubt, sie in den Tempelschatz zu legen", denn es ist Blutlohn.

Mit xtpfi aïgaxoç (Blutlohn) wird auf den Lohn der dreissig Silberlinge in
Sach 11,12 angespielt, obwohl die LXX "~Cö (meinen Lohn) nicht mit xigf|
sondern mit ptoGoç übersetzt.

Mt 27,7: Und sie fassten den Beschluss, davon den Acker des Töpfers zu einem Begräbnisort

für die Fremden zu kaufen.

Mit Kepapenç (Töpfer) wird wieder auf Sach 11,13 angespielt, wo der IHt
zweimal genannt wird. Der Unterschied zur Septuaginta ist frappant, denn
diese übersetzt den nUT mit xcovenxfiptoç, da ein Töpfer am Tempel im
Gegensatz zu einem Giesser der Tempelwährung überhaupt nicht vorstellbar ist.
Bei Matthäus taucht nun der Töpfer auf, obwohl dieser gerade nicht im Tempel

sitzt, sondern dessen Acker von dem in den Tempel geworfenen Geld
gekauft wird. Von einem Acker aber ist in Sach 11,13 nicht die Rede.

Mt 27,8: Deshalb wird jener Acker bis heute Blutacker genannt.

Mit diesem Vers werden diese Ereignisse als Ätiologie gedeutet. Doch
damit ist das Ziel dieser Perikope nicht erreicht12. Obwohl der Verfasser nun

10 Vgl. II Kön 17,23.
11 Jos Jud Bell 2,175.
12 H. Frankemölle argumentiert: Leser des Mt-Ev, die man in der Regel in der

Grossstadt Antiochien in Syrien lokalisiert, werden keine «Kenntnisse oder Interesse an
der Kenntnis einer Lokaltradition aus Jerusalem» gehabt haben; H. Frankemölle,
Matthäuskommentar 2, Düsseldorf 1997,474; gegen U. Luck, Das Evangelium nach Matthäus,
ZBK.NT 1, Zürich 1993,297-298.



30 Peter Wick

schon mehrfach auf Sach 11.13 angespielt hat, bringt er erst jetzt explizit Sach
11,13 als Zitat, und verweist aber dabei ausdrücklich auf einen anderen
Propheten, auf Jeremia.

Mt 27,9a: Damals erfüllte sich das durch den Propheten Jeremia Geredete:

Nun kommt eine freie Übersetzung von Sach 11,13, die die Reihenfolge
der Sinnzeilen des hebräischen Textes umstellt und erheblich von der ebenfalls

freien Übersetzung dieses Verses in der Septuaginta abweicht.

Mt 27,9b-10: Und ich nahm die dreissig Silberlinge, den geschätzen Wert, welchen sie
für sich von den Söhnen Israels abgeschätzt haben (10) und ich gab sie für den Acker des

Töpfers.

Das Prophetenwort erfüllt sich gemäss dem Evangelisten, indem nach

Sacharja der Prophet, nach dem Evangelium aber Judas die dreissig Silberlinge

nimmt (pOpil iinpXl). Judas ist dieser Prophet. Der Prophet
verkauft aber nicht die Schafe für den von den Schafhändlern für sich von ihnen
abgeschätzten Wert, sondern für genau diesen Wert als Stellvertretung für die
Söhne Israels den Hirten13. Die Schafhändler sind die Hohenpriester und die
Ältesten.

Doch sind wir sicher, dass Judas dieser Prophet ist? Diese Annahme
bereitete vielen Exegeten Unbehagen. J. Klauck schreibt: «Judas übernimmt
partiell die Rolle des Propheten. Ob das dem Redaktor bewusst war und ob
er es dahingehend auswerten will, dass Judas anstelle des Propheten, unwissend

und wider eigenes Wollen, einen göttlichen Auftrag ausführt? Die
Annahme erscheint um eine Spur zu kühn.»14 Dieses Unbehagen ist bis in die
Textzeugen und Übersetzungen des Zitatwortes hinein nachzuweisen. Da das

e?iaßov (ich nahm) rein grammatikalisch auch als «sie nahmen» übersetzt werden

kann, wurde das ëôcoKa (ich gab), wie es etwa in der Sinaiticushandschrift
steht, z. B. in der Vaticanushandschrift als Plural eScdkcxv wiedergegeben, so
im NA aufgenommen und hat dadurch viele Bibelübersetzungen zu einer
Pluralübersetzung dieses Schriftzitates geführt, obwohl der hebräische und
griechische alttestamentliche Zitatstext eindeutig die erste Person verwendet.
Eine solche Übersetzung ist schon dadurch nicht möglich, dass am Schluss
dieses Wortes die erste Person Singular («mir») in einen Schriftzitatstext aus
dem Buch Exodus eingefügt wird: Wie der Herr mir befohlen hat. Dadurch
wird die Singularbedeutung des ganzen Zitates deutlich festgelegt13.

13 Die «Söhne Israels» sind nicht Subjekt, sondern Objekt des Abschätzens (Mediale
Verbform + ànà riimv 'Iaparp. als Wiedergabe von CH'biJQ; gegen W. Wiefel. Das Evangelium

nach Matthäus, ThHK 1, Leipzig 1998, 469 und Th. Zahn, Das Evangelium des
Matthäus. KNT 1. Leipzig J1922, 709.

14 Klauck, 1987,51.
15 Wiefel drückt das Unbehagen der Exegeten anschaulich aus. Er meint zu diesem

prophetischen Auftragswort, dass es etwas schwierig sei, wenn man den in der 1. Pers.



Judas als Prophet wider Willen 31

Alles, was bis jetzt über dieses Erfüllungszitat gesagt wurde, kann nicht als
midraschische Schriftauslegung bezeichnet werden. Ein Midrasch liegt nach
der streng formalen Definition von Arnold Goldberg dann vor, wenn ein
Schriftzitat nicht nur mit anderen Worten wiedergegeben, sondern weiterführend

erklärt, beziehungsweise ihm neu Ausdruck gegeben wird16. Bei einem
Erfüllungszitat ist das nicht automatisch der Fall, denn dort wird nicht die
Schrift gedeutet, sondern ein Geschehen. Doch dieser Befund ändert sich,
wenn der Bezug zu Jeremia betrachtet wird, auf den die Einleitung des

Erfüllungszitates wert legt. In Jeremia kommt im 18. und im 19. Kapitel ein Töpfer
vor. Im 32. Kapitel spielt ein Acker eine grosse Rolle. Die Worte «Töpfer»
und «Acker» verbinden also den Sacharjatext mit Jeremia17. Allerdings
kommt im eigentlichen Sacharjatext kein Acker vor, sondern dieser wurde
von Matthäus beim Töpfer eingefügt. Durch die gegenseitige Verknüpfung
dieser Texte entsteht ein neuer Aussagegehalt. Die Verbindung scheint
künstlich. Doch sie ist tatsächlich sehr technisch, denn Jeremia muss den Ak-
ker mit «Silberlingen» kaufen (Jer 32,9). So werden - auf der rein technischen
Ebene - zwei ganz verschiedene Jeremiatexte gewissermassen extern über
den Sacharjatext verbunden, der als verbindende Schlüsselwörter sowohl
«Silberlinge» als auch «Töpfer» besitzt. Solche Verknüpfungen biblischer
Texte durch Schlüsselwörter sind aus der Auslegungstechnik rabbinischer
Midraschim wohl bekannt18.

Doch diese Midraschtechnik will nicht nur die Wörter sondern auch die
Inhalte der verschiedenen Texte miteinander verbinden. Im Matthäusevangelium

wird, indem sich Sach 11,13 erfüllt, Jesus als Hirte anstelle der Schafe
Israels getötet. In Jer 19,1-13 muss der Prophet beim Töpfer einen Topf kaufen

und ihn zerschellen als Gerichtszeichen über Juda, dem die Zerstörung
durch die Babylonier bevorsteht. An der bevorstehenden Hinrichtung Jesu

wird sich gleichfalls ein Gericht vollziehen. In Jer 32,1-44 muss der Prophet
im Angesicht der nicht mehr abwendbaren Katastrophe der Zerstörung Jeru-

Sing. gehaltenen Anfang auf Judas bezieht (Wiefel,1998, 469). Neben Wiefel folgen z. B.
auch Zahn. 1922. 708-709 (ausfühlich in Anm. 75) und F.D. Bruner, Matthew 13-28, Bd. 2,
Dallas u. a. 1990, 1024 der Singularversion. Viele entscheiden sich aber trotz des got für
eine Pluralübersetzung wie z. B. Sand, 1986, 547f.; vgl. Frankemölle, 1997, 54; D.A.
Hagner, Matthew 14-28, Word Biblical Commentary 33b, Dallas 1995, 813-814, der
bezeichnenderweise vom «discordant» got spricht.

16 A. Goldberg, Midrashsatz. Vorschläge für die descriptive Terminologie der
Formanalyse rabbinischer Texte, FJB 17, 1989, 45-56, 46. Ders., Die funktionale Form
Midrasch, FJB 10, 1982, 1-45, 15. Vgl. L. Teugels, Midrasch in the Bible or Midrasch on the
Bible? Critical Remarks about the Uncritical Use of a Term. Bibel und Midrasch. Zur
Bedeutung der rabbinischen Exegese für die Bibelwissenschaft, Hg. G. Bodendorfer - M.
Miliard, Tübingen 1998, 43-63.

17 Vgl. Gnilka, 1988, 4481'; Frankemölle, 1997, 474; ausführlich Hagner, 1995, 814-815.
ls Bei der Nennung des Propheten Jeremia in diesem Sacharja-Mischzitat liegt also

kein «Gedächtnisfehler des Mt» vor (Zahn, 1922, 708).



32 Peter Wick

salems dennoch einen Acker kaufen. Dieser Ackerkauf ist Zeichen dafür,
dass nach der Katastrophe Gott eine neue Heilszeit aufrichten wird, in der
wieder gekauft und verkauft, bebaut und ernährt werden wird. Die Katastrophe

der Hinrichtung Jesu ist ebenfalls unabwendbar, doch danach wird Gott
neues Heil anbrechen lassen.

Durch die Auslieferung Jesu an die Hohenpriester und durch die Rückgabe
der dreissig Silberlinge in den Tempel muss Judas Iskarioth all das

Genannte prophezeien und die Schrift zu ihrer Erfüllung führen. Die
Hohenpriester, die das Geld für den Töpferacker geben, werden in diesen prophetischen

Auftrag des Judas miteingespannt.
Die hier gebotene Auslegung könnte anstössig wirken. Viele Exegeten

haben die Pforte zu dem hier beschrittenen Weg gesehen, haben ihn aber
dennoch nicht eingeschlagen. Ist ein Prophet wider Willen, der «out of
control» handeln muss, überhaupt vorstellbar? Im rabbinischen Judentum ist die
Annahme eines freien Willens Voraussetzung für das Tun der Gebote. Eine
der schwierigsten Stellen der Tora für diese Voraussetzung ist die Verstok-
kung Pharaos in der Exodusgeschichte. Der Pharao wird in der Zeit, in der
Moses immer wieder vor ihm auftritt und die Freilassung des Volkes fordert,
von Gott verstockt, so dass er Israel gar nicht mehr ziehen lassen kann. Am
Schluss unseres Sacharja-Jeremia-Zitates in Mt 27,10 steht ein Satz, der mit
diesen Propheten nichts zu tun hat: Wie der Herr mir befohlen hat. Dieser Satz
stammt ausgerechnet aus einem Schlüsseltext dieser Verstockungsgeschichte,
nämlich aus Ex 9,12. Dieses Wort folgt - abgesehen vom Einschub des oben

genannten Wortes «mir» - eindeutig der in der LXX überlieferten Version,
die Gott als den Verstockenden noch mehr betont als der hebräische Text.
Hier heisst es: «Der HERR aber machte das Herz des Pharao hart, und er
hörte nicht auf sie, wie der HERR zu Mose geredet hatte.» In der Septuaginta
aber: «Wie der Herr befohlen hat». Die Verstockung des Pharao resultiert
aus einer göttlichen Anordnung.

Wenn in einem Midrasch ein Prophetenwort mit der Tora verknüpft wird,
kommt in der Regel dem Toratext eine besonders wichtige Funktion zu. Ex
9,12 muss die matthäische Deutung des Judas als Prophet wider Willen
tragen. Doch nicht allein dieses Versfragment drängt zu einer solchen Auslegung,

sondern sie erhält auch Unterstützung vom «Töpfer» Jeremias (Jer
18,1-17): Jeremia geht auf Geheiss Gottes in das Haus des Töpfers. Diesem
missratet in diesem Augenblick ein Gefäss, und er macht ein neues Gefäss aus
demselben Ton. Dem Jeremia wird das Gesehene folgendermassen gedeutet:
Gott kann ein Volk, dessen Untergang er beschlossen hat, dennoch retten,
wenn es Busse tut. Ebenso kann er sich des Guten gereuen lassen, dass er
einem anderen Volk gesagt hat. Dieser Text betont die Freiheit Gottes19. Gott

19 Auch Paulus spielt in dieser Weise in Rom 9,20-21 auf Jer 18 an.



Judas als Prophet wider Willen 33

kann also den Judas, obwohl zum Jünger berufen, auch in ein grosses Gericht
führen aufgrund seiner Untat. Judas muss - sich selbst zum Gericht - die
Propheten und die Tora erfüllen. Gott hat es ihm mit seinem unverfügbaren Willen

befohlen.
Ein solcher prophetischer Dienst wider Willen ist für den Verfasser dieses

Evangeliums auch aufgrund der Bergpredigt vorstellbar. In Mt 7,15-23 heisst

es:

Nehmt euch in acht vor den Lügenpropheten, welche zu euch in Kleidern von Schafen
kommen, von innen her aber sind sie räuberische Wölfe. An ihren Früchten werdet ihr sie

erkennen. (V. 16b-20). Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, wird in das Königreich
der Himmel hineingehen. Sondern derjenige, der den Willen meines Vaters, der in den
Himmeln ist, tut. Viele werden an jenem Tag zu mir sagen: Herr, Herr. Haben wir nicht in
deinem Namen prophezeit.... Und dann werde ich ihnen bekennen: Ich habe euch niemals
gekannt. Geht weg von mir. [ihr], die die Gesetzlosigkeit wirken.

Ein Lügenprophet erweist sich nach Dt 13,1-4 daran, ob er im richtigen
Namen prophezeit. Nach Dt 18,20-22 aber wird ein Prophet, der im richtigen
Namen prophezeit, als Lügner erkannt, wenn seine Prophezeiung nicht
eintrifft. Die Lügenpropheten, auf die sich Matthäus bezieht, erfüllen aber gerade

diese beiden negativen Kriterien nicht, denn sie prophezeien im Namen
Jesu und stehen auch noch am letzten Tag zu ihrem prophetischen Wirken,
was nur heissen kann, dass ihre Prophezeiungen nicht falsch waren. Dennoch
wird Jesus diese im richtigen Namen richtig prophezeienden Propheten nicht
kennen, weil sie nicht den Willen des Vaters getan haben. Judas könnte ein
solcher Lügenprophet sein, der gesündigt hat: Er hat Jesus ausgeliefert. Doch
gerade durch sein Handeln erfüllen sich die heiligen Schriften. Für den
Evangelisten ist ein solcher Prophet wider Willen, der ethisch zwar ein Lügenprophet

ist, aber dennoch richtig prophezeit, ja prophezeien muss, also durchaus
vorstellbar20.

Der prophezeiende Judas hat nach eigenen Angaben gesündigt. Doch hat
er tatsächlich nicht den Willen des Vaters getan? Hat er nicht gehandelt, wie
der Herr ihm befohlen hat? Spätestens, wenn diese Frage gestellt wird, kann
der matthäische Judas nicht mehr in ein Schwarz-Weiss-Schema eingeordnet
werden. Ist er richtig prophezeiender Lügenprophet oder einfach Prophet
wider Willen?21

2(1 In der Didache wird dieses Motiv weitergeführt: Did 11,7-8 «Und jeden Propheten,
der im Geist redet, sollt ihr weder prüfen noch beurteilen! Denn jede Sünde wird vergeben

werden, diese Sünde aber wird nicht vergeben werden. Nicht jeder, der im Geist redet,
ist ein Prophet, sondern nur, wenn seine Lebensweise sich am Herrn orientiert. An der
Lebensweise sollt ihr erkennen, ob einer ein echter Prophet ist». Nicht an seinen vielleicht
richtigen Prophezeiungen!

21 Jedenfalls lässt sich Ml nicht in die These von der «fortschreitenden Verteufelung»
des Judas einordnen (gegen Frankemölle, 1997, 443; Klauck, 1987, 48-92.137-142).



34 Peter Wiek

Nur im Matthäusevangelium fragt Judas bei der Ankündigung des Verrats
durch Jesus: «Doch nicht etwa ich, Rabbi?» (Mrpi eyco eigt, paßßt). Klauck
kommentiert: «Die Unverfrorenheit, ja die ungeheure Frechheit, die Judas an
den Tag legt, indem er es wagt, jetzt noch den Ahnungslosen zu spielen, wirft
auf seinen Charakter ein äussert ungünstiges Licht.»22 Trifft diese Deutung
zu? Könnte es nicht auch sein, dass Judas hier merkt, dass ihm sein Verrat
ausser Kontrolle gerät, und dass er nicht mehr handelndes Subjekt ist,
sondern zum Spielball der sich erfüllenden Schrift geworden ist. Unmittelbar
vorher sagt Jesus nämlich (Mt 26,24): «Der Menschensohn geht zwar dahin,
wie geschrieben steht; doch weh dem Menschen, durch den der Menschensohn

verraten wird!»
Doch weshalb wird ausgerechnet in der Perikope vom Ende des Judas ein

Erfüllungszitat in einer solch dichten Art als Midrasch eingeführt, der
vielschichtig und in extrem komplexer Weise so viele Schriften miteinander
verbindet? Der Verfasser ist als «Schriftgelehrter» hier an kein Jesuswort und an
keine Handlung Jesu gebunden. Er ist frei. Er kann aus der «Pflicht» des

Evangelisten heraustreten und zur Evangelisten-«Kür» antreten und
ungehindert Altes und Neues aus seinem Schatz hervorholen. Sowohl der heilige
hebräische als auch der heilige griechische Text werden miteinander eigenwillig

verbunden23. Beide erfüllen sich. Die Verknüpfung der Schriften und
deren Inhalte ist so eng, dass das historische Geschehen zurücktritt und der
Schrifterfüllung völlig nachgeordnet wird. I. Heinemann definierte den
Midrasch sehr weit als «schöpferische Geschichtsschreibung»24. Eine Erzählung
wird geschaffen durch die Aneinanderreihung von Bibelzitaten und
biblischen Motiven. Genau das lässt sich hier im Mt-Evangelium auf eine
eindrückliche Weise beobachten.

Anstelle einer Zusammenfassung der Beschreibung dieses komplexen
und anspruchsvollen Midrasches in Mt 27,9-10 soll nun versucht werden, den

expliziten und impliziten Sinngehalt dieser Schriftinterpretation möglichst
weitgehend auszuschöpfen. Was rnusste der Prophet wider Willen eigentlich
prophezeien? Jesus ist der Hirte, der stellvertretend für sein Volk stirbt. Göttliche

Gerichtsansagen erfüllen sich an ihm in der Katastrophe der Kreuzigung.

Aber ein Töpferacker muss als Heilszeichen für die Zeit danach gekauft

22 Klauck, 1987,60.
23 Die Rezeption und Bearbeitung der uns in der hebräischen Bibel und in der Septua-

ginta überlieferten Textversionen ist so eigenwillig und kreativ, dass sie am plausibelsten
dem Verfasser des Evangeliums und nicht einer unbekannten Vorlage zuzuschreiben ist;
zur grundsätzlichen Problematik s. D.A. Koch, Die Überlieferung und Verwendung der
Septuaginta im ersten nachchristlichen Jahrhundert. Begegnungen zwischen Christentum
und Judentum in Antike und Mittelalter, Festschrift H. Schreckenberg, Hg. D.A. Koch -
H. Lichtenberger, Göttingen 1993, 215-244, 234-235.

24 Nach G. Stemberger. Midrasch. Vom Umgang der Rabbinen mit der Bibel. München

1989,24.



Judas als Prophet wider Willen 35

werden. Doch welches kommende Heil ist damit gemeint? Das Heilszeichen
Acker ist bei Matthäus definiert als zukünftiger Friedhof für die Fremden.
Die Katastrophe des Todes Jesu ist unabwendbar, aber sie wird - die
Verknüpfung mit Jeremia zeigt das an - Heil auf diesen Acker, nämlich auf den
Fremdenfriedhof bringen; das kann nichts anderes heissen, als dass nach der
Katastrophe des Todes Jesu die Auferstehung der Toten auch den Völkern
zuteil wird. Denn was für ein Heil könnte es auf einem Friedhof geben, wenn
nicht das Heil der Totenauferstehung? Der Erste, der das prophezeien muss,
ist Judas Ischariot, der Prophet wider Willen, der Jesus überliefert hat.

Nach der Kreuzigung und dem Tod Jesu werden als unmittelbare Folge
davon die ersten Leiber der Heiligen Israels aus ihren Gräbern auferstehen

(Mt 27,52-53). Das geschieht nur in diesem Evangelium. An dessen Schluss
werden die Jünger zu den Völkern gesandt, um ihnen die Taufe und die
Gebote Jesu zu bringen. Die Völker werden so - die Perikope Mt 27,3-10 nimmt
als produktiver Midrasch diese Heilsansage vorweg25 - Anteil an der
Auferstehung aus den Toten erhalten.

Peter Wiek, Basel

25 Aufgrund der midraschischen Form dieser Perikope stellt sich die Frage, ob das

Bedeutungsfeld dieser Wörter nicht assoziativ weitere Interpretationsmöglichkeiten
gerade in Bezug auf die Tora eröffnet? Denn dort existiert bekanntlich die enge Verknüpfung

des Töpfers mit der Ackererde (Gen 2,5-7). So betrachtet würden hier vom Thema
der Totenauferstehung her Assoziationen zu (Neu-)Schöpfungsvorstellungen ermöglicht.


	Judas als Prophet wider Willen : Mt 27, 3-10 als Midrasch

