Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 57 (2001)

Heft: 1

Artikel: Judas als Prophet wider Willen : Mt 27, 3-10 als Midrasch
Autor: Wick, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Judas als Prophet wider Willen

Mt 27, 3-10 als Midrasch

Judas ist wahrscheinlich die problematischste Gestalt aller Personen, die
im Neuen Testament auftreten'. Das Matthéiusevangelium bietet ein speziell
differenziertes Judasbild, welches besonders in der Perikope Mt 27.3-10 tief-
griindig und mit Techniken, die an diejenigen rabbinischer Midraschim erin-
nern?, ausgemalt wird.

In der ganzen Auslegungsgeschichte wurde Judas immer wieder zur Ver-
korperung des ganz Schlechten und Bosen. Dennoch liess er die Christenheit
nie in Ruhe, wurde immer und immer wieder dargestellt, besonders als Ver-
riter Jesu und als Toter, der am Baum hiingt, aber auch als einer, der beim
Abendmahl bei der Ankiindigung des Verrats erschrickt wie bei Leonardo da
Vinci oder unsicher und zweifelnd wird wie bei Rubens. Obwohl Judas immer
wieder als der Schuldige schlechthin gedeutet wurde, blieb seine absolute
Schuld nicht ganz unhinterfragt. So behauptete der Dominikaner Vinzenz
Ferrer (1350-1419), dass Judas die Vergebung der Siinden erlangt hat. Hans
Denk (1495-1527), einer der ersten Glaubenstiufer, behauptete ebenfalls das
Seelenheil des Judas®.

Schon die neutestamentlichen Texte geben Anlass zu diesen sehr unter-
schiedlichen Deutungen®. Judas kommt bei Mk als Person relativ wenig zur
Geltung. Wegen Geld iiberliefert er Jesus. Dieses Geld spezifiziert Mt als
«dreissig Silberlinge». Bei Johannes wird Judas explizit als geldgieriger Ver-
untreuer der gemeinsamen Kasse dargestellt (Joh 12,4-6). Beim letzten Mahl
bezeichnet Jesus Judas nach Mt indirekt als «Uberlieferer» (Mt 26,21), nach
Joh aber ganz direkt (Joh 13,26). Bei Lukas ist Judas ein Verriter (Lk 6,16:
npodotc’). Bei Lukas und Johannes ergreift der Satan Besitz von Judas (Lk

' Die These dieses Aufsatzes wurde im Juni 1999 als Habilitationspriifungsvortrag vor
der theologischen Fakultit der Universitdt Basel gehalten. Thr und insbesondere Herrn
Prof. Dr. E. Stegemann und Herrn Prof. Dr. H.-P. Mathys (Dekan) sei fiir das ziigige Habi-
litationsverfahren gedankt.

? Sand deutet kurz an, dass es sich allein schon in Mt 27,7-8 um eine «midraschartige
Erzidhlung» handelt (A. Sand, Das Evangelium nach Matthidus, RNT 1. Regensburg 1986,
548).

? S.B. Dieckmann, Judas als Siindenbock. Eine verhiingnisvolle Geschichte von Angst
und Vergeltung, Miinchen 1998, 139-140.

* Klauck ziihlt in seiner umfassenden, exegetisch-historischen Judas-Studie sieben ver-
schicdene Judastypologien auf: 1. Verkorperung des Bosen; 2. Symbolgestalt der Subver-
sion und des Verrats; 3. Exponent des Selbstbehauptungswillens; 4. Unschuldiges
Werkzeug; 5. Produkt der Sagenbildung; 6. Projektion des Unbewussten; 7. Funktion der
Erzahlstruktur (H.J. Klauck, Judas — ein Jinger des Herrn, Freiburg u. a. 1987, 17-32).

5 Vgl. Klauck, 1987, 45.



Judas als Prophet wider Willen 27

22.,3;Joh 13,27). Nach Mt bringt sich der reuige Judas selber um. Nach der lu-
kanischen Apostelgeschichte stirbt Judas an einem Unfall auf seinem Acker,
bei dem ihm alle Eingeweide hervorgequollen sind (Apg 1,18-20°).

Lukas und Johannes verlegen so alles Gewicht ihrer Judasdarstellung auf
Judas als den bosen, ja satanisch besessenen Verriter. Wenn in den Johannes-
briefen von den Antichristen und Irrlehrern gewarnt wird, die «von uns aus-
gegangen» sind (I Joh 2,19), aber nicht « von uns» waren und die nicht einmal
gegriisst werden diirfen (IT Joh 10-11), wird Judas im Evangelium zu genau ei-
nem solchen antichristlichen Typos. Er ist vom Jiingerkreis «ausgegangen»
(13,30), aber er ist vom Satan ergriffen. Er ist offensichtlich einer, der nicht
mehr gegriisst werden soll. Bei der Gefangennahme Jesu steht Judas nur da-
bei. Jesus griisst ihn nicht und Judas kiisst Jesus nicht.

Im Mt-Evangelium hingegen griisst Jesus bei der Gefangennahme den Ju-
das, der ihn kiisst, mit der Anrede: «Freund, dazu bist du gekommen?» (Mt
26,49-50). Matthéus bietet das differenzierteste Judasbild. In Mt 27,3-10 be-
richtet der Evangelist iiber das Ende von Judas Iskarioth. Dieser bereut sei-
nen Verrat am unschuldigen Jesus angesichts dessen Verurteilung zum Tode
und bringt den Lohn fiir die Auslieferung — die dreissig Silberlinge — zurlick.
Doch die Hohenpriester und die Altesten wollen davon nichts wissen. Er
wirft das Geld in den Tempel und geht hin und erhéngt sich. Die Hohenprie-
ster nehmen das Geld und kaufen dafiir den Acker des Topfers als Begribnis-
ort fiir die Fremden. Der Evangelist betont als Klimax dieser Perikope mit ei-
ner beinahe wortlichen Zitierung von Sach 11,13, dass sich so die Schrift er-
fullt, ndmlich das Wort, dass durch den Propheten Jeremia geredet worden
ist.

Zwei Fragen dringen sich auf: Erstens muss geklirt werden, weshalb hier
dieses Sacharjawort zitiert wird. Zweitens muss der explizite Hinweis auf Je-
remia, der doch scheinbar im direkten Widerspruch zum Sacharjazitat steht,
gedeutet werden.

Es ist kein Zufall, dass der Autor den Erzdhlfaden der Auslieferung Jesu
durch Judas im Zitat von Sach 11,13 gipfeln ldsst, denn diese Tragodie nimmt
in 26,15 ihren Anfang, wo Judas die Hohenpriester fragt, was sie ihm gében,
er wolle ihnen Jesus ausliefern. Nun heisst es: ot 8¢ €omocav oUTd TpLdKovTa
apyVpia (sie aber zahlten ithm dreissig Silberlinge), was eine Anlehnung an
den Schluss von Sach 11,12 in der Septuaginta ist und damit unmittelbar vor

® Wahrscheinlich wird mit dieser Darstellung als Topos aufgenommen, dass Gott ein
besonders frevelhaftes Leben mit solch einem schrecklichen Ende bestraft: Vgl. die Schil-
derung des Todes von Herodes in Apg 12.22-23 und diejenige des Todes von Catullus in Jos
Bell 7, 451-453 (dahnlich Weish 4,19). In II Sam 20,9-10 griisst Joab den Amasa mit einem
Kuss und schlitzt ihm dabei den Bauch auf. Gemiss Prov 26,27, «wer eine Grube macht,
der wird hineinfallen» (vgl. Sir 27,29), empfingt Judas so bei Lukas eine schriftgemisse
Strafe: Das, was in der Schrift ein verriterisch Kiissender einem anderen zufiigt, erleidet
hier der kiissende Verriiter selbst.



28 Peter Wick

unserem Zitat in Sach 11,13 steht: kol £otnoav 10v pieBov pov tpraxovio ap-
yupotc (und sie zahlten/setzten mir den Lohn: Dreissig Silberlinge’). Die
Wahl des Verbes €¢otnoay fiir das Hebriische Wort W'?P\Zj;‘l (auf die Waage le-
gen) zeigt, dass der Verfasser nicht direkt aus dem Hebréischen tibersetzt,
sondern wahrscheinlich die in der Septuaginta iiberlieferte griechische Uber-
setzung dieser Perikope kennt und gebraucht. Denn iotnut ist eher eine un-
prizise Ubersetzung des Hebriischen. Jedenfalls gibt der Verfasser schon
hier zu Beginn der Judas-Tragodie ein deutliches Signal an die Leser, dass bei
Judas an den Bibeltext von Sach 11,12 zu denken ist. Dadurch ist die ganze
Verratsgeschichte des Judas zu Beginn dieser Erzdhlhandlung in Mt 26,15
und am Schluss in Mt 27.9-10 durch Sach 11,12 beziehungsweise Sach 11,13
gerahmt®.

Sach 11 bietet einen prophetischen Gerichtstext. Gott kiindigt sein Ge-
richt iiber sein Volk an. Das Volk wird mit Schafen verglichen. Der Prophet
als Hirte soll hingehen und die Schafe zur Schlachtung verkaufen. Der Hirte
stellt es den Schafhiindlern frei, den Preis fiir die Schafe selbst einzuschitzen,
jasie konnten sie sogar umsonst haben, denn Gott wird das Gericht an seinem
Volk so oder so durchfiihren. Der Hirt erhélt fiir die Schafe dreissig Silberlin-
ge und muss diese in den Tempel zum Topfer werfen.

Sach 11,12: Und ich sagte zu ihnen: Wenn es gut ist in euren Augen, gebt mir meinen
Lohn, wenn aber nicht, lasst es bleiben! Und sie wogen mir den Lohn: Dreissig Silberlinge.
11,13: Und der HERR sprach zu mir: Wirf sie zum Topfer, die Herrlichkeit des Wertes, den
ich ihnen wert bin! Und ich nahm die dreissig Silberlinge und warf ihn (den Lohn) in das
Haus des HERRN zum Topfer.

Durch diesen expliziten Bezug auf Sacharja zeigt der Verfasser, dass in Je-
sus sich dieses Prophetenwort erfiillt. Doch es erfiillt sich gewissermassen mit
umgekehrten Vorzeichen: Nicht die Schafe, sondern der Hirte wird ins Mar-
tyrium ausgeliefert fiir den geschitzten Wert der Schafe’. Er wird an ihrer
Stelle getotet werden. Am Geschehen um den Verrat des Judas macht so die
Schrift offenbar, dass nun das Gericht iiber das Volk Gottes ergehen wird, in-
dem es als dessen Stellvertreter Jesus trifft. Judas und die Hohenpriester sind
ohne ihr Wissen zu Akteuren der sich erfiillenden Schrift geworden.

Mit der Perikope vom Ende des Judas erreichen diese Interpretationen ih-
ren Hohepunkt:

7 Nach Ex 21,32 entspricht dieser Betrag der Entschidigungssumme fiir einen getote-
ten Sklaven.

¥ Vgl. auch Mt 26,31; Sach 13.,7.

? Diese Verschiebung ist offensichtlich. Dennoch wird sie etwa von Gnilka cher als
unbewusste denn als tatséchlich intendierte Konstruktion des Verfassers beurteilt: «Die
Differenz hat Mt offenbar wenig gestort» (J. Gnilka, Das Matthiusevangelium, Teil 2,
HThK 1, Freiburg u. a. 1988, 391.



Judas als Prophet wider Willen 29

Mt 27.3-5: Als nun Judas, der 1thn tiberliefert hatte, sah, dass er verurteilt worden war,
packte ihn die Reue und er brachte die dreissig Silberlinge den Hohenpriestern und den Al-
testen zuriick (4) und sprach: Ich habe gesiindigt, indem ich unschuldiges Blut iiberliefert
habe. Sie aber sagten: Was geht das uns an? Sie du zu. (5) Und er warf die Silberlinge in
den Tempel und ging weg und erhingte sich’.

Nachdem zu Beginn dieser Perikope mit den dreissig Silberlingen der Ver-
rat von Judas in Mt 26,15 und somit indirekt auch Sach 11,12 wieder aufge-
nommen worden ist, hat nun der Verfasser mit Vers 5 begonnen, sich direkt
und wortwortlich auf Sach 11,13 zu beziehen. Dort heisst es: 72 K '[‘mm
M (und ich warf ihn (d.h. den Lohn der dreissig Silberlinge) in das Haus des
Herrn). Bei Matthius steht: «Und er warf die Silberlinge in den Tempel». Das
Evangelium bietet hier eine eigenstindige Ubersetzung des Hebriischen, die
erheblich vom Septuagintatext abweicht. «Und ich sandte» (T‘?w};]) iibersetzt
die LXX mit evpdAlw, das Evangelium aber mit pinte, das M1 7" wird in
der LXX exakt mit olkog kvptov, bei Matthéus aber mit vaog wiedergegeben.
Weshalb gebraucht der Verfasser fiir die Ubersetzung von Sach 11,12 die
Version der Septuaginta, fiir 11,13 dieselbe aber gerade nicht?

Mt 27,6: Die Hohenpriester nahmen die Silberlinge und sprachen: Es ist uns nicht er-
laubt, sie in den Tempelschatz zu legen'', denn es ist Blutlohn.

Mit twun oipotog (Blutlohn) wird auf den Lohn der dreissig Silberlinge in
Sach 11,12 angespielt, obwohl die LXX 20 (meinen Lohn) nicht mit tun
sondern mit woBog tibersetzt.

Mt 27.7: Und sie fassten den Beschluss, davon den Acker des Topfers zu einem Begrib-
nisort fiir die Fremden zu kaufen.

Mit kepopevg (Topfer) wird wieder auf Sach 11,13 angespielt, wo der 27
zweimal genannt wird. Der Unterschied zur Septuaginta ist frappant, denn
diese libersetzt den %7 mit ywvevtprog, da ein Topfer am Tempel im Ge-
gensatz zu einem Giesser der Tempelwidhrung tiberhaupt nicht vorstellbar ist.
Bei Matthéus taucht nun der Topfer auf, obwohl dieser gerade nicht im Tem-
pel sitzt, sondern dessen Acker von dem in den Tempel geworfenen Geld ge-
kauft wird. Von einem Acker aber ist in Sach 11,13 nicht die Rede.

Mt 27.,8: Deshalb wird jener Acker bis heute Blutacker genannt.

Mit diesem Vers werden diese Ereignisse als Atiologie gedeutet. Doch da-
mit ist das Ziel dieser Perikope nicht erreicht'>. Obwohl der Verfasser nun

Vel 1T Kén 17,23,

' Jos Jud Bell 2,175.

1" H. Frankemolle argumentiert: Leser des Mt-Ev, die man in der Regel in der
Grossstadt Antiochien in Syrien lokalisiert, werden keine «Kenntnisse oder Interesse an
der Kenntnis einer Lokaltradition aus Jerusalem» gehabt haben; H. Frankemdlle, Mat-
thduskommentar 2, Diisseldorf 1997, 474; gegen U. Luck, Das Evangelium nach Matthius,
ZBK.NT 1, Ziirich 1993, 297-298.



30 Peter Wick

schon mehrfach auf Sach 11,13 angespielt hat, bringt er erst jetzt explizit Sach
11,13 als Zitat, und verweist aber dabei ausdriicklich auf einen anderen Pro-
pheten, auf Jeremia.

Mt 27.9a: Damals erfiillte sich das durch den Propheten Jeremia Geredete: ...

Nun kommt eine freie Ubersetzung von Sach 11,13, die die Reihenfolge
der Sinnzeil_(_an des hebriischen Textes umstellt und erheblich von der eben-
falls freien Ubersetzung dieses Verses in der Septuaginta abweicht.

Mt 27.9b-10: Und ich nahm die dreissig Silberlinge, den geschitzen Wert, welchen sie
[iir sich von den S6hnen Israels abgeschiitzt haben (10) und ich gab sie fiir den Acker des
Topfers.

Das Prophetenwort erfiillt sich gemiss dem Evangelisten, indem nach
Sacharja der Prophet, nach dem Evangelium aber Judas die dreissig Silberlin-
ge nimmt (927 WYY 7MPKI). Judas ist dieser Prophet. Der Prophet ver-
kauft aber nicht die Schafe fiir den von den Schafhindlern fiir sich von ihnen
abgeschitzten Wert, sondern fiir genau diesen Wert als Stellvertretung fiir die
Sohne Israels den Hirten'?. Die Schafhiindler sind die Hohenpriester und die
Altesten.

Doch sind wir sicher, dass Judas dieser Prophet ist? Diese Annahme be-
reitete vielen Exegeten Unbehagen. J. Klauck schreibt: «Judas {ibernimmt
partiell die Rolle des Propheten. Ob das dem Redaktor bewusst war und ob
er es dahingehend auswerten will, dass Judas anstelle des Propheten, unwis-
send und wider eigenes Wollen, einen gottlichen Auftrag ausfiihrt? Die An-
nahme erscheint um eine Spur zu kiihn.»'* Dieses Unbehagen ist bis in die
Textzeugen und Ubersetzungen des Zitatwortes hinein nachzuweisen. Da das
£€hapov (ich nahm) rein grammatikalisch auch als «sie nahmen» tibersetzt wer-
den kann, wurde das €dwxka (ich gab), wie es etwa in der Sinaiticushandschrift
steht, z. B. in der Vaticanushandschrift als Plural €¢5mwxav wiedergegeben, so
im NA aufgenommen und hat dadurch viele Bibeltibersetzungen zu einer Plu-
raliibersetzung dieses Schriftzitates gefiihrt, obwohl der hebriische und grie-
chische alttestamentliche Zitatstext eindeutig die erste Person verwendet.
Eine solche Ubersetzung ist schon dadurch nicht méglich, dass am Schluss
dieses Wortes die erste Person Singular («mir») in einen Schriftzitatstext aus
dem Buch Exodus eingefiigt wird: Wie der Herr mir befohlen hat. Dadurch
wird die Singularbedeutung des ganzen Zitates deutlich festgelegt'”.

13 Die «Sohne Israels» sind nicht Subjekt, sondern Objekt des Abschitzens (Mediale
Verbform + ano viev Toponi als Wiedergabe von CU‘?.{JD: gegen W. Wiefel, Das Evange-
lium nach Matthius, ThHK 1, Leipzig 1998, 469 und Th. Zahn, Das Evangelium des Mat-
thaus, KNT 1, Leipzig *1922, 709.

" Klauck, 1987, 51.

> Wiefel driickt das Unbehagen der Exegeten anschaulich aus. Er meint zu diesem
prophetischen Auftragswort, dass es etwas schwierig sei, wenn man den in der 1. Pers.



Judas als Prophet wider Willen 31

Alles, was bis jetzt liber dieses Erfiillungszitat gesagt wurde, kann nicht als
midraschische Schriftauslegung bezeichnet werden. Ein Midrasch liegt nach
der streng formalen Definition von Arnold Goldberg dann vor, wenn ein
Schriftzitat nicht nur mit anderen Worten wiedergegeben, sondern weiterfiih-
rend erklirt, bezichungsweise ihm neu Ausdruck gegeben wird'®. Bei einem
Erfiillungszitat ist das nicht automatisch der Fall, denn dort wird nicht die
Schrift gedeutet, sondern ein Geschehen. Doch dieser Befund &ndert sich,
wenn der Bezug zu Jeremia betrachtet wird, auf den die Einleitung des Erfiil-
lungszitates wert legt. In Jeremia kommt im 18. und im 19. Kapitel ein Topfer
vor. Im 32. Kapitel spielt ein Acker eine grosse Rolle. Die Worte «Topfer»
und «Acker» verbinden also den Sacharjatext mit Jeremia'’. Allerdings
kommt im eigentlichen Sacharjatext kein Acker vor, sondern dieser wurde
von Matthdus beim Topfer eingefiigt. Durch die gegenseitige Verkniipfung
dieser Texte entsteht ein neuer Aussagegehalt. Die Verbindung scheint
kiinstlich. Doch sie ist tatsidchlich sehr technisch, denn Jeremia muss den Ak-
ker mit «Silberlingen» kaufen (Jer 32.9). So werden — auf der rein technischen
Ebene - zwei ganz verschiedene Jeremiatexte gewissermassen extern iiber
den Sacharjatext verbunden, der als verbindende Schliisselworter sowohl
«Silberlinge» als auch «Topfer» besitzt. Solche Verkniipfungen biblischer
Texte durch Schliisselworter sind aus der Auslegungstechnik rabbinischer
Midraschim wohl bekannt'®.

Doch diese Midraschtechnik will nicht nur die Wérter sondern auch die
Inhalte der verschiedenen Texte miteinander verbinden. Im Matthdusevan-
gelium wird, indem sich Sach 11,13 erfiillt, Jesus als Hirte anstelle der Schafe
Israels getotet. In Jer 19,1-13 muss der Prophet beim Topfer einen Topf kau-
fen und ihn zerschellen als Gerichtszeichen tiber Juda, dem die Zerstorung
durch die Babylonier bevorsteht. An der bevorstehenden Hinrichtung Jesu
wird sich gleichfalls ein Gericht vollziehen. In Jer 32,1-44 muss der Prophet
im Angesicht der nicht mehr abwendbaren Katastrophe der Zerstorung Jeru-

Sing. gehaltenen Anfang auf Judas bezieht (Wiefel, 1998, 469). Neben Wiefel folgen z. B.
auch Zahn, 1922, 708-709 (ausfiihlich in Anm. 75) und F.D. Bruner, Matthew 13-28, Bd. 2,
Dallas u. a. 1990, 1024 der Singularversion. Viele entscheiden sich aber trotz des pou fiir
eine Pluraliibersetzung wie z. B. Sand, 1986, 547f.; vgl. Frankem®olle, 1997, 54; D.A.
Hagner, Matthew 14-28, Word Biblical Commentary 33b, Dallas 1995, 813-814, der
bezeichnenderweise vom «discordant» pot spricht.

' A. Goldberg, Midrashsatz. Vorschlige fiir die descriptive Terminologie der Form-
analyse rabbinischer Texte, FIB 17, 1989, 45-56, 46. Ders., Die funktionale Form Mid-
rasch, FIB 10, 1982, 1-45, 15. Vgl. L. Teugels, Midrasch in the Bible or Midrasch on the
Bible? Critical Remarks about the Uncritical Use of a Term, Bibel und Midrasch. Zur
Bedeutung der rabbinischen Exegese fiir die Bibelwissenschaft, Hg. G. Bodendorfer — M.
Millard, Tiibingen 1998, 43-63.

'7 Vgl. Gnilka, 1988, 448f; Frankemolle, 1997, 474: ausfiihrlich Hagner, 1995, 814-815.

'8 Bei der Nennung des Propheten Jeremia in diesem Sacharja-Mischzitat liegt also
kein «Gedéchtnisfehler des Mt» vor (Zahn, 1922, 708).



32 Peter Wick

salems dennoch einen Acker kaufen. Dieser Ackerkauf ist Zeichen dafiir,
dass nach der Katastrophe Gott eine neue Heilszeit aufrichten wird, in der
wieder gekauft und verkauft, bebaut und erndhrt werden wird. Die Katastro-
phe der Hinrichtung Jesu ist ebenfalls unabwendbar, doch danach wird Gott
neues Heil anbrechen lassen.

Durch die Auslieferung Jesu an die Hohenpriester und durch die Riickga-
be der dreissig Silberlinge in den Tempel muss Judas Iskarioth all das Ge-
nannte prophezeien und die Schrift zu ihrer Erfillung fithren. Die Hohen-
priester, die das Geld fiir den Topferacker geben, werden in diesen propheti-
schen Auftrag des Judas miteingespannt.

Die hier gebotene Auslegung konnte anstossig wirken. Viele Exegeten
haben die Pforte zu dem hier beschrittenen Weg gesehen, haben ihn aber
dennoch nicht eingeschlagen. Ist ein Prophet wider Willen, der «out of con-
trol» handeln muss, iberhaupt vorstellbar? Im rabbinischen Judentum ist die
Annahme eines freien Willens Voraussetzung fiir das Tun der Gebote. Eine
der schwierigsten Stellen der Tora fiir diese Voraussetzung ist die Verstok-
kung Pharaos in der Exodusgeschichte. Der Pharao wird in der Zeit, in der
Moses immer wieder vor thm auftritt und die Freilassung des Volkes fordert,
von Gott verstockt, so dass er Israel gar nicht mehr ziehen lassen kann. Am
Schluss unseres Sacharja-Jeremia-Zitates in Mt 27,10 steht ein Satz, der mit
diesen Propheten nichts zu tun hat: Wie der Herr mir befohlen hat. Dieser Satz
stammt ausgerechnet aus einem Schliisseltext dieser Verstockungsgeschichte,
ndamlich aus Ex 9,12. Dieses Wort folgt — abgesehen vom Einschub des oben
genannten Wortes «mir» — eindeutig der in der LXX iiberlieferten Version,
die Gott als den Verstockenden noch mehr betont als der hebréische Text.
Hier heisst es: «Der HERR aber machte das Herz des Pharao hart, und er
horte nicht auf sie, wie der HERR zu Mose geredet hatte.» In der Septuaginta
aber: «Wie der Herr befohlen hat». Die Verstockung des Pharao resultiert
aus einer gottlichen Anordnung.

Wenn in einem Midrasch ein Prophetenwort mit der Tora verkniipft wird,
kommt in der Regel dem Toratext eine besonders wichtige Funktion zu. Ex
9,12 muss die matthédische Deutung des Judas als Prophet wider Willen tra-
gen. Doch nicht allein dieses Versfragment dringt zu einer solchen Ausle-
gung, sondern sie erhilt auch Unterstiitzung vom «Topfer» Jeremias (Jer
18,1-17): Jeremia geht auf Geheiss Gottes in das Haus des Topfers. Diesem
missratet in diesem Augenblick ein Gefiss, und er macht ein neues Gefiss aus
demselben Ton. Dem Jeremia wird das Gesehene folgendermassen gedeutet:
Gott kann ein Volk, dessen Untergang er beschlossen hat, dennoch retten,
wenn es Busse tut. Ebenso kann er sich des Guten gereuen lassen, dass er ei-
nem anderen Volk gesagt hat. Dieser Text betont die Freiheit Gottes'”. Gott

" Auch Paulus spielt in dieser Weise in Rom 9.20-21 auf Jer 18 an.



Judas als Prophet wider Willen 33

kann also den Judas, obwohl zum Jiinger berufen, auch in ein grosses Gericht
fiihren aufgrund seiner Untat. Judas muss — sich selbst zum Gericht — die Pro-
pheten und die Tora erfiillen. Gott hat es ihm mit seinem unverfiigbaren Wil-
len befohlen.

Ein solcher prophetischer Dienst wider Willen ist fiir den Verfasser dieses
Evangeliums auch aufgrund der Bergpredigt vorstellbar. In Mt 7,15-23 heisst
es:

Nehmt euch in acht vor den Liigenpropheten, welche zu euch in Kleidern von Schafen
kommen, von innen her aber sind sie rauberische Walfe. An ihren Friichten werdet ihr sie
erkennen. ... (V. 16b-20). Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, wird in das Konigreich
der Himmel hineingehen. Sondern derjenige, der den Willen meines Vaters, der in den
Himmeln ist, tut. Viele werden an jenem Tag zu mir sagen: Herr, Herr. Haben wir nicht in
deinem Namen prophezeit ... . Und dann werde ich ihnen bekennen: Ich habe euch niemals
gekannt. Geht weg von mir, [ihr], die die Gesetzlosigkeit wirken.

Ein Liigenprophet erweist sich nach Dt 13,1-4 daran, ob er im richtigen
Namen prophezeit. Nach Dt 18.20-22 aber wird ein Prophet, der im richtigen
Namen prophezeit, als Liigner erkannt, wenn seine Prophezeiung nicht ein-
trifft. Die Liigenpropheten, auf die sich Matthéus bezieht, erfiillen aber gera-
de diese beiden negativen Kriterien nicht, denn sie prophezeien im Namen
Jesu und stehen auch noch am letzten Tag zu ithrem prophetischen Wirken,
was nur heissen kann, dass ihre Prophezeiungen nicht falsch waren. Dennoch
wird Jesus diese im richtigen Namen richtig prophezeienden Propheten nicht
kennen, weil sie nicht den Willen des Vaters getan haben. Judas konnte ein
solcher Liigenprophet sein, der gesiindigt hat: Er hat Jesus ausgeliefert. Doch
gerade durch sein Handeln erfiillen sich die heiligen Schriften. Fiir den Evan-
gelisten ist ein solcher Prophet wider Willen, der ethisch zwar ein Liigenpro-
phet ist, aber dennoch richtig prophezeit, ja prophezeien muss, also durchaus
vorstellbar®.

Der prophezeiende Judas hat nach eigenen Angaben gesiindigt. Doch hat
er tatsichlich nicht den Willen des Vaters getan? Hat er nicht gehandelt, wie
der Herr ihm befohlen hat? Spétestens, wenn diese Frage gestellt wird, kann
der matthéische Judas nicht mehr in ein Schwarz-Weiss-Schema eingeordnet
werden. Ist er richtig prophezeiender Liigenprophet oder einfach Prophet wi-
der Willen?*!

0 In der Didache wird dieses Motiv weitergefiihrt: Did 11,7-8 «Und jeden Propheten,
der im Geist redet, sollt ihr weder priifen noch beurteilen! Denn jede Siinde wird verge-
ben werden, diese Siinde aber wird nicht vergeben werden. Nicht jeder, der im Geist redet,
ist ein Prophet, sondern nur, wenn seine Lebensweise sich am Herrn orientiert. An der
Lebensweise sollt ihr erkennen, ob einer ein echter Prophet ist». Nicht an seinen vielleicht
richtigen Prophezeiungen!

I Jedenfalls lidsst sich Mt nicht in die These von der «fortschreitenden Verteufelung»
des Judas einordnen (gegen Frankemolle, 1997, 443; Klauck, 1987, 48-92.137-142).



34 Peter Wick

Nur im Matthdusevangelium fragt Judas bei der Ankiindigung des Verrats
durch Jesus: «Doch nicht etwa ich, Rabbi?» (Mft €yo e, papfi). Klauck
kommentiert: «Die Unverfrorenheit, ja die ungeheure Frechheit, die Judas an
den Tag legt, indem er es wagt, jetzt noch den Ahnungslosen zu spielen, wirft
auf seinen Charakter ein dussert ungiinstiges Licht.»* Trifft diese Deutung
zu? Konnte es nicht auch sein, dass Judas hier merkt, dass ihm sein Verrat
ausser Kontrolle gerit, und dass er nicht mehr handelndes Subjekt ist, son-
dern zum Spielball der sich erfiillenden Schrift geworden ist. Unmittelbar
vorher sagt Jesus namlich (Mt 26,24): «Der Menschensohn geht zwar dahin,
wie geschrieben steht; doch weh dem Menschen, durch den der Menschen-
sohn verraten wird!»

Doch weshalb wird ausgerechnet in der Perikope vom Ende des Judas ein
Erfiillungszitat in einer solch dichten Art als Midrasch eingefiihrt, der viel-
schichtig und in extrem komplexer Weise so viele Schriften miteinander ver-
bindet? Der Verfasser ist als «Schriftgelehrter» hier an kein Jesuswort und an
keine Handlung Jesu gebunden. Er ist frei. Er kann aus der «Pflicht» des
Evangelisten heraustreten und zur Evangelisten-«Kiir» antreten und unge-
hindert Altes und Neues aus seinem Schatz hervorholen. Sowohl der heilige
hebriische als auch der heilige griechische Text werden miteinander eigen-
willig verbunden®. Beide erfiillen sich. Die Verkniipfung der Schriften und
deren Inhalte ist so eng, dass das historische Geschehen zuriicktritt und der
Schrifterfiillung vollig nachgeordnet wird. I. Heinemann definierte den Mid-
rasch sehr weit als «schopferische Geschichtsschreibung»**. Eine Erziihlung
wird geschaffen durch die Aneinanderreihung von Bibelzitaten und bibli-
schen Motiven. Genau das lasst sich hier im Mt-Evangelium auf eine ein-
driickliche Weise beobachten.

Anstelle einer Zusammenfassung der Beschreibung dieses komplexen
und anspruchsvollen Midrasches in Mt 27,9-10 soll nun versucht werden, den
expliziten und impliziten Sinngehalt dieser Schriftinterpretation moglichst
weitgehend auszuschopfen. Was musste der Prophet wider Willen eigentlich
prophezeien? Jesus ist der Hirte, der stellvertretend fiir sein Volk stirbt. Gott-
liche Gerichtsansagen erfiillen sich an ihm in der Katastrophe der Kreuzi-
gung. Aber ein Topferacker muss als Heilszeichen fiir die Zeit danach gekauft

22 Klauck, 1987, 60.

** Die Rezeption und Bearbeitung der uns in der hebriiischen Bibel und in der Septua-
ginta iiberlieferten Textversionen ist so eigenwillig und kreativ, dass sie am plausibelsten
dem Verfasser des Evangeliums und nicht einer unbekannten Vorlage zuzuschreiben ist;
zur grundsitzlichen Problematik s. D.A. Koch, Die Uberlieferung und Verwendung der
Septuaginta im ersten nachchristlichen Jahrhundert. Begegnungen zwischen Christentum
und Judentum in Antike und Mittelalter, Festschrift H. Schreckenberg, Hg. D.A. Koch —
H. Lichtenberger, Gottingen 1993, 215-244, 234-235.

** Nach G. Stemberger, Midrasch. Vom Umgang der Rabbinen mit der Bibel, Miin-
chen 1989, 24.



Judas als Prophet wider Willen 35

werden. Doch welches kommende Heil ist damit gemeint? Das Heilszeichen
Acker ist bei Matthdus definiert als zukiinftiger Friedhof fiir die Fremden.
Die Katastrophe des Todes Jesu ist unabwendbar, aber sie wird — die Ver-
kniipfung mit Jeremia zeigt das an — Heil auf diesen Acker, ndmlich auf den
Fremdenfriedhof bringen; das kann nichts anderes heissen, als dass nach der
Katastrophe des Todes Jesu die Auferstehung der Toten auch den Volkern
zuteil wird. Denn was fiir ein Heil konnte es auf einem Friedhof geben, wenn
nicht das Heil der Totenauferstehung? Der Erste, der das prophezeien muss,
ist Judas Ischariot, der Prophet wider Willen, der Jesus iiberliefert hat.

Nach der Kreuzigung und dem Tod Jesu werden als unmittelbare Folge
davon die ersten Leiber der Heiligen Israels aus thren Gribern auferstehen
(Mt 27,52-53). Das geschieht nur in diesem Evangelium. An dessen Schluss
werden die Jiinger zu den Vélkern gesandt, um ihnen die Taufe und die Ge-
bote Jesu zu bringen. Die Voélker werden so — die Perikope Mt 27,3-10 nimmt
als produktiver Midrasch diese Heilsansage vorweg® — Anteil an der Aufer-
stehung aus den Toten erhalten.

Peter Wick, Basel

2 Aufgrund der midraschischen Form dieser Perikope stellt sich die Frage, ob das
Bedeutungsfeld dieser Worter nicht assoziativ weitere Interpretationsmoglichkeiten
gerade in Bezug auf die Tora eréffnet? Denn dort existiert bekanntlich die enge Verkniip-
fung des Topfers mit der Ackererde (Gen 2,5-7). So betrachtet wiirden hier vom Thema
der Totenauferstehung her Assoziationen zu (Neu-)Schopfungsvorstellungen ermoglicht.



	Judas als Prophet wider Willen : Mt 27, 3-10 als Midrasch

