
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? : Vom Nutzen und Nachteil
der Theologie für das Leben

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?

Vom Nutzen und Nachteil der Theologie für das Leben.*

Trutz Rendtorff zum 24. Januar 2001

1. Einleitung: Zur Funktionswahrnehmung von Christentum
und Theologie in der Öffentlichkeit

In den stillen, ehrwürdigen Hallen des Basler Theologischen Seminars am
Nadelberg hat sich neulich überraschender Besuch angemeldet: der private,
lokale Fernsehsender «Telebasel». Seminarleitung und Dekanat haben sich
über dieses plötzliche Medieninteresse sehr gefreut. Die Freude ist freilich
einer nicht geringen Bestürzung gewichen, als man den Anlass der angekündigten

Visite erfuhr: Die Fernsehleute wollten das grosse Plakat filmen, das der
rührige Seminarassistent an der Tür der Bibliothek angebracht hatte. Es zeigt
das Ergebnis der jüngsten Bibliotheksinventur: Fehlbestände an Büchern im
Wert von 34. 000 Schweizer Franken; alle 678 fehlenden Titel sind einzeln
aufgelistet. «Theologen stehlen Bücher». Das war die für den Fernsehsender
öffentlichkeitsrelevante Nachricht.

Meine Damen, meine Herren, was will uns diese kleine Begebenheit
sagen? Sie will uns offenbar zum einen sagen: Mitunter entsteht der Öffentlichkeit

durch das lebhafte Interesse von Theologinnen und Theologen an ihren
Büchern ein finanzieller Nachteil; unter modernen Medienbedingungen
weiss diese Öffentlichkeit den so entstandenen Nachteil aber offenbar auch
wieder recht schnell in einen Vorteil zu wenden; den Vorteil der Schadenfreude

und der Selbstbestätigung. Zum andern und ernsthafter lehrt uns die kleine

Episode: Theologinnen und Theologen werden in der Öffentlichkeit nicht
einfach als Wissenschaftler wahrgenommen, sondern als Vertreterinnen von
Religion, genauer: als Vertreter einer Religion, als deren entscheidendes
Merkmal nach wie vor Moral gilt, eine christlich-bürgerliche Moral: «Du
sollst nicht stehlen». Im Fernsehbeitrag, der am Abend jenes Tages dreimal
über den Sender flimmerte, las ein Pfarrer im Talar aus den Zehn Geboten.
Theologie Religion Moral Doppelmoral; das war die mediale Neuigkeit,
die, als Verdacht formuliert, so neu nicht ist.

* Akademische Antrittsvorlesung in Basel am 23. Juni 2000. Der Text gibt das geringfügig

überarbeitete Redemanuskript wieder. Um Charakter und Abzweckung des Textes
als Rede an ein akademisches, aber nicht notwendig theologisch gebildetes Publikum zu
unterstreichen, wurde auch im Druck auf alle wissenschaftlichen Debattenverweise
verzichtet.



360 Georg Pfleiderer

«Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?» So hat 1925 der protestantische

Theologe Rudolf Bultmann gefragt.1 Folgt man verbreiteten öffentlichen

Meinungen über Christentum und Theologie, dann hat solches Reden
offenbar vor allem den Sinn, den Leuten ins Gewissen zu reden. Theologinnen

und Theologen sind da, um sozusagen die Lebensfreude nicht überschäumen

zu lassen, Theologen als «Sozialdisziplinierer», als diejenigen, die - wenn
man es positiv formuliert - den auch in der modernen Gesellschaft
unvermeidlichen Sozialkitt bereitstellen, also jene Mischung aus karitativen Idealen,

moralischer Selbstkontrolle und Verzichtbereitschaft, die den ausufernden

Liberalismus, Hedonismus und Egoismus der modernen Gesellschaft,
insbesondere der Jugend, in Zaum halten soll: Theologen als Werte-Vermittler.

Daneben schätzt man die Theologinnen und Theologen gewöhnlich als

Sinnstifter, als Zelebriererinnen von Lebenssinn, als diejenigen, die insbesondere

für alte und von Schicksalsschlägen heimgesuchte Menschen das Leben
erträglicher machen oder die es - gerade für Kinder oder auch nach Kindsgeburten

und in sonstigen freudigen Ausnahmesituationen wie Hochzeiten -
mit den Girlanden und der Lametta behängen, die man in schwachen, romantischen

oder enthusiastischen Momenten halt doch auch selbst nicht ganz missen

möchte. Begrifflich nüchtern formuliert: Theologie gilt als gesellschaftliche

Funktion der organisierten und irgendwie unvermeidlichen Regression
und somit zugleich als religiöse Kontingenzbewältigung.

Sozialdisziplinierung und Kontingenzbewältigung also: darin besteht der
für aufgeklärte Zeitgenossen kalkulierbare Doppelnutzen und zugleich
immer auch der dosierte Nachteil der Theologie für das Leben. Und in der Tat,
um ein Kosten-Nutzen-Kalkül handelt es sich hier. Wissenschaftlich gesprochen:

um ein funktionales Verständnis von Religion. Hinter einem solchen
funktionalen Verständnis von Religion steht die Annahme, dass Religion
zwar durchaus gesellschaftlich funktionsrational sein könne, dass sie aber an
sich selbst nicht rationalisierbar, will heissen: nicht Gegenstand wahrheitsfähigen,

allgemein vernünftigen Durchdenkens sei.

So lässt sich, wie mir scheint, der gesellschaftliche Konsens beschreiben,
mit dem sowohl die Gesellschaft, als auch die organisierte Religion, Kirche
und wissenschaftliche Theologie ganz gut zu leben gelernt haben. Mitunter
freilich wird dieser Konsens, dieser öffentliche Friede in Sachen Religion und
Theologie, gestört. Gestört wird er dann, wenn das Nutzenkalkül, auf dem er
aufruht, einer kritischen Betrachtung unterzogen wird. Als ein solcher
Störenfried hat sich neulich etwa der Berliner Philosoph Herbert Schnädelbach
betätigt. Er hat nämlich Mitte Mai 2000 in der ZEIT einen Artikel geschrie-

1 Erstmals in: Theologische Blätter 4 (1925), 129-135; dann wieder in: Bultmann,
Rudolf: Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsätze, erster Band, Tübingen '1993, 26-
37.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 361

ben mit der Überschrift «Der Fluch des Christentums»2. In diesem Aufsatz
listet der Autor die, wie er findet, sieben Geburtsfehler oder auch Todsünden
christlicher Religion und Theologie auf: Erbsünde, Rechtfertigung als blutiger

Rechtshandel (also Sühnopfertod Jesu), Missionsbefehl, Antijudaismus,
Jenseitslehre, Leib-Seele-Dualismus, Verdrehung der historischen Wahrheit.
Die These, die in dieser von religiösem Pathos selbst nicht freien
Christentumskritik («Fluch», Siebenzahl!) mit nietzscheanischem Furor entfaltet
wird, ist kurz und knapp: Das Christentum ist lebensfeindlich. Denn es basiere

auf einem negativen Menschenbild (Erbsünde), präferiere eine Todes- und
Gerichtssemantik (Kreuz, Sühnopfer), es sei diesseitsfeindlich und leibfeindlich,

intolerant (antisemitisch) und auf Verdrehung historischer Wahrheiten
aufgebaut und damit wissenschaftsfremd.

Die Invektive des Philosophen und die Debatte, die sie ausgelöst hat, ist
ein aktueller Beweis dafür, dass auch unter den herrschenden Konsensbedingungen

eines solchen funktionalen Verständnisses der Religion sich die
öffentliche Diskussion über Religion nicht einfach abstellen lässt. Die alte
metaphysische Frage nach der Wahrheit der Religion taucht hier offenbar in
neuer Gestalt wieder auf. Sie kleidet sich nun in die Frage nach der Lebens-
dienlichkeit von Religion, nämlich von bestimmter Religion, in die Frage
nach dem jeweiligen Nutzen oder Nachteil einer bestimmten Religion und
einer bestimmten Theologie für das Leben. Charakteristikum dieser
Wahrnehmungsperspektive der Wahrheitsfrage der Religion ist, dass in ihr theoretische

und praktische, auch dogmatische und ethische Perspektiven immer
schon ineinander verflochten sind.

Diesen Sachverhalten will ich im Folgenden nachgehen. Ich will zeigen,
dass die Frage nach dem Nutzen oder Nachteil von Religion für das Leben der
Theologie nicht nur, wie es scheinen kann, von aussen aufgenötigt ist, dass sie

vielmehr in der Tat die genuin eigene Frage der Theologie ist. Indem die
Theologie sich dieser Frage stellt, stellt sie sich zugleich der Frage nach ihrem
eigenen Nutzen für das Leben. Indem die Theologie diese Nutzenfrage als

ihre eigene Frage erkennt, akzeptiert sie, dass theologische Wissenschaft
nicht Metaphysik ist und auch nicht l'art pour l'art, dass sie auch nicht einfach
historisches Religionswissen archivieren kann, sondern dass sie dieses für die

Gegenwart umbilden muss, dass sie gebildete Religion, sich selbst durchsichtige

Religion fördern will. Auf diese ihrerseits transformierte Weise sind
Nietzsches Überlegungen zum Nutzen und Nachtheil der Historie für das
Leben auf die Theologie durchaus übertragbar.

Mit Nietzsche kann die Theologie auch darin überein kommen, dass sie als

ersten Schritt allen Einzelfragen eine Grundlagentheorie voranstellt, eine,

2 Schnädelbach, Herbert: Der Fluch des Christentums. In: Die Zeit Nr. 20, 11.5.2000,
41 f. Vgl. die dadurch ausgelöste Debatte in den folgenden Nummern der Zeitung.



362 Georg Pfleiderer

wie Nietzsche sagt, «Gesundheitslehre des Lebens»3. In Bezug auf die Theologie

heisst das: Sie hat den Zusammenhang von Religion und Leben, von
Religion und menschlicher Lebensführung im Allgemeinen zu klären. Indem
Religion als integraler Bestandteil von Lebensführungspraxis durchdacht
wird, ist implizit gesagt, dass es Religion im Allgemeinen so nicht gibt. Es gibt
sie immer nur als bestimmte, als geschichtlich bestimmte Religion. Denn sein
Leben kann man nicht im Allgemeinen führen. Damit ist der Theologie die
zweite Aufgabe gestellt: das Durchdenken bestimmter Religion. In unserem,
mindestens in meinem Fall: des Christentums. Aber auch das Christentum
kann man wiederum nicht im Allgemeinen auf menschliche, auf individuelle
Lebensführung beziehen. Es ist in solcher Lebensführung immer schon in
bestimmter Weise, nämlich in der Weise einer bestimmten Deutungstradition
präsent. Diese präsent zu halten und für die Gegenwart auszuarbeiten ist die
Bildungsaufgabe der Theologie.

Mit dieser Dreiteilung ist zugleich die Gliederung meiner weiteren
Ausführungen gegeben. Auf die Frage nach der Lebensdienlichkeit der Theologie

antworte ich also mit einem Einblick in das, was die systematische Theologie

und die theologische Ethik in ihrem Grundlagenbereich tagtäglich tut,
mit einem Werkstattbericht. Dass ich mich dabei auf das Christentum und
dann auf die mir vertraute Deutungstradition, auf die protestantische beziehe,

liegt in der Natur der Sache und des hermeneutischen Zirkels, den es zu
durchdenken gilt. Der Nutzen des Ihnen hier vorzuführen versuchten Stücks
Theologie für Ihr Leben wird umso grösser sein, je stärker Sie dabei oder am
Ende die Notwendigkeit empfinden, das Gesagte für sich selber noch einmal
ganz anders zu sagen.

2. Religion als Lebensdeutung

Der Mensch ist das Lebewesen, das sein Leben deutet. Er ist dazu gezwungen

und er ist zugleich frei dazu. Um in der Welt handeln, um in der Welt
Erfahrungen machen zu können, muss er die Welt entwerfen. Indem er die Welt
entwirft, nimmt er zu ihr und zugleich zu sich selbst Stellung. Er plaziert sich
in der Welt, die sein Entwurf ist. Ist dieses Weltentwerfen ein bewusstes, ein
reflektiertes Tun oder sogar methodisch kontrolliert, dann nennt man es:

Metaphysik, Theologie oder Philosophie. Dieses Weltentwerfen ist zugleich aber
ein Tun, das allen unseren einzelnen Lebensvollzügen immer schon zugrundeliegt

und sie immer schon unausdrücklich begleitet. Es hat eine Basis, die

3 Nietzsche, Friedrich: Unzeitgemässe Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen
und Nachtheil der Ftistorie für das Leben. In: Ders.: Die Geburt der Tragödie. Unzeitgemässe

Betrachtungen I-IV. Nachgelassene Schriften 1870-1873 (Kritische Studienausgabe,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 1), München 21988, 243-334, hier 331.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 363

als empfundene in all unseren Weltentwürfen immer mitschwingt, deren
Gehalt sich in Sätze fassen lässt, aber als solcher nicht in Sätzen gefasst ist.

Solche Sätze wären etwa: Alles Erfahren und Gestalten des Lebens ist
Erfahren und Gestalten im Leben. Wir erfahren uns als Erfahrende und
Handelnde; wir können beschliessen, anders zu handeln und u.U. auch anders zu
erfahren, aber wir können nicht beschliessen, überhaupt erst anzufangen zu
handeln und zu erfahren oder ganz aufzuhören, zu handeln und zu erfahren;
zumindest würden wir das dann nicht mehr erfahren. In der Welt, im Leben
ist bestimmte Erfahrung möglich. Wir erfahren, ob wir das Leben erfahren
oder nicht erfahren, ob wir wachen oder träumen. In der Welt ist Handeln
möglich. Wir können uns als Handelnde erfahren, indem wir Wirkungen
unseres Handelns in der Welt beobachten können.

Diesen solchermassen in Sätze fassbaren, selbst aber unausdrücklichen
Deutungsvorgang kann man den Grundvollzug von Religion nennen. Religion

kommt also nicht erst mit der Verarbeitung einzelner problematischer
Lebenserfahrungen des Menschen ins Spiel, sondern mit seinem menschlichen
Lebensvollzug selbst. In der Religion kommt näherhin eine fundamentale
Gewissheit zum Ausdruck, ohne welche sich Lebensdeutung gar nicht vollziehen

lässt. Als solche ist Religion, wie gesagt, ein Hintergrundsvollzug aller
ausdrücklichen Weltdeutung. Ausdrücklich wird dieser Hintergrundsvollzug
seinerseits als Glaube an Gott, genauer: als Vollzug des Glaubens an Gott.
Denn mit «Gott» ist derjenige Hintergrund aller unserer Lebensdeutungsakte

gemeint, von welchem her diese sich als sich selbst gegebene Akte von
Lebensdeutung deuten, erfahren lassen: also kurz als den Sachverhalt, dass
unsere Deutungsakte einen Widerhalt finden in der Wirklichkeit und oft auch

gegen die Wirklichkeit. Sagen wir «Gott», dann meinen wir den Grund und
Ursprung dessen, was wir in allen Lebensvollzügen immer schon voraussetzen:

dass das Leben sich uns erschliesst, dass wir uns selbst als Lebende im
Leben erschliessen und dass wir das Leben im Leben anderer erschliessen können.

«Gott» bezeichnet dann den Grund und zugleich den Inbegriff unseres
Lebens und unserer Lebensdeutung: Das Vonwoher unseres, persönlichen,
individuellen Lebens, aber zugleich auch des Lebens der ganzen Welt. Indem
wir «Gott» sagen, nehmen wir ausdrücklich und bejahend Stellung zu der
Vertrauenserfahrung, die in der unausdrücklichen Lebensdeutung liegt, die
in unserer Lebensführung selbst und als solcher immer schon enthalten ist.
Der Sinn - besser: der Effekt - ausdrücklicher Rede von Gott besteht damit
nicht zuletzt darin, die ansonsten unausdrückliche Weltdeutung ausdrücklich
und damit auch für mich selbst und für andere sichtbar, und das heisst immer
auch: reflektierbar, präzisierbar, aktualisierbar zu machen.

Nun ist freilich solcher Glaube an Gott verbunden mit einer fundamentalen

doppelten Zweideutigkeit. Zum einen bildet er sich als affirmativer, als
sich und seinen Grund bejahender Vollzug immer nur, indem er zugleich die



364 Georg Pfleiderer

Möglichkeit seines Gegenteils aus sich heraussetzt: die Möglichkeit der Negation

der Rede von Gott, die Möglichkeit des Zweifels.
Diese Möglichkeit hegt im Glauben selbst, weil der affirmative Vollzug

religiöser Lebensdeutung als Glaube an Gott mit einem performativen Widerspruch

einhergeht: mit «Gott» wird sprachlich ein Etwas, wird Bestimmtheit
bezeichnet, Gegenständlichkeit. Dieses Moment gegenständlicher Bestimmtheit

steht jedoch als solches zur Vollzugslogik des Glaubens selbst in
Widerspruch. Gott kann nichts gegenständlich Bestimmtes sein, weil alles
gegenständlich Bestimmte immer schon nicht Gott, sondern Welt wäre. Eben darauf

hat R. Bultmann in seinem Aufsatz von 1925 hingewiesen.4
Damit hängt die zweite innere Zweideutigkeit des Glaubens an Gott

zusammen. Sie betrifft die Deutung des Glaubens. Der ausdrückliche Vollzug
religiöser Lebensdeutung als Glaube an Gott könnte nämlich seinerseits
entweder als fatale Notwendigkeit zu begreifen sein, als in der conditio humana
hegender Zwang, oder aber als Ausdruck einer ermöglichten, weil sich selbst

durchsichtigen Freiheit.
Das ist das doppelte Paradox der Religion. Religion steht erstens in der

Doppeldeutigkeit von Bestimmtheit und Unbestimmtheit und zweitens in der
Doppeldeutigkeit von Zwang und Freiheit.

Dieses Paradox spiegelt sich in aller konkreten Gestaltung von Religion,
anders gesagt: im Verhältnis von Religion und Kultur. Als deutender Grundvollzug

von Lebensdeutung ist Glaube, ist Religion einerseits der Grundvollzug

aller Lebensdeutung, der Grundvollzug und Inbegriff von Kultur.
Andererseits kann Religion, kann der Glaube, in seiner Bestimmtheit nur vollzogen

und seiner selbst ansichtig werden, indem er sich als solcher Grundvollzug

von allen übrigen Vollzügen praktisch-kultureller Lebensdeutung
unterscheidet. Da Religion selbst ein menschlicher Lebensakt ist, also Kultur,
hat sie dazu aber keine anderen Mittel als die anderen kulturellen Akte sie

auch haben.
Religionen lösen dieses Problem in der Regel so, dass sie eine bestimmte

Klasse symbolischer kultureller Handlungen tabuisieren und dem Gesamt
aller sonstigen Handlungen gegenüberstellen. So entsteht die kulturelle
Konstruktion sakraler Sphären. Die Religion verdoppelt damit das Ganze
menschlicher Kultursymbolisierung.

Was ist der Sinn dieser paradoxen Verdoppelung? Ihr Sinn ist eben der
der Stellungnahme. Denn indem der Mensch religiös symbolisiert, nimmt er
implizit oder explizit zum Ganzen seiner kulturellen Deutungstätigkeit
Stellung; und zwar auf eine zweifache Weise: kritisch und affirmativ. Die religiöse
Symbolisierung ist grundsätzlich ein Akt der Kulturaffirmation. Der Mensch
bejaht in ihr seine kulturell symbolisierende Tätigkeit. In der Religion liegt

4 Vgl. Bultmann, Rudolf: Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?, 26f.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 365

also die Möglichkeit, die Kultur als Aktgefüge menschlicher Freiheit zu erfassen.

Dies schliesst ein, dass Religion sich immer auch kritisch zur Kultur
verhält, indem sie sich ihr insgesamt gegenüberstellt.

Und diese Kritik ist berechtigt. Denn alle kulturell-symbolisierende
Lebensdeutung schneidet aus der Fülle des Daseins, des Lebens, einen
Deutungshorizont heraus. Dieses Flerausschneiden tut der Fülle des Lebens, der
unendlichen Fülle seiner Möglichkeiten, auch immer Gewalt an. Die Gewalt
ist in den Wunden zu besichtigen, welche die Kultur der Natur schlägt und in
den Wunden, welche Menschen durch Abschneidung anderer Deutungshorizonte

anderen Menschen schlagen. Die Religion hält diese Gewalt präsent.
Und sie hat zugleich - als Kulturfunktion und das genau ist ihr Paradox - auch
selbst an ihr Anteil, und zwar durchaus gesteigerten Anteil. Der Kultus ist die
symbolische Realisierung der Wiederherstellung des ganzen ungeteilten
Daseins, die Apräsentierung der sich selbst gebenden Lebensfülle gegen das
Unrecht kultureller - auch und gerade religiös-kultureller - Gewalt.

Damit ist in knappen Strichen ein philosophisch-theologischer Religionsbegriff

umrissen. Einen solchen Begriff zu bilden, ist die Grundaufgabe
systematischer Theologie. Mit einem solchermassen gebildeten Begriff der Religion

ist der Theologie dann genau diejenige Frage gestellt, die sie mit ihrem
Verständnis bestimmter Religion, des Christentums, zu beantworten hat. Es
ist die Frage, ob und inwiefern das Christentum eine Antwort sein kann auf
die Paradoxalität aller Religion.

Die Antwort, die sich nach meinem Urteil in Bezug auf das Christentum
theologisch geben lässt, wird erkennbar, wenn man sich den - wiederum nach
meinem Urteil - elementaren Wesenszug des Christentums klarmacht. Diesen

möchte ich beschreiben als eine ausserordentliche Reduktion und
Konzentration der religiösen Symbolik. In dieser, mit dem historischen Ursprung
des Christentums zusammenhängenden Konzentration liegt die spezifische
Antwort des Christentums auf das Problem der Paradoxalität der Religion.
Das versuche ich nun andeutungsweise plausibel zu machen.

3. Christentum als religiöse Konzentration von Religion

Die für das Christentum charakteristische Konzentration religiöser
Symbolik kann man sich an seinem Elementarsymbol deutlich machen, am Symbol

des Kreuzes. Im Kreuz rückt die Geschichtlichkeit, die Kontextualität, die
Kulturalität und damit auch die Gewaltsamkeit, die in aller kulturellen
Deutungssymbolik liegt, ins Zentrum der religiösen Symbolik selbst. Der Gott des

Christentums ist der sich selbst zur Geschichte, Kulturgeschichte machende
Gott; er ist reines Kulturzeichen: Kreuz. «X»: Buchstabe, Schrift, aber
analphabetische Schrift. Wer nicht schreiben kann, malt ein Kreuz. Kultur
beginnt mit dem Markieren, dem Durchstreichen eines Raumpunktes in der



366 Georg Pfleiderer

Welt. X: Hier stehe ich, hier bin ich, in der Welt. «Was ich geschrieben habe,
habe ich geschrieben.» Das Kreuz ist die gesteigerte Form und der Inbegriff
von Kultur und Geschichte: Das Kreuz steht dafür, dass jemand Geschichte
gemacht, Geschichte geschrieben und dafür gewaltsam, gegen seinen Willen,
zu Geschichte gemacht worden ist; er ist aus einem Leben, das deutet, das sich

deutet, das sich als Deutungsvollzug lebendig entfaltet, zum Zeichen, zum
Deutungszeichen gemacht worden, zum Zeichen des Gewaltopfers, zum
gedeuteten Zeichen: «König der Juden». Ein Zeichenusurpator - «das habt zum
Zeichen...». Die paradoxe Verkehrung, die Umkehrung, die jeder ausdrücklichen

religiösen Symbolik immer schon innewohnt, ist im Christentum ver-
grundsätzlicht worden. Nur als Zeichen, als Kreuzzeichen, als Deutungsvorgang

ist Gott präsent.
Die Gewaltsamkeit, die aller religiösen Deutung, aller Kultur überhaupt

immer schon inhäriert, weil sie nämlich aus der Vieldeutigkeit des Lebens
Eindeutigkeit macht, ist im Christentum ins Zentrum der Religion gerückt.
Im Kreuzeszeichen wird die Inkulturation aller Religion maximalisiert; die ta-
buisierende, sakralisierende Ausgrenzung kultureller Zeichen wird prinzipia-
lisiert, darin aber zugleich negiert und aufgehoben. Das Kreuz als Glaubenszeichen

ist das überwundene Kreuz, die Auferstehung. Die Usurpation, der
Wille zur Macht, der allen Deutungsakten, aller Kultur, aller tätigen
Selbstentfaltung innewohnt, ist geheilt. Im Abendmahl wird diese Heilung
sakramental vergegenwärtigt - mit Brot und Wein als den Urzeichen kommunikativer

Körperkultur: dem Essen. Der Zeichenleib wird zum Leibzeichen.
Einfacher geht's nicht.

Dieser extreme Reduktionismus des Christentums ist religionsgeschichtlich
durch den Vorgang einer Vorselektion der religiösen Symbolik und

Semantik ermöglicht, der sich im apokalyptischen Judentum ereignet hat. Von
diesem übernimmt das Christentum die Konzentration der religiösen Semantik

auf die juridisch-politische Semantik von Macht, Herrschaft und Gewalt:
Reich Gottes, Jüngstes Gericht, himmlische Heerscharen, Rechtfertigung,
Gesetz. Dies ist die Semantik der Grosskultur der Politik, der Öffentlichkeit,
des Staates, der Stadt. Daneben hat sich im Judentum der Entstehungszeit
des Neuen Testaments freilich auch eine andere Symbolik und Semantik
gehalten, diejenige von Schöpfung, Versöhnung, neuem Leben, <gutem Hirten>,
Geburt des Kindes, <Vater>, Vorsehung, Fürsorge. Diese Semantik stammt
aus dem Bereich des naturalen, des dörflich-familiären, des intimen Lebens.
Das Christentum hat diese duale Vorsortierung der religiösen Symbolik und
Semantik in das Nebeneinander von juridisch-politischer und intim-naturaler
Semantik aufgenommen, vergrundsätzlicht und deren jeweilige latente
Grundcharakteristik herausgearbeitet: Neben die latent thanatologische, vik-
timologische Charakteristik der juridisch-politischen Semantik und Symbolik
der Sekundärkultur tritt die latent vitalistische, intimistische Semantik und

Symbolik der Primärkultur.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 367

Die religionsgeschichtliche Innovation des Christentums kann man darin
sehen, dass es diese beiden Semantik- und Symbolsysteme, in denen das Ganze

menschlicher Lebenskultur zur Darstellung kommt, scharf herausgearbeitet
und überkreuz aufeinander bezogen hat. Genau dafür steht das christliche

Grundsymbol des Kreuzes. Es steht für die politisch-juridische Ausmerzung
des einen, des individuell-privaten Lebens - und für die Umkehrung dieses

Vorgangs: Dafür, dass das solchermassen ausgemerzte Leben als Lebensquelle
allen individuellen und öffentlichen Kulturlebens erfahren worden ist. Die

Versöhnungshebe Gottes, die am Einzelnen, am Individuum durch seine
Vernichtung ins abstrakte Allgemeine hindurchgreift und festhält, wird zum
Grund und Massstab allen menschlichen Miteinanders. Liebe als Code des

privaten Lebens und Recht als Code des öffentlichen Lebens werden
differenziert aufeinander beziehbar: «Unser Vater im Himmel, Dein Reich
komme...».

Meine These ist: Gerade dieser extreme Reduktionismus des Christentums

in seiner Grundsymbolik und Elementarsemantik enthält nun aber
seinerseits die Möglichkeitsbedingung für die Ausbildung der historischen Vielfalt

der Christentümer. Denn die Konzentration aufs Wesentliche lässt Freiheit

zur jeweiligen geschichtlichen Ausgestaltung des religiösen Lebens und
Kulturlebens. Es ist das Bildungsprinzip individueller und gemeinschaftlicher
religiöser Deutungs- und Gestaltungsvielfalt, das als solches nur behalten, nur
bewahrt werden kann, indem es als die Aufgabe ständiger Neubildung des
Christentums in der Gegenwart begriffen und betrieben wird.

Es ist, wie ich meine, die besondere Konfession des reformatorischen und
neuzeitlichen Protestantismus, in welchem diese Bildungsvielfalt und
Bildungsaufgeschlossenheit, auch Gestaltungsoffenheit des Christentums
seinerseits wiederum in ihrer Grundsätzlichkeit ins Auge zu fassen und zur
Darstellung zu bringen versucht worden ist. Ich möchte dies kurz zeigen, indem
ich mich an drei Heroen der protestantischen Theologiegeschichte orientiere,
an Martin Luther, an Friedrich Schleiermacher und an Karl Barth. Ich möchte

an ihnen deutlich machen, wie die religiöse und kulturelle Gestaltungsoffenheit

des Christentums und damit der Religion in ein religiöses Lebenssystem

und zugleich Bildungssystem überführt worden ist, für das drei Merkmale
charakteristisch sind: die Existentialität (oder auch: Subjektivität), die Re-

flexivität und die Aktualität des Christentums. Dabei ist Existentialität als die
grundlegende Bestimmung zu verstehen, Reflexivität und Aktualität als ihre
wesentlichen Konkretionen. In ihnen vollzieht sich das spezifisch protestantische

Verständnis von Religion und Theologie als - in Anlehnung an Paul
Tillich zu reden - Kritik und Gestaltung des Christentums.5

5 Vgl.: Tillich, Paul: Der Protestantismus als kritisches und gestaltendes Prinzip (1929).
In: Ders.: Theological Writings/Theologische Schriften. Ed. by/hg. v. Gert Hummel (Paul



368 Georg Pfleiderer

4. Protestantische Theologie als Kritik und Gestaltung des Christentums

a) Martin Luther - oder: die Existentialität des Christentums

«Ein Gott heisset das, dazu man sich versehen soll alles Guten und
Zuflucht haben in allen Nöten. Also dass ein Gott haben nichts anders ist, denn
ihm von Herzen trauen und gläuben, wie ich oft gesagt habe, dass alleine das

Trauen und Gläuben des Herzens machet beide Gott und Abegott. Ist der
Glaube und Vertrauen recht, so ist auch Dein Gott recht, und wiedertimb, wo
das Vertrauen falsch und unrecht ist, da ist auch der rechte Gott nicht. Denn
die zwei gehören zuhaufe, Glaube und Gott. Worauf Du nu (sage ich) Dein
Herz hängest und verlassest, das ist eigentlich Dein Gott.»6 Mit Sätzen wie
diesen hat Luther das Symbolsystem des Christentums konsequent auf den

Lebensvollzug des Individuums hin interpretiert, damit den Sinn von Religion
als individueller Lebensdeutung formuliert und von daher eine theologische

Deutung des Religion-Kultursystems aufgebaut. Die Wahrheit der Religion

kann nun nicht mehr durch ihre Übereinstimmung mit einer unabhängig
vom Vollzug des Glaubens vorab feststehenden und festzustellenden ontolo-
gisch verbindlich gegebenen Auslegung und Deutung der Welt nachgewiesen
und überprüft werden. Der Glaube, dass sich in dem gekreuzigten Jesus von
Nazareth Gottes Sohn inkarniert habe, dieser Glaube ist für sich genommen
noch kein christlicher Glaube. Solchen <Glauben hat auch der Teufeb. Was
der Teufel aber nicht hat, ist der Glaube, dass sich Gott in Christus für mich
geoffenbart, dahingegeben habe.7

Erst wenn ich selber mit im Bild bin, wie die Stifter auf mittelalterlichen
Altarbildern unterm Kreuz, bin ich im Bild. Im Bild bin ich aber nur im Vollzug

einer kopernikanischen Achsendrehung, wenn und indem ich nämlich
das Gesamt meiner Deutungs- und Lebensakte als gedeutete, als durch den
gekreuzigten Gott gedeutete Akte erfahre und begreife. Gedeutet finden sich
meine Lebensakte als der Versuch einer gewaltsamen Sinnstiftung, allgemein
gesprochen, als die von mir selbst immer schon vorgenommene Verkehrung
von Religion in Kultur, von Gott in Welt, als Horizontbeschneidung und
-zuschneidung, statt als Horizonteröffnung und -erweiterung. Die kopernikani-
sche Achsendrehung des Christus pro me hebt diesen Gewaltcharakter meiner

Lebensdeutung auf, indem sie mich erkennen lässt, dass die zwanghafte

Tillich Main Works/Hauptwerke, hg. v. Carl Heinz Ratschow, Vol./Bd. 6), Berlin, New
York 1992,127-150.

6 Luther, Martin: Grosser Katechismus. In: Die Bekenntnisschriften der evangelischlutherischen

Kirche. Hg. im Gedenkjahr der Augsburgischen Konfession 1530, 8. Aull.,
34.-36. Tsd., Göttingen 1979, 543-733, hier: 560; Auslegung des Ersten Gebots.

7 Vgl.: «Satan certo credit Christum dominum, mortuum. Sed hoc non potest credere
verbum <pro nobis>, euch ghet er an, er ist euer, donatum vobis. Haec es vera unica
Christiana fides, quae non solum dicit Christum dominum, sed meum.» WA 29,197,4-7.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 369

Selbstzentrierung meines Weltbildes auf mich selbst zur statischen Funktio-
nalisierung meines gesamten Weltumgangs führen muss. Im Christus pro me
liegt die Möglichkeit, diese Zentrierung nicht als zwanghaft herzustellende,
sondern als sich konkret je und je befreiend einstellende zu erfahren.
Dadurch eröffnet sich die Möglichkeit, dass ich meiner Mitwelt diejenige
Anerkennung zuteil werden lasse, die ich selbst im Christus pro me erfahre. Die
Umzentrierung der Lebensdeutung ermöglicht einen gleichsam polyzentri-
schen Lebensvollzug, der die Sinnhorizonte der anderen wahrzunehmen und
gelten zu lassen in der Lage ist. Sie ermöglicht die Unterscheidung der
notwendigen gemeinsamen Glaubensgrundlagen von der Vielheit der Glaubensformen,

in denen diese aktualisiert werden.
Indem Luther auf diese Weise das Christentum gewissermassen existentiell

zuspitzt, schafft er die Basis für ein neue Deutung der christlichen und
religiösen Grundbegriffe. «Gnade» ist nun nicht mehr dinghafte Mitteilung
oder Belohnung für religiös-moralische Lebensleistung, sondern die Ermöglichung

jener existentiellen Neudeutung meines Lebens; «Sünde» ist nicht
mehr die einzelne moralische Verfehlung, sondern jene zwanghaft-gewaltsame

Selbstdeutung, die notorisch auch allen anderen, mit denen ich zu tun habe,

Gewalt antun muss. Gnade, Rechtfertigung erschliesst mir allererst mich
selbst als Sünder und so zugleich als denjenigen, der fähig ist, auch seine
dunklen Seiten als Seiten seiner selbst anzuerkennen und anzunehmen. Das
Ich ist nicht mehr einfach «Seele» als zeit- und geschichtsenthobene Substanz,
die es von den Befleckungen des «Leibes» sukzessive zu reinigen gilt; sondern
«Seele» ist Anerkanntwerden durch Gott, und «Leib» ist das Leben, das und
wie wir es tatsächlich leben, in den Verhältnissen, den Anerkennungsverhältnissen,

die wir einander zubilligen oder eben versagen. «Kirche» steht der
«Welt» nicht mehr gegenüber wie das himmlische Jerusalem der Hure Babylon;

sondern Kirche ist die Gemeinschaft gerechtfertigter Sünder, die ihr
Leben als Leben in der Welt leben, im Alltag der Welt und in den sozialen Rollen,

die unser leibliches Leben mitsichbringt. Die theologische Bewertung des
Politischen als der wichtigsten Organisationsform dieses leiblichen Lebens
schwankt nun nicht mehr zwischen Verdammung und Abwertung und sakral-
theokratischer Überhöhung. Das Politische wird einer sachlichen, funktionalen

Steuerung zugänglich gemacht. Das Prinzip solcher Steuerung ist nicht
mehr ausgerichtet an einer hierarchischen Gesellschaftspyramide, sondern an
der libertas Christiana, die jede und jeden Einzelne als mündige Hörerin und
mündigen Hörer des Wortes Gottes und als seine ebenso mündigen und
authentischen Sprecherinnen und Sprecher versteht: Religionsfreiheit kann
darum zum Inbegriff und Wurzelgrund aller Individual- und Menschenrechte
werden, als Begründung der Grenzen des Verfügungsrechts von Menschen
über Menschen.

Unnötig und doch auch - siehe Schnädelbach - umso nötiger zu sagen und
einzuräumen ist: dass die Reformation, dass schon Luther selbst mit vielen



370 Georg Pfleiderer

dieser Einsichten nicht so konsequent Ernst gemacht hat, wie es von seinen
eigenen theologischen Voraussetzungen her erforderlich gewesen wäre.
Religiöse und politische Toleranz sind bekanntlich definitiv erst via Aufklärung
und neuzeitlicher Verfassungsstaat ins protestantische Christentum
eingedrungen; und Gleiches gilt für die differenzierte Trennung und Aufeinanderbeziehung

von Kirche und Staat, die weithin erst in unserem Jahrhundert
staatskirchlichenrechtliche Wirklichkeit geworden ist. Das reformatorische
Rechtfertigungs- und Glaubensverständnis, die in ihm der Sache nach angelegte

Leib- und Sinnenhaftigkeit der Existenz sind ein auch in der Gegenwart
weithin unausgeschöpftes, bleibendes Lernprogramm. Protestantischer
Purismus, moralische Zwanghaftigkeit und ein pietistisches Sünden- und
Sexualitätsamalgam haben es zweifellos weithin verstellt.

Ich breche ab und halte fest; Martin Luthers historische Leistung ist mit
einem Wort die existentialtheologische Neudeutung des Glaubensbegriffs und
damit des Christentums. Die Leistung Friedrich Schleiermachers, des grossen
unierten Theologen des 19. Jahrhunderts, ist darauf aufbauend ein neues
Verständnis des Theologiebegriffs gewesen.

b) Friedrich Schleiermacher - oder: die Reflexivität des Christentums

Schleiermacher setzt gewissermassen eine Reflexionsstufe höher an als

Luther. Schleiermacher war der erste, der die bei Luther implizit vorausgesetzte

und ausgearbeitete Grundidee, nämlich die Erkenntnis, dass der Glaube

Lebensdeutung im Vollzug ist, als solche erfasst und zum Gegenstand der
Theologie als Wissenschaft gemacht hat. Damit hat Schleiermacher dasjenige
moderne Verständnis von Theologie als vernünftiger, methodisch reflektierter

Theorie religiöser Lebensdeutung entwickelt, das auch den hier vorgetragenen

Ausführungen zugrunde liegt, und das reformatorische Theologie und
die Theologie überhaupt im modernen Sinne wissenschaftsfähig macht.

Schleiermachers Religionstheorie basiert ihrerseits auf einer Bewusst-
seinstheorie, die zugleich eine Theorie des menschlichen Lebens ist. Denn das
Leben wird als menschliches Leben nur erfasst, wenn es als autopoietisches,
als reflexives Leben verstanden wird, als Leben, das für ein Bewusstsein, für
ein Subjekt ist. Dem reformatorischen pro me wird damit ein erkenntniskritisches,

kantisches pro me unterlegt, das mit ihm strukturverwandt, aber
keineswegs einfach identisch ist. Individuell sich selbst präsent ist das bewusste
Leben in der Weise des Gefühls. In der Religion, im Gefühl schlechthinniger
Abhängigkeit, als Grund- und Hintergrundsgefühl des bewussten, endlichen
Lebens kommt das Gefühl und damit das Individuum zu sich selbst. Es erlebt
in ihm den tragenden Grund und das Individuierungsprinzip seines Selbst-
und Weltbewusstseins.

Indem Schleiermacher solchermassen die Theologie auf eine
Subjektivitätstheorie, Religionstheorie fundiert, sie so zu einer Theorie des Christen-



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden 371

turns umbildet und damit gewissermassen eine Abstraktionsstufe heraufsetzt,
erzielt er zugleich eine Reihe von entscheidenden Konkretionsgewinnen.

Zum einen und zuerst wird damit die prinzipialisierende Leistung des neu-
testamentlichen Christentums und die existentialisierende Leistung der
Reformation im Prinzip übertragbar auf alle Religion. Religionen insgesamt
werden nun darauf hin befragbar, ob und inwiefern sie solche Prinzipialisie-
rungs- und Existentialisierungsleistungen erbringen, mit anderen Worten: ob
und inwiefern sie gestaltungsoffen sind für je individuelle, kreative
Lebensdeutung. Die Theologie öffnet sich zur beschreibenden und zugleich aber
durchaus kritischen und normativen Religionswissenschaft.

Für das Christentum selber ist damit der Einsicht Bahn gebrochen, dass es

ein einziges, normatives Christentum, sozusagen ein Christentum für alle,
nicht gibt und auch nicht geben darf. Das Christentum ist aufgrund seiner in
der Reformation zur präzisen Darstellung gebrachten Wurzeln individuelle,
plurale, sich ständig verändernde, sich ständig geschichtlich umbildende
Religion. Christentum ist niemals nur kirchliches Christentum, es ist immer auch

individuell-privat praktiziertes Christentum, jenes und dieses bilden sich

wechselseitig fort.
Die Aufgabe der Theologie besteht in der kritischen, reflektierten Begleitung

dieses Bildungsprozesses, der das Christentum selbst ist. Sie besteht
genau darin, diesen Prozess im Fluss zu halten, indem sie das Wissen um seine
entscheidenden Voraussetzungen präsent hält und seinerseits ständig aktualisiert.

Freilich liegt genau in dieser Begleitungsfunktion der Theologie auch
unverkennbar ein Problem. Denn die Frage drängt sich hier auf: Wie ist das
gebildete theologische Wissen um die Bildungsprozesse der Religion eigentlich
hineinübersetzbar in die aktualen Lebens- und Glaubensvollzüge des
nichttheologisch geschulten, gelebten Christentums selbst?

Genau dies kann man als die Frage verstehen, die Karl Barth an Schleiermacher

und an die ganze von ihm begründete neuprotestantische Theologie
gestellt hat. Wie kann die Theologie, so lässt sich Barths Frage formulieren,
wirklich zum kritischen Motor des christlichen Bildungsprozesses und nicht
nur zu seinem wissenschaftlichen Begleiter werden? Es geht also mit anderen
Worten um die Aktualität theologischer Kritik und Gestaltung des Christentums.

c) Karl Barth - oder: die Aktualität des Christentums

«Ich bin ein armer Tropf mit meiner <Aktualität, und in meinem Kopf
gehts zu wie in einem Hyänenkäfig vor der Fütterung.»8 So klagt Barth im
Herbst 1922 während der gleichzeitigen Vorbereitung mehrerer Vorträge
brieflich seinem Freund E. Thurneysen. Hinter dieser Klage steht der
Anspruch, dass Theologie nicht nur ein Räsonnement über <die religiöse Lage



372 Georg Pfleiderer

der Gegenwart> sein könne, sondern in diese Gegenwart hinein ein bewegendes

Wort, ein das Christentum veränderndes Wort zu sprechen habe.
Eine erste umfassende Antwort auf diese Frage nach der Aktualität der

Theologie hatte Barth selbst in eben jenen Monaten gerade zum Druck
gebracht: seinen Kommentar zum Römerbrief des Apostels Paulus in zweiter,
verschärfter, aktualisierter Auflage. Die Antwort, die er hier gibt, lautet:
Theologie darf nicht allgemeine Religionstheorie sein, sondern sie muss in die
Glaubensurkunden des Christentums gleichsam hineinkriechen, deren Inhalt
und Wahrheit erfassen und dann in einem und demselben Akt sozusagen in
die politische, kulturelle und religiöse Gegenwart hineinsprechen. Die Aufgabe

der Theologie ist die Aufgabe der Predigt: Rede von Gott. Und zwar ist
sie eine prophetisch-kritische Predigt-Rede von Gott. Darin eingeschlossen
ist die Einsicht in das ethische, sozialethische auch politische Versagen des
Christentums.

Aber die theologische Kritik ist mehr als Sozialkritik. Sie ist eine Radikalkritik

des Christentums. Denn kritisiert werden nicht eigentlich diese oder
jene Verfallsformen des gegenwärtigen Christentums, sondern kritisiert wird
das ganze gegenwärtige Christentum in allen seinen Formen und Erscheinungen

als Ausdruck von Religion, genauer gesagt: von Kultur, von blossem
Menschenwerk: Theologie Christentumskritik Kulturkritik Religionskritik.

Theologie wird bei Barth zur kritischen Dauerreflexion. Christentum,
theologisch legitimes Christentum kann es dann nur geben im Dauerdurchlauf

durch die theologische Religions-, Kultur- und Christentumskritik.
Indem aber solchermassen die alltäglich gelebte Religion in eine theologisch
dauerkontrollierte Religion aufgehoben wird, droht sie zu einer Religion zu
werden, die nur noch an einem bestimmten Ort und von bestimmten
Menschen tatsächlich praktiziert zu werden vermag: von den Pfarrerinnen und
Pfarrern; auf der Kanzel. Das Christentum wird zur Pfarrerreligion.

Von seiner theologischen Radikalkritik hat Barth freilich auch sein eigenes

theologisches Denken nicht ausgenommen. Der Furor der Negativität
weicht in späteren Jahren dem Interesse an theologischer, an kirchlich-religiöser

Aufbauarbeit. Der Sachverhalt und das sich mit ihm verbindende
Problem als solche bleiben jedoch bestehen.

Ich breche wieder ab und halte fest: Zwischen Barth und Schleiermacher
bewegt sich alle gegenwärtige Theologie. Sie bewegt sich also - pauschal
gesprochen - zwischen einer normativ-dogmatisch eingreifenden und einer eher
analytischen, religionstheoretischen Theologie. Sie bewegt sich zwischen
einer analytischen Aufmerksamkeit auf das individuell gelebte religiöse Leben

8 Thurneysen, Eduard (Hg.): Karl Barth - Eduard Thurneysen. Briefwechsel Bd. 2.

1921-1930, bearbeitet und hg. v. Eduard Thurneysen (Karl Barth Gesamtausgabe V.

Briefe), Zürich 1974, 97.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 373

und Versuchen, dieses religiöse Leben von den normativen Glaubensurkunden
des Christentums aus aktuell und mehr oder weniger praktisch zu steuern

und fortzubilden. Diese Spannung kann, braucht und darf man nicht aufheben.

Es ist die Wesensspannung protestantischer Theologie: Indem der
Protestantismus alle in die individuelle religiöse Freiheit entlässt, macht er sie

zugleich alle in gewisser Weise zu Pfarrerinnen und Pfarrern. Dies den Leuten
klar zu machen, ist die Bildungsaufgabe der Theologie.

5. Schlusswort: Theologisch gebildete Religion in der Gegenwart. Oder:
Welchen Nutzen hat denn nun die Theologie für das Leben?

Der Nutzen der Theologie, nämlich der wissenschaftlichen Theologie für
das Leben, ist in der Regel kein unmittelbarer Nutzen. Er ist ein vermittelter
Nutzen. Wissenschaftliche Theologie an der Universität bildet professionelle
Theologinnen und Theologen aus, die in ihrer Berufspraxis als Pfarrerinnen
und Pfarrer, Religionslehrerinnen und Religionslehrer diejenigen aktuellen
und konkreten Angebote gebildeter religiös-christlich-protestantischer
Gegenwartsdeutung machen sollen, diejenigen Hilfen zur konkreten, praktischen

religiös-theologischen Selbstbildung geben sollen, deren strukturellen
Aufbau ich Ihnen zu beschreiben versucht habe. Insofern können Sie alles,
was Sie gehört haben, diesen ganzen Werkstattbericht, auch ganz schnell wieder

vergessen. Ich wäre vollkommen zufrieden, wenn Sie sich lediglich die
Botschaft - oder jedenfalls meine These - merken würden, dass die Bildung
einer eigenen religiösen Überzeugung eine Arbeit ist, eine Lebensarbeit ge-
wissermassen, die wir alle immer schon tun und die man darum als gebildeter
Mensch nicht den Kindern überlassen kann oder den traurigen oder euphorischen

Lebensmomenten. Wenn Sie nach meinen Ausführungen im Stillen
hinzufügen wollen: schon gar nicht sollte man diese Arbeit den Systematischen

Theologen an der Universität überlassen, dann haben Sie genau
verstanden, was ich meine.

Ob Ihnen die Überlegungen, die ich Ihnen hier vorgetragen habe, zur
Erfüllung Ihrer eigenen alltagspraktischen oder auch beruflichen religiösen
Bildungsaufgabe von Nutzen oder doch eher von Nachteil waren, können Sie,

wenn Sie wollen, probeweise an der kleinen Alltagsepisode überprüfen, die
mir eine Bekannte berichtet hat, und die ich Ihnen hiermit zum Schluss gerne
mitgeben möchte:

Der vierjährige Neffe dieser Bekannten hatte von irgendeinem pädagogisch

mässig begabten Verwandten ein grosses Spielgewehr bekommen, mit
dem er nun alles, was sich um ihn herum bewegte einschliesslich seiner Mutter,

piff-paff totschoss. Seine Mutter versuchte ihm beizubringen, dass man
mit dem Tod nicht spielen dürfe, denn <tot ist tot>; und wer totgeschossen werde,

stehe nie wieder auf. Der Kleine hatte Mühe mit dieser Belehrung, denn



374 Georg Pfleiderer

nach seiner Anschauung stimmte es ja nicht. Tags darauf kam im Fernsehen
zufällig ein Zeichentrickfilm über Jesus. Am Ende bekanntlich: Kreuzigung,
Tod, drei Tage später: das leere Grab, die Frauen, der Engel, Auferstehung.
«Siehst Du!», sagt der Junge triumphierend und lachte.

Georg Pfleiderer, Basel


	Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? : Vom Nutzen und Nachteil der Theologie für das Leben

