Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? : Vom Nutzen und Nachteil
der Theologie fur das Leben

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878052

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?

Vom Nutzen und Nachteil der Theologie fiir das Leben.’

Trutz Rendtorff zum 24. Januar 2001

1. Einleitung: Zur Funktionswahrnehmung von Christentum
und Theologie in der Offentlichkeit

In den stillen, ehrwiirdigen Hallen des Basler Theologischen Seminars am
Nadelberg hat sich neulich tiberraschender Besuch angemeldet: der private,
lokale Fernsehsender «Telebasel». Seminarleitung und Dekanat haben sich
iber dieses plotzliche Medieninteresse sehr gefreut. Die Freude ist freilich ei-
ner nicht geringen Bestiirzung gewichen, als man den Anlass der angekiindig-
ten Visite erfuhr: Die Fernsehleute wollten das grosse Plakat filmen, das der
rithrige Seminarassistent an der Tiir der Bibliothek angebracht hatte. Es zeigt
das Ergebnis der jlingsten Bibliotheksinventur: Fehlbestinde an Biichern im
Wert von 34. 000 Schweizer Franken; alle 678 fehlenden Titel sind einzeln
aufgelistet. «Theologen stehlen Biicher». Das war die fiir den Fernsehsender
offentlichkeitsrelevante Nachricht.

Meine Damen, meine Herren, was will uns diese kleine Begebenheit sa-
gen? Sie will uns offenbar zum einen sagen: Mitunter entsteht der Offentlich-
keit durch das lebhafte Interesse von Theologinnen und Theologen an ihren
Biichern ein finanzieller Nachteil; unter modernen Medienbedingungen
weiss diese Offentlichkeit den so entstandenen Nachteil aber offenbar auch
wieder recht schnell in einen Vorteil zu wenden; den Vorteil der Schadenfreu-
de und der Selbstbestidtigung. Zum andern und ernsthafter lehrt uns die klei-
ne Episode: Theologinnen und Theologen werden in der Offentlichkeit nicht
einfach als Wissenschaftler wahrgenommen, sondern als Vertreterinnen von
Religion, genauer: als Vertreter einer Religion, als deren entscheidendes
Merkmal nach wie vor Moral gilt, eine christlich-biirgerliche Moral: «Du
sollst nicht stehlen». Im Fernsehbeitrag, der am Abend jenes Tages dreimal
iiber den Sender flimmerte, las ein Pfarrer im Talar aus den Zehn Geboten.
Theologie = Religion = Moral = Doppelmoral; das war die mediale Neuigkeit,
die, als Verdacht formuliert, so neu nicht ist.

" Akademische Antrittsvorlesung in Basel am 23. Juni 2000. Der Text gibt das gering-
fligig iberarbeitete Redemanuskript wieder. Um Charakter und Abzweckung des Textes
als Rede an ein akademisches, aber nicht notwendig theologisch gebildetes Publikum zu
unterstreichen, wurde auch im Druck auf alle wissenschaftlichen Debattenverweise ver-
zichtet.



360 Georg Pfleiderer

«Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?» So hat 1925 der protestanti-
sche Theologe Rudolf Bultmann gefragt." Folgt man verbreiteten offentli-
chen Meinungen iiber Christentum und Theologie, dann hat solches Reden
offenbar vor allem den Sinn, den Leuten ins Gewissen zu reden. Theologin-
nen und Theologen sind da, um sozusagen die Lebensfreude nicht iiberschéu-
men zu lassen, Theologen als «Sozialdisziplinierer», als diejenigen, die — wenn
man es positiv formuliert — den auch in der modernen Gesellschaft unver-
meidlichen Sozialkitt bereitstellen, also jene Mischung aus karitativen Idea-
len, moralischer Selbstkontrolle und Verzichtbereitschaft, die den ausufern-
den Liberalismus, Hedonismus und Egoismus der modernen Gesellschaft,
insbesondere der Jugend, in Zaum halten soll: Theologen als Werte-Vermitt-
ler:

Daneben schiitzt man die Theologinnen und Theologen gewdhnlich als
Sinnstifter, als Zelebriererinnen von Lebenssinn, als diejenigen, die insbeson-
dere fiir alte und von Schicksalsschligen heimgesuchte Menschen das Leben
ertraglicher machen oder die es — gerade fiir Kinder oder auch nach Kindsge-
burten und in sonstigen freudigen Ausnahmesituationen wie Hochzeiten —
mit den Girlanden und der Lametta behidngen, die man in schwachen, roman-
tischen oder enthusiastischen Momenten halt doch auch selbst nicht ganz mis-
sen mochte. Begrifflich niichtern formuliert: Theologie gilt als gesellschaftli-
che Funktion der organisierten und irgendwie unvermeidlichen Regression
und somit zugleich als religiose Kontingenzbewiltigung.

Sozialdisziplinierung und Kontingenzbewiltigung also: darin besteht der
fiir aufgeklédrte Zeitgenossen kalkulierbare Doppelnutzen und zugleich im-
mer auch der dosierte Nachteil der Theologie fiir das Leben. Und in der Tat,
um ein Kosten-Nutzen-Kalkiil handelt es sich hier. Wissenschaftlich gespro-
chen: um ein funktionales Verstidndnis von Religion. Hinter einem solchen
funktionalen Verstindnis von Religion steht die Annahme, dass Religion
zwar durchaus gesellschaftlich funktionsrational sein konne, dass sie aber an
sich selbst nicht rationalisierbar, will heissen: nicht Gegenstand wahrheitsfé-
higen, allgemein verniinftigen Durchdenkens sei.

So ldsst sich, wie mir scheint, der gesellschaftliche Konsens beschreiben,
mit dem sowohl die Gesellschaft, als auch die organisierte Religion, Kirche
und wissenschaftliche Theologie ganz gut zu leben gelernt haben. Mitunter
freilich wird dieser Konsens, dieser 6ffentliche Friede in Sachen Religion und
Theologie, gestort. Gestort wird er dann, wenn das Nutzenkalkiil, auf dem er
aufruht, einer kritischen Betrachtung unterzogen wird. Als ein solcher Sto-
renfried hat sich neulich etwa der Berliner Philosoph Herbert Schnédelbach
betitigt. Er hat ndmlich Mitte Mai 2000 in der ZEIT einen Artikel geschrie-

' Erstmals in: Theologische Bliitter 4 (1925), 129-135; dann wieder in: Bultmann,
Rudolf: Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsitze, erster Band, Tiibingen 1993, 26-
37.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 361

ben mit der Uberschrift «Der Fluch des Christentums»”. In diesem Aufsatz li-
stet der Autor die, wie er findet, sieben Geburtsfehler oder auch Todsiinden
christlicher Religion und Theologie auf: Erbsiinde, Rechtfertigung als bluti-
ger Rechtshandel (also Siithnopfertod Jesu), Missionsbefehl, Antijudaismus,
Jenseitslehre, Leib-Seele-Dualismus, Verdrehung der historischen Wahrheit.
Die These, die in dieser von religiosem Pathos selbst nicht freien Christen-
tumskritik («Fluch», Siebenzahl!) mit nietzscheanischem Furor entfaltet
wird, ist kurz und knapp: Das Christentum ist lebensfeindlich. Denn es basie-
re auf einem negativen Menschenbild (Erbsiinde), priferiere eine Todes- und
Gerichtssemantik (Kreuz, Stihnopfer), es sei diesseitsfeindlich und leibfeind-
lich, intolerant (antisemitisch) und auf Verdrehung historischer Wahrheiten
aufgebaut und damit wissenschaftsfremd.

Die Invektive des Philosophen und die Debatte, die sie ausgelost hat, ist
ein aktueller Beweis dafiir, dass auch unter den herrschenden Konsensbedin-
gungen eines solchen funktionalen Verstidndnisses der Religion sich die o6f-
fentliche Diskussion iiber Religion nicht einfach abstellen ldsst. Die alte me-
taphysische Frage nach der Wahrheit der Religion taucht hier offenbar in
neuer Gestalt wieder auf. Sie kleidet sich nun in die Frage nach der Lebens-
dienlichkeit von Religion, ndmlich von bestimmter Religion, in die Frage
nach dem jeweiligen Nutzen oder Nachteil einer bestimmten Religion und ei-
ner bestimmten Theologie fiir das Leben. Charakteristikum dieser Wahrneh-
mungsperspektive der Wahrheitsfrage der Religion ist, dass in ihr theoreti-
sche und praktische, auch dogmatische und ethische Perspektiven immer
schon ineinander verflochten sind.

Diesen Sachverhalten will ich im Folgenden nachgehen. Ich will zeigen,
dass die Frage nach dem Nutzen oder Nachteil von Religion fiir das Leben der
Theologie nicht nur, wie es scheinen kann, von aussen aufgenotigt ist, dass sie
vielmehr in der Tat die genuin eigene Frage der Theologie ist. Indem die
Theologie sich dieser Frage stellt, stellt sie sich zugleich der Frage nach ihrem
eigenen Nutzen fiir das Leben. Indem die Theologie diese Nutzenfrage als
ihre eigene Frage erkennt, akzeptiert sie, dass theologische Wissenschaft
nicht Metaphysik ist und auch nicht I’art pour I’art, dass sie auch nicht einfach
historisches Religionswissen archivieren kann, sondern dass sie dieses fiir die
Gegenwart umbilden muss, dass sie gebildete Religion, sich selbst durchsich-
tige Religion fordern will. Auf diese ihrerseits transformierte Weise sind
Nietzsches Uberlegungen zum Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Le-
ben auf die Theologie durchaus iibertragbar.

Mit Nietzsche kann die Theologie auch darin {iberein kommen, dass sie als
ersten Schritt allen Einzelfragen eine Grundlagentheorie voranstellt, eine,

2 Schnidelbach, Herbert: Der Fluch des Christentums. In: Die Zeit Nr. 20, 11.5.2000,
41f. Vgl. die dadurch ausgeltste Debatte in den folgenden Nummern der Zeitung.



362 Georg Pfleiderer

wie Nietzsche sagt, «Gesundheitslehre des Lebens»’. In Bezug auf die Theolo-
gie heisst das: Sie hat den Zusammenhang von Religion und Leben, von Re-
ligion und menschlicher Lebensfiihrung im Allgemeinen zu kldren. Indem
Religion als integraler Bestandteil von Lebensfithrungspraxis durchdacht
wird, ist implizit gesagt, dass es Religion im Allgemeinen so nicht gibt. Es gibt
sie immer nur als bestimmte, als geschichtlich bestimmte Religion. Denn sein
Leben kann man nicht im Allgemeinen fiihren. Damit ist der Theologie die
zweite Aufgabe gestellt: das Durchdenken bestimmter Religion. In unserem,
mindestens in meinem Fall: des Christentums. Aber auch das Christentum
kann man wiederum nicht im Allgemeinen auf menschliche, auf individuelle
Lebensfithrung beziehen. Es ist in solcher Lebensfithrung immer schon in be-
stimmter Weise, ndmlich in der Weise einer bestimmten Deutungstradition
prisent. Diese prisent zu halten und fiir die Gegenwart auszuarbeiten ist die
Bildungsaufgabe der Theologie.

Mit dieser Dreiteilung ist zugleich die Gliederung meiner weiteren Aus-
fiihrungen gegeben. Auf die Frage nach der Lebensdienlichkeit der Theolo-
gie antworte ich also mit einem Einblick in das, was die systematische Theo-
logie und die theologische Ethik in ihrem Grundlagenbereich tagtéglich tut,
mit einem Werkstattbericht. Dass ich mich dabei auf das Christentum und
dann auf die mir vertraute Deutungstradition, auf die protestantische bezie-
he, liegt in der Natur der Sache und des hermeneutischen Zirkels, den es zu
durchdenken gilt. Der Nutzen des Ihnen hier vorzufiithren versuchten Stiicks
Theologie fiir Ihr Leben wird umso grosser sein, je starker Sie dabei oder am
Ende die Notwendigkeit empfinden, das Gesagte fiir sich selber noch einmal
ganz anders zu sagen.

2. Religion als Lebensdeutung

Der Mensch ist das Lebewesen, das sein Leben deutet. Er ist dazu gezwun-
gen und er ist zugleich frei dazu. Um in der Welt handeln, um in der Welt Er-
fahrungen machen zu konnen, muss er die Welt entwerfen. Indem er die Welt
entwirft, nimmt er zu ihr und zugleich zu sich selbst Stellung. Er plaziert sich
in der Welt, die sein Entwurf ist. Ist dieses Weltentwerfen ein bewusstes, ein
reflektiertes Tun oder sogar methodisch kontrolliert, dann nennt man es: Me-
taphysik, Theologie oder Philosophie. Dieses Weltentwerfen ist zugleich aber
ein Tun, das allen unseren einzelnen Lebensvollziigen immer schon zugrun-
deliegt und sie immer schon unausdriicklich begleitet. Es hat eine Basis, die

3 Nietzsche, Friedrich: Unzeitgemisse Betrachtungen. Zweites Stiick: Vom Nutzen
und Nachtheil der Historie fiir das Leben. In: Ders.: Die Geburt der Tragodie. Unzeitge-
masse Betrachtungen I-1V. Nachgelassene Schriften 1870-1873 (Kritische Studienausgabe,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 1), Miinchen 1988, 243-334, hier 331.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 363

als empfundene in all unseren Weltentwiirfen immer mitschwingt, deren Ge-
halt sich in Sitze fassen ldsst, aber als solcher nicht in Sdtzen gefasst ist.

Solche Sitze wiren etwa: Alles Erfahren und Gestalten des Lebens ist Er-
fahren und Gestalten im Leben. Wir erfahren uns als Erfahrende und Han-
delnde; wir konnen beschliessen, anders zu handeln und u.U. auch anders zu
erfahren, aber wir konnen nicht beschliessen, iiberhaupt erst anzufangen zu
handeln und zu erfahren oder ganz aufzuhoren, zu handeln und zu erfahren;
zumindest wiirden wir das dann nicht mehr erfahren. In der Welt, im Leben
ist bestimmte Erfahrung moglich. Wir erfahren, ob wir das Leben erfahren
oder nicht erfahren, ob wir wachen oder traumen. In der Welt ist Handeln
moglich. Wir kénnen uns als Handelnde erfahren, indem wir Wirkungen un-
seres Handelns in der Welt beobachten konnen.

Diesen solchermassen in Sitze fassbaren, selbst aber unausdriicklichen
Deutungsvorgang kann man den Grundvollzug von Religion nennen. Religi-
on kommt also nicht erst mit der Verarbeitung einzelner problematischer Le-
benserfahrungen des Menschen ins Spiel, sondern mit seinem menschlichen
Lebensvollzug selbst. In der Religion kommt néherhin eine fundamentale
Gewissheit zum Ausdruck, ohne welche sich Lebensdeutung gar nicht vollzie-
hen ldsst. Als solche ist Religion, wie gesagt, ein Hintergrundsvollzug aller
ausdriicklichen Weltdeutung. Ausdriicklich wird dieser Hintergrundsvollzug
seinerseits als Glaube an Gott, genauer: als Vollzug des Glaubens an Gott.
Denn mit «Gott» ist derjenige Hintergrund aller unserer Lebensdeutungsak-
te gemeint, von welchem her diese sich als sich selbst gegebene Akte von Le-
bensdeutung deuten, erfahren lassen: also kurz als den Sachverhalt, dass un-
sere Deutungsakte einen Widerhalt finden in der Wirklichkeit und oft auch
gegen die Wirklichkeit. Sagen wir «Gott», dann meinen wir den Grund und
Ursprung dessen, was wir in allen Lebensvollziigen immer schon vorausset-
zen: dass das Leben sich uns erschliesst, dass wir uns selbst als L.ebende im Le-
ben erschliessen und dass wir das Leben im Leben anderer erschliessen kon-
nen. «Gott» bezeichnet dann den Grund und zugleich den Inbegriff unseres
Lebens und unserer Lebensdeutung: Das Vonwoher unseres, persénlichen,
individuellen Lebens, aber zugleich auch des Lebens der ganzen Welt. Indem
wir «Gott» sagen, nehmen wir ausdriicklich und bejahend Stellung zu der
Vertrauenserfahrung, die in der unausdriicklichen Lebensdeutung liegt, die
in unserer Lebensfiihrung selbst und als solcher immer schon enthalten ist.
Der Sinn — besser: der Effekt — ausdriicklicher Rede von Gott besteht damit
nicht zuletzt darin, die ansonsten unausdriickliche Weltdeutung ausdriicklich
und damit auch fiir mich selbst und fiir andere sichtbar, und das heisst immer
auch: reflektierbar, prézisierbar, aktualisierbar zu machen.

Nun ist freilich solcher Glaube an Gott verbunden mit einer fundamenta-
len doppelten Zweideutigkeit. Zum einen bildet er sich als affirmativer, als
sich und seinen Grund bejahender Vollzug immer nur, indem er zugleich die



364 Georg Pfleiderer

Moglichkeit seines Gegenteils aus sich heraussetzt: die Moglichkeit der Nega-
tion der Rede von Gott, die Moglichkeit des Zweifels.

Diese Moglichkeit liegt im Glauben selbst, weil der affirmative Vollzug re-
ligioser Lebensdeutung als Glaube an Gott mit einem performativen Wider-
spruch einhergeht: mit «Gott» wird sprachlich ein Etwas, wird Bestimmtheit
bezeichnet, Gegenstédndlichkeit. Dieses Moment gegensténdlicher Bestimmt-
heit steht jedoch als solches zur Vollzugslogik des Glaubens selbst in Wider-
spruch. Gott kann nichts gegenstindlich Bestimmtes sein, weil alles gegen-
stindlich Bestimmte immer schon nicht Gott, sondern Welt wire. Eben dar-
auf hat R. Bultmann in seinem Aufsatz von 1925 hingewiesen.*

Damit hdngt die zweite innere Zweideutigkeit des Glaubens an Gott zu-
sammen. Sie betrifft die Deutung des Glaubens. Der ausdriickliche Vollzug
religioser Lebensdeutung als Glaube an Gott konnte nédmlich seinerseits ent-
weder als fatale Notwendigkeit zu begreifen sein, als in der conditio humana
liegender Zwang, oder aber als Ausdruck einer erméoglichten, weil sich selbst
durchsichtigen Freiheit.

Das ist das doppelte Paradox der Religion. Religion steht erstens in der
Doppeldeutigkeit von Bestimmtheit und Unbestimmtheit und zweitens in der
Doppeldeutigkeit von Zwang und Freiheit.

Dieses Paradox spiegelt sich in aller konkreten Gestaltung von Religion,
anders gesagt: im Verhiltnis von Religion und Kultur. Als deutender Grund-
vollzug von Lebensdeutung ist Glaube, ist Religion einerseits der Grundvoll-
zug aller Lebensdeutung, der Grundvollzug und Inbegriff von Kultur. Ande-
rerseits kann Religion, kann der Glaube, in seiner Bestimmtheit nur vollzo-
gen und seiner selbst ansichtig werden, indem er sich als solcher Grundvoll-
zug von allen iibrigen Vollziigen praktisch-kultureller Lebensdeutung
unterscheidet. Da Religion selbst ein menschlicher Lebensakt ist, also Kultur,
hat sie dazu aber keine anderen Mittel als die anderen kulturellen Akte sie
auch haben.

Religionen l6sen dieses Problem in der Regel so, dass sie eine bestimmte
Klasse symbolischer kultureller Handlungen tabuisieren und dem Gesamt al-
ler sonstigen Handlungen gegeniiberstellen. So entsteht die kulturelle Kon-
struktion sakraler Sphédren. Die Religion verdoppelt damit das Ganze
menschlicher Kultursymbolisierung.

Was ist der Sinn dieser paradoxen Verdoppelung? Ihr Sinn ist eben der
der Stellungnahme. Denn indem der Mensch religios symbolisiert, nimmt er
implizit oder explizit zum Ganzen seiner kulturellen Deutungstitigkeit Stel-
lung; und zwar auf eine zweifache Weise: kritisch und affirmativ. Die religiose
Symbolisierung ist grundsitzlich ein Akt der Kulturaffirmation. Der Mensch
bejaht in ihr seine kulturell symbolisierende Tétigkeit. In der Religion liegt

4 Vgl. Bultmann, Rudolf: Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?, 26f.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 365

also die Moglichkeit, die Kultur als Aktgefiige menschlicher Freiheit zu erfas-
sen. Dies schliesst ein, dass Religion sich immer auch kritisch zur Kultur ver-
hilt, indem sie sich ihr insgesamt gegeniiberstellt.

Und diese Kritik ist berechtigt. Denn alle kulturell-symbolisierende Le-
bensdeutung schneidet aus der Fiille des Daseins, des Lebens, einen Deu-
tungshorizont heraus. Dieses Herausschneiden tut der Fiille des Lebens, der
unendlichen Fiille seiner Moglichkeiten, auch immer Gewalt an. Die Gewalt
ist in den Wunden zu besichtigen, welche die Kultur der Natur schlidgt und in
den Wunden, welche Menschen durch Abschneidung anderer Deutungshori-
zonte anderen Menschen schlagen. Die Religion hilt diese Gewalt prisent.
Und sie hat zugleich — als Kulturfunktion und das genau ist ihr Paradox — auch
selbst an ihr Anteil, und zwar durchaus gesteigerten Anteil. Der Kultus ist die
symbolische Realisierung der Wiederherstellung des ganzen ungeteilten Da-
seins, die Aprdsentierung der sich selbst gebenden Lebensfiille gegen das Un-
recht kultureller — auch und gerade religios-kultureller — Gewalt.

Damit ist in knappen Strichen ein philosophisch-theologischer Religions-
begriff umrissen. Einen solchen Begriff zu bilden, ist die Grundaufgabe syste-
matischer Theologie. Mit einem solchermassen gebildeten Begriff der Religi-
on ist der Theologie dann genau diejenige Frage gestellt, die sie mit ihrem
Verstdandnis bestimmter Religion, des Christentums, zu beantworten hat. Es
ist die Frage, ob und inwiefern das Christentum eine Antwort sein kann auf
die Paradoxalitit aller Religion.

Die Antwort, die sich nach meinem Urteil in Bezug auf das Christentum
theologisch geben lédsst, wird erkennbar, wenn man sich den — wiederum nach
meinem Urteil — elementaren Wesenszug des Christentums klarmacht. Die-
sen mochte ich beschreiben als eine ausserordentliche Reduktion und Kon-
zentration der religiosen Symbolik. In dieser, mit dem historischen Ursprung
des Christentums zusammenhédngenden Konzentration liegt die spezifische
Antwort des Christentums auf das Problem der Paradoxalitit der Religion.
Das versuche ich nun andeutungsweise plausibel zu machen.

3. Christentum als religiose Konzentration von Religion

Die fiir das Christentum charakteristische Konzentration religioser Sym-
bolik kann man sich an seinem Elementarsymbol deutlich machen, am Sym-
bol des Kreuzes. Im Kreuz riickt die Geschichtlichkeit, die Kontextualitit, die
Kulturalitit und damit auch die Gewaltsamkeit, die in aller kulturellen Deu-
tungssymbolik liegt, ins Zentrum der religiosen Symbolik selbst. Der Gott des
Christentums ist der sich selbst zur Geschichte, Kulturgeschichte machende
Gott; er ist reines Kulturzeichen: Kreuz. «X»: Buchstabe, Schrift, aber an-
alphabetische Schrift. Wer nicht schreiben kann, malt ein Kreuz. Kultur be-
ginnt mit dem Markieren, dem Durchstreichen eines Raumpunktes in der



366 Georg Pfleiderer

Welt. X: Hier stehe ich, hier bin ich, in der Welt. «Was ich geschrieben habe,
habe ich geschrieben.» Das Kreuz ist die gesteigerte Form und der Inbegriff
von Kultur und Geschichte: Das Kreuz steht dafiir, dass jemand Geschichte
gemacht, Geschichte geschrieben und dafiir gewaltsam, gegen seinen Willen,
zu Geschichte gemacht worden ist; er ist aus einem Leben, das deutet, das sich
deutet, das sich als Deutungsvollzug lebendig entfaltet, zum Zeichen, zum
Deutungszeichen gemacht worden, zum Zeichen des Gewaltopfers, zum ge-
deuteten Zeichen: «Konig der Juden». Ein Zeichenusurpator — «das habt zum
Zeichen...». Die paradoxe Verkehrung, die Umkehrung, die jeder ausdriick-
lichen religiosen Symbolik immer schon innewohnt, ist im Christentum ver-
grundsitzlicht worden. Nur als Zeichen, als Kreuzzeichen, als Deutungsvor-
gang ist Gott prisent.

Die Gewaltsamkeit, die aller religiosen Deutung, aller Kultur tiberhaupt
immer schon inhériert, weil sie ndmlich aus der Vieldeutigkeit des Lebens
Eindeutigkeit macht, ist im Christentum ins Zentrum der Religion geriickt.
Im Kreuzeszeichen wird die Inkulturation aller Religion maximalisiert; die ta-
buisierende, sakralisierende Ausgrenzung kultureller Zeichen wird prinzipia-
lisiert, darin aber zugleich negiert und aufgehoben. Das Kreuz als Glaubens-
zeichen ist das iiberwundene Kreuz, die Auferstehung. Die Usurpation, der
Wille zur Macht, der allen Deutungsakten, aller Kultur, aller tédtigen Selbst-
entfaltung innewohnt, ist geheilt. Im Abendmahl wird diese Heilung sakra-
mental vergegenwirtigt — mit Brot und Wein als den Urzeichen kommunika-
tiver Korperkultur: dem Essen. Der Zeichenleib wird zum Leibzeichen. Ein-
facher geht’s nicht.

Dieser extreme Reduktionismus des Christentums ist religionsgeschicht-
lich durch den Vorgang einer Vorselektion der religidsen Symbolik und Se-
mantik ermoglicht, der sich im apokalyptischen Judentum ereignet hat. Von
diesem tibernimmt das Christentum die Konzentration der religiésen Seman-
tik auf die juridisch-politische Semantik von Macht, Herrschaft und Gewalt:
Reich Gottes, Jiingstes Gericht, himmlische Heerscharen, Rechtfertigung,
Gesetz. Dies ist die Semantik der Grosskultur der Politik, der Offentlichkeit,
des Staates, der Stadt. Daneben hat sich im Judentum der Entstehungszeit
des Neuen Testaments freilich auch eine andere Symbolik und Semantik ge-
halten, diejenige von Schopfung, Verséhnung, neuem Leben, «gutem Hirteno,
Geburt des Kindes, <Vater>, Vorsehung, Fiirsorge. Diese Semantik stammt
aus dem Bereich des naturalen, des dorflich-familidren, des intimen Lebens.
Das Christentum hat diese duale Vorsortierung der religiosen Symbolik und
Semantik in das Nebeneinander von juridisch-politischer und intim-naturaler
Semantik aufgenommen, vergrundsitzlicht und deren jeweilige latente
Grundcharakteristik herausgearbeitet: Neben die latent thanatologische, vik-
timologische Charakteristik der juridisch-politischen Semantik und Symbolik
der Sekundirkultur tritt die latent vitalistische, intimistische Semantik und
Symbolik der Primérkultur.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 367

Die religionsgeschichtliche Innovation des Christentums kann man darin
sehen, dass es diese beiden Semantik- und Symbolsysteme, in denen das Gan-
ze menschlicher Lebenskultur zur Darstellung kommt, scharf herausgearbei-
tet und iiberkreuz aufeinander bezogen hat. Genau dafiir steht das christliche
Grundsymbol des Kreuzes. Es steht fiir die politisch-juridische Ausmerzung
des einen, des individuell-privaten Lebens — und fiir die Umkehrung dieses
Vorgangs: Dafiir, dass das solchermassen ausgemerzte Leben als Lebensquel-
le allen individuellen und 6ffentlichen Kulturlebens erfahren worden ist. Die
Versohnungsliebe Gottes, die am Einzelnen, am Individuum durch seine Ver-
nichtung ins abstrakte Allgemeine hindurchgreift und festhilt, wird zum
Grund und Massstab allen menschlichen Miteinanders. Liebe als Code des
privaten Lebens und Recht als Code des offentlichen Lebens werden diffe-
renziert aufeinander beziehbar: «Unser Vater im Himmel, Dein Reich kom-
me...».

Meine These ist: Gerade dieser extreme Reduktionismus des Christen-
tums in seiner Grundsymbolik und Elementarsemantik enthilt nun aber sei-
nerseits die Moglichkeitsbedingung fiir die Ausbildung der historischen Viel-
falt der Christentiimer. Denn die Konzentration aufs Wesentliche lédsst Frei-
heit zur jeweiligen geschichtlichen Ausgestaltung des religiosen Lebens und
Kulturlebens. Es ist das Bildungsprinzip individueller und gemeinschaftlicher
religioser Deutungs- und Gestaltungsvielfalt, das als solches nur behalten, nur
bewahrt werden kann, indem es als die Aufgabe stédndiger Neubildung des
Christentums in der Gegenwart begriffen und betrieben wird.

Es ist, wie ich meine, die besondere Konfession des reformatorischen und
neuzeitlichen Protestantismus, in welchem diese Bildungsvielfalt und Bil-
dungsaufgeschlossenheit, auch Gestaltungsoffenheit des Christentums sei-
nerseits wiederum in ihrer Grundsétzlichkeit ins Auge zu fassen und zur Dar-
stellung zu bringen versucht worden ist. Ich mochte dies kurz zeigen, indem
ich mich an drei Heroen der protestantischen Theologiegeschichte orientiere,
an Martin Luther, an Friedrich Schleiermacher und an Karl Barth. Ich moch-
te an ihnen deutlich machen, wie die religiose und kulturelle Gestaltungsof-
fenheit des Christentums und damit der Religion in ein religitses Lebenssy-
stem und zugleich Bildungssystem tiberfiihrt worden ist, fiir das drei Merkma-
le charakteristisch sind: die Existentialitét (oder auch: Subjektivitit), die Re-
flexivitdat und die Aktualitit des Christentums. Dabei ist Existentialitit als die
grundlegende Bestimmung zu verstehen, Reflexivitdt und Aktualitit als ihre
wesentlichen Konkretionen. In ihnen vollzieht sich das spezifisch protestanti-
sche Verstidndnis von Religion und Theologie als —in Anlehnung an Paul Til-
lich zu reden — Kritik und Gestaltung des Christentums.’

* Vagl.: Tillich, Paul: Der Protestantismus als kritisches und gestaltendes Prinzip (1929).
In: Ders.: Theological Writings/Theologische Schriften. Ed. by/hg. v. Gert Hummel (Paul



368 Georg Pfleiderer

4. Protestantische Theologie als Kritik und Gestaltung des Christentums

a) Martin Luther — oder: die Existentialitédt des Christentums

«Ein Gott heisset das, dazu man sich versehen soll alles Guten und Zu-
flucht haben in allen Noten. Also dass ein Gott haben nichts anders ist, denn
ithm von Herzen trauen und glduben, wie ich oft gesagt habe, dass alleine das
Trauen und Glduben des Herzens machet beide Gott und Abegott. Ist der
Glaube und Vertrauen recht, so ist auch Dein Gott recht, und wiederiimb, wo
das Vertrauen falsch und unrecht ist, da ist auch der rechte Gott nicht. Denn
die zwei gehoren zuhaufe, Glaube und Gott. Worauf Du nu (sage ich) Dein
Herz hiingest und verlissest, das ist eigentlich Dein Gott.»® Mit Sitzen wie
diesen hat Luther das Symbolsystem des Christentums konsequent auf den
Lebensvollzug des Individuums hin interpretiert, damit den Sinn von Religi-
on als individueller Lebensdeutung formuliert und von daher eine theologi-
sche Deutung des Religion-Kultursystems aufgebaut. Die Wahrheit der Reli-
gion kann nun nicht mehr durch ihre Ubereinstimmung mit einer unabhiingig
vom Vollzug des Glaubens vorab feststehenden und festzustellenden ontolo-
gisch verbindlich gegebenen Auslegung und Deutung der Welt nachgewiesen
und iiberpriift werden. Der Glaube, dass sich in dem gekreuzigten Jesus von
Nazareth Gottes Sohn inkarniert habe, dieser Glaube ist fiir sich genommen
noch kein christlicher Glaube. Solchen «Glauben hat auch der Teufel>. Was
der Teufel aber nicht hat, ist der Glaube, dass sich Gott in Christus fiir mich
geoffenbart, dahingegeben habe.’

Erst wenn ich selber mit im Bild bin, wie die Stifter auf mittelalterlichen
Altarbildern unterm Kreuz, bin ich im Bild. Im Bild bin ich aber nur im Voll-
zug einer kopernikanischen Achsendrehung, wenn und indem ich ndmlich
das Gesamt meiner Deutungs- und Lebensakte als gedeutete, als durch den
gekreuzigten Gott gedeutete Akte erfahre und begreife. Gedeutet finden sich
meine Lebensakte als der Versuch einer gewaltsamen Sinnstiftung, allgemein
gesprochen, als die von mir selbst immer schon vorgenommene Verkehrung
von Religion in Kultur, von Gott in Welt, als Horizontbeschneidung und -zu-
schneidung, statt als Horizonterdffnung und -erweiterung. Die kopernikani-
sche Achsendrehung des Christus pro me hebt diesen Gewaltcharakter mei-
ner Lebensdeutung auf, indem sie mich erkennen lésst, dass die zwanghafte

Tillich Main Works/Hauptwerke, hg. v. Carl Heinz Ratschow, Vol./Bd. 6), Berlin, New
York 1992, 127-150.

® Luther, Martin: Grosser Katechismus. In: Die Bekenntnisschriften der evangelisch-
lutherischen Kirche. Hg. im Gedenkjahr der Augsburgischen Konfession 1530, 8. Aufl.,
34.-36. Tsd., Gottingen 1979, 543-733, hier: 560; Auslegung des Ersten Gebots.

7 Vgl.: «Satan certo credit Christum dominum, mortuum. Sed hoc non potest credere
verbum «pro nobis>, euch ghet er an, er ist euer, donatum vobis. Haec es vera unica Chri-
stiana fides, quae non solum dicit Christum dominum, sed meum.» WA 29, 197, 4-7.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 369

Selbstzentrierung meines Weltbildes auf mich selbst zur statischen Funktio-
nalisierung meines gesamten Weltumgangs fiihren muss. Im Christus pro me
liegt die Moglichkeit, diese Zentrierung nicht als zwanghaft herzustellende,
sondern als sich konkret je und je befreiend einstellende zu erfahren. Da-
durch eroffnet sich die Moglichkeit, dass ich meiner Mitwelt diejenige Aner-
kennung zuteil werden lasse, die ich selbst im Christus pro me erfahre. Die
Umzentrierung der Lebensdeutung ermoglicht einen gleichsam polyzentri-
schen Lebensvollzug, der die Sinnhorizonte der anderen wahrzunehmen und
gelten zu lassen in der Lage ist. Sie erméglicht die Unterscheidung der not-
wendigen gemeinsamen Glaubensgrundlagen von der Vielheit der Glaubens-
formen, in denen diese aktualisiert werden.

Indem Luther auf diese Weise das Christentum gewissermassen existenti-
ell zuspitzt, schafft er die Basis fiir ein neue Deutung der christlichen und re-
ligiosen Grundbegriffe. «Gnade» ist nun nicht mehr dinghafte Mitteilung
oder Belohnung fiir religios-moralische Lebensleistung, sondern die Ermog-
lichung jener existentiellen Neudeutung meines Lebens; «Siinde» ist nicht
mehr die einzelne moralische Verfehlung, sondern jene zwanghaft-gewaltsa-
me Selbstdeutung, die notorisch auch allen anderen, mit denen ich zu tun ha-
be, Gewalt antun muss. Gnade, Rechtfertigung erschliesst mir allererst mich
selbst als Siinder und so zugleich als denjenigen, der fihig ist, auch seine
dunklen Seiten als Seiten seiner selbst anzuerkennen und anzunehmen. Das
Ich ist nicht mehr einfach «Seele» als zeit- und geschichtsenthobene Substanz,
die es von den Befleckungen des «Leibes» sukzessive zu reinigen gilt; sondern
«Seele» ist Anerkanntwerden durch Gott, und «Leib» ist das Leben, das und
wie wir es tatsdchlich leben, in den Verhéltnissen, den Anerkennungsverhilt-
nissen, die wir einander zubilligen oder eben versagen. «Kirche» steht der
«Welt» nicht mehr gegeniiber wie das himmlische Jerusalem der Hure Baby-
lon; sondern Kirche ist die Gemeinschaft gerechtfertigter Siinder, die ihr Le-
ben als Leben in der Welt leben, im Alltag der Welt und in den sozialen Rol-
len, die unser leibliches Leben mitsichbringt. Die theologische Bewertung des
Politischen als der wichtigsten Organisationsform dieses leiblichen Lebens
schwankt nun nicht mehr zwischen Verdammung und Abwertung und sakral-
theokratischer Uberhohung. Das Politische wird einer sachlichen, funktiona-
len Steuerung zugénglich gemacht. Das Prinzip solcher Steuerung ist nicht
mehr ausgerichtet an einer hierarchischen Gesellschaftspyramide, sondern an
der libertas christiana, die jede und jeden Einzelne als miindige Horerin und
miindigen Horer des Wortes Gottes und als seine ebenso miindigen und au-
thentischen Sprecherinnen und Sprecher versteht: Religionsfreiheit kann
darum zum Inbegriff und Wurzelgrund aller Individual- und Menschenrechte
werden, als Begriindung der Grenzen des Verfiigungsrechts von Menschen
tiber Menschen.

Unnotig und doch auch - siehe Schnddelbach — umso notiger zu sagen und
einzurdumen ist: dass die Reformation, dass schon Luther selbst mit vielen



370 Georg Pfleiderer

dieser Einsichten nicht so konsequent Ernst gemacht hat, wie es von seinen
eigenen theologischen Voraussetzungen her erforderlich gewesen wire. Re-
ligiose und politische Toleranz sind bekanntlich definitiv erst via Aufklidrung
und neuzeitlicher Verfassungsstaat ins protestantische Christentum einge-
drungen; und Gleiches gilt fiir die differenzierte Trennung und Aufeinander-
beziehung von Kirche und Staat, die weithin erst in unserem Jahrhundert
staatskirchlichenrechtliche Wirklichkeit geworden ist. Das reformatorische
Rechtfertigungs- und Glaubensverstindnis, die in ihm der Sache nach ange-
legte Leib- und Sinnenhaftigkeit der Existenz sind ein auch in der Gegenwart
weithin unausgeschopftes, bleibendes Lernprogramm. Protestantischer Pu-
rismus, moralische Zwanghaftigkeit und ein pietistisches Stinden- und Sexua-
lititsamalgam haben es zweifellos weithin verstellt.

Ich breche ab und halte fest: Martin Luthers historische Leistung ist mit ei-
nem Wort die existentialtheologische Neudeutung des Glaubensbegriffs und
damit des Christentums. Die Leistung Friedrich Schleiermachers, des grossen
unierten Theologen des 19. Jahrhunderts, ist darauf aufbauend ein neues Ver-
stindnis des Theologiebegriffs gewesen.

b) Friedrich Schleiermacher — oder: die Reflexivitidt des Christentums

Schleiermacher setzt gewissermassen eine Reflexionsstufe hoher an als
Luther. Schleiermacher war der erste, der die bei Luther implizit vorausge-
setzte und ausgearbeitete Grundidee, ndmlich die Erkenntnis, dass der Glau-
be Lebensdeutung im Vollzug ist, als solche erfasst und zum Gegenstand der
Theologie als Wissenschaft gemacht hat. Damit hat Schleiermacher dasjenige
moderne Verstindnis von Theologie als verniinftiger, methodisch reflektier-
ter Theorie religioser Lebensdeutung entwickelt, das auch den hier vorgetra-
genen Ausfilhrungen zugrunde liegt, und das reformatorische Theologie und
die Theologie tiberhaupt im modernen Sinne wissenschaftsfiahig macht.

Schleiermachers Religionstheorie basiert ihrerseits auf einer Bewusst-
seinstheorie, die zugleich eine Theorie des menschlichen Lebens ist. Denn das
Leben wird als menschliches Leben nur erfasst, wenn es als autopoietisches,
als reflexives Leben verstanden wird, als Leben, das fiir ein Bewusstsein, fiir
ein Subjekt ist. Dem reformatorischen pro me wird damit ein erkenntniskri-
tisches, kantisches pro me unterlegt, das mit ihm strukturverwandt, aber kei-
neswegs einfach identisch ist. Individuell sich selbst priasent ist das bewusste
Leben in der Weise des Gefiihls. In der Religion, im Gefiihl schlechthinniger
Abhingigkeit, als Grund- und Hintergrundsgefiihl des bewussten, endlichen
Lebens kommt das Gefiihl und damit das Individuum zu sich selbst. Es erlebt
in ihm den tragenden Grund und das Individuierungsprinzip seines Selbst-
und Weltbewusstseins.

Indem Schleiermacher solchermassen die Theologie auf eine Subjektivi-
tiatstheorie, Religionstheorie fundiert, sie so zu einer Theorie des Christen-



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 371

tums umbildet und damit gewissermassen eine Abstraktionsstufe heraufsetzt,
erzielt er zugleich eine Reihe von entscheidenden Konkretionsgewinnen.

Zum einen und zuerst wird damit die prinzipialisierende Leistung des neu-
testamentlichen Christentums und die existentialisierende Leistung der Re-
formation im Prinzip iibertragbar auf alle Religion. Religionen insgesamt
werden nun darauf hin befragbar, ob und inwiefern sie solche Prinzipialisie-
rungs- und Existentialisierungsleistungen erbringen, mit anderen Worten: ob
und inwiefern sie gestaltungsoffen sind fiir je individuelle, kreative Lebens-
deutung. Die Theologie 6ffnet sich zur beschreibenden und zugleich aber
durchaus kritischen und normativen Religionswissenschaft.

Fiir das Christentum selber ist damit der Einsicht Bahn gebrochen, dass es
ein einziges, normatives Christentum, sozusagen ein Christentum fiir alle,
nicht gibt und auch nicht geben darf. Das Christentum ist aufgrund seiner in
der Reformation zur prézisen Darstellung gebrachten Wurzeln individuelle,
plurale, sich stdandig verdndernde, sich stindig geschichtlich umbildende Re-
ligion. Christentum ist niemals nur kirchliches Christentum, es ist immer auch
individuell-privat praktiziertes Christentum, jenes und dieses bilden sich
wechselseitig fort.

Die Aufgabe der Theologie besteht in der kritischen, reflektierten Beglei-
tung dieses Bildungsprozesses, der das Christentum selbst ist. Sie besteht ge-
nau darin, diesen Prozess im Fluss zu halten, indem sie das Wissen um seine
entscheidenden Voraussetzungen présent hilt und seinerseits stidndig aktua-
lisiert.

Freilich liegt genau in dieser Begleitungsfunktion der Theologie auch un-
verkennbar ein Problem. Denn die Frage drédngt sich hier auf: Wie ist das ge-
bildete theologische Wissen um die Bildungsprozesse der Religion eigentlich
hineiniibersetzbar in die aktualen Lebens- und Glaubensvollziige des nicht-
theologisch geschulten, gelebten Christentums selbst?

Genau dies kann man als die Frage verstehen, die Karl Barth an Schleier-
macher und an die ganze von ihm begriindete neuprotestantische Theologie
gestellt hat. Wie kann die Theologie, so ldsst sich Barths Frage formulieren,
wirklich zum kritischen Motor des christlichen Bildungsprozesses und nicht
nur zu seinem wissenschaftlichen Begleiter werden? Es geht also mit anderen
Worten um die Akrualitit theologischer Kritik und Gestaltung des Christen-
tums.

c¢) Karl Barth — oder: die Aktualitit des Christentums

«Ich bin ein armer Tropf mit meiner <Aktualitdt>, und in meinem Kopf
gehts zu wie in einem Hyénenkiifig vor der Fiitterung.»® So klagt Barth im
Herbst 1922 wihrend der gleichzeitigen Vorbereitung mehrerer Vortrage
brieflich seinem Freund E. Thurneysen. Hinter dieser Klage steht der An-
spruch, dass Theologie nicht nur ein Rdsonnement tiber <die religiose Lage



372 Georg Pfleiderer

der Gegenwart> sein konne, sondern in diese Gegenwart hinein ein bewegen-
des Wort, ein das Christentum verdnderndes Wort zu sprechen habe.

Eine erste umfassende Antwort auf diese Frage nach der Aktualitdt der
Theologie hatte Barth selbst in eben jenen Monaten gerade zum Druck ge-
bracht: seinen Kommentar zum Rémerbrief des Apostels Paulus in zweiter,
verschirfter, aktualisierter Auflage. Die Antwort, die er hier gibt, lautet:
Theologie darf nicht allgemeine Religionstheorie sein, sondern sie muss in die
Glaubensurkunden des Christentums gleichsam hineinkriechen, deren Inhalt
und Wahrheit erfassen und dann in einem und demselben Akt sozusagen in
die politische, kulturelle und religiose Gegenwart hineinsprechen. Die Auf-
gabe der Theologie ist die Aufgabe der Predigt: Rede von Gott. Und zwar ist
sie eine prophetisch-kritische Predigt-Rede von Gott. Darin eingeschlossen
ist die Einsicht in das ethische, sozialethische auch politische Versagen des
Christentums.

Aber die theologische Kritik ist mehr als Sozialkritik. Sie ist eine Radikal-
kritik des Christentums. Denn kritisiert werden nicht eigentlich diese oder
jene Verfallsformen des gegenwirtigen Christentums, sondern kritisiert wird
das ganze gegenwirtige Christentum in allen seinen Formen und Erscheinun-
gen als Ausdruck von Religion, genauer gesagt: von Kultur, von blossem
Menschenwerk: Theologie = Christentumskritik = Kulturkritik = Religions-
kritik.

Theologie wird bei Barth zur kritischen Dauerreflexion. Christentum,
theologisch legitimes Christentum kann es dann nur geben im Dauerdurch-
lauf durch die theologische Religions-, Kultur- und Christentumskritik. In-
dem aber solchermassen die alltdglich gelebte Religion in eine theologisch
dauerkontrollierte Religion aufgehoben wird, droht sie zu einer Religion zu
werden, die nur noch an einem bestimmten Ort und von bestimmten Men-
schen tatsdchlich praktiziert zu werden vermag: von den Pfarrerinnen und
Pfarrern; auf der Kanzel. Das Christentum wird zur Pfarrerreligion.

Von seiner theologischen Radikalkritik hat Barth freilich auch sein eige-
nes theologisches Denken nicht ausgenommen. Der Furor der Negativitit
weicht in spéteren Jahren dem Interesse an theologischer, an kirchlich-reli-
gioser Aufbauarbeit. Der Sachverhalt und das sich mit ihm verbindende Pro-
blem als solche bleiben jedoch bestehen.

Ich breche wieder ab und halte fest: Zwischen Barth und Schleiermacher
bewegt sich alle gegenwiirtige Theologie. Sie bewegt sich also — pauschal ge-
sprochen —zwischen einer normativ-dogmatisch eingreifenden und einer eher
analytischen, religionstheoretischen Theologie. Sie bewegt sich zwischen ei-
ner analytischen Aufmerksamkeit auf das individuell gelebte religidose Leben

8 Thurneysen, Eduard (Hg.): Karl Barth — Eduard Thurneysen. Briefwechsel Bd. 2.
1921-1930, bearbeitet und hg. v. Eduard Thurneysen (Karl Barth Gesamtausgabe V.
Briefe), Ziirich 1974, 97.



Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? 373

und Versuchen, dieses religiose Leben von den normativen Glaubensurkun-
den des Christentums aus aktuell und mehr oder weniger praktisch zu steuern
und fortzubilden. Diese Spannung kann, braucht und darf man nicht aufhe-
ben. Es ist die Wesensspannung protestantischer Theologie: Indem der Pro-
testantismus alle in die individuelle religiose Freiheit entlédsst, macht er sie zu-
gleich alle in gewisser Weise zu Pfarrerinnen und Pfarrern. Dies den Leuten
klar zu machen, ist die Bildungsaufgabe der Theologie.

5. Schlusswort: Theologisch gebildete Religion in der Gegenwart. Oder:
Welchen Nutzen hat denn nun die Theologie fiir das Leben?

Der Nutzen der Theologie, nidmlich der wissenschaftlichen Theologie fiir
das Leben, ist in der Regel kein unmittelbarer Nutzen. Er ist ein vermittelter
Nutzen. Wissenschaftliche Theologie an der Universitit bildet professionelle
Theologinnen und Theologen aus, die in ihrer Berufspraxis als Pfarrerinnen
und Pfarrer, Religionslehrerinnen und Religionslehrer diejenigen aktuellen
und konkreten Angebote gebildeter religios-christlich-protestantischer Ge-
genwartsdeutung machen sollen, diejenigen Hilfen zur konkreten, prakti-
schen religids-theologischen Selbstbildung geben sollen, deren strukturellen
Aufbau ich Thnen zu beschreiben versucht habe. Insofern konnen Sie alles,
was Sie gehort haben, diesen ganzen Werkstattbericht, auch ganz schnell wie-
der vergessen. Ich wire vollkommen zufrieden, wenn Sie sich lediglich die
Botschaft — oder jedenfalls meine These — merken wiirden, dass die Bildung
einer eigenen religivsen Uberzeugung eine Arbeit ist, eine Lebensarbeit ge-
wissermassen, die wir alle immer schon tun und die man darum als gebildeter
Mensch nicht den Kindern iiberlassen kann oder den traurigen oder euphori-
schen Lebensmomenten. Wenn Sie nach meinen Ausfithrungen im Stillen
hinzufiigen wollen: schon gar nicht sollte man diese Arbeit den Systemati-
schen Theologen an der Universitit iiberlassen, dann haben Sie genau ver-
standen, was ich meine.

Ob Ihnen die Uberlegungen, die ich Ihnen hier vorgetragen habe, zur Er-
fiillung Ihrer eigenen alltagspraktischen oder auch beruflichen religiosen Bil-
dungsaufgabe von Nutzen oder doch eher von Nachteil waren, konnen Sie,
wenn Sie wollen, probeweise an der kleinen Alltagsepisode iiberpriifen, die
mir eine Bekannte berichtet hat, und die ich Ihnen hiermit zum Schluss gerne
mitgeben mochte:

Der vierjdhrige Neffe dieser Bekannten hatte von irgendeinem piadago-
gisch missig begabten Verwandten ein grosses Spielgewehr bekommen, mit
dem er nun alles, was sich um ihn herum bewegte einschliesslich seiner Mut-
ter, piff-paff totschoss. Seine Mutter versuchte ihm beizubringen, dass man
mit dem Tod nicht spielen diirfe, denn <tot ist tot>; und wer totgeschossen wer-
de, stehe nie wieder auf. Der Kleine hatte Miihe mit dieser Belehrung, denn



374 Georg Pfleiderer

nach seiner Anschauung stimmte es ja nicht. Tags darauf kam im Fernsehen
zufillig ein Zeichentrickfilm iiber Jesus. Am Ende bekanntlich: Kreuzigung,
Tod, drei Tage spiter: das leere Grab, die Frauen, der Engel, Auferstehung.
«Siehst Du!», sagt der Junge triumphierend und lachte.

Georg Pfleiderer, Basel



	Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? : Vom Nutzen und Nachteil der Theologie für das Leben

