Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Karl Barth : verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser im
21. Jahrhundert?

Autor: Stoevesandt, Hinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878051

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder
theologischer Wegweiser im 21. Jahrhundert?

Dietrich Braun — recht nachtrdglich — zum 70. Geburtstag

Die Themenformulierung, wie sie mir fiir heute abend vorgegeben ist, ist
eine Doppelfrage: «Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer
Wegweiser im 21. Jahrhundert?» Die Doppelfrage ist wohl als Alternative ge-
dacht: entweder / oder, entweder das eine oder das andere. Denkbar wire na-
tiirlich auch eine Antwort im Sinne eines sowohl / als auch oder eines weder
/ noch. Wie auch immer, die Frage ist gut gestellt, wenn auch die Moglichkei-
ten eines Vortrages weit iiberschreitend. Und natiirlich kann ich nur subjektiv
darauf antworten. Auch hat das 21. Jahrhundert ja noch gar nicht angefangen.
Ich selber werde, und sollte der liebe Gott mich steinalt werden lassen, nur
den kleineren Teil des kommenden Jahrhunderts miterleben, und fiir meine
Person nehme ich an, dass ich fiir den Rest meiner Lebenszeit mit Barth als
theologischem Wegweiser werde auskommen konnen: Natiirlich nicht als ein-
zigem, aber doch als einem, der sich — mit etwas Vorsicht und hoffentlich auch
Verstand gebraucht — recht gut bewéhrt hat. Soviel sei, damit Sie im Voraus
ungefihr wissen, wohin die Reise geht, sogleich verraten.

Zunichst aber zum ersten Glied der Frage: «verstaubter Kirchenvater?»
Doch ich muss das noch auseinandernehmen und gehe zuerst auf das Sub-
stantiv ein: Kirchenvater. Was ist ein Kirchenvater? Nach offizieller Definiti-
on' wird er an vier Merkmalen identifiziert: 1. «Doctrina orthodoxa». Das
konnte notfalls auf Barth zutreffen; jedenfalls ist er nicht selten als ein (neo-)
orthodoxer Theologe verstanden und gefeiert oder auch abgelehnt worden.
Doch den treuen Hiitern der Orthodoxie, Lutheranern wie Reformierten, ist
er eher verdichtig gewesen. Zwei weitere Merkmale fallen von vornherein
ausser Betracht: Dass ein Kirchenvater unter den katholischen Begriff der
Heiligenverehrung féllt und dass er zur Zeit der Alten Kirche gelebt haben
muss. Bleibt noch das letzte der klassischen Merkmale eines Kirchenvaters.
Es heisst «approbatio ecclesiae», Annahme durch die Kirche — auf katholi-
schem Boden ist gemeint: Durch ihre offiziellen Organe, im weiteren Sinne
aber auch: Die Geltung, die die Lehre des betroffenen Vaters erlangt hat, ihre

" Vortrag, auf Einladung des Schulreferats der Kirchenkreise Giitersloh und Halle
gehalten am 10. November 1999 in Giitersloh. Die damit eréffnete Reihe, in der noch Vor-
trige lber Rudolf Bultmann und Paul Tillich folgten, stand unter dem Gesamttitel
«Grosse Theologen des 20. Jahrhunderts. Was tréigt ihr Denken heute noch aus?»

! B. Altaner, Patrologie. Leben, Schriften und Lehre der Kirchenviiter, Freiburg °1958,
3.



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 343

Akzeptanz, die ihr zuerkannte Massgeblichkeit. Ich vermute, dass bei der
Wahl des Wortes «Kirchenvater» im Vortragstitel etwas von dieser letzteren
Art gemeint ist. Also: Ist Barth der oder wenigstens ein Kirchenvater des 20.
Jahrhunderts — in dem Sinne, in dem ein gewisser Christian Liilmann im Jahre
1907 Schieiermacher den «Kirchenvater des 19. Jahrhunderts» genannt hat*
den Theologen, dessen Denken seinem ganzen Jahrhundert das Thema vor-
gegeben hat? Schleiermacher hat das, jedenfalls auch nach Barths Urteil, in
der Tat getan; und darin war Barth mit vielen Beurteilern einig.

Vor 100 Jahren nahmen manche ebenso wie Sie jetzt mit dieser Vortrags-
reihe den Jahrhundertwechsel zum Anlass, so etwas wie eine theologische Bi-
lanz des zu Ende gehenden Jahrhunderts zu ziehen. So schrieb der damals
sehr renommierte Berliner Dogmenbhistoriker und Dogmatiker Reinhold See-
berg 1900 ein Buch mit dem Titel: «An der Schwelle des zwanzigsten Jahrhun-
derts. Riickblicke auf das letzte Jahrhundert deutscher Kirchengeschichte».’
Dort lese ich: «Das ist schliesslich die Geschichte der systematischen Theolo-
gie des [19.] Jahrhunderts, dass Schleiermachers Ideen sich durchgesetzt ha-
ben.» Lasst sich das —so ist die Titelfrage ja wohl gemeint — auf Barth und das
20. Jahrhundert tibertragen? Also: Haben seine «Ideen» sich «durchgesetzt»?
Diese Frage ist an der Schwelle des 21. Jahrhunderts schon ofter aufgeworfen
worden. Mir ist dabei aufgefallen, dass diejenigen, die das bejahen, ausgespro-
chene Gegner Barths sind, die es fiir das Gebot der Stunde halten, dass er
endgiiltig zum alten Eisen geworfen wird. Ganz gegenteilig urteilen die, die
sich ihm verpflichtet fithlen. So beginnt Dieter Schellong einen Vortrag im
Jahre 1995 mit dem lapidaren Satz: «Ich gehe davon aus, dass Karl Barths
Theologie sich nie in der Breite durchgesetzt hat».* Da ich auch zu den Uber-
lebenden dieser Species gehore, antworte ich auf den ersten Teil der Frage:
«Karl Barth - ein Kirchenvater?» mit einem runden Nein.

Aber nun zum zweiten Element der Frage: «verstaubt» — wenn denn schon
kein verstaubter Kirvchenvater, dann wenigstens ein verstaubter Theologe?
Darauf antworte ich ebenso biindig: Ja! Es ist die Erfahrung jeder Hausfrau:
Alles, was man nicht benutzt oder wenigstens gelegentlich reinigt, setzt eine
Staubschicht an. Und Karl Barth steht am Ende des 20. Jahrhunderts, obwohl
die wissenschaftliche Beschéftigung mit seinem Werk in immer gigantischere
Ausmasse wichst, aufs Ganze der kirchlichen Alltagspraxis (der doch seine
Arbeit erkldrtermassen zeitlebens galt) gesehen, in einer dunklen und staubi-
gen Ecke, die selten jemand betritt, um dort zu wohnen. Daraus kann man
niemandem einen Vorwurf machen. Wenn jemand daran «schuld» ist, dann

2 Chr. Liilmann, Schleiermacher der Kirchenvater des 19. Jahrhunderts (SGV 48),
Tiibingen 1907.

? Leipzig 1901. Das folgende Zitat dort 111.

4 D. Schellong, Von der unmdoglichen Moglichkeit, Barth weiterzufiihren, ZDT 11
(1995), 195-209 (195).



344 Hinrich Stoevesandt

zuerst Barth selbst. Schon der ungeheure Umfang seines Riesenwerkes wirkt
entmutigend — auch wenn man nicht so vieles von dem, was er geschrieben
hat, gelesen haben muss, um einigermassen zu Gesicht zu bekommen, um was
es bei ihm geht. Und wenn man etwas davon zu Gesicht bekommt, trifft man
auf manches, was einen verwirren kann. Es gibt erhebliche Spannungen in
diesem Werk iiber die Jahrzehnte seiner Entstehung hinweg. Und seine Ge-
danken widersetzen sich sehr bewusst jedem Versuch, sie in griffige Formeln
umzusetzen. Ich konstatiere zwar mit Bedauern, aber mit Verstindnis, ohne
Klage und erst recht ohne Vorwurf: Ja, «verstaubt» kann man Barths Theo-
logie schon nennen. Was nicht ausschliesst, dass sie, wenn irgendwo an einer
Stelle der Staub entfernt ist, d.h. wenn man sich ein wenig auf sie einlésst, un-
gemein frisch wirken kann. Ich weiss nicht, ob es mir gelingen kann, I[hnen ei-
nen kleinen Versuch in dieser Richtung, etwa die Lektiire eines der kiirzeren
Texte von Barth, verlockend erscheinen zu lassen.

Die mir gestellte Frage bezieht sich vermutlich nicht auf eine Analyse des
«Staubes», der sich bis heute auf Barths Theologie angesetzt hat, also darauf,
wie und wo sie positiv aufgenommen und weitergefiihrt, wo und wie sie abge-
lehnt und bekdmpft wurde, wo und wie man unbeeindruckt an ihr vorbeige-
gangen ist und vorbeigeht, sondern auf diese Theologie, ihren Inhalt und ihre
treibende Kraft selbst. Die Frage steht allerdings im Horizont des Zeitfaktors:
Ob sie denn fiir das 21. Jahrhundert tauge, ja ob sie — so nach dem Untertitel
der Vortragsreihe — «heute noch» etwas «austrage». Das ist also die Sache mit
dem «Wegweiser». Ich werde am Schluss darauf zuriickkommen. Zunichst
aber weist diese Frage notwendig zuriick auf die andere Frage, wieweit und
inwiefern seine Theologie ihrerseits von den wechselnden Zustéinden und
Umstédnden ihrer Entstehungszeit geprégt, wieweit sie als Reaktion darauf zu
erkldren ist — modisch gesagt: die Frage ihrer «Kontextualitdt», also auf
deutsch: ihre Bezogenheit auf ihre jeweilige Zeit, mit der dann wieder ihre
Gebundenheit an diese zusammenhéngt, also die Frage, ob sie mit dem Ver-
gehen der Zeit, auf die sie bezogen ist, selber an Bedeutung verliert.

Ihre Zeitbezogenheit: Dariiber besteht grosse Meinungsverschiedenheit —
und aller Anlass zu sehr differenzierten Antworten. Fest steht, dass Barth ein
sehr aufmerksamer, beteiligter und sensibler Zeitgenosse war, nicht nur im
Blick auf die jeweiligen Zeitstrémungen in Kirche und Theologie, sondern im
allgemeinen Weltgeschehen, insbesondere in der Politik. Bekannt ist ja, dass
er in verschiedenen geschichtlichen Konstellationen zu brennenden politi-
schen Fragen sehr energisch — und den Betroffenen selten willkommen — Stel-
lung genommen hat, so dass man — m.E. irrtiimlich — schon gemeint hat, dort
den eigentlichen Impuls seiner Theologie lokalisieren zu konnen. Ebenso be-
kannt ist wohl, dass bestimmte geschichtliche Ereignisse auslosend waren fiir
Wendungen oder mindestens Prizisierungen seines Denkens. Das gilt z.B. fiir



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 345

den Nationalsozialismus. Selbst hat er einmal im Blick auf eine solche Prizi-
sierung sarkastisch bemerkt: «... diese Verdnderung verdanke ich dem <Fiih-
rer>!»” Und als auslésendes Moment fiir die grosse Wendung seines Weges,
die fiir alles weitere bestimmende Grundentscheidung, hat wiederum er
selbst bestimmte Umstédnde beim Ausbruch des ersten Weltkriegs bezeich-
net, ndmlich die bedenkenlose Kriegstheologie, zu der er gleich im August
1914 seine bis dahin verehrten Lehrer in Deutschland iiberschwenken sah.®
Auch in kleinerem und kleinstem Massstab sind Einfliisse von aussen auf
Barths Theologie festzustellen oder zu vermuten und lassen sich Elemente
dieser Theologie als ausdriickliche oder stillschweigende Antwort auf Her-
ausforderungen durch die Zeit verstehen. Natiirlich — aber das ist eine Bana-
litdt — hitte Barths Theologie nicht auch in einem anderen Jahrhundert ent-
stehen konnen. Ist sie darum auch ein Produkt ihrer Zeit? Man hat das oft be-
hauptet, so etwa — prominentestes Beispiel — in Bezug auf den Begriff der Kri-
sis, der der Theologie Barths und seiner Freunde eine Zeitlang einen ihrer
Namen gegeben hat: «Theologie der Krisis». Der Begriff «Krisis» — Krisis des
Menschlichen unter dem Gericht des Wortes Gottes — spielte eine dominante
Rolle in Barths zweiter Auslegung des Romerbriefs, also um 1920/21, als
gleichzeitig in Deutschland und weit dariiber hinaus der Schock, den der
Krieg hinterlassen hatte, ein allgemeines Krisenbewusstsein erzeugte. Ist
Barths Theologie an diesem ihrem geschichtlichen Ursprungsort einfach ein
Reflex darauf, ist sie es wenigstens auch? So wird bis heute immer wieder ein-
mal gefragt; und ein glattes Ja oder Nein darauf wére eine viel zu einfache
Antwort.

Auch ein glattes Nein!, also die Behauptung, sie sei im Anspruch und in
der Substanz zeitunabhingig, gleichsam unberiihrt iiber ihr schwebend, ist
eine viel zu einfache Antwort. Das gilt nicht bloss in Bezug auf das spezielle
Stichwort «Krisis» und iiberhaupt auf die Anfinge jener Theologie in den
zwanziger Jahren. Dieses Nein ist nur die néchstliegende Antwort, indem sie
den Eindruck wiedergibt, den diese Theologie bei Fernstehenden und bei we-
nig tiefdringenden Lesern seit jeher gemacht hat. Ich zitiere nur drei markan-
te Beispiele aus verschiedener Zeit. 1933 attestierte der Hamburger Deutsche
Christ Franz Tiigel Barth eine «Theologie an fiir sich, Gottesgelahrtheit im
luftleeren Raum» — wobei er mit der fehlenden «Luft» konkret die Bezugnah-
me auf den Nationalsozialismus, nidmlich dessen Bejahung, meinte. Zuge-
spitzt schreibt Tiigel: «Drinnen im Horsaal wird vom Wunder geredet, und

> K. Barth, How my mind has changed [I: 1928-1938], in: Ders., «Der Gétze wackelt».
Zeitkritische Aufsitze, Reden und Briefe von 1930 bis 1960, hg. von K. Kupisch, Berlin
1961, 181-190 (187).

® Vgl. K. Barth, Evangelische Theologie im 19. Jahrhundert (ThSt 49), Zollikon-
Ziirich 1957, 6.



346 Hinrich Stoevesandt

draussen auf der Strasse geschieht es.»’ 30 Jahre spiiter iiberschrieb Heinz
Zahrnt das Barth-Kapitel in seinem populdren Buch «Die Sache mit Gott»
plakativ: «<Monolog im Himmel»® und nochmals 30 Jahre spiter, 1995, etiket-
tierte der neoliberale Theologe Falk Wagner die wesentlich von Barth beein-
flusste Theologie als «<hermeneutisch-esoterisch geschlossene(s) Beziehungs-
gefiige», dem er «Gegenwartsunfihigkeit» vorwarf.” Diese drei Urteile, de-
nen sich miihelos viele dhnliche hinzufiigen liessen, stimmen im Kern tiberein,
ndmlich in dem Vorwurf mangelnder Zeit- und Weltbezogenheit. Es fillt al-
lerdings auf, dass dieselben Kritiker, die Barth Zeitbezogenheit absprechen,
eben damit seine Gebundenheit an eine bestimmte vergangene Zeit behaup-
ten und sich gleich auf diese doppelte und nicht ganz stimmige Weise vor ihm
aus dem Staube machen — aus dem Staub, von dem sie denn doch nicht so si-
cher sind, ob er wohl schon genug davon angesetzt hat. Aber wie dem auch
sei, die Kritiker haben schon etwas Richtiges gesehen. Manches oder vieles
dringt, wenn man Barth liest, den Eindruck auf, dass hier zwar in einer be-
stimmten (im Lauf seines Lebens sich verdndernden) Zeit und sehr wohl im
Gesprich mit ihr, aber nicht aus dieser Zeit heraus geredet wird. Barth redet
von Gott. Das klingt simpel, und im allerletzten Grunde ist es das auch. Aber
fiirs Erste war es — und ist es bekanntlich bis heute — alles andere als simpel,
das Gegentelil einer Selbstverstandlichkeit. Er selber musste einen langen und
miihevollen Weg gehen, als sich ihm dieses Thema schrittweise zu klidren be-
gann: einen lebenslangen Weg. Die anfingliche Kldarung, so mochte ich im
Rahmen unserer augenblicklichen Fragestellung einmal sagen, bestand in der
Entdeckung, dass der biblische Gott —den Barth immer schon, aber jahrelang
ohne die durchschlagende Erleuchtung dieser Entdeckung, gepredigt hatte
—, dass dieser Gott ein ganz anderer ist als jener Zeus, dem Goethes
Prometheus die Frage entgegenschleudert: «Hat nicht mich zum Manne ge-
schmiedet die allméchtige Zeit und das ewige Schicksal, meine Herrn und dei-
ne?» Die «allmichtige Zeit»: die Herrin des Menschen und, ebenso, Gottes!
Barth hitte nie bestritten, dass die Zeit, tatsdchlich quasi-allméchtig, den
Menschen zum Manne oder zu was auch immer schmiedet. Aber jener Gott,
der der Allmacht der Zeit unterliegt, der also — das hatte sicher Goethe schon
im Blick und nicht erst Nietzsche — mit der Zeit selber vergeht, ein vergange-
ner, ein toter Gott wird, wenn die Zeit iber ihn hinwegschreitet, der ist nicht
Gott. Gott ist vielmehr, Jesus Christus vielmehr ist, wie Barth viel spéter breit
ausfiihren wird'’, seinerseits der Herr der Zeit.

’ Fr. Tiigel, Unmogliche Existenz! Ein Wort wider Karl Barth, Hamburg 1933, 6.14.

¥ H. Zahrnt, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert,
Miinchen 1966, 13-154.

’ F. Wagner, Zur gegenwiirtigen Lage des Protestantismus, Giitersloh 21995, 52.60.

10" K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik I11/2, Zollikon-Ziirich 1948, 524ff.



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 347

Der Gott, der umgekehrt der Herrschaft der Zeit unterliegt, ist, als solcher
durchschaut, der Gott, iiber den der Mensch, seinerseits der allmichtigen
Zeit gehorsam, verfiigt, indem er ihn absetzen, ihn links liegen lassen, ihn tot-
sagen kann. Goethes Prometheus ist sozusagen ein authentischer Sprecher
dieser Zeit. Schon im 18. Jahrhundert war das nicht so revolutionir, wie es
sich gibt. War es das je zuvor? Nicht von ungefihr legt ja Goethe diese Worte
einer Mythenfigur der griechischen Antike in den Mund. Spétestens im 19.
und dann viel fragloser noch im 20. Jahrhundert ist es ja zum Gemeingut ge-
worden, dass sich ganz gut ohne «Gott» auskommen ldsst, ja dass er im tagli-
chen Leben der Gesellschaft und des einzelnen Menschen faktisch inexistent
ist. Das ist, kurz und etwas platt gesagt, die Atmosphire, in der Barth lebte,
in der wir heute leben; und es sind, soweit ich sehe, keine Anzeichen erkenn-
bar, dass im 21. Jahrhundert eine andere Atmosphére herrschen wiirde.

Karl Barth /ebte nicht nur in dieser Atmosphire. Er hat sie — und das ist
die zentrale These meines Referats — voll akzeptiert. Er bejahte diese Gott-
ferne der gegenwirtigen Weltzeit, mehr noch: Sie wurde ihm zum Anlass zu
der Entdeckung, dass diese neue Zeit nur grell an den Tag gebracht hat, wie
es im tiefsten Grunde mit der Welt tiberhaupt steht. Barth hat niemals eine
zuriickliegende Epoche der Geschichte verklart. Man kann ihn nicht grobli-
cher missverstehen als mit der Unterstellung, er habe das Rad der Geschichte
zuriickdrehen wollen. Sah er die letzten + 200 Jahre als eine besonders finste-
re Zeit der Theologiegeschichte an, so hat doch gerade diese in seinen Augen
besonders hell an den Tag gebracht, dass Gott in der Geschichte iiberhaupt
nicht aufzuweisen ist. Jene Atmosphire ist die keinen Augenblick wegzuden-
kende Voraussetzung seines Denkens — oder vielmehr: eine von zweien. Er
mochte zwar die nach dem 2. Weltkrieg im Anschluss an Dietrich Bonhoeffer
aufgebrachte Rede von der «miindig gewordenen Welt» nicht. Dass die Zeit-
genossenschaft ohne Gott ausgerechnet miindig, ndmlich verantwortlich ge-
worden sei, das vermochte ihm beim Anblick dieser Zeitgenossenschaft und
des tatsdchlichen Verlaufs der Geschichte im 20. Jahrhundert nicht einzu-
leuchten; und das ist ja wohl ganz gut nachvollziehbar. Da ist es viel plausi-
bler, dass sich die Menschen, heute wie damals, ziemlich ohnmichtig im Sog
der allméchtigen Zeit befinden. Aber dem Glauben — oder sagen wir: Dem
Restglauben —, dass irgendwo in der Tiefe dieses dem Soge folgenden Stro-
mes, dass also in der Geschichte, im Menschen selbst, in dem, was man seine
Religion nennt, etwas liege, was nicht zu ithm selbst gehort, dem Glauben,
dass dort mit theologischen Kiinsten schliesslich doch noch etwas wie ein
Gott oder ein Reflex Gottes aufzuspiiren sei, der der allmichtigen Zeit Wi-
derpart wire — diesem Glauben hat Barth abgesagt. Als urspriinglich gelehri-
ger Schiiler einer etwas gemadssigten liberalen Theologie hatte er selbst die-
sem Glauben leidenschaftlich gehuldigt. Seine Absage an ihn héngt, seinem
spdteren Selbstzeugnis zufolge, biographisch mit der Katastrophe des ersten
Weltkriegs zusammen. Sie «drdngte» ihm, wie Ingrid Spieckermann treffend



348 Hinrich Stoevesandt

formuliert, die «Gott-losigkeit dieses vermeintlich mit Gott inszenierten Tuns
vor Augen»''. Was durch diese lasterliche Berufung auf Gott fiir diesen zer-
storerischen Ausbruch elementarer Krifte des Zeitgeistes seine blutige Illu-
stration fand, war der Zusammenbruch des Glaubens, dass von dem Gott, der
selber der Allmacht der Zeit unterliegt, etwas iibriggeblieben sei, ja mehr
noch: dass er jemals mit Recht den Titel «Gott» getragen habe. Den Zusam-
menbruch dieses Glaubens hat Barth am eigenen Leibe durchkostet. Aber er
ist dartiber nicht zum Atheisten geworden. Er hat im Gegenteil jenen Glau-
ben selbst — wenn ich es einmal auf diese Formel bringen darf — als im Grunde
atheistisch durchschaut. (Wer seinen Bruch mit diesem Glauben nicht teilen
kann, mag sagen: als atheistisch denunziert.)

Die andere Voraussetzung, das Positive an Barths grosser Wende (das
dann ein Stiick weit und fiir nicht sehr lange Zeit auch zu einer theologischen
Wende in seinem Umkreis gefiihrt hat) — das Positive steht auf einem anderen
Blatt. Wie kann man es auf einen Nenner bringen? Auf eine Formel jedenfalls
nicht; sonst hiitte Barth selbst es nicht so unendlich breit ausfithren und sich
dabei nicht fortwédhrend selbst korrigieren missen. Gerhard von Rad hat es in
einem Kondolenzbrief nach Barths Tod sehr schon gesagt: «Welch ein Wun-
der an einem der Unseren» — einem, ist gemeint, der unter uns gelebt hat —,
«der nichts anderes getan hat, als dass er Gott beim Wort nahm!»'* Wie das?
So unmittelbar kann ja niemand Gott beim Wort nehmen. Der Lernprozess,
der bei Barth mit der Erschiitterung durch den Krieg bzw. die Kriegstheolo-
gie einsetzte und sich alsbald gegeniiber der Erschiitterung auch wieder ver-
selbstdndigte, bestand darin, dass er die Bibel auf ihr Zentrum hin zu belau-
schen anfing und sie in der Art, wie dort von Gott geredet, wie dort Gott be-
zeugt wird, beim Wort zu nehmen sich bemiihte. Beides ist zu betonen: Dass
die Bibel Gott und sein Wort bezeugt und dass der Theologe sich bemiiht, sie
darin beim Wort zu nehmen. Zum zweiten zuerst. Der Theologe bemiiht sich
um die biblisch so vielstimmig bezeugte Wahrheit. Es steht nicht in seiner
Macht, sie auszusprechen, als bekdme er sie in die Hand. Dass Barths Theo-
logie bisweilen den gegenteiligen Eindruck macht, ist nicht ganz unverschul-
det, aber ganz irrefithrend. Um die ziterte Sottise von Franz Tiigel aufzugrei-
fen: «Drinnen im Horsaal» geschieht wahrhaftig ebensowenig wie draussen
auf der Strasse das Wunder. (So hitte es Barth auch nicht recht gefallen, dass
von Rad ihn selbst als Gegenstand und Exempel eines zeitgenossischen Wun-
ders bezeichnete.) Die Theologie hat «im Horsaal», auf der Kanzel, im Schul-

'''1. Spieckermann, Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur Grundfrage der neuen Theolo-
gie Karl Barths (BEvTh 97), Miinchen 1985, 75, Anm. 12.

12 Zitiert bei R. Smend, Karl Barth als Ausleger der Heiligen Schrift, in: Ders., Epo-
chen der Bibelkritik. Ges. Studien 3 (BEvTh 109), Miinchen 1991, 216-246 (216).



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 349

zimmer und wo auch immer genug damit zu tun, vom Wunder, d.h. von Gott,
wenigstens zu reden: Namlich nichts Falsches von ihm zu sagen und es als
Wunder, als etwas von aussen Kommendes zu ehren. «Wer sich mit der Theo-
logie einlésst, ldsst sich vom ersten Schritt an und bis hin zum letzten mit dem
Wunder ein — mit dem Ereignis der Gegenwart und Wirkung des grundsitz-
lich und definitiv Inkoordinablen. Theologie ist nicht nur, sie ist aber notwen-
dig auch: Logik des Wunders», hat Barth noch 1962 gesagt."” — Sodann zum
ersten: Die Bibel bezeugt Gottes Wahrheit, ihrerseits anspruchslos; sie enthdilt
sie nicht zwischen ihren zwei Buchdeckeln. In diesem Sinne spricht Barth
1920 von der «biblischen Linie». Diese «ist ja nicht identisch mit dem Bibel-
buch». Und er fédhrt fort: «Sie liegt in der Bibel selbst ungeschiitzt mitten in
der allgemeinen Religionsgeschichte, und kaum ein Punkt, wo sie nicht von
andern, fremdartigen Linien geschnitten wiirde.»'* Es ist, nebenbei bemerkt,
eine Legende, dass Barth die historisch-kritische Bibelforschung abgelehnt
hitte. Er hat sie freilich seit seiner Studentenzeit nicht mehr selbst betrieben
und hat ihr nicht alles abgekauft. Aber ein Satz wie der zitierte sagt deutlich,
dass er sie grundsitzlich und ganz selbstverstindlich bejahte. «Zeugnis», «be-
zeugen», das wird von nun an und fiir immer eine fundamentale Kategorie in
Barths Theologie. Man muss sich das Wortchen «nur» davor denken. Die
gottliche Wahrheit selbst liegt ausserhalb menschlicher Reichweite. Es ist die
hochste Ehre, die menschlichem Denken und Reden widerfahren kann, dass
es, ohne eine Garantie fiir sie vorweisen zu kénnen, zur Bezeugung dieser
Wahrheit in Anspruch genommen wird. Das ist die grundlegende Kategorie
Barths zur Beschreibung des Christen und der Kirche und ebenso schon der
Bibel. Dem entspricht der ebenfalls durchgehend bei Barth begegnende Aus-
druck «Hinweis». Mehr als hinweisen auf Gottes eigenes Tun — auf Christus,
sagt Barth dann mit allméhlich zunehmender Deutlichkeit —, mehr als auf ihn
selbst hinweisen (und damit von sich selbst wegweisen), kann die Bibel nicht
und der Christ und der Theologe erst recht nicht. Das findet Barth 1920 zuerst
und seitdem immer wieder versinnbildlicht in dem gewaltigen Finger Johan-
nes des Tdufers auf dem Kreuzigungsbild des Isenheimer Altars, von dem
eine Reproduktion iiber seinem Schreibtisch hing. Auf den gekreuzigten
Christus weist er hin. Diesen Finger hat Barth fortan immer als Abbild oder
vielmehr Vorbild seines eigenen Lebenswerkes verstanden, und nicht anders
will er verstanden werden.

Von aussen betrachtet mag das als eine «Theologie im luftleeren Raum»
erscheinen. Auf einfach betretbarem Boden, «auf der festgegriindeten, dau-

13 K. Barth, Einfiihrung in die evangelische Theologie, Ziirich 1962, 74.

4 K. Barth, Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke, in: Ders., Das Wort Gottes
und die Theologie. Ges. Vortrige [I], Miinchen 1924, 70-98 (85); auch in: Anfinge der dia-
lektischen Theologie, hg. von J. Moltmann, Teil I (ThB 17/I), Miinchen 1962, 49-76 (63).



Hinrich Stoevesandt

98]
wn
o

ernden Erde», um nochmals Goethe zu zitieren'”, bewegt sie sich in der Tat
nicht, und ebensowenig auf dem eher schwankenden Boden allgemeiner Er-
fahrbarkeit. Von innen gesehen ist es im Gegenteil eher ein Stehen in der frei-
en Luft. «... ein mysterium tremendum muss es sein, das die biblischen Men-
schen vor unseren Augen hinaus und immer weiter hinausdringt, an den
Rand des Erlebbaren, Denkbaren und Tunlichen, an den Rand der Zeit und
der Geschichte, sie treibt, sich in die Luft zu stellen, wo man scheinbar nur
noch fallen kann», heisst es in dem zitierten Vortrag von 1920'%, und dieses
Bild nimmt Barth 1962 in seiner letzten akademischen Vorlesung wieder auf
und erklédrt von allen diesen Namen verdienenden theologischen Sétzen, dass
sie scheinbar — und das korrigiert er sofort: nein, im gewissem Sinne tatsich-
lich — «in der freien Luft schweben»'’.

Wie kommt er dazu, der Theologie diesen ungemiitlichen Ort zuzuwei-
sen? Warum tut er es? Im Sinne jener ersten von mir genannten, der negati-
ven Voraussetzung seines Denkens ist zu antworten: Darum, weil es einfach
stimmt, was dem aufgekldrten modernen Bewusstsein zunehmend zur Selbst-
verstindlichkeit geworden ist: Dass jede Basis, Gott sozusagen plausibel zu
machen, abhanden gekommen ist. Es ist ihm ernst und nicht so etwas wie ein
taktischer Trick, wenn er sagt: «Es gibt fiir den Theologen nichst dem Horen
auf das Zeugnis der Bibel und der Kirche kaum etwas so Fruchtbares wie das
Horen auf die Stimmen, die die Annahme dieses Zeugnisses glatt zu verwei-
gern scheinen.»'® Der christliche Glaube steht dem Atheismus niiher als dem
Theismus. Doch von dieser negativen Voraussetzung allein her miisste man
wohl meinen: Diese heikle Position in der «Luft» ist leider die einzige, die fiir
die Theologie noch iibriggeblieben ist. Ein ehrlicher Mensch konnte sie nur
schleunigst fluchtartig verlassen und — Atheist werden. Die entscheidende
Antwort auf die Frage «Wie kommt er dazu, sich an diesem Platz vorzufin-
den?» erwichst aus der anderen, der positiven Voraussetzung, die keine Vor-
aussetzung auf derselben Ebene ist, also nicht auf einem abweichenden gei-
stesgeschichtlichen Urteil beruht. Diese Antwort ist: Der in der Bibel bezeug-
te Gott verbittet es sich, von irgendwoher plausibel gemacht zu werden. Er
lisst sich horen. Das ist seine eigene, seine freie Tat. Sie kommt, wie Barth in
seiner Friithzeit gern mit einem beriichtigt gewordenen Ausdruck von hoher
Explosivkraft sagte, «senkrecht von oben». Sie ist von nichts anderem abzu-
leiten. In ihr — um mit einer ebenso festen Wendung des Barth nahestehenden
Holldnders K. H. Miskotte zu reden —, in ihr, dieser freien Tat, unterscheidet

15 Aus dem Gedicht «Grenzen der Menschheit».

1 A.a.0. (Anm.14), 86 bzw. 64.

17 K. Barth, Einfiihrung, a.a.O. (Anm. 13), 69.

18 K. Barth, Die Theologie und der heutige Mensch, ZZ 8 (1930) 374-396 (367f.)



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 351

sich Gott in der Welt von der Welt."” Er ist in keiner Weise ein Element des
Weltbestandes. Er steht der Welt gegeniiber als ihr Schopfer. Er tritt spontan,
unerwartet, nicht in ihr Gefiige einzuordnen, nicht willkommen geheissen,
nicht aufgenommen (wie es im Prolog des Johannesevangeliums, 1,11, heisst),
in die Welt ein als Offenbarer, und zwar in einem winzigen, weltgeschichtlich
unauffilligen Fragment ihrer Geschichte: in dem Nomadenvolk Israel, in dem
einen individuellen Glied dieses Volkes Jesus, der im Neuen Testament der
Christus heisst. So, in dieser extremen Partikularitit, ist er in der Welt, kommt
er in die Welt —und unterscheidet sich damit von ihr, von dem, was iiberall und
immer wahr ist.

Damit ist ein Stichwort gefallen, das einen beriihmten Satz Barths assozi-
iert, einen programmatischen Satz aus dem Vorwort zu seiner zweiten Ausle-
gung des Romerbriefs: «Wenn ich ein <System> habe, so besteht es darin, dass
ich das, was Kierkegaard den <unendlichen qualitativen Unterschied> zwi-
schen Zeit und Ewigkeit [also: zwischen Gott und Mensch| genannt hat, in
seiner negativen und positiven Bedeutung moglichst beharrlich im Auge be-
halte.»” Nicht von ungefihr steht die negative Bedeutung voran. Sie gab
Barths Theologie fiir die Folgezeit zunichst nachhaltig die Signatur — mit sol-
cher Langzeitwirkung, dass er 35 Jahre spiter selbstkritisch bemerken muss-
te, die Herauskehrung des Negativen sei zwar seinerzeit notig gewesen, habe
aber durch ihr Eigengewicht das damit Gemeinte verhingnisvoll in den
Schatten gestellt.”! Charakteristisch lédsst er 1921 in jenem Vorwort auf den zi-
tierten Satz ein Bibelwort aus dem Skeptiker Kohelet (5,1) folgen: «Gott ist
im Himmel und du auf Erden.» Ebenso gern berief er sich auf I Tim 6,16 iiber
Gott, «der da wohnt in einem Licht, da niemand zukommen kann».

Die zunichst dominierende «negative Bedeutung» dieses Unterschieds
konkretisierte sich fiir Barth in einer Abgrenzung, ja scharfen (und auch spé-
ter nicht widerrufenen) Polemik gegen das, worin er den Grundschaden der
1920 noch ungebrochen weiterwirkenden Theologie des 19. Jahrhunderts in
fast allen ihren Varianten sah. Indem sie jenen qualitativen Unterschied ver-
harmloste oder gar nicht wahrhaben wollte, zog sie — anders, als Barth es jetzt
tat — aus der geschichtlichen Stunde keine oder vielmehr die falsche Konse-
quenz und hatte darum kein Ohr fiir die spezifische Stimme der Bibel, wie
Barth sie jetzt zu vernehmen begann. Sie — diese Theologie, der Barth resolut
den Abschied gab — suchte, und sie betrat riistigen Schrittes, einen Weg, der
aus der Ausweglosigkeit der ohne Gott auskommenden Welt herauszufiihren
versprach. Sie stellte in den Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit nicht wie die

197 B. K.H. Miskotte, Wenn die Gotter schweigen. Vom Sinn des Alten Testaments,
Miinchen 1963, 128.1971.201.204.234.2591.278.394.415.

%0 K. Barth, Der Romerbrief. 3. Abdruck der neuen Bearbeitung, Miinchen 1924,
XIII; Ziirich #1989, XX; auch in: Anfinge, a.a.0. (Anm.14), 113.

2l K. Barth, Die Menschlichkeit Gottes (ThSt 48), Zollikon-Ziirich 1956.



352 Hinrich Stoevesandt

Bibel Gott selbst, dem die scheinbare Plausibilitdt zusehends abhanden ge-
kommen war, sondern den frommen Menschen und sein Erleben, das sie un-
ermiidlich als sein Gotteserleben deutete. So hatte Reinhold Seeberg in dem
vorhin zitierten Buch von 1900 den Glaubensmangel seiner Zeit auf «die vol-
lige Erfahrungslosigkeit hinsichtlich der Kraft der christlichen Religion» zu-
riickgefiihrt. Er fand, «es hitte doch wieder guten Sinn, wenn ein Prophet —
wie einst Schleiermacher vor hundert Jahren — unter uns auftréte und es in die
Herzen hineinriefe, dass die Religion wirklich nur am Erleben hiingt»*. Und
von der kiinftigen Predigt erwartete er, sie werde «immer mehr <Zeugnis»» —
Seeberg gebraucht dasselbe Wort wie Barth, aber er setzt es in Anfiihrungs-
zeichen, und es hat den gegenteiligen Sinn; also: — sie werde «immer mehr
«Zeugnis> von Selbsterlebtem und Selbstgeschautem, immer mehr Ausdruck
dessen sein, was viele erfahren und was vieler Sehnsucht stillt»>*.

Nun, dazu bedurfte es «an der Schwelle des 20. Jahrhunderts» keines Pro-
pheten. Auf dieser Linie bewegte man sich sowieso; auch Barth selbst, als er
die Schule seines Lehrers Wilhelm Herrmann als dessen begeisterter Anhin-
ger verliess, tat das. «Prophetisch» — wenn man denn das leichtfertige Spiel
Seebergs mit diesem Begriff einen Augenblick mitspielen will; aber im Ernst
sollte man das ja nicht tun! —, «prophetisch» war eher Barths Abkehr von die-
ser Linie. Er sagte zwar nicht wie die Propheten Israels «So spricht der Herr»;
wohl aber war ihm das «Deus dixit»** der unbedingte und konkurrenzlose
Ausgangspunkt aller rechtschaffenen Theologie und die Grundbedingung
des theologischen Denkens. Das ergab sich ihm — originell durch sang- und
klanglosen Verzicht auf alle gewollte Originalitit — einfach aus dem Respekt
vor dem uneinholbaren Vorrang des biblischen Zeugnisses. Es hat nichts zu
tun mit Fundamentalismus, mit Buchstabenglauben als Denkverzicht. Die Bi-
bel ist ja nicht mehr als «das menschliche Zeugnis» von Gottes Offenbarung.
Darum gilt freilich unumkehrbar: «Die Schrift regiert die Kirche, nicht hat die
Kirche die Schrift zu regieren. Aber wohlverstanden», fihrt Barth fort, «die
Schrift als Werkzeug in Gottes Hand»*. Das heisst: Das «Deus dixit», Gott hat
gesprochen, liegt nicht einfach greifbar im Bibeltext vor, sondern wartet dar-
auf, dass es je und je wieder zu einem «Gott spricht» wird. «Also:» —so wieder
Barth an der angefiihrten Stelle — «die Schrift, sofern Gott je zu dieser Zeit
und unter diesen Umstdnden zu diesen Menschen durch sie reden und so sei-

22 R. Seeberg, a.a.0. (Anm.3), 71.

> A.a.0.76.

** Diese Wendung aus der reformierten Schultradition des 17. Jahrhunderts iilbernahm
Barth programmatisch zuerst in: Die christliche Dogmatik im Entwurf. I: Die Lehre vom
Worte Gottes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik, Miinchen 1927, 44 (und dann oft
in diesem Buch). Neuausgabe, hg. von G. Sauter (Barth-Gesamtausgabe, Abt.Il: Akade-
mische Werke), Ziirich 1982, 65.

% K. Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie (1934), in: Ders., Theologische Fragen
und Antworten. Ges. Vortrige 11, Ziirich 1957, 158-184 (171).



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 353

ne Kirche bauen will — die Schrift, die manchmal vielen oder allen tatsichlich
ein verschlossenes Buch sein mag, die Schrift, die vielleicht nur in einem ver-
hiltnismaéssig kleinen Teil gleichzeitig zu uns redet, die Schrift, aus der uns
Gottes Wort immer entgegentreten wird wie ein Blitz aus dunklen Wolken
...»** Man bemerke: Die Kategorie des «Erlebens», die fiir die vorangegange-
ne Theologie im Zentrum stand, ist nicht einfach verschwunden; der iltere
Barth war unzimperlich genug, diesen belasteten Ausdruck ganz ruhig wieder
zuzulassen. Ist, theologisch gesprochen, das Horen des jerzt mittels der Schrift
sprechenden Gottes ein Werk des Heiligen Geistes, so schliesst das doch so
etwas wie ein Erleben des horenden Menschen notwendig ein. Zuriickhaltend
und gerade darin sehr treffend beschreibt Michael Trowitzsch Barths Um-
gang mit der Schrift als «das Zulassen einer eigenen Wehrlosigkeit ...: ... ein
Zuriicktreten, ein Abstandnehmen vom deutenden Zugriff auf Zeugnisse, die
sich aus dem Unfassbaren, ihrerseits Deutenden entfalten»?’.

Barths Negation, sein Protest gegen den Grundzug der iiberkommenen
Theologie richtet sich nicht gegen menschliches Erleben, eben als wehrloses
Erleben, im Vollzug des Glaubens iiberhaupt. Er richtet sich gegen dieses Er-
leben als die Basis des theologischen Denkens. Er richtet sich dagegen, dass
dieses Erleben — man sagte dafiir vorzugsweise «Religion» — seinerseits in ei-
ner aufweisbaren, nur zumeist verschiitteten natiirlichen Anlage des Men-
schen fundiert, der feste Halt sei, von dem aus alle Gedanken an Gott, seien
sie biblisch gefidrbt oder nicht, nur Reflexe von Vorgidngen im Menschen sel-
ber sein kénnen. Er richtet sich dagegen, dass der Mensch unter vollmundi-
gem oder auch geddmpftem Gebrauch des Namens Gottes insgeheim mit sich
selber beschiftigt ist — und dann notwendig mit einem Gott, der wie der Zeus
von Goethes Prometheus mit dem Menschen zusammen einer Allmacht der
Zeit unterliegt. Dass dies, wie sich seinem geschiérften Blick nun enthiillte, die
Quintessenz, das unbeabsichtigte, aber unaufhaltsame Gefille der iiberkom-
menen Theologie sei, liess er sich gern von dem erklédrten Gottesleugner Lud-
wig Feuerbach bestitigen. Feuerbach habe, so bescheinigte ihm Barth, mit
seiner Behauptung: «Die Theologie ist lingst zur Anthropologie geworden»,
«das esoterische Geheimnis dieser ganzen Priesterschaft [d.h. Theologen-
schaft] urbi et orbi aus[ge]plaudert»*,

In der entschlossenen Abwendung von dieser Tradition — und nach und
nach von allem, was ihr von sehr viel linger her entgegentendierte — liegt kei-
neswegs eine Abwertung der «Religion» auf irgendeiner, etwa moralischen,
Werteskala. Barths Ansicht von dieser Sache wird bis zur Unkenntlichkeit

% Ebd.

7M. Trowitzsch, Nachkritische Schriftauslegung bei Karl Barth, in: Ders., Uber die
Moderne hinaus. Theologie im Ubergang, Tiibingen 1999, 88-119 (117).

2 K. Barth, Ludwig Feuerbach, in: Ders., Die Theologie und die Kirche. Ges. Vor-
triage 11, Miinchen 1928, 212-239 (228).



354 Hinrich Stoevesandt

entstellt, wenn man sie so auffasst. (Ich sage dies, weil diese Auffassung bis
heute immer wieder anzutreffen ist.) Auch dass das Christentum, wie es in der
Welt neben anderen Religionen vorkommt, gar keine Religion sei, ist entge-
gen anderslautenden Geriichten niemals Barths Meinung gewesen. Nur eben:
Dass Religion bzw. die Anlage dazu ein dem Menschen eigenes Organ zur
Gewinnung eines Kontaktes mit dem lebendigen Gott sei, dem galt Barths
Widerspruch. Der Illustration an einem groben Beispiel halber gebe ich noch
einmal Seeberg das Wort. Im Blick auf den deutschen Befreiungskrieg gegen
Napoleon 1813 schreibt Seeberg noch 87 Jahre nachher ohne Erréten: «Man
merkt die Fussstapfen des lebendigen Gottes in den Geschicken der Men-
schenkinder.» Und er zitiert einen Autor namens Leo mit den Worten: «Es
war ein Geisterkampf dieser Krieg, ein Kampf der Scharen des lebendigen
Gottes wider den Erdgeist.»** Als 120 Jahre spiter, 1933, ihnliche Tone wie-
der auflebten und breite Massen auch in der Kirche erfassten, war Barth da-
gegen geriistet und sofort mit schirfstem Widerspruch auf dem Plan.

So wenig wie, solcher Entartungen unerachtet, Barths Widerspruch der
Religion als solcher galt, so wenig oder noch weniger galt er dem Menschen,
dem mit dem Sog der «allméchtigen Zeit» Gott abhanden kommt. Diesen
Menschen kannte Barth wie sich selbst; er kannte sich selbst als diesen Men-
schen. Der Widerspruch galt, und das ist etwas ganz anderes, der behaupteten
Kooperation, einer gegenseitigen Abhingigkeit von Gott und Mensch. Es
spricht, hoffe ich, ohne ndhere Erldauterung fiir sich selbst, dass er damit un-
versehens in nichste Nihe, ja Ubereinstimmung mit der reformatorischen
Rechtfertigungslehre gekommen war, nach der des Menschen Rechtfertigung
ausschliesslich Gottes freie, ungeschuldete Tat am Menschen ohne dessen
Mitwirkung ist, auf die einzig der wesensmissig unspontane Glaube antwor-
tet. Barth hat diese Nihe natiirlich wahrgenommen, aber er hat sie nicht ge-
sucht, d.h. sein Ansatz war nicht ein absichtliches Ankniipfen an die Refor-
mation, so wie er sich auch bei seiner Ernstnahme des biblischen Zeugnisses
mit dem reformatorischen «sola scriptura» begegnete, aber nicht davon wie
von einem vorgegebenen Dogma ausging. Er fand sich mit der schmerzhaften
Trennung von einer ganzen Reihe von Lehrergenerationen in der guten Ge-
sellschaft der Reformatoren wieder und dann auch mancher anderer élterer
Theologen, was ithn nicht hinderte, auch mit diesen in ein bisweilen dusserst
kritisches Gesprich zu treten. Eine Extra-Uberraschung war es fiir ihn, als er
eines Tages — es war 1924 — sogar in den protestantischen Orthodoxen des 17.
Jahrhunderts, die seit langem als rettungslos verstaubt galten, ernstzuneh-
mende Gesprichspartner entdeckte. Halb im Scherz konnte man sagen, dass
sich an ihm das Jesuswort erfiillte: «Es ist niemand, der Haus oder Briider
oder Schwestern oder Mutter oder Vater usw. verldsst um meinetwillen und

¥ R. Seeberg, a.a.0. 25.



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 355

um des Evangeliums willen, der nicht hundertféltig empfange Héuser und
Briider und Schwestern und Miitter ...» (Mk 10,29f.).

In zunehmender Kldrung der skizzierten Grundstellung ergab sich fiir
Barth — auch das nicht als von heute auf morgen gewonnene Einsicht, eher als
zwingende Konsequenz — die Abweisung der sogen. «natiirlichen Theologie»,
d.h. des schon in der Alten Kirche und im Mittelalter unternommenen und
spiter gross ausgebauten Versuchs, in der Natur des Menschen etwas aufzu-
weisen, was auf Gott hindeutet und woran der Glaube und die Verkiindigung
ankniipfen konnen. Im Zeichen dieser Abweisung hat Barth bekanntlich in
den Jahren ab 1933 den deutschen Kirchenkampf gefiihrt und damit 1934 in
der Barmer Theologischen Erkldrung — vielleicht nur fiir einen Augenblick —
die Zustimmung einer ganzen Synode bekommen. Parallel mit dieser Abwei-
sung, in der Sache mit ihr identisch ist das géinzliche Fehlen eines apologeti-
schen Tones in Barths Theologie. Apologetik, Glaubensverteidigung, wenn
sie prinzipiell gemeint ist, lduft offen oder verdeckt darauf hinaus, dass das
«Argernis» und die «Torheit», die nach Paulus (I Kor 1,18) das Signum des
glaubensbegriindenden Wortes vom Kreuz sind, entschérft und letztlich ge-
leugnet werden. Niemand kann den Glauben an dieses Wort als eine unter
verschiedenen Moglichkeiten, als liberlegene Weisheit wihlen, da doch Gott,
wie es dort bei Paulus heisst, «die Weisheit dieser Welt zur Torheit gemacht»
hat (I Kor 1,20). So schreibt Barth: Die Theologie hat die ihr zur Bezeugung
aufgetragene Wahrheit «geltend zu machen nicht als die einleuchtendste,
nicht als die wahrscheinlichste, nicht als die praktischste — das alles schmeckt
nach Wahl und kann hier nicht in Betracht kommen —, sondern als schon ge-
wihlte, und zwar nicht von ihr, sondern fiir sie gewihlte Wahrheit ... Wo die
Theologie sich herausgenommen hat, die gottliche Wahrheit selbst wihlen zu
wollen, da hat sie noch immer irgendeine diskutable menschliche Wahrheit
gewihlt; da hat sie sich selbst noch immer aufgegeben.»* Und es spricht auch
eigene Lebenserfahrung Barths mit, wenn er die begreiflicherweise verang-
stigten Theologen zum Ablassen von aller apologetischen Neigung ermutigt:
Die Theologie «schdme sich nicht, dann hat sie auch keinen Anlass, sich zu
schiamen. Sie verteidige sich nicht, dann wird sie unangreifbar sein. Sie meide
alle Kiinste ausser der, die ihr befohlen ist, dann wird sie gewiss nicht isoliert
sein: sie ist nur so lange isoliert, als sie sich vor der Isolierung fiirchten zu miis-
sen meint.»’' — Dass dies alles kein Riickzug ist vor dem gleichgiiltigen, dem
ablehnenden oder auch nur zweifelnden Menschen, kein Riickzug in ein ver-
meintlich sturmfreies Gebiet und keine Desolidarisierung gegeniiber den
Zeitgenossen, die nur kopfschiittelnd davorstehen, mag noch ein einziges
kurzes Zitat mit hohem autobiographischem Gehalt andeuten: «Der Heide,
der keinen wirklichen Herrn haben will, I16¢ckt ... wahrlich auch im Theologen

% K. Barth, Offenbarung, a.a.O. (Anm.25), 177f.
1 A.a.0.177.



356 Hinrich Stoevesandt

selbst wider den Stachel. Er muss ihn kennen, ja er muss sich zu ihm bekennen
als zu seinem alter ego.»™

Ich habe mich nun unverhiltnismissig lange bei der negativen Seite, bei
Barths Nein, aufgehalten. Wenn Thnen das reichlich formal vorgekommen
sein sollte — iiber dem Erstaunen, ja Erschrecken davor, dass Gott redet, ein
Zuriicktreten dessen, was er redet —, so tduscht dieser Eindruck nicht ganz;
und das liegt nicht nur daran, dass ich von diesen Gedanken, die in der ersten
Phase seiner Theologie sehr im Vordergrund gestanden haben, nur eine rohe
Skizze geben konnte. Sie waren, nachtriaglich betrachtet, nur der Auftakt zu
seinem positiven Lebenswerk. Sie dienten ihm selbst gleichsam zum Abstek-
ken des Feldes, auf dem er dann ein Gebdude von unerhorter Gerdumigkeit
errichtete. Doch dieses Bild ist irrefithrend. Auch der — wie man vergleichend
oft gesagt hat — riesige Dom der «Kirchlichen Dogmatik» ist nicht ein auf sei-
nen eigenen Bestand bedachtes Gebdude. Das Werk ist nicht zuletzt deshalb
so ausufernd breit geraten, weil es Schritt fiir Schritt von dem Bewusstsein ge-
tragen ist, dass der lebendige Gott und dass sein Wort, das dieses Werk nach-
zusprechen versucht, in kein Gedankengebiude eingeschlossen werden kann.
So ist er der Eigenbewegung dieses Wortes unter den verschiedensten Frage-
stellungen — immer unter Einschluss der jeweils zeitgendssischen, doch so,
dass diese niemals den Ton angeben — unermiidlich nachgegangen. Inhaltlich
lasst sich das an einem Abend nicht einmal andeutend nachzeichnen. Barth
hat fiir seine Dogmatik 30 Jahre gebraucht und ist doch nicht fertig geworden.
Entscheidend in jeder dieser Fragestellungen ist, dass in wachsender Klarheit
das Wort Gottes mit dem Namen Jesus Christus gleichgesetzt, dass Gottes mit
diesem Namen bezeichnete unableitbare Tat als der einzige Ausgangs- und
Zielpunkt des theologischen Denkens ins Auge gefasst wird. Von daher wird
das Ja, das mit dem Nein immer schon gemeint war, immer heller. Gott ist
Mensch geworden und hat das Nein selber getragen. Von daher wurden
Selbstkorrekturen in Barths Theologie notig und immer wieder vollzogen.
Habe ich zwei Bibelverse fiir Barths Anfinge besonders bezeichnend ge-
nannt — «Gott ist im Himmel und du auf Erden» und: «Gott wohnt in einem
Licht, da niemand zukommen kann», so sind fiir die Reifegestalt seiner Theo-
logie zwei andere ebenso bezeichnend und zentral: «Gott versohnte in Chri-
stus die Welt mit sich selber» (Il Kor 5,19) und, aus der johanneischen Passi-
onsgeschichte: «Es ist vollbracht» (Joh 19,30). Das ist ein Perfectum. Das gilt.
Darauf ist Verlass. Darum ist es, mit Eberhard Jiingel zu sprechen, Barths Le-

32 K. Barth, Mensch, a.a.0. (Anm.18), 387.



Karl Barth — verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 357

bensleistung, das Wort «Gott» als «ein erfreuliches Wort» zur Sprache ge-
bracht zu haben.*

Ich komme zum Schluss auf die Titelfrage, jetzt auf ihre zweite Hilfte, zu-
riick: Karl Barth — «theologischer Wegweiser im 21. Jahrhundert?» Das Wort
«Wegweiser» gefillt mir ungemein gut, schon weil es so schon an Barths eige-
ne Rede vom «Hinweis» ankniipft. Ein Wegweiser ist ja ein bescheidenes Ge-
rit. Er zwingt niemanden, den angezeigten Weg einzuschlagen. Und er nimmt
es erst recht niemandem ab, den Weg selber zu gehen. Man kann sich iibri-
gens, auch wenn man den gezeigten Weg einmal eingeschlagen hat, noch viel-
fach verirren. Und man kommt nicht weit, wenn man zuviel Gepédck mit-
nimmt, etwa die ganze Kirchliche Dogmatik. Man hitte diese sogar
missbraucht, wenn man sie statt als Wegweiser als ein kartographisches Werk
fiir die ganze Welt verstinde — ohne Bild: wenn man sie als die nun nicht zwi-
schen zwei, sondern zwischen 26 Buchdeckel gepackte «Wahrheit pur» be-
trachtete. Barth mochte bekanntlich keine «Barthianer», d.h. solche, die seine
Theologie in dieser Weise verstanden und nachredeten. Solcher Missbrauch
muss schon daran scheitern, dass Barths Theologie auch in ihrer Reifegestalt
an inneren Spannungen reicher ist, als man beim Einsteigen in dieses impo-
sante Werk zunichst wahrnimmt. Und der Missbrauch besteht dann oft darin,
dass man Dinge, die bei Barth in lebendigem Fluss sind, verfestigt, ob man sie
nun bejaht oder ablehnt, etwa wenn man herausliest, er verharmlose die Siin-
de und er nehme das Schreckliche in der Weltgeschichte nicht ernst, weil es ja
von vornherein von Gottes Ja iiberstrahlt ist.

Es ist wohl wahr: Je ldnger desto mehr vernahm Barth in der Bibel Gottes
alles tiberstrahlendes Jay je ldnger desto mehr ging es ihm darum, dieses Ja zu
bedenken und in seiner Theologie zu feiern. Gottes Nein steht nur im Dienst
dieses Ja; und Gottes Ja ist stidrker als das Nein des Menschen. Mit dem
menschlichen Nein rechnete Barth — ich habe das ausgefiihrt — als mit einer
fraglosen Gegebenheit, die als solche ernstzunehmen ist. Nichts ist ihm ge-
wachsen als Gottes Gnade. Der Mensch fragt gar nicht nach dieser Gnade; er
kennt von sich aus nichts anderes, als dass er sich selbst helfen muss. Aber das
Evangelium nimmt die an keine Bedingung gekniipfte Gnade noch ernster als
das menschliche Nein. Und schon friih hat Barth der Theologie und der Kir-
che eingeschirft, dass sie den Menschen gerade so, wie er ist, in seiner ganzen
notorischen Gottferne, jeden Menschen, ihrerseits bedingungslos «zu Gott
rechnen» solle. Insofern ist schon etwas dran an dem Buchtitel, mit dem — in
kritischer Absicht — vor bald 50 Jahren der Hollinder Berkouwer Barths

3 E. Jiingel, Karl Barth, in: Ders., Barth-Studien (OTh 9), Ziirich-KoIn / Giitersloh
1982, 15-21 (21).



358 Hinrich Stoevesandt

Theologie kennzeichnete: «Der Triumph der Gnade»*. Aber das ist gerade
nicht der Triumph einer Theologie. Es ermutigt die Theologie zur Angstlosig-
keit vor den Unbilden einer unempfinglichen Zeit, wie aller Voraussicht
nach auch das 21. Jahrhundert eine sein wird; und es weist sie in eine grosse
Bescheidenheit. «Lass dir an meiner Gnade geniigen», heisst es in 11 Kor 12,9
— richtiger iibersetzt: «Meine Gnade geniigt dir». Dartiiber predigte Barth am
Silvesterabend 1962 bei den Strafgefangenen in Basel, und er sagte ihnen:
«Einige von euch haben vielleicht etwas davon lduten horen, dass ich in den
letzten vierzig Jahren sehr viele und teilweise sehr dicke Biicher geschrieben
habe. Ich darf aber frank und frei und auch fréhlich zugeben, dass die vier
Wortlein: <Meine Gnade geniigt dir> viel mehr und sehr viel Besseres sagen
als der ganze Papierhaufen, mit dem ich mich da umgeben habe. ... Was an
meinen Biichern Gutes sein mochte, konnte hochstens darin bestehen, dass
sie von ferne auf das hinweisen, was diese vier Wortlein sagen. Und wenn jene
langst tiberholt und vergessen sein werden und die Biicher der ganzen Welt
mit ithnen, so werden diese noch leuchten in ewiger Fiille: Meine Gnade ge-
niigt dir.»>

Mehr als ein Wegweiser dorthin will Barths Theologie nicht sein. Wenn sie
dazu hilft, dass das Leuchten des Evangeliums, das schliesslich in diese vier
Wortlein hineinpasst, wahrgenommen wird, dann hat sie ihren Dienst getan.
In diesem Wegweiserdienst hat sie sich, wo man bereit war, sich ihn gefallen
zu lassen, im 20. Jahrhundert bewihrt. Es sieht mir nicht so aus, als ob es im
21. Jahrhundert schon so weit sein wiirde, dass man sie ohne Schaden als
iiberholt ansehen und vergessen konnte. Wenn man in ihr aber mit ein biss-
chen Suchen eine immer noch tragfiahige Kraft findet, dann gilt von dieser die
Fortsetzung jenes Paulus-Verses: «Meine Kraft ist in den Schwachen mich-
tig.»

Hinrich Stoevesandt, Basel

3 G.C. Berkouwer, De triomf der genade in de theologie van Karl Barth, Kampen
1954; deutsch: Der Triumph der Gnade in der Theologie Karl Barths, Neukirchen 1957.

5 K. Barth, Rufe mich an! Neue Predigten aus der Strafanstalt Basel, Ziirich 1965, 78-
87 (80); auch in: K. Barth, Predigten 1954-1967, hg. von H. Stoevesandt (Barth-Gesamt-
ausgabe, Abt.I: Predigten), Ziirich 1979, 219-233 (220).



	Karl Barth : verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser im 21. Jahrhundert?

