
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Karl Barth : verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser im
21. Jahrhundert?

Autor: Stoevesandt, Hinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder

theologischer Wegweiser im 21. Jahrhundert?*

Dietrich Braun - recht nachträglich - zum 70. Geburtstag

Die Themenformulierung, wie sie mir für heute abend vorgegeben ist, ist
eine Doppelfrage: «Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer
Wegweiser im 21. Jahrhundert?» Die Doppelfrage ist wohl als Alternative
gedacht: entweder / oder, entweder das eine oder das andere. Denkbar wäre
natürlich auch eine Antwort im Sinne eines sowohl / als auch oder eines weder
/ noch. Wie auch immer, die Frage ist gut gestellt, wenn auch die Möglichkeiten

eines Vortrages weit überschreitend. Und natürlich kann ich nur subjektiv
darauf antworten. Auch hat das 21. Jahrhundert ja noch gar nicht angefangen.
Ich selber werde, und sollte der liebe Gott mich steinalt werden lassen, nur
den kleineren Teil des kommenden Jahrhunderts miterleben, und für meine
Person nehme ich an, dass ich für den Rest meiner Lebenszeit mit Barth als

theologischem Wegweiser werde auskommen können: Natürlich nicht als

einzigem, aber doch als einem, der sich - mit etwas Vorsicht und hoffentlich auch
Verstand gebraucht - recht gut bewährt hat. Soviel sei, damit Sie im Voraus
ungefähr wissen, wohin die Reise geht, sogleich verraten.

Zunächst aber zum ersten Glied der Frage: «verstaubter Kirchenvater?»
Doch ich muss das noch auseinandernehmen und gehe zuerst auf das
Substantiv ein: Kirchenvater. Was ist ein Kirchenvater? Nach offizieller Definition1

wird er an vier Merkmalen identifiziert: 1. «Doctrina orthodoxa». Das
könnte notfalls auf Barth zutreffen; jedenfalls ist er nicht selten als ein (neo-)
orthodoxer Theologe verstanden und gefeiert oder auch abgelehnt worden.
Doch den treuen Hütern der Orthodoxie, Lutheranern wie Reformierten, ist

er eher verdächtig gewesen. Zwei weitere Merkmale fallen von vornherein
ausser Betracht: Dass ein Kirchenvater unter den katholischen Begriff der
Heiligenverehrung fällt und dass er zur Zeit der Alten Kirche gelebt haben
muss. Bleibt noch das letzte der klassischen Merkmale eines Kirchenvaters.
Es heisst «approbatio ecclesiae», Annahme durch die Kirche - auf katholischem

Boden ist gemeint: Durch ihre offiziellen Organe, im weiteren Sinne
aber auch: Die Geltung, die die Lehre des betroffenen Vaters erlangt hat, ihre

Vortrag, auf Einladung des Schulreferats der Kirchenkreise Gütersloh und Halle
gehalten am 10. November 1999 in Gütersloh. Die damit eröffnete Reihe, in der noch
Vorträge über Rudolf Bultmann und Paul Tillich folgten, stand unter dem Gesamttitel
«Grosse Theologen des 20. Jahrhunderts. Was trägt ihr Denken heute noch aus?»

1 B. Altaner, Patrologie. Leben, Schriften und Lehre der Kirchenväter, Freiburg 51958,
3.



Karl Barth - verstaubter Kirchenvater vder theologischer Wegweiser? 343

Akzeptanz, die ihr zuerkannte Massgeblichkeit. Ich vermute, dass bei der
Wahl des Wortes «Kirchenvater» im Vortragstitel etwas von dieser letzteren
Art gemeint ist. Also: Ist Barth der oder wenigstens ein Kirchenvater des 20.

Jahrhunderts - in dem Sinne, in dem ein gewisser Christian Liilmann im Jahre
1907 Schleiermacher den «Kirchenvater des 19. Jahrhunderts» genannt hat2:

den Theologen, dessen Denken seinem ganzen Jahrhundert das Thema
vorgegeben hat? Schleiermacher hat das, jedenfalls auch nach Barths Urteil, in
der Tat getan; und darin war Barth mit vielen Beurteilern einig.

Vor 100 Jahren nahmen manche ebenso wie Sie jetzt mit dieser Vortragsreihe

den Jahrhundertwechsel zum Anlass, so etwas wie eine theologische
Bilanz des zu Ende gehenden Jahrhunderts zu ziehen. So schrieb der damals
sehr renommierte Berliner Dogmenhistoriker und Dogmatiker Reinholcl
Seeberg 1900 ein Buch mit dem Titel: «An der Schwelle des zwanzigsten Jahrhunderts.

Rückblicke auf das letzte Jahrhundert deutscher Kirchengeschichte».3
Dort lese ich: «Das ist schliesslich die Geschichte der systematischen Theologie

des [19.] Jahrhunderts, dass Schleiermachers Ideen sich durchgesetzt
haben.» Lässt sich das - so ist die Titelfrage ja wohl gemeint - auf Barth und das
20. Jahrhundert übertragen? Also: Haben seine «Ideen» sich «durchgesetzt»?
Diese Frage ist an der Schwelle des 21. Jahrhunderts schon öfter aufgeworfen
worden. Mir ist dabei aufgefallen, dass diejenigen, die das bejahen, ausgesprochene

Gegner Barths sind, die es für das Gebot der Stunde halten, dass er
endgültig zum alten Eisen geworfen wird. Ganz gegenteilig urteilen die, die
sich ihm verpflichtet fühlen. So beginnt Dieter Schellong einen Vortrag im
Jahre 1995 mit dem lapidaren Satz: «Ich gehe davon aus, dass Karl Barths
Theologie sich nie in der Breite durchgesetzt hat».4 Da ich auch zu den
Überlebenden dieser Species gehöre, antworte ich auf den ersten Teil der Frage:
«Karl Barth - ein Kirchenvater?» mit einem runden Nein.

Aber nun zum zweiten Element der Frage: «verstaubt» - wenn denn schon
kein verstaubter Kirvchenvater, dann wenigstens ein verstaubter Theologe?
Darauf antworte ich ebenso bündig: Ja! Es ist die Erfahrung jeder Hausfrau:
Alles, was man nicht benutzt oder wenigstens gelegentlich reinigt, setzt eine
Staubschicht an. Und Karl Barth steht am Ende des 20. Jahrhunderts, obwohl
die wissenschaftliche Beschäftigung mit seinem Werk in immer gigantischere
Ausmasse wächst, aufs Ganze der kirchlichen Alltagspraxis (der doch seine
Arbeit erklärtermassen zeitlebens galt) gesehen, in einer dunklen und staubigen

Ecke, die selten jemand betritt, um dort zu wohnen. Daraus kann man
niemandem einen Vorwurf machen. Wenn jemand daran «schuld» ist, dann

2 Chr. Liilmann, Schleiermacher der Kirchenvater des 19. Jahrhunderts (SGV 48),
Tübingen 1907.

1

Leipzig 1901. Das folgende Zitat dort 111.
4 D. Schellong, Von der unmöglichen Möglichkeit, Barth weiterzuführen, ZDT 11

(1995), 195-209 (195).



344 Hinrich Stoevesandt

zuerst Barth selbst. Schon der ungeheure Umfang seines Riesenwerkes wirkt
entmutigend - auch wenn man nicht so vieles von dem, was er geschrieben
hat, gelesen haben muss, um einigermassen zu Gesicht zu bekommen, um was
es bei ihm geht. Und wenn man etwas davon zu Gesicht bekommt, trifft man
auf manches, was einen verwirren kann. Es gibt erhebliche Spannungen in
diesem Werk über die Jahrzehnte seiner Entstehung hinweg. Und seine
Gedanken widersetzen sich sehr bewusst jedem Versuch, sie in griffige Formeln
umzusetzen. Ich konstatiere zwar mit Bedauern, aber mit Verständnis, ohne
Klage und erst recht ohne Vorwurf: Ja, «verstaubt» kann man Barths Theologie

schon nennen. Was nicht ausschliesst, dass sie, wenn irgendwo an einer
Stelle der Staub entfernt ist, d.h. wenn man sich ein wenig auf sie einlässt,
ungemein frisch wirken kann. Ich weiss nicht, ob es mir gelingen kann, Ihnen
einen kleinen Versuch in dieser Richtung, etwa die Lektüre eines der kürzeren
Texte von Barth, verlockend erscheinen zu lassen.

Die mir gestellte Frage bezieht sich vermutlich nicht auf eine Analyse des

«Staubes», der sich bis heute auf Barths Theologie angesetzt hat, also darauf,
wie und wo sie positiv aufgenommen und weitergeführt, wo und wie sie abgelehnt

und bekämpft wurde, wo und wie man unbeeindruckt an ihr vorbeigegangen

ist und vorbeigeht, sondern auf diese Theologie, ihren Inhalt und ihre
treibende Kraft selbst. Die Frage steht allerdings im Horizont des Zeitfaktors:
Ob sie denn für das 21. Jahrhundert tauge, ja ob sie - so nach dem Untertitel
der Vortragsreihe - «heute noch» etwas «austrage». Das ist also die Sache mit
dem «Wegweiser». Ich werde am Schluss darauf zurückkommen. Zunächst
aber weist diese Frage notwendig zurück auf die andere Frage, wieweit und
inwiefern seine Theologie ihrerseits von den wechselnden Zuständen und
Umständen ihrer Entstehungszeit geprägt, wieweit sie als Reaktion darauf zu
erklären ist - modisch gesagt: die Frage ihrer «Kontextualität», also auf
deutsch: ihre Bezogenheit auf ihre jeweilige Zeit, mit der dann wieder ihre
Gebundenheit an diese zusammenhängt, also die Frage, ob sie mit dem
Vergehen der Zeit, auf die sie bezogen ist, selber an Bedeutung verliert.

Ihre Zeitbezogenheit: Darüber besteht grosse Meinungsverschiedenheit -
und aller Anlass zu sehr differenzierten Antworten. Fest steht, dass Barth ein
sehr aufmerksamer, beteiligter und sensibler Zeitgenosse war, nicht nur im
Blick auf die jeweiligen Zeitströmungen in Kirche und Theologie, sondern im
allgemeinen Weltgeschehen, insbesondere in der Politik. Bekannt ist ja, dass

er in verschiedenen geschichtlichen Konstellationen zu brennenden politischen

Fragen sehr energisch - und den Betroffenen selten willkommen - Stellung

genommen hat, so dass man - m.E. irrtümlich - schon gemeint hat, dort
den eigentlichen Impuls seiner Theologie lokalisieren zu können. Ebenso
bekannt ist wohl, dass bestimmte geschichtliche Ereignisse auslösend waren für
Wendungen oder mindestens Präzisierungen seines Denkens. Das gilt z.B. für



Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 345

den Nationalsozialismus. Selbst hat er einmal im Blick auf eine solche
Präzisierung sarkastisch bemerkt: «... diese Veränderung verdanke ich dem <Füh-
rer>!»5 Und als auslösendes Moment für die grosse Wendung seines Weges,
die für alles weitere bestimmende Grundentscheidung, hat wiederum er
selbst bestimmte Umstände beim Ausbruch des ersten Weltkriegs bezeichnet,

nämlich die bedenkenlose Kriegstheologie, zu der er gleich im August
1914 seine bis dahin verehrten Lehrer in Deutschland überschwenken sah.6

Auch in kleinerem und kleinstem Massstab sind Einflüsse von aussen auf
Barths Theologie festzustellen oder zu vermuten und lassen sich Elemente
dieser Theologie als ausdrückliche oder stillschweigende Antwort auf
Herausforderungen durch die Zeit verstehen. Natürlich - aber das ist eine Banalität

- hätte Barths Theologie nicht auch in einem anderen Jahrhundert
entstehen können. Ist sie darum auch ein Produkt ihrer Zeit? Man hat das oft
behauptet, so etwa - prominentestes Beispiel - in Bezug auf den Begriff der Krisis,

der der Theologie Barths und seiner Freunde eine Zeitlang einen ihrer
Namen gegeben hat: «Theologie der Krisis». Der Begriff «Krisis» - Krisis des

Menschlichen unter dem Gericht des Wortes Gottes - spielte eine dominante
Rolle in Barths zweiter Auslegung des Römerbriefs, also um 1920/21, als

gleichzeitig in Deutschland und weit darüber hinaus der Schock, den der
Krieg hinterlassen hatte, ein allgemeines Krisenbewusstsein erzeugte. Ist
Barths Theologie an diesem ihrem geschichtlichen Ursprungsort einfach ein
Reflex darauf, ist sie es wenigstens auch? So wird bis heute immer wieder einmal

gefragt; und ein glattes Ja oder Nein darauf wäre eine viel zu einfache
Antwort.

Auch ein glattes Nein!, also die Behauptung, sie sei im Anspruch und in
der Substanz zeitunabhängig, gleichsam unberührt über ihr schwebend, ist
eine viel zu einfache Antwort. Das gilt nicht bloss in Bezug auf das spezielle
Stichwort «Krisis» und überhaupt auf die Anfänge jener Theologie in den
zwanziger Jahren. Dieses Nein ist nur die nächstliegende Antwort, indem sie
den Eindruck wiedergibt, den diese Theologie bei Fernstehenden und bei wenig

tiefdringenden Lesern seit jeher gemacht hat. Ich zitiere nur drei markante

Beispiele aus verschiedener Zeit. 1933 attestierte der Hamburger Deutsche
Christ Franz Tiigel Barth eine «Theologie an für sich, Gottesgelahrtheit im
luftleeren Raum» - wobei er mit der fehlenden «Luft» konkret die Bezugnahme

auf den Nationalsozialismus, nämlich dessen Bejahung, meinte. Zugespitzt

schreibt Tügel: «Drinnen im Hörsaal wird vom Wunder geredet, und

5 K. Barth, How my mind has changed [I: 1928-1938], in: Ders., «Der Götze wackelt».
Zeitkritische Aufsätze, Reden und Briefe von 1930 bis 1960, hg. von K. Kupisch, Berlin
1961,181-190(187).

6
Vgl. K. Barth, Evangelische Theologie im 19. Jahrhundert (ThSt 49), Zollikon-

Zürich 1957, 6.



346 Hinrich Stoevesandt

draussen auf der Strasse geschieht es.»7 30 Jahre später überschrieb Heinz
Zähmt das Barth-Kapitel in seinem populären Buch «Die Sache mit Gott»
plakativ: «Monolog im Himmel»8, und nochmals 30 Jahre später, 1995, etikettierte

der neoliberale Theologe Falk Wagner die wesentlich von Barth beein-
flusste Theologie als «hermeneutisch-esoterisch geschlossene(s) Beziehungs-
gefüge», dem er «Gegenwartsunfähigkeit» vorwarf.9 Diese drei Urteile,
denen sich mühelos viele ähnliche hinzufügen Hessen, stimmen im Kern überein,
nämlich in dem Vorwurf mangelnder Zeit- und Weltbezogenheit. Es fällt
allerdings auf, dass dieselben Kritiker, die Barth Zeitbezogenheit absprechen,
eben damit seine Gebundenheit an eine bestimmte vergangene Zeit behaupten

und sich gleich auf diese doppelte und nicht ganz stimmige Weise vor ihm
aus dem Staube machen - aus dem Staub, von dem sie denn doch nicht so
sicher sind, ob er wohl schon genug davon angesetzt hat. Aber wie dem auch
sei, die Kritiker haben schon etwas Richtiges gesehen. Manches oder vieles
drängt, wenn man Barth liest, den Eindruck auf, dass hier zwar in einer
bestimmten (im Lauf seines Lebens sich verändernden) Zeit und sehr wohl im
Gespräch mit ihr, aber nicht aus dieser Zeit heraus geredet wird. Barth redet
von Gott. Das klingt simpel, und im allerletzten Grunde ist es das auch. Aber
fürs Erste war es - und ist es bekanntlich bis heute - alles andere als simpel,
das Gegenteil einer Selbstverständlichkeit. Er selber musste einen langen und
mühevollen Weg gehen, als sich ihm dieses Thema schrittweise zu klären
begann: einen lebenslangen Weg. Die anfängliche Klärung, so möchte ich im
Rahmen unserer augenblicklichen Fragestellung einmal sagen, bestand in der
Entdeckung, dass der biblische Gott - den Barth immer schon, aber jahrelang
ohne die durchschlagende Erleuchtung dieser Entdeckung, gepredigt hatte

-, dass dieser Gott ein ganz anderer ist als jener Zeus, dem Goethes
Prometheus die Frage entgegenschleudert: «Hat nicht mich zum Manne
geschmiedet die allmächtige Zeit und das ewige Schicksal, meine Herrn und
deine?» Die «allmächtige Zeit»: die Herrin des Menschen und, ebenso, Gottes!
Barth hätte nie bestritten, dass die Zeit, tatsächlich quasi-allmächtig, den
Menschen zum Manne oder zu was auch immer schmiedet. Aber jener Gott,
der der Allmacht der Zeit unterliegt, der also - das hatte sicher Goethe schon
im Blick und nicht erst Nietzsche - mit der Zeit selber vergeht, ein vergangener,

ein toter Gott wird, wenn die Zeit über ihn hinwegschreitet, der ist nicht
Gott. Gott ist vielmehr, Jesus Christus vielmehr ist, wie Barth viel später breit
ausführen wird10, seinerseits der Herr der Zeit.

7 Fr. Tügel, Unmögliche Existenz! Ein Wort wider Karl Barth, Hamburg 1933, 6.14.
8 H. Zahrnt, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert,

München 1966, 13-154.
9 F. Wagner, Zur gegenwärtigen Lage des Protestantismus, Gütersloh 21995, 52.60.
10 K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik III/2, Zollikon-Zürich 1948, 524ff.



Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 347

Der Gott, der umgekehrt der Herrschaft der Zeit unterliegt, ist, als solcher
durchschaut, der Gott, über den der Mensch, seinerseits der allmächtigen
Zeit gehorsam, verfügt, indem er ihn absetzen, ihn links liegen lassen, ihn
totsagen kann. Goethes Prometheus ist sozusagen ein authentischer Sprecher
dieser Zeit. Schon im 18. Jahrhundert war das nicht so revolutionär, wie es

sich gibt. War es das je zuvor? Nicht von ungefähr legt ja Goethe diese Worte
einer Mythenfigur der griechischen Antike in den Mund. Spätestens im 19.

und dann viel fragloser noch im 20. Jahrhundert ist es ja zum Gemeingut
geworden, dass sich ganz gut ohne «Gott» auskommen lässt, ja dass er im täglichen

Leben der Gesellschaft und des einzelnen Menschen faktisch inexistent
ist. Das ist, kurz und etwas platt gesagt, die Atmosphäre, in der Barth lebte,
in der wir heute leben; und es sind, soweit ich sehe, keine Anzeichen erkennbar,

dass im 21. Jahrhundert eine andere Atmosphäre herrschen würde.
Karl Barth lebte nicht nur in dieser Atmosphäre. Er hat sie - und das ist

die zentrale These meines Referats - voll akzeptiert. Er bejahte diese Gottferne

der gegenwärtigen Weltzeit, mehr noch: Sie wurde ihm zum Anlass zu
der Entdeckung, dass diese neue Zeit nur grell an den Tag gebracht hat, wie
es im tiefsten Grunde mit der Welt überhaupt steht. Barth hat niemals eine
zurückliegende Epoche der Geschichte verklärt. Man kann ihn nicht gröblicher

missverstehen als mit der Unterstellung, er habe das Rad der Geschichte
zurückdrehen wollen. Sah er die letzten ± 200 Jahre als eine besonders finstere

Zeit der Theologiegeschichte an, so hat doch gerade diese in seinen Augen
besonders hell an den Tag gebracht, dass Gott in der Geschichte überhaupt
nicht aufzuweisen ist. Jene Atmosphäre ist die keinen Augenblick wegzudenkende

Voraussetzung seines Denkens - oder vielmehr: eine von zweien. Er
mochte zwar die nach dem 2. Weltkrieg im Anschluss an Dietrich Bonhoeffer
aufgebrachte Rede von der «mündig gewordenen Welt» nicht. Dass die
Zeitgenossenschaft ohne Gott ausgerechnet mündig, nämlich verantwortlich
geworden sei, das vermochte ihm beim Anblick dieser Zeitgenossenschaft und
des tatsächlichen Verlaufs der Geschichte im 20. Jahrhundert nicht
einzuleuchten; und das ist ja wohl ganz gut nachvollziehbar. Da ist es viel plausibler,

dass sich die Menschen, heute wie damals, ziemlich ohnmächtig im Sog
der allmächtigen Zeit befinden. Aber dem Glauben - oder sagen wir: Dem
Restglauben -, dass irgendwo in der Tiefe dieses dem Soge folgenden Stromes,

dass also in der Geschichte, im Menschen selbst, in dem, was man seine

Religion nennt, etwas liege, was nicht zu ihm selbst gehört, dem Glauben,
dass dort mit theologischen Künsten schliesslich doch noch etwas wie ein
Gott oder ein Reflex Gottes aufzuspüren sei, der der allmächtigen Zeit
Widerpart wäre - diesem Glauben hat Barth abgesagt. Als ursprünglich gelehriger

Schüler einer etwas gemässigten liberalen Theologie hatte er selbst
diesem Glauben leidenschaftlich gehuldigt. Seine Absage an ihn hängt, seinem

späteren Selbstzeugnis zufolge, biographisch mit der Katastrophe des ersten
Weltkriegs zusammen. Sie «drängte» ihm, wie Ingrid Spieckermann treffend



348 Hinrich Stoevesandt

formuliert, die «Gott-losigkeit dieses vermeintlich mit Gott inszenierten Tuns
vor Augen»". Was durch diese lästerliche Berufung auf Gott für diesen
zerstörerischen Ausbruch elementarer Kräfte des Zeitgeistes seine blutige
Illustration fand, war der Zusammenbruch des Glaubens, dass von dem Gott, der
selber der Allmacht der Zeit unterliegt, etwas übriggeblieben sei, ja mehr
noch: dass er jemals mit Recht den Titel «Gott» getragen habe. Den
Zusammenbruch dieses Glaubens hat Barth am eigenen Leibe durchkostet. Aber er
ist darüber nicht zum Atheisten geworden. Er hat im Gegenteil jenen Glauben

selbst - wenn ich es einmal auf diese Formel bringen darf - als im Grunde
atheistisch durchschaut. (Wer seinen Bruch mit diesem Glauben nicht teilen
kann, mag sagen: als atheistisch denunziert.)

Die andere Voraussetzung, das Positive an Barths grosser Wende (das
dann ein Stück weit und für nicht sehr lange Zeit auch zu einer theologischen
Wende in seinem Umkreis geführt hat) - das Positive steht auf einem anderen
Blatt. Wie kann man es auf einen Nenner bringen? Auf eine Formel jedenfalls
nicht; sonst hätte Barth selbst es nicht so unendlich breit ausführen und sich
dabei nicht fortwährend selbst korrigieren müssen. Gerhard von Rad hat es in
einem Kondolenzbrief nach Barths Tod sehr schön gesagt: «Welch ein Wunder

an einem der Unseren» - einem, ist gemeint, der unter uns gelebt hat -,
«der nichts anderes getan hat, als dass er Gott beim Wort nahm!»12 Wie das?
So unmittelbar kann ja niemand Gott beim Wort nehmen. Der Lernprozess,
der bei Barth mit der Erschütterung durch den Krieg bzw. die Kriegstheologie

einsetzte und sich alsbald gegenüber der Erschütterung auch wieder
verselbständigte, bestand darin, dass er die Bibel auf ihr Zentrum hin zu belauschen

anfing und sie in der Art, wie dort von Gott geredet, wie dort Gott
bezeugt wird, beim Wort zu nehmen sich bemühte. Beides ist zu betonen: Dass
die Bibel Gott und sein Wort bezeugt und dass der Theologe sich bemüht, sie
darin beim Wort zu nehmen. Zum zweiten zuerst. Der Theologe bemüht sich

um die biblisch so vielstimmig bezeugte Wahrheit. Es steht nicht in seiner
Macht, sie auszusprechen, als bekäme er sie in die Hand. Dass Barths Theologie

bisweilen den gegenteiligen Eindruck macht, ist nicht ganz unverschuldet,

aber ganz irreführend. Um die ziterte Sottise von Franz Tügel aufzugreifen:

«Drinnen im Hörsaal» geschieht wahrhaftig ebensowenig wie draussen
auf der Strasse das Wunder. (So hätte es Barth auch nicht recht gefallen, dass

von Rad ihn selbst als Gegenstand und Exempel eines zeitgenössischen Wunders

bezeichnete.) Die Theologie hat «im Hörsaal», auf der Kanzel, im Schul-

11 I. Spieckermann, Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur Grundfrage der neuen Theologie

Karl Barths (BEvTh 97), München 1985,75, Anm. 12.
12 Zitiert bei R. Smend, Karl Barth als Ausleger der Heiligen Schrift, in: Ders., Epochen

der Bibelkritik. Ges. Studien 3 (BEvTh 109), München 1991, 216-246 (216).



Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 349

zimmer und wo auch immer genug damit zu tun, vom Wunder, d.h. von Gott,
wenigstens zu reden: Nämlich nichts Falsches von ihm zu sagen und es als

Wunder, als etwas von aussen Kommendes zu ehren. «Wer sich mit der Theologie

einlässt, lässt sich vom ersten Schritt an und bis hin zum letzten mit dem
Wunder ein - mit dem Ereignis der Gegenwart und Wirkung des grundsätzlich

und definitiv Inkoordinablen. Theologie ist nicht nur, sie ist aber notwendig

auch: Logik des Wunders», hat Barth noch 1962 gesagt.13 - Sodann zum
ersten: Die Bibel bezeugt Gottes Wahrheit, ihrerseits anspruchslos; sie enthält
sie nicht zwischen ihren zwei Buchdeckeln. In diesem Sinne spricht Barth
1920 von der «biblischen Linie». Diese «ist ja nicht identisch mit dem
Bibelbuch». Und er fährt fort: «Sie liegt in der Bibel selbst ungeschützt mitten in
der allgemeinen Religionsgeschichte, und kaum ein Punkt, wo sie nicht von
andern, fremdartigen Linien geschnitten würde.»14 Es ist, nebenbei bemerkt,
eine Legende, dass Barth die historisch-kritische Bibelforschung abgelehnt
hätte. Er hat sie freilich seit seiner Studentenzeit nicht mehr selbst betrieben
und hat ihr nicht alles abgekauft. Aber ein Satz wie der zitierte sagt deutlich,
dass er sie grundsätzlich und ganz selbstverständlich bejahte. «Zeugnis»,
«bezeugen», das wird von nun an und für immer eine fundamentale Kategorie in
Barths Theologie. Man muss sich das Wörtchen «nur» davor denken. Die
göttliche Wahrheit selbst liegt ausserhalb menschlicher Reichweite. Es ist die
höchste Ehre, die menschlichem Denken und Reden widerfahren kann, dass

es, ohne eine Garantie für sie vorweisen zu können, zur Bezeugung dieser
Wahrheit in Anspruch genommen wird. Das ist die grundlegende Kategorie
Barths zur Beschreibung des Christen und der Kirche und ebenso schon der
Bibel. Dem entspricht der ebenfalls durchgehend bei Barth begegnende
Ausdruck «Hinweis». Mehr als hinweisen auf Gottes eigenes Tun - auf Christus,
sagt Barth dann mit allmählich zunehmender Deutlichkeit -, mehr als auf ihn
selbst hinweisen (und damit von sich selbst wegweisen), kann die Bibel nicht
und der Christ und der Theologe erst recht nicht. Das findet Barth 1920 zuerst
und seitdem immer wieder versinnbildlicht in dem gewaltigen Finger Johannes

des Täufers auf dem Kreuzigungsbild des Isenheimer Altars, von dem
eine Reproduktion über seinem Schreibtisch hing. Auf den gekreuzigten
Christus weist er hin. Diesen Finger hat Barth fortan immer als Abbild oder
vielmehr Vorbild seines eigenen Lebenswerkes verstanden, und nicht anders
will er verstanden werden.

Von aussen betrachtet mag das als eine «Theologie im luftleeren Raum»
erscheinen. Auf einfach betretbarem Boden, «auf der festgegründeten, dau-

13 K. Barth, Einführung in die evangelische Theologie, Zürich 1962, 74.
14 K. Barth, Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke, in: Ders., Das Wort Gottes

und die Theologie. Ges. Vorträge [I], München 1924, 70-98 (85); auch in: Anfänge der
dialektischen Theologie, hg. von J. Moltmann, Teil I (ThB 17/1), München 1962, 49-76 (63).



350 Hinrich Stoevesandt

ernden Erde», um nochmals Goethe zu zitieren15, bewegt sie sich in der Tat
nicht, und ebensowenig auf dem eher schwankenden Boden allgemeiner Er-
fahrbarkeit. Von innen gesehen ist es im Gegenteil eher ein Stehen in der freien

Luft. «... ein mysterium tremendum muss es sein, das die biblischen
Menschen vor unseren Augen hinaus und immer weiter hinausdrängt, an den
Rand des Erlebbaren, Denkbaren und Tunlichen, an den Rand der Zeit und
der Geschichte, sie treibt, sich in die Luft zu stellen, wo man scheinbar nur
noch fallen kann», heisst es in dem zitierten Vortrag von 192016, und dieses
Bild nimmt Barth 1962 in seiner letzten akademischen Vorlesung wieder auf
und erklärt von allen diesen Namen verdienenden theologischen Sätzen, dass
sie scheinbar - und das korrigiert er sofort: nein, im gewissem Sinne tatsächlich

- «in der freien Luft schweben»17.

Wie kommt er dazu, der Theologie diesen ungemütlichen Ort zuzuweisen?

Warum tut er es? Im Sinne jener ersten von mir genannten, der negativen

Voraussetzung seines Denkens ist zu antworten: Darum, weil es einfach
stimmt, was dem aufgeklärten modernen Bewusstsein zunehmend zur
Selbstverständlichkeit geworden ist: Dass jede Basis, Gott sozusagen plausibel zu
machen, abhanden gekommen ist. Es ist ihm ernst und nicht so etwas wie ein
taktischer Trick, wenn er sagt: «Es gibt für den Theologen nächst dem Hören
auf das Zeugnis der Bibel und der Kirche kaum etwas so Fruchtbares wie das
Hören auf die Stimmen, die die Annahme dieses Zeugnisses glatt zu verweigern

scheinen.»18 Der christliche Glaube steht dem Atheismus näher als dem
Theismus. Doch von dieser negativen Voraussetzung allein her müsste man
wohl meinen: Diese heikle Position in der «Luft» ist leider die einzige, die für
die Theologie noch übriggeblieben ist. Ein ehrlicher Mensch könnte sie nur
schleunigst fluchtartig verlassen und - Atheist werden. Die entscheidende
Antwort auf die Frage «Wie kommt er dazu, sich an diesem Platz vorzufinden?»

erwächst aus der anderen, der positiven Voraussetzung, die keine
Voraussetzung auf derselben Ebene ist, also nicht auf einem abweichenden
geistesgeschichtlichen Urteil beruht. Diese Antwort ist: Der in der Bibel bezeugte

Gott verbittet es sich, von irgendwoher plausibel gemacht zu werden. Er
lässt sich hören. Das ist seine eigene, seine freie Tat. Sie kommt, wie Barth in
seiner Frühzeit gern mit einem berüchtigt gewordenen Ausdruck von hoher
Explosivkraft sagte, «senkrecht von oben». Sie ist von nichts anderem
abzuleiten. In ihr - um mit einer ebenso festen Wendung des Barth nahestehenden
Holländers K.H. Miskotte zu reden -, in ihr, dieser freien Tat, unterscheidet

15 Aus dem Gedicht «Grenzen der Menschheit».
16 A.a.O. (Anm.14), 86 bzw. 64.
17 K. Barth, Einführung, a.a.O. (Anm. 13), 69.
18 K. Barth, Die Theologie und der heutige Mensch, ZZ 8 (1930) 374-396 (367f.)



Kar! Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 351

sich Gott in der Welt von der Welt.19 Er ist in keiner Weise ein Element des
Weltbestandes. Er steht der Welt gegenüber als ihr Schöpfer. Er tritt spontan,
unerwartet, nicht in ihr Gefüge einzuordnen, nicht willkommen geheissen,
nicht aufgenommen (wie es im Prolog des Johannesevangeliums, 1,11, heisst),
in die Welt ein als Offenbarer, und zwar in einem winzigen, weltgeschichtlich
unauffälligen Fragment ihrer Geschichte: in dem Nomadenvolk Israel, in dem
einen individuellen Glied dieses Volkes Jesus, der im Neuen Testament der
Christus heisst. So, in dieser extremen Partikularität, ist er in der Welt, kommt
er in die Welt - und unterscheidet sich damit von ihr, von dem, was überall und
immer wahr ist.

Damit ist ein Stichwort gefallen, das einen berühmten Satz Barths assoziiert,

einen programmatischen Satz aus dem Vorwort zu seiner zweiten Auslegung

des Römerbriefs: «Wenn ich ein <System> habe, so besteht es darin, dass

ich das, was Kierkegaard den <unendlichen qualitativen Unterschied)
zwischen Zeit und Ewigkeit [also: zwischen Gott und Mensch] genannt hat, in
seiner negativen und positiven Bedeutung möglichst beharrlich im Auge
behalte.»20 Nicht von ungefähr steht die negative Bedeutung voran. Sie gab
Barths Theologie für die Folgezeit zunächst nachhaltig die Signatur - mit
solcher Langzeitwirkung, dass er 35 Jahre später selbstkritisch bemerken muss-
te, die Herauskehrung des Negativen sei zwar seinerzeit nötig gewesen, habe
aber durch ihr Eigengewicht das damit Gemeinte verhängnisvoll in den
Schatten gestellt.21 Charakteristisch lässt er 1921 in jenem Vorwort auf den
zitierten Satz ein Bibelwort aus dem Skeptiker Kohelet (5,1) folgen: «Gott ist
im Himmel und du auf Erden.» Ebenso gern berief er sich auf I Tim 6,16 über
Gott, «der da wohnt in einem Licht, da niemand zukommen kann».

Die zunächst dominierende «negative Bedeutung» dieses Unterschieds
konkretisierte sich für Barth in einer Abgrenzung, ja scharfen (und auch später

nicht widerrufenen) Polemik gegen das, worin er den Grundschaden der
1920 noch ungebrochen weiterwirkenden Theologie des 19. Jahrhunderts in
fast allen ihren Varianten sah. Indem sie jenen qualitativen Unterschied
verharmloste oder gar nicht wahrhaben wollte, zog sie - anders, als Barth es jetzt
tat - aus der geschichtlichen Stunde keine oder vielmehr die falsche Konsequenz

und hatte darum kein Ohr für die spezifische Stimme der Bibel, wie
Barth sie jetzt zu vernehmen begann. Sie - diese Theologie, der Barth resolut
den Abschied gab - suchte, und sie betrat rüstigen Schrittes, einen Weg, der
aus der Ausweglosigkeit der ohne Gott auskommenden Welt herauszuführen
versprach. Sie stellte in den Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit nicht wie die

19 Z.B. K.H. Miskotte, Wenn die Götter schweigen. Vom Sinn des Alten Testaments,
München 1963,128.197f.201.204.234.259f.278.394.415.

20 K. Barth, Der Römerbrief. 3. Abdruck der neuen Bearbeitung, München 1924,

XIII; Zürich 'T989, XX; auch in: Anfänge, a.a.O. (Anm.14), 113.
21 K. Barth, Die Menschlichkeit Gottes (ThSt 48), Zollikon-Zürich 1956.



352 Hinrich StoevesancLt

Bibel Gott selbst, dem die scheinbare Plausibilität zusehends abhanden
gekommen war, sondern den frommen Menschen und sein Erleben, das sie
unermüdlich als sein Gotteserleben deutete. So hatte Reinhold Seeberg in dem
vorhin zitierten Buch von 1900 den Glaubensmangel seiner Zeit auf «die völlige

Erfahrungslosigkeit hinsichtlich der Kraft der christlichen Religion»
zurückgeführt. Er fand, «es hätte doch wieder guten Sinn, wenn ein Prophet -
wie einst Schleiermacher vor hundert Jahren - unter uns aufträte und es in die
Herzen hineinriefe, dass die Religion wirklich nur am Erleben hängt»22. Und
von der künftigen Predigt erwartete er, sie werde «immer mehr <Zeugnis>» -
Seeberg gebraucht dasselbe Wort wie Barth, aber er setzt es in Anführungszeichen,

und es hat den gegenteiligen Sinn; also: - sie werde «immer mehr
<Zeugnis> von Selbsterlebtem und Selbstgeschautem, immer mehr Ausdruck
dessen sein, was viele erfahren und was vieler Sehnsucht stillt»23.

Nun, dazu bedurfte es «an der Schwelle des 20. Jahrhunderts» keines
Propheten. Auf dieser Linie bewegte man sich sowieso; auch Barth selbst, als er
die Schule seines Lehrers Wilhelm Herrmann als dessen begeisterter Anhänger

verliess, tat das. «Prophetisch» - wenn man denn das leichtfertige Spiel
Seebergs mit diesem Begriff einen Augenblick mitspielen will; aber im Ernst
sollte man das ja nicht tun! -, «prophetisch» war eher Barths Abkehr von dieser

Linie. Er sagte zwar nicht wie die Propheten Israels «So spricht der Herr»;
wohl aber war ihm das «Deus dixit»24 der unbedingte und konkurrenzlose
Ausgangspunkt aller rechtschaffenen Theologie und die Grundbedingung
des theologischen Denkens. Das ergab sich ihm - originell durch sang- und
klanglosen Verzicht auf alle gewollte Originalität - einfach aus dem Respekt
vor dem uneinholbaren Vorrang des biblischen Zeugnisses. Es hat nichts zu
tun mit Fundamentalismus, mit Buchstabenglauben als Denkverzicht. Die
Bibel ist ja nicht mehr als «das menschliche Zeugnis» von Gottes Offenbarung.
Darum gilt freilich unumkehrbar: «Die Schrift regiert die Kirche, nicht hat die
Kirche die Schrift zu regieren. Aber wohlverstanden», fährt Barth fort, «die
Schrift als Werkzeug in Gottes Hand»23. Das heisst: Das «Deus dixit», Gott hat
gesprochen, liegt nicht einfach greifbar im Bibeltext vor, sondern wartet darauf,

dass es je und je wieder zu einem «Gott spricht» wird. «Also:» - so wieder
Barth an der angeführten Stelle - «die Schrift, sofern Gott je zu dieser Zeit
und unter diesen Umständen zu diesen Menschen durch sie reden und so sei-

22 R. Seeberg, a.a.O. (Anm.3), 71.
23 A.a.O. 76.
24 Diese Wendung aus der reformierten Schultradition des 17. Jahrhunderts übernahm

Barth programmatisch zuerst in: Die christliche Dogmatik im Entwurf. I: Die Lehre vom
Worte Gottes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik, München 1927, 44 (und dann oft
in diesem Buch). Neuausgabe, hg. von G. Sauter (Barth-Gesamtausgabe, Abt.If: Akademische

Werke), Zürich 1982, 65.
25 K. Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie (1934), in: Ders., Theologische Fragen

und Antworten. Ges. Vorträge III, Zürich 1957,158-184 (171).



Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 353

ne Kirche bauen will - die Schrift, die manchmal vielen oder allen tatsächlich
ein verschlossenes Buch sein mag, die Schrift, die vielleicht nur in einem
verhältnismässig kleinen Teil gleichzeitig zu uns redet, die Schrift, aus der uns
Gottes Wort immer entgegentreten wird wie ein Blitz aus dunklen Wolken
,..»26 Man bemerke: Die Kategorie des «Erlebens», die für die vorangegangene

Theologie im Zentrum stand, ist nicht einfach verschwunden; der ältere
Barth war unzimperlich genug, diesen belasteten Ausdruck ganz ruhig wieder
zuzulassen. Ist, theologisch gesprochen, das Hören des jetzt mittels der Schrift
sprechenden Gottes ein Werk des Heiligen Geistes, so schliesst das doch so
etwas wie ein Erleben des hörenden Menschen notwendig ein. Zurückhaltend
und gerade darin sehr treffend beschreibt Michael Trowitzsch Barths
Umgang mit der Schrift als «das Zulassen einer eigenen Wehrlosigkeit...: ein
Zurücktreten, ein Abstandnehmen vom deutenden Zugriff auf Zeugnisse, die
sich aus dem Unfassbaren, ihrerseits Deutenden entfalten»27.

Barths Negation, sein Protest gegen den Grundzug der überkommenen
Theologie richtet sich nicht gegen menschliches Erleben, eben als wehrloses
Erleben, im Vollzug des Glaubens überhaupt. Er richtet sich gegen dieses
Erleben als die Basis des theologischen Denkens. Er richtet sich dagegen, dass
dieses Erleben - man sagte dafür vorzugsweise «Religion» - seinerseits in
einer aufweisbaren, nur zumeist verschütteten natürlichen Anlage des
Menschen fundiert, der feste Halt sei, von dem aus alle Gedanken an Gott, seien
sie biblisch gefärbt oder nicht, nur Reflexe von Vorgängen im Menschen selber

sein können. Er richtet sich dagegen, dass der Mensch unter vollmundigem

oder auch gedämpftem Gebrauch des Namens Gottes insgeheim mit sich
selber beschäftigt ist - und dann notwendig mit einem Gott, der wie der Zeus
von Goethes Prometheus mit dem Menschen zusammen einer Allmacht der
Zeit unterliegt. Dass dies, wie sich seinem geschärften Blick nun enthüllte, die
Quintessenz, das unbeabsichtigte, aber unaufhaltsame Gefälle der überkommenen

Theologie sei, Hess er sich gern von dem erklärten Gottesleugner Ludwig

Feuerbach bestätigen. Feuerbach habe, so bescheinigte ihm Barth, mit
seiner Behauptung: «Die Theologie ist längst zur Anthropologie geworden»,
«das esoterische Geheimnis dieser ganzen Priesterschaft [d.h. Theologenschaft]

urbi et orbi aus[ge]plaudert»28.
In der entschlossenen Abwendung von dieser Tradition - und nach und

nach von allem, was ihr von sehr viel länger her entgegentendierte - liegt
keineswegs eine Abwertung der «Religion» auf irgendeiner, etwa moralischen,
Werteskala. Barths Ansicht von dieser Sache wird bis zur Unkenntlichkeit

26 Ebd.
27 M. Trowitzsch, Nachkritische Schriftauslegung bei Karl Barth, in: Ders., Über die

Moderne hinaus. Theologie im Übergang, Tübingen 1999,88-119 (117).
28 K. Barth, Ludwig Feuerbach, in: Ders., Die Theologie und die Kirche. Ges.

Vorträge II, München 1928, 212-239 (228).



354 Hinrich Stoevesandt

entstellt, wenn man sie so auffasst. (Ich sage dies, weil diese Auffassung bis
heute immer wieder anzutreffen ist.) Auch dass das Christentum, wie es in der
Welt neben anderen Religionen vorkommt, gar keine Religion sei, ist entgegen

anderslautenden Gerüchten niemals Barths Meinung gewesen. Nur eben:
Dass Religion bzw. die Anlage dazu ein dem Menschen eigenes Organ zur
Gewinnung eines Kontaktes mit dem lebendigen Gott sei, dem galt Barths
Widerspruch. Der Illustration an einem groben Beispiel halber gebe ich noch
einmal Seeberg das Wort. Im Blick auf den deutschen Befreiungskrieg gegen
Napoleon 1813 schreibt Seeberg noch 87 Jahre nachher ohne Erröten: «Man
merkt die Fussstapfen des lebendigen Gottes in den Geschicken der
Menschenkinder.» Und er zitiert einen Autor namens Leo mit den Worten: «Es

war ein Geisterkampf dieser Krieg, ein Kampf der Scharen des lebendigen
Gottes wider den Erdgeist.»29 Als 120 Jahre später, 1933, ähnliche Töne wieder

auflebten und breite Massen auch in der Kirche erfassten, war Barth
dagegen gerüstet und sofort mit schärfstem Widerspruch auf dem Plan.

So wenig wie, solcher Entartungen unerachtet, Barths Widerspruch der
Religion als solcher galt, so wenig oder noch weniger galt er dem Menschen,
dem mit dem Sog der «allmächtigen Zeit» Gott abhanden kommt. Diesen
Menschen kannte Barth wie sich selbst; er kannte sich selbst als diesen
Menschen. Der Widerspruch galt, und das ist etwas ganz anderes, der behaupteten
Kooperation, einer gegenseitigen Abhängigkeit von Gott und Mensch. Es
spricht, hoffe ich, ohne nähere Erläuterung für sich selbst, dass er damit
unversehens in nächste Nähe, ja Übereinstimmung mit der reformatorischen
Rechtfertigungslehre gekommen war, nach der des Menschen Rechtfertigung
ausschliesslich Gottes freie, ungeschuldete Tat am Menschen ohne dessen

Mitwirkung ist, auf die einzig der wesensmässig unspontane Glaube antwortet.

Barth hat diese Nähe natürlich wahrgenommen, aber er hat sie nicht
gesucht, d.h. sein Ansatz war nicht ein absichtliches Anknüpfen an die
Reformation, so wie er sich auch bei seiner Ernstnahme des biblischen Zeugnisses
mit dem reformatorischen «sola scriptura» begegnete, aber nicht davon wie
von einem vorgegebenen Dogma ausging. Er fand sich mit der schmerzhaften
Trennung von einer ganzen Reihe von Lehrergenerationen in der guten
Gesellschaft der Reformatoren wieder und dann auch mancher anderer älterer
Theologen, was ihn nicht hinderte, auch mit diesen in ein bisweilen äusserst
kritisches Gespräch zu treten. Eine Extra-Überraschung war es für ihn, als er
eines Tages - es war 1924 - sogar in den protestantischen Orthodoxen des 17.

Jahrhunderts, die seit langem als rettungslos verstaubt galten, ernstzunehmende

Gesprächspartner entdeckte. Halb im Scherz könnte man sagen, dass
sich an ihm das Jesuswort erfüllte: «Es ist niemand, der Haus oder Brüder
oder Schwestern oder Mutter oder Vater usw. verlässt um meinetwillen und

29 R. Seeberg, a.a.O. 25.



Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 355

um des Evangeliums willen, der nicht hundertfältig empfange Häuser und
Brüder und Schwestern und Mütter ...» (Mk 10,29f.).

In zunehmender Klärung der skizzierten Grundstellung ergab sich für
Barth - auch das nicht als von heute auf morgen gewonnene Einsicht, eher als

zwingende Konsequenz - die Abweisung der sogen, «natürlichen Theologie»,
d.h. des schon in der Alten Kirche und im Mittelalter unternommenen und

später gross ausgebauten Versuchs, in der Natur des Menschen etwas
aufzuweisen, was auf Gott hindeutet und woran der Glaube und die Verkündigung
anknüpfen können. Im Zeichen dieser Abweisung hat Barth bekanntlich in
den Jahren ab 1933 den deutschen Kirchenkampf geführt und damit 1934 in
der Barmer Theologischen Erklärung - vielleicht nur für einen Augenblick -
die Zustimmung einer ganzen Synode bekommen. Parallel mit dieser Abweisung,

in der Sache mit ihr identisch ist das gänzliche Fehlen eines apologetischen

Tones in Barths Theologie. Apologetik, Glaubensverteidigung, wenn
sie prinzipiell gemeint ist, läuft offen oder verdeckt darauf hinaus, dass das

«Ärgernis» und die «Torheit», die nach Paulus (I Kor 1,18) das Signum des

glaubensbegründenden Wortes vom Kreuz sind, entschärft und letztlich
geleugnet werden. Niemand kann den Glauben an dieses Wort als eine unter
verschiedenen Möglichkeiten, als überlegene Weisheit wählen, da doch Gott,
wie es dort bei Paulus heisst, «die Weisheit dieser Welt zur Torheit gemacht»
hat (I Kor 1,20). So schreibt Barth: Die Theologie hat die ihr zur Bezeugung
aufgetragene Wahrheit «geltend zu machen nicht als die einleuchtendste,
nicht als die wahrscheinlichste, nicht als die praktischste - das alles schmeckt
nach Wahl und kann hier nicht in Betracht kommen -, sondern als schon
gewählte, und zwar nicht von ihr, sondern für sie gewählte Wahrheit... Wo die
Theologie sich herausgenommen hat, die göttliche Wahrheit selbst wählen zu
wollen, da hat sie noch immer irgendeine diskutable menschliche Wahrheit
gewählt; da hat sie sich selbst noch immer aufgegeben.»30 Und es spricht auch

eigene Lebenserfahrung Barths mit, wenn er die begreiflicherweise verängstigten

Theologen zum Ablassen von aller apologetischen Neigung ermutigt:
Die Theologie «schäme sich nicht, dann hat sie auch keinen Anlass, sich zu
schämen. Sie verteidige sich nicht, dann wird sie unangreifbar sein. Sie meide
alle Künste ausser der, die ihr befohlen ist, dann wird sie gewiss nicht isoliert
sein: sie ist nur so lange isoliert, als sie sich vor der Isolierung fürchten zu müssen

meint.»31 - Dass dies alles kein Rückzug ist vor dem gleichgültigen, dem
ablehnenden oder auch nur zweifelnden Menschen, kein Rückzug in ein
vermeintlich sturmfreies Gebiet und keine Desolidarisierung gegenüber den

Zeitgenossen, die nur kopfschüttelnd davorstehen, mag noch ein einziges
kurzes Zitat mit hohem autobiographischem Gehalt andeuten: «Der Heide,
der keinen wirklichen Herrn haben will, lockt... wahrlich auch im Theologen

30 K. Barth, Offenbarung, a.a.O. (Anm.25), 1771".
31 A.a.O. 177.



356 Hinrich Stoevesandt

selbst wider den Stachel. Er muss ihn kennen, ja er muss sich zu ihm bekennen
als zu seinem alter ego.»32

Ich habe mich nun unverhältnismässig lange bei der negativen Seite, bei
Barths Nein, aufgehalten. Wenn Ihnen das reichlich formal vorgekommen
sein sollte - über dem Erstaunen, ja Erschrecken davor, dass Gott redet, ein
Zurücktreten dessen, was er redet -, so täuscht dieser Eindruck nicht ganz;
und das liegt nicht nur daran, dass ich von diesen Gedanken, die in der ersten
Phase seiner Theologie sehr im Vordergrund gestanden haben, nur eine rohe
Skizze geben konnte. Sie waren, nachträglich betrachtet, nur der Auftakt zu
seinem positiven Lebenswerk. Sie dienten ihm selbst gleichsam zum Abstekken

des Feldes, auf dem er dann ein Gebäude von unerhörter Geräumigkeit
errichtete. Doch dieses Bild ist irreführend. Auch der - wie man vergleichend
oft gesagt hat - riesige Dom der «Kirchlichen Dogmatik» ist nicht ein auf
seinen eigenen Bestand bedachtes Gebäude. Das Werk ist nicht zuletzt deshalb
so ausufernd breit geraten, weil es Schritt für Schritt von dem Bewusstsein
getragen ist, dass der lebendige Gott und dass sein Wort, das dieses Werk
nachzusprechen versucht, in kein Gedankengebäude eingeschlossen werden kann.
So ist er der Eigenbewegung dieses Wortes unter den verschiedensten
Fragestellungen - immer unter Einschluss der jeweils zeitgenössischen, doch so,
dass diese niemals den Ton angeben - unermüdlich nachgegangen. Inhaltlich
lässt sich das an einem Abend nicht einmal andeutend nachzeichnen. Barth
hat für seine Dogmatik 30 Jahre gebraucht und ist doch nicht fertig geworden.
Entscheidend in jeder dieser Fragestellungen ist, dass in wachsender Klarheit
das Wort Gottes mit dem Namen Jesus Christus gleichgesetzt, dass Gottes mit
diesem Namen bezeichnete unableitbare Tat als der einzige Ausgangs- und
Zielpunkt des theologischen Denkens ins Auge gefasst wird. Von daher wird
das Ja, das mit dem Nein immer schon gemeint war, immer heller. Gott ist
Mensch geworden und hat das Nein selber getragen. Von daher wurden
Selbstkorrekturen in Barths Theologie nötig und immer wieder vollzogen.
Habe ich zwei Bibelverse für Barths Anfänge besonders bezeichnend
genannt - «Gott ist im Himmel und du auf Erden» und: «Gott wohnt in einem
Licht, da niemand zukommen kann», so sind für die Reifegestalt seiner Theologie

zwei andere ebenso bezeichnend und zentral: «Gott versöhnte in Christus

die Welt mit sich selber» (II Kor 5,19) und, aus der johanneischen
Passionsgeschichte: «Es ist vollbracht» (Joh 19,30). Das ist ein Perfectum. Das gilt.
Darauf ist Verlass. Darum ist es, mit Eberhard Jiingel zu sprechen, Barths Le-

32 K. Barth, Mensch, a.a.O. (Anm.18), 387.



Karl Barth - verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser? 357

bensleistung, das Wort «Gott» als «ein erfreuliches Wort» zur Sprache
gebracht zu haben.33

Ich komme zum Schluss auf die Titelfrage, jetzt auf ihre zweite Hälfte,
zurück: Karl Barth-«theologischer Wegweiser im 21. Jahrhundert?» Das Wort
«Wegweiser» gefällt mir ungemein gut, schon weil es so schön an Barths eigene

Rede vom «Hinweis» anknüpft. Ein Wegweiser ist ja ein bescheidenes Gerät.

Er zwingt niemanden, den angezeigten Weg einzuschlagen. Und er nimmt
es erst recht niemandem ab, den Weg selber zu gehen. Man kann sich

übrigens, auch wenn man den gezeigten Weg einmal eingeschlagen hat, noch vielfach

verirren. Und man kommt nicht weit, wenn man zuviel Gepäck
mitnimmt, etwa die ganze Kirchliche Dogmatik. Man hätte diese sogar
missbraucht, wenn man sie statt als Wegweiser als ein kartographisches Werk
für die ganze Welt verstände - ohne Bild: wenn man sie als die nun nicht
zwischen zwei, sondern zwischen 26 Buchdeckel gepackte «Wahrheit pur»
betrachtete. Barth mochte bekanntlich keine «Barthianer», d.h. solche, die seine

Theologie in dieser Weise verstanden und nachredeten. Solcher Missbrauch
muss schon daran scheitern, dass Barths Theologie auch in ihrer Reifegestalt
an inneren Spannungen reicher ist, als man beim Einsteigen in dieses imposante

Werk zunächst wahrnimmt. Und der Missbrauch besteht dann oft darin,
dass man Dinge, die bei Barth in lebendigem Fluss sind, verfestigt, ob man sie

nun bejaht oder ablehnt, etwa wenn man herausliest, er verharmlose die Sünde

und er nehme das Schreckliche in der Weltgeschichte nicht ernst, weil es ja
von vornherein von Gottes Ja überstrahlt ist.

Es ist wohl wahr: Je länger desto mehr vernahm Barth in der Bibel Gottes
alles überstrahlendes Ja; je länger desto mehr ging es ihm darum, dieses Ja zu
bedenken und in seiner Theologie zu feiern. Gottes Nein steht nur im Dienst
dieses Ja; und Gottes Ja ist stärker als das Nein des Menschen. Mit dem
menschlichen Nein rechnete Barth - ich habe das ausgeführt - als mit einer
fraglosen Gegebenheit, die als solche ernstzunehmen ist. Nichts ist ihm
gewachsen als Gottes Gnade. Der Mensch fragt gar nicht nach dieser Gnade; er
kennt von sich aus nichts anderes, als dass er sich selbst helfen muss. Aber das

Evangelium nimmt die an keine Bedingung geknüpfte Gnade noch ernster als
das menschliche Nein. Und schon früh hat Barth der Theologie und der Kirche

eingeschärft, dass sie den Menschen gerade so, wie er ist, in seiner ganzen
notorischen Gottferne, jeden Menschen, ihrerseits bedingungslos «zu Gott
rechnen» solle. Insofern ist schon etwas dran an dem Buchtitel, mit dem - in
kritischer Absicht - vor bald 50 Jahren der Holländer Berkouwer Barths

33 E. Jiingel, Karl Barth, in: Ders., Barth-Studien (ÖTh 9), Zürich-Köln / Gütersloh
1982, 15-21 (21).



358 Hinrich Stoevesandt

Theologie kennzeichnete: «Der Triumph der Gnade»34. Aber das ist gerade
nicht der Triumph einer Theologie. Es ermutigt die Theologie zur Angstlosig-
keit vor den Unbilden einer unempfänglichen Zeit, wie aller Voraussicht
nach auch das 21. Jahrhundert eine sein wird; und es weist sie in eine grosse
Bescheidenheit. «Lass dir an meiner Gnade geniigen», heisst es in II Kor 12,9

- richtiger übersetzt: «Meine Gnade genügt dir». Darüber predigte Barth am
Silvesterabend 1962 bei den Strafgefangenen in Basel, und er sagte ihnen:
«Einige von euch haben vielleicht etwas davon läuten hören, dass ich in den
letzten vierzig Jahren sehr viele und teilweise sehr dicke Bücher geschrieben
habe. Ich darf aber frank und frei und auch fröhlich zugeben, dass die vier
Wörtlein: <Meine Gnade genügt dir> viel mehr und sehr viel Besseres sagen
als der ganze Papierhaufen, mit dem ich mich da umgeben habe. Was an
meinen Büchern Gutes sein möchte, könnte höchstens darin bestehen, dass
sie von ferne auf das hinweisen, was diese vier Wörtlein sagen. Und wenn jene
längst überholt und vergessen sein werden und die Bücher der ganzen Welt
mit ihnen, so werden diese noch leuchten in ewiger Fülle: Meine Gnade
genügt dir.»35

Mehr als ein Wegweiser dorthin will Barths Theologie nicht sein. Wenn sie
dazu hilft, dass das Leuchten des Evangeliums, das schliesslich in diese vier
Wörtlein hineinpasst, wahrgenommen wird, dann hat sie ihren Dienst getan.
In diesem Wegweiserdienst hat sie sich, wo man bereit war, sich ihn gefallen
zu lassen, im 20. Jahrhundert bewährt. Es sieht mir nicht so aus, als ob es im
21. Jahrhundert schon so weit sein würde, dass man sie ohne Schaden als

überholt ansehen und vergessen könnte. Wenn man in ihr aber mit ein
bisschen Suchen eine immer noch tragfähige Kraft findet, dann gilt von dieser die

Fortsetzung jenes Paulus-Verses: «Meine Kraft ist in den Schwachen mächtig.»

Hinrich Stoevesandt, Basel

34 G.C. Berkouwer, De triomf der genade in de theologie van Karl Barth, Kampen
1954; deutsch: Der Triumph der Gnade in der Theologie Karl Barths, Neukirchen 1957.

35 K. Barth, Rufe mich an! Neue Predigten aus der Strafanstalt Basel, Zürich 1965, TS-

SV (80); auch in: K. Barth, Predigten 1954-1967, hg. von H. Stoevesandt (Barth-Gesamtausgabe,

Abt.I: Predigten), Zürich 1979,219-233 (220).


	Karl Barth : verstaubter Kirchenvater oder theologischer Wegweiser im 21. Jahrhundert?

