
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Existenzphilosophische Selbstbehauptung liberaler Theologie? : Albert
Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Existenzphilosophische Selbstbehauptung liberaler
Theologie?

Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel*

Die Haltbarkeit von Theorien sinkt in proportionalem Verhältnis zur
Beschleunigung der Dinge in der von uns bewohnten Welt. Wer es noch wagen
sollte, die existenzialistischen Ideen, denen sich einst die süsse Bitterkeit der
Pubertät verdankte, den Anarcho-Maoismus, dem die erste Jugendliebe galt,
die ökologische Bewegtheit, mit der man reiferen Jahren entgegenwogte,
schliesslich die poststrukturalistische Destruktivität des Midlife-Zynismus -
wer es also wagen sollte, all dies oder etwas daraus dem gerade konformen
und akuten Zeitgeist, das heisst augenblicklich dem systemtheoretischen
Amoralismus (Luhmannschen Bekenntnisses) und der libertären Unbekümmertheit

des sich wieder einmal entfesselnden Raubtierkapitalismus
entgegenzuhalten, der oder die wird bestensfalls belächelt, schlimmstenfalls geächtet.

Die Liberalität des «Neoliberalismus» getauften Wirtschaftslibertinismus
hört nämlich spätestens da auf, wo seine eigene dogmatische Metaphysik
bedroht ist, während der soziologische Systemtheoretiker den Mund zu einem
hämischen Grinsen verzieht, wenn ihm da einer kommt, der nicht zu wissen
scheint, dass Moral, Politik und Ökonomie Systeme sind, zwischen denen es

keine kausale Relation gibt, und dass es infolgedessen ganz einfach ein Fehl-
schluss ist, wenn man Politik oder Ökonomie über die Leisten der Moral
schlägt. Haltbarkeit von Theorien heisst also zunächst nichts anderes, als dass

solche Konglomerate reflektierter Ansichten über die Welt, den Menschen
und manchmal auch Gott Aktien gleich Baissen und Haussen ausgeliefert
sind, deren Ursachen in den Gefilden der Unergründlichkeit liegen wie
weiland der Vorsehungsratschluss.

Doch wozu dieses schillernde Wortgepränge von Verfallsdatum und
Haltbarkeit, Börsen- und anderen Baissen, System- und anderen Theorien? Nun,
unverdächtig historisch und aktualitätsgefeit ist unser eigentliches Thema
nicht. Im Gegenteil: Die eingangs aufgestellte Behauptung, die Haltbarkeit
von Theorien werde im rasenden Fluss der Dinge immer geringer, muss
modifiziert werden: Denn es ist keineswegs so, dass philosophische und theologische

Theorien, nachdem die Mode sie abserviert zu haben scheint, endgültig
im Orkus oder auf der Müllhalde der Geschichte verschwinden. Wer will,
mag es dem beschränkten Einfallsreichtum unserer Gattung zuschreiben,

* Überarbeitete Fassung eines am 20. November 1999 an der Jahrestagung der
Internationalen Fritz Buri Gesellschaft (Luzern) gehaltenen Vortrags. Dem Schweizerischen
Nationalfonds danke ich für finanzielle Unterstützung meiner Forschungen.



326 Andreas Urs Sommer

aber ganz offensichtlich sind der Vielfalt der möglichen philosophisch-theologischen

Theorieentwürfe Schranken gesetzt: Auch wenn scheinbar immer
wieder neue Konzepte der Welt, des Menschen und Gottes auf den Markt
geworfen werden, handelt es sich doch in den meisten Fällen um allenfalls
methodisch verbesserte Neuauflagen des längst Bekannten. Nehmen wir
beispielsweise jenes vielstimmig verkündete Postulat, das sich nach dem Abflauen

des postmodernen ästhetizistischen Fragmentarismus nicht nur in den
Feuilletons, sondern selbst in der Weltpolitik unüberhörbar Gehör
verschafft: Ich meine den ethischen Universalismus, der eingangs bei der Skizze
der gegenwärtigen Theorielandschaft mit Bedacht unterschlagen wurde. Die
Forderung nach einem «Weltethos» (Hans Küng), nach einer für alle
Menschen verbindlichen Moral, die unter allen Umständen und zu allen Zeiten
die richtigen Antworten auf alle Fragen, was wir tun sollen, bereithält, führt
heute Philosophen und Theologen, ja selbst Insektenforscher und Neurobiologen

zu ungewohnter Einhelligkeit. Ich muss es mir versagen, darüber
nachzudenken, inwiefern der neue ethische Universalismus - das Verlangen, alle
Menschen und somit ihre Politik und namentlich ihre Ökonomie hätten sich
nach ein für allemal gültigen moralischen Normen auszurichten - ein blosses

Kompensationsphänomen angesichts der schwer zu leugnenden Beobachtung

ist, dass es in der Welt mitnichten moralisch zu und hergeht.
Der fragliche ethische Universalismus ist bekanntlich schon eine Losung

der Aufklärung und wird in der ersten Hälfte des 20. Jahrhundertes gegen alle
anderslautenden Moden in Philosophie und Theologie prominent vertreten
von Albert Schweitzer (1875-1965). Wer also nur lange genug auf seinem
Standpunkt beharrte und sich als ethischer Universalist des Veraltet- und Un-
zeitgemäss-Seins bezichtigen liess, ist nun wieder en vogue. Theorien stellen
sich mitunter als erstaunlich modenresistent heraus, wobei ihre Wirksamkeit
nur dann nachlässt, wenn sie sich einer Verbindung mit anderen Elementen
verschliessen. Im Falle der universalistischen Ethik Albert Schweitzers hat
der lange in Bern und Basel lehrende Theologe Fritz Buri (1907-1995) eine
solche Verbindung, nämlich mit der zeitgenössischen existenzphilosophischen

Diskussion zuwege bringen wollen.
Im ersten Hauptteil dieses Beitrages (I) wird die persönliche Beziehung

Schweitzers und Buris, soweit sie sich in ihrem Briefwechsel auskristallisiert,
kurz umrissen. Im zweiten Hauptteil (II) werden uns Buris und Schweitzers
Schriften zusammen mit ihren Briefen in die damals philosophisch und
theologisch brennenden Probleme einführen. Drei Problemkomplexe stehen im
Zentrum: A. Die liberale Theologie in der Defensive. B. Konsequente
Eschatologie und Ehrfurcht vor dem Leben. C. Existenzphilosophie und -theologie
im Horizont unbedingter Selbstverantwortung. Ein dritter und abschliessender

Teil (III) erörtert die bleibende Relevanz von Buris und Schweitzers
Arbeit.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 327

I

Beim nicht ganz unabsichtlichen Stöbern in Fritz Buris umfangreichem
wissenschaftlichem Nachlass (der sich heute in der Handschriftenabteilung
der Universitätsbibliothek Basel befindet und dort seiner systematischen
Aufarbeitung harrt) tauchte neben einigen Briefen von Karl Barth, Ernst
Bloch, Rudolf Bultmann, Karl Jaspers1, Carl Gustav Jung und anderen Gei-
stesgrössen ein umfangreicheres Konvolut von 25 Briefen aus der Feder von
Albert Schweitzer (1875-1965) auf. Nachforschungen in den Günsbacher
Archives centrales Albert Schweitzer förderten immerhin sieben Gegenbriefe
Buris an Schweitzer zutage. Die Korrespondenz erstreckte sich auf knapp
dreissig Jahre - 1935 bis 1964 - und hatte ihre regste Zeit in den späten
vierziger und den frühen fünfziger Jahren. Auch wenn wir davon ausgehen müssen,

dass nicht alle Briefe Buris erhalten geblieben sind, sind diejenigen
Schweitzers nicht nur in der Überzahl, sondern auch inhaltlich weit ergiebiger.

Buri, der von sich sagte, er «schreibe selten Briefe»2, hat seine geistige
Auseinandersetzung mit Schweitzer in den zahlreichen ihm gewidmeten
Druckschriften geführt, die Schweitzer wiederum zum Überdenken seiner

eigenen Positionen veranlassten. Das Briefschreiben scheint diesem dabei ein
Medium von zentraler Wichtigkeit gewesen zu sein: Während Schweitzer an
seinen grossen theologisch-philosophischen Manuskripten arbeitete, die er
unter Verschluss hielt, und die erst jetzt nach und nach im Rahmen der
Nachlassausgabe ediert werden, bot ihm das Briefschreiben in Lambarene, fernab
von den geistigen Zentren Europas und Amerikas, die Möglichkeit, mit den
aktuellen Debatten in Tuchfühlung zu bleiben. Und an Fritz Buri hatte er
nicht einfach einen willfährigen Epigonen, der die Worte des Meisters bis

zum Überdruss repetierte. Vielmehr löste sich Buri früh aus allen Vormundschaften;

bald brach er, ohne seine Bindung an Schweitzers Gedankengut zu
leugnen, zu eigenen, nämlich existenzphilosophischen Ufern auf. Die
Korrespondenz spiegelt diesen Aufbruch ebenso wie Schweitzers Umgang mit Buris

Umgestaltung seines eigenen Denkens und wirft so ein Licht sowohl auf
die Entwicklung zweier Denker als auch auf wesentliche Linien der
Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts überhaupt. Im Jahr 2000 wird Schweitzers
Briefwechsel mit Buri zum ersten Mal der Öffentlichkeit zugänglich gemacht,
und zwar in einer kommentierten Ausgabe bei C.H. Beck in München,
demjenigen Verlag, der auch die Schweitzer-Nachlassausgabe betreut.3

' Siehe Briefwechsel Fritz Buri / Karl Jaspers 1949 bis 1963, in: Bulletin 1 (1998) der
Internationalen Fritz Buri-Gesellschaft für Denken und Glauben im Welthorizont, Luzern
1998, 46-62 und dazu Hans Saner, Einmütigkeit und Differenz. Zur philosophischen
Begegnung von Fritz Buri und Karl Jaspers, ebd., 23-41.

2 Fritz Buri, Mein Weg. Privatdruck, Basel 1987,120.
3 Andreas Urs Sommer (Hg.), Existenzphilosophie und Christentum. Albert Schweitzer

und Fritz Buri. Briefe 1935 - 1964, München 2000. Die im Folgenden zitierten, jeweils



328 Andreas Urs Sommer

«Albert Schweitzer ist schuld daran, dass ich Pfarrer geworden bin. Als
Knabe habe ich mit Begeisterung Berichte von Pionieren, Forschungsreisenden,

Kolonisatoren gelesen. Aber alle wurden in den Schatten gestellt, als ich
mir nach einem Orgelkonzert, das Schweitzer in der Kirche unseres
Schulstädtchens gab, <Zwischen Wasser und Urwald> erstand. [...] Der ungewöhnliche

Missionar war der Traum meiner Jugend.»4 Den Traum, Missionar zu
werden, hat Fritz Buri, der dieses autobiographische Bekenntnis in einem
Artikel zum 90. Geburtstag von Albert Schweitzer 1965 ablegte, zwar nicht
verwirklicht. Dennoch hat ihn Schweitzer, zunächst vor allem auch vermittelt
durch Buris Berner Lehrer, den Hauptvertreter der konsequent-eschatologi-
schen Schule, Martin Werner (1887-1964), zu eigentlicher Arbeit im Busch

inspiriert: Gegen Ende seines Studiums kam Buri «die Theologie selber wie
ein Urwald» vor - bis zu dem Augenblick, wo ihm «Schweitzer in seiner
beschichte der Leben-Jesu-Forschung> und in seinem Paulus-Buch wie ein riesiger

Holzfäller erschien, der in das Dickicht der christlichen Überlieferung
einen Weg bahnte, auf dem man gehen konnte, und Lichtungen schlug, in
denen sich etwas Neues bauen Hess. So holzte ich selber tüchtig in der Theologie
und wurde dabei auch ordentlich verkratzt.»5

1934 promovierte Buri mit einer Dissertation über Die Bedeutung der neu-
testamentlichen Eschatologie für die neuere protestantische Theologie an der
Universität Bern und wurde aufgrund dieser Leistung gleich zum Privatdozenten

habilitiert. Mit dieser Arbeit bekannte sich ihr Verfasser, wie schon
der Titel verrät, zur Gefolgschaft Schweitzers und Werners. Diese hatten die
Entdeckung der durch und durch eschatologischen Ausrichtung der neutesta-
mentlichen Schriften für eine Neuorientierung der liberalen Theologie
fruchtbar gemacht - einer liberalen Theologie, die nach dem Ersten Weltkrieg

und dem Siegeszug der Dialektischen Theologie beispielsweise eines
Karl Barth ins Hintertreffen geraten war. Buri hatte Schweitzer die gedruckte
Fassung der Dissertation geschickt und wurde dafür mit einem wohlwollenden

Brief Schweitzers belohnt:

Ich habe Ihr Buch in einem Zuge gelesen und mich sehr darüber gefreut. Sie fassen das
Problem so fest an und stellen es so einfach dar. Ich selber hätte gerne auch die Bedeutung
der Eschatologie für die Dogmatik dargestellt. Aber ich sagte mir, dass das nicht meine
Sache sei. Ich wollte nicht, dass die Leute meinten, ich wolle nun meine eschatologische
Geschichtsauffassung à tout prix zur Geltung bringen. So wartete ich, dass dies einer unternähme.

Und das haben Sie nun getan und auf die denkbar beste Weise getan. Ihre Darstellung
ist ausgezeichnet. Mich hat besonders bewegt, dass Sie die Beziehung der Ehrfurcht vor
dem Leben zur Eschatologie so schön hervorheben und dass Sie für uns den Wert den

datierten Briefausschnitte sind dort im Zusammenhang leicht nachzulesen. Orthographie
und Interpunktion sind hier manuskriptgetreu wiedergegeben.

4 Fritz Buri, Mein Weg mit Albert Schweitzer (1965), in: Ders., Zur Theologie der
Verantwortung, hg. von Günther Hauff, Bern / Stuttgart 1971,11.

5 Ibd.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 329

Eschatologie besitzt so betonen. Ach, die Zeit gehört nicht den denkenden religiösen
Geistern sondern denen, die auf Schlagen zuschlagen und mit solchen Witzen meinen, mit den

Fragen, die sie abweisen fertig werden zu können. Aber alles Ding hat seine Zeit... Wir
sind die Unzeitgemässen, die auf die Zukunft hin schauen. Ich glaube, dass Ihr Buch eine

grosse Bedeutung haben wird. (Schweitzer an Buri, 10. April 1935)

Schweitzers Replik verdeutlicht, wie sehr ihm eine Verquickung des
historischen und des systematischen Interesses am Herzen lag, auch wenn er eine
solche in seiner Geschichte der Leben-Jesu-Forschungb noch nicht unternommen

hatte, und in seinen kulturphilosophischen Büchern der zwanziger Jahre
die genuin theologischen Aspekte in den Hintergrund traten. Buri hatte
versucht, Schweitzers Insistieren auf dem durch und durch eschatologischen
Charakter der neutestamentlichen Botschaft mit seiner Ethik der Ehrfurcht
vor dem Leben zu synthetisieren und in theologische Dogmatik, die bei ihm
letztlich immer mit Religionsphilosophie deckungsgleich war, umzumünzen.
Damit sollte der theologisch-systematischen Reflexion liberaler Theologie
ein Grund jenseits von historischem Antiquarismus, aber auch jenseits von
unverbindlichem Moralisieren gelegt werden. Schweitzer war, wenn wir
seinem Brief an Buri trauen dürfen, der Ansicht, dass Buri einen wichtigen
Schritt in Richtung Wiederbelebung des freisinnig-theologischen Gedankenguts

getan hatte. Fortan sollte sich der locker fortgesetzte Briefwechsel damit
beschäftigen, wie die «Unzeitgemässen» wieder zeitgemäss, das heisst: gehört
werden könnten. Buris waghalsiger werdende Unternehmungen sollten
augenfällig machen, dass die vermeintlich längst schon versiegte Strahlkraft des

Theologisierens in liberalem Geiste beileibe nicht erloschen war.
Nach und nach wird auch Umgangston der beiden Gesinnungsgenossen

vertraulicher. Am 11. Mai 1940 lässt Schweitzer Buri wissen: «Et dans l'avenir
je ne puis plus vous dire vous mais il est tout naturel pour moi de te tutoyer.
Et ceci nous le consacrerons avec un bon Schoppen un jour.» Selbst Buris
zunehmende Entfernung von der Berner Schule der Konsequenten Eschatologie

trübt das Verhältnis nicht wirklich, obschon Schweitzer aus seinen Vorbehalten

gegenüber der Existenzphilosophie keinen Hehl macht und, etwa
anlässlich von Buris Broschüre über Albert Schweitzer und Karl Jaspers1 lange
über das unklare Denken und das unklare Reden der «Existenzialisten»
lamentiert:

Was bist du für ein Kerl, dass du mich zu solchen Geständnissen bringst. Ich fühlte,
konnte es aber nicht ausdrücken und wollte es auch nicht, dass sie [sc. die Existenzialisten]
meine Brüder sind, Brüder, die ich nicht ausstehen konnte, die mir auf die Nerven gaben.
Und nun sagst du: Ihr geht auf dem gleichen Weg, auf dasselbe Ziel zu. Der welsche
Existentialist, der Sartre, der sagt das Ziel klarer als die andern, aus einem tiefen Ahnen her-

6 Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung [1913] Ders., Gesammelte

Werke in fünf Bänden, hg. von Rudolf Grabs, Zürich o. J. (1974), Bd. 3.
7 Fritz Buri, Albert Schweitzer und Karl Jaspers. Vortrag, gehalten am 29. Juni 1950

vor der Basler Studentenschaft, Zürich 1950 Schriften zur Zeit, Bd. 20).



330 Andreas Urs Sommer

aus: Humanisme, Humanität. Und so hat es eine Bedeutung, dass du der Generation der
Studierenden begreiflich gemacht hast, dass eine Verbindung zwischen den Existentialisten
und mir besteht. Sie sind die Generalstäbler mit den Karten, den Kompassen, und dem Zirkel,

und ich der Hauptmann in der Front. (Schweitzer an Buri, 22. Dezember 1950)

Ja, Schweitzer gewährt Buri nicht nur Einblick in seine intimen theoretischen

Antipathien oder in die entstehenden Werke, sondern beruft ihn, mit
einem ironischen Augenzwinkern vielleicht, gar zu seinem theologischen
Apostel und Sachwalter: Er erklärt Buri zum «authentischen Interpreten aller
meiner geschriebenen und noch zu schreibenden Bücher» (22. Dezember
1950).

An den wenigen zitierten Beispielen mag hinlänglich klar geworden sein,
welche Bedeutung die Verbindung mit Buri für Schweitzer in seinen späteren
Jahren hatte. Es wird nun darum gehen, die grossen Themen, um die diese

Verbindung kreist, etwas genauer ins Auge zu fassen.

II

A. Die liberale Theologie in der Defensive

Nach dem 1. Weltkrieg hatte es weithin den Anschein, als ob durch die

grosse Katastrophe auch alle theologischen Vorkriegsentwürfe als wertloser
und reiner Trug vom Tisch gewischt worden wären. Namentlich die seit Mitte
des 19. Jahrhunderts kontinuierlich erstarkende liberale Theologie hatte sich
in Gestalt ihrer herausragendsten Vertreter wie etwa Adolf von Harnack
durch die Partizipation an Ideologie und Macht des deutschen Kaiserreiches
diskreditiert. Derjenige, der nach dem Krieg als Erneuerer aufzutreten sich

bemüssigt fühlte, legte das Ende «der <guten alten Zeit> [...] auch für die
evangelische Theologie in das verhängnisvolle Jahr 1914. [...] Mir persönlich
hat sich ein Tag am Anfang des Augusts jenes Jahres als der dies ater eingeprägt,

an welchem 93 deutsche Intellektuelle mit einem Bekenntnis zur
Kriegspolitik Kaiser Wilhelms II. und seiner Ratgeber an die Öffentlichkeit
traten, unter denen ich zu meinem Entsetzen auch die Namen so ziemlich
aller meiner bis dahin gläubig verehrten theologischen Lehrer wahrnehmen
musste. Irre geworden an ihrem Ethos, bemerkte ich, dass ich auch ihrer
Ethik und Dogmatik, ihrer Bibelauslegung und Geschichtsdarstellung nicht
mehr werde folgen können, dass die Theologie des 19. Jahrhunderts jedenfalls

für mich keine Zukunft mehr hatte. Was sie war, ist sie, als die Wasser
der damals hereinbrechenden Sündflut sich aufs Erste verlaufen hatten, wohl
[für] die meisten andern Leute nicht mehr geworden.»8 Karl Barth, dem wir

8 Karl Barth, Evangelische Theologie im 19. Jahrhundert, Zollikon-Zürich 1957, 6

Theologische Studien, Heft 49). Fritz Buri hat sich diese Passage in seinem Handexemplar
der Schrift am Rand mit Bleistift angestrichen. Übrigens ist Barth den Schweizer



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 331

diese anschauliche Schilderung eines Bankrotts verdanken, fällt es, jenseits
aller zwingenden Syllogistik, nur allzu leicht, von der zweifelhaften
moralisch-politischen Statur einiger Theologen auf das vollständige Überholtsein
des von ihnen betriebenen theologischen Denkens zu schliessen. Frei nach
Wilhelm Tell: «Fort muss es, seine Uhr ist abgelaufen!» Barth stellt die von
ihm angestrebte Erneuerung der Theologie unter entschieden biblizistische
und später, wie Buri sagt, «neuorthodoxe»9 Vorzeichen. Hatte die Vorkriegstheologie

die Verbindung von Gott und Welt ganz unproblematisch beispielsweise

mit anthropologischen Argumenten Schleiermachers bewerkstelligen
können, tat sich nun eine unüberwindbare Kluft von Gott und Welt auf - eine
Diastase, die nur dank dem einzig und allein biblisch geoffenbarten Heilswerk

Gottes in Christus etwas von ihrem urtümlichen Schrecken verlor. Der
Archaismus der frühen Dialektischen Theologie, die eigentlich, da ihr die
Synthese wenigstens philosophisch fremd war, eine rein diastatische Theologie

war, übte auf die traumatisierten Intellektuellen der zwanziger und dreis-
siger Jahre eine ungeheure Anziehungskraft aus.

Unter solchen religionspolitischen Umständen - zu denen ein sich in
Vitalismus und Kulturpessimismus nach Oswald Spenglers Manier ausprägender
Irrationalismus weiter Kreise kam - die Fahne eines dezidierten Rationalismus

nach dem Vorbild des 18. Jahrhunderts zu hissen, hatte einen Anstrich
von Tollkühnheit. Aber genau in diese unzeitgemässe Tradition stellte sich
Schweitzer - der ja immerhin über Kant philosophisch promoviert hatte10 -
so sehr er in seinen philosophischen Werken dieser Zeit11 auch die Diagnose
einer tiefgreifenden Krise der abendländischen Kultur teilte. In Schweitzers
Brief an Buri vom 22. Dezember 1950 heisst es, ein Vierteljahrhundert nach
diesen Debatten: «Klar ist, dass nun ein einheitliches philosophisches Streben
wieder auf Humanität als Ziel ausgeht... wie im Rationalismus des 18.
Jahrhunderts der bis weit ins 19te nachwirkte! Dass das Streben von damals wie-

Liberalen keineswegs wohlwollender gesinnt. So schrieb er schon am 15. Juni 1915 einem
ihrer Wortführer, dem Basler Kirchenhistoriker Paul Wernle, dessen Jesus-Buch (Tübingen

1916) in einer Kriegsausgabe für deutschen Soldaten erscheinen sollte, einen
geharnischten Brief, um dessen Deutschfreundlichkeit als unevangelisch zu brandmarken. (Ein
Auszug dieses ansonsten unveröffentlichten Briefes ist publiziert in: Andreas Urs Sommer,

Zur Vernünftigkeit von reformierter Orthodoxie, in: Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde, Bd. 98 [1998], 67-82, 81).

9 Siehe Fritz Buri, Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens, Teil 1:

Vernunft und Offenbarung, Bern / Tübingen 1956,219.
10 Albert Schweitzer, Die Religionsphilosophie Kants von der Kritik der reinen

Vernunft bis zur Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Tübingen 1899 (Neudruck

Hildesheim 1974).
11 Albert Schweitzer, Verfall und Wiederaufbau der Kultur (Kulturphilosophie 1),

München / Bern 1923 und ders., Kultur und Ethik (Kulturphilosophie II), München / Bern
1923.



332 Andreas Urs Sommer

der aufgenommen worden ist, als die Aufgabe der Philosophie, des Denkens
erkannt ist...»

B. Konsequente Eschatologie und Ehrfurcht vor dem Leben

Aber wo liegen nun nach Schweitzer die konkreten Chancen einer Besinnung

auf die Werte des Rationalismus - und wie ist ein solcher Rationalismus
mit dem Christentum zu liieren, ohne einen als marode verdächtigten,
kulturprotestantischen Kompromiss einzugehen? Buri gegenüber legte Schweitzer
am 17. Juli 1955 so etwas wie einen Offenbarungseid ab:

Ich weiss, dass meine Werke aus einer Zeit stammen, die vor der jetzigen ist. Sie gehören

in manchem, von heute betrachtet, schon der Geschichte an. Aber in der Geschichte
stehe ich da als einer, der das Werk des Rationalismus, der Ehrfurcht vor dem sachlichen
Denken nach dem romantischen Intermezzo, weiterzuführen und zu vertiefen unternahm,
als der, der aus der naturwissenschaftlichen Erkenntnis den Schluss zog, dass wir unsere
Lebensanschauung nicht auf eine befriedigende Welterkenntnis gründen können, sondern auf
ein Erleben von uns selbst und der Welt in uns. In der Ethik glaube ich durch die Idee der
Ehrfurcht vor dem Leben, eine Vertiefung und eine Verlebendigung angeregt zu haben.
Und in der Theologie bin ich bestrebt gewesen, auf das Wesen des Evangelischen, der
ursprünglichen lieben, von der Idee des Reiches Gottes beherrschten und von Jesus verlangten

Frömmigkeit zurückzugehen und diese den Menschen wieder zugänglich zu machen,
weil sie das Grosse Einfache ist, das uns Licht auf unserem Erdenwege ist. Du bist für mich
der Jünger, der dies der neuen Zeit in einer ihrer Denkweisen nahe bringen will. Tue es,
und diene ihr damit. Es ist eine Aufgabe, die du als die Deine erkannt hast. Möge dir gelingen

dabei die tiefe Einfachheit des Evangelischen zu bewahren.

Zäumen wir das Pferd beim Schwanz auf und fangen wir beim Theologischen

an: Schweitzer hatte in seinem monumentalen Werk zur Leben-Jesu-
Forschung schon lange bevor das Ende der liberalen Vorkriegstheologie
besiegelt war12, nachgewiesen, dass die Jesus-Bilder der letzten zweihundert
Jahre gleich aus welcher Ecke des theologischen Spektrums jeweils durch
gravierende dogmatische Prämissen voreingenommen waren und sie so den
Blick auf Jesu ursprüngliche Botschaft mehr oder weniger vollständig
versperrten. Für sich selber nahm Schweitzer hingegen in Anspruch, den authentischen

Kern der jesuanischen Botschaft, nämlich die Eschatologie aufgedeckt

zu haben. Jesus als Gerichtsprediger ist uns freilich ein vollkommen
Fremder, auf den wir unsere eigene Weltsicht kaum abstimmen können. Aber
trotz dieser Fremdheit will sich Schweitzer in den berühmten Schlusspassagen
seines Buches von Jesus unmittelbar ansprechen, in Dienst und Gefolgschaft
rufen lassen. Es finde da ein «Verstehen von Wille zu Wille»13 statt, das sich
nicht etwa ausprägt in einer Neuauflage der neutestamentlichen Gerichtspredigt,

sondern in einem ethischen Welteneuerungswillen. Buri seinerseits hält

12 Erstmals ist das Werk unter dem Titel Von Reimarus zu Wrede. Eine Geschichte der
Lehen-Jesu-Forschung in Tübingen 1906 erschienen.

13 Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (wie Anm. 6), 883.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 333

hier mit seinen kritischen Anfragen nicht hinter dem Berg: «Die Rationalität
der ganzen Untersuchung hindert ihn [sc. Schweitzer] aber nicht, am Ende
seines Buches in eindrücklichster Weise von einer völlig irrationalen Autorität

Jesu in einem Verstehen von Wille zu Wille zu sprechen.»14 Das Problem
besteht darin, wie sich eine solche «Autorität Jesu» begründen lässt.

Buri schlägt angesichts dieser prekären Situation in Schweitzers Frühwerk
einen philosophischen Ausweg vor: «Existenz ist ihrem Wesen nach immer
eschatologisch, d. h. auf ein alle Seinsmöglichkeiten in Frage stellendes Sinn-
Sein, auf ein Eschaton gerichtet. In dieser eschatologischen Haltung liegt ihre
Grösse und zugleich ihre Not beschlossen. Zu ihrer Selbstverwirklichung ist
Existenz aber auf das Sein, über das sie wegen seiner Sinnzweideutigkeit
hinausmöchte, angewiesen. Deshalb muss die eschatologische Haltung, um sich

zu vollenden, auch die Bereitschaft zum Scheitern in sich schliessen.»ls Buri
hält also in einer kühnen Extrapolation das menschliche Dasein, «Existenz»
selber für zuinnerst eschatologisch - gerade weil sich diese Existenz nie mit
dem Hier und Jetzt begnügen kann, sondern stets auf ihr eigenes Anders- und
möglichst Bessersein aspiriert. Bereits hier - das Zitat stammt aus Buris 1939

erschienener Schrift über den Kirchenvater Clemens von Alexandrien und
gehört damit der Zeit vor Buris intensiver Auseinandersetzung mit Karl
Jaspers an - wird also Schweitzers Eschatologie-Konzept in ein existenzphilosophisches

Raster eingetragen. Damit soll der (vermeintliche?) Irrationalismus
von Schweitzers Jesus-Rekurs nachträglich rational eingeholt werden.

Freilich hatte Schweitzer selber sein Denken ja ausdrücklich nicht auf
irgendwelche irrationalen Grundlagen stellen wollen. Vielmehr wähnte er, im
Prinzip der «Ehrfurcht vor dem Leben» einen von weltanschaulichen
Scheuklappen ebenso wie von spezifisch naturwissenschaftlicher Welterkenntnis
unabhängigen Schlüssel für die Lebensgestaltung des Menschen gefunden zu
haben. Man mag nun darüber debattieren, ob diese Losung tatsächlich
philosophischer Kritik standhalte. Wir müssen uns hier auf die Einwände
beschränken, die Buri vorbringt. Er begann schon früh, Schweitzers Trachten
nach der «objektivierenden» Eingemeindung eines absoluten ethischen
«Sinns» anzuzweifeln. Schweitzer kritisiere, heisst es 1960, «von dem
Gesichtspunkt der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben aus alle religiösen und
philosophischen Weltanschauungen, um dann doch auch selber zu einer
ethischen Weltanschauung zu gelangen, in der absolute Urteile über den Sinn und
die Sinnlosigkeit des Seins im Ganzen gefällt werden und das Tun des Men-

14 Fritz Buri, Albert Schweitzer - Denker oder Prophet? Zu seinem 90. Geburtstag, in:
National-Zeitung, Basel, Sonntagsbeilage 17. Januar 1965 (gekürzt in: Fritz Buri,
Verantwortung übernehmen. Ein Lesebuch, hg. von Günther Hauff, Bern / Tübingen 1987, 102-

108).
15 Fritz Buri, Clemens Alexandrinus und der paulinische Freiheitsbegriff, Zürich /

Leipzig 1939,112.



334 Andreas Urs Sommer

sehen in ein Verhältnis zu der Vollendung des unendlichen Lebenswillens
gebracht wird».16 Buri lehnt es wie Schweitzer ab, aus dem schieren Sein Sinn
oder Ethik zu deduzieren; die Sinnkonstruktionen haben jeweils die Funktion
anzustrebender Ideale - Sinn ist zu schaffen. Dennoch wirft Buri Schweitzer
gerade vor, bei der Unterscheidung von Sinn und Sein nicht genügend konsequent

zu verfahren, weil er Sinn eben letztlich zu einem Seienden mache, das

irgendwie gegenständlich vorhanden sei. Vielmehr muss man nach Buri alle
Sinnaussagen symbolisch auffassen und nicht als Aussagen über Faktizitäten
nehmen. Also darf man keine ethischen Direktiven qua Sinnaussagen auf die
Weise verabsolutieren wie Schweitzer es mit seinem Prinzip der Ehrfurcht
vor dem Leben tue.

Ferner erkundigt sich Buri nach der konkreten Anwendbarkeit des

Lebensehrfurchtsprinzips: «Fiat sich schon jemand von Ihnen in einer konkreten
Situation in seiner ethischen Entscheidung von der Ehrfurcht vor dem Leben
leiten lassen? In welcher konkreten Situation nimmt diese nun für uns
entsprechend konkrete Form an? Wann habe ich es mit dem Leben zu tun und
wie begreife ich Ehrfurcht vor dem Leben? Ich muss gestehen, das hat mich
noch nie bewegt. Wenn ich mich in irgend einer Lage zu entscheiden hatte, so
oder so: jetzt musst du ehrfürchtig vor dem Leben sein? Es waren ganz andere
Dinge, die mich beschäftigten und in meiner Entscheidung bestimmten. Ich
frage mich deshalb, ob dieser Begriff von der Ehrfurcht vor dem Leben der
ethischen Situation der verantwortlichen Entscheidung eigentlich
entspricht.»17

C. Existenzphilosophie und -theologie im Horizont unbedingter
Selbstverantwortung

Für Buri waren die Grundaussagen von Schweitzers philosophischem und
theologischem Werk also mitnichten gesicherte Wahrheiten, die er einfach
nachgebetet hätte. Seine Modernisierung der schweitzerschen Ansätze zielten

vielmehr auf eine neue Form der theologisch-philosophischen Reflexion.
Was es damit auf sich hat, und inwiefern Buri dabei seiner ihm von Schweitzer
zugewiesenen Jünger-Rolle noch gerecht werden konnte oder wollte, soll uns
jetzt beschäftigen.

Die Existenzphilosophie, auf die hin Buri sein Denken mehr und mehr
ausrichtete, war zwischen ihm und Schweitzer schon lange ein heisses Eisen.
Schweitzer verhehlt zum Beispiel im Brief vom 21. Oktober 1946 seine
Vorbehalte nicht: «Schau, wie zerrissen das Denken von Jaspers ist. Was will er
eigentlich? Was hat er den Menschen als Wegweisung und als Halt und als

16 Fritz Buri, Albert Schweitzers Wahrheit in Anfechtung und Bewährung, Zürich /

Stuttgart 1960, 30.
17 Fritz Buri in: Hermann Baur / Robert Minder (Hg.), Albert Schweitzer Gespräch

Basel 1967, Hamburg 1969, 52f.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 335

Ideal zu bieten?» Aber gerade dieses Fehlen einer letzten Sicherheit und
damit der Gefahr einer dogmatischen Versteinerung dürfte Buri an der
Existenzphilosophie angezogen haben. Diese wird nun bestimmendes Thema der
Korrespondenz zwischen den beiden so unterschiedlichen Theologen - und
Schweitzer benutzt Attacken gegen Jaspers oder andere Repräsentanten des

«Existenzialismus», um seine Zweifel an Buris Werk indirekt zu bekunden.
Programmatisch ist Buris kleine Broschüre Albert Schweitzer und Karl
Jaspers von 1950, Schweitzer an Karl Jaspers zu spiegeln und umgekehrt Jaspers
an Schweitzer, um mit solcher Justierung eine Synthese zu erreichen, die die

jeweiligen Schwächen beim einen und beim andern ausgliche. Sind bei
Schweitzer die metaphysisch-ontologischen Prämissen suspekt und das

Ehrfurchtsprinzip zu abstrakt, so entbindet Buri seine Leserinnen und Leser mit
Jaspers' Schützenhilfe von ontologischen Letztbegründungen. Für das Nicht-
Vergegenständlichbare werden Chiffren eingeführt, die das von ihnen
Angedeutete nicht auf einen unumstösslichen Begriff bringen wollen. Chiffren sind
Annäherungen im Bewusstsein letztlichen Scheiterns beim Bemühen, das

Nichtobjektivierbare, das Umgreifende, die Transzendenz zu objektivieren;
Verständigungshilfen, die darauf hinweisen, aber nicht ungebrochen aussagen,

worum es zu tun ist. Mit den Chiffren kann das Glaubwürdigkeitsdefizit
religiöser und metaphysischer Äusserungen gemildert werden: Metaphysische

Theorien - wie diejenige, alles was ist, sei von Lebenswillen beseelt -
genauso wie religiöse Überzeugungen - etwa diejenige, Jesus habe eine für alle
verbindliche Ehrfurchtsethik vorgelebt - müssen nun nicht mehr als

Objektaussagen verstanden werden, als Behauptungen, eine religiöse oder metaphysische

Wesenheit sei wirklich und zweifelsfrei so wie irgendein objektivierbares

Ding der alltäglichen Erfahrungswelt. Mit Jaspers' Chiffrenphilosophie
hat Buri ein probates Mittel an die Hand bekommen, metaphysische und
religiöse (selbst und gerade dogmatische) Redeweisen nicht anzutasten,
sondern zu reproduzieren, ohne andererseits die Erfordernisse der Aufklärung
unter den Scheffel zu stellen. Wenn man sie bloss als Chiffren, als Versuch
versteht, bildlich das zu fassen, was sich nicht begreifen lässt, bricht man
ihnen die provozierende Spitze ab, die metaphysische und religiöse Aussagen
für moderne Gemüter hauptsächlich dann haben, wenn sie als Tatsachenbehauptungen

auftreten.
Buris Theologisieren weiss sich von dieser Aufklärung in die Pflicht

genommen gerade angesichts der Tatsache, dass eine unverblümt mit altprote-
stantischen Offenbarungsbegriffen hantierende Dialektische Theologie in
der Phase ihrer dogmatischen Konsolidierung die aufklärerische Kritik
ignorieren zu dürfen wähnt. Die linientreuen Liberalen freilich - allen voran Martin

Werner - haben Buri nicht nur den Abfall von Schweitzers vorgeblich
alleinseligmachender Doktrin angelastet, sondern insbesondere auch, dass Buri,

statt die alten, von Barth und Konsorten wiederaufgewärmten Lehrstücke
der Dogmatik aufzugeben, sie vermittlungstheologisch rehabilitiere. Schweit-



336 Andreas Urs Sommer

zer selbst bekundete Mühe mit Buris Reaktivierung dogmatischer Versatzstücke:

«Wenn du von Heilsgeschichte redest, legst dus am Ende schon drauf
an Karl Barth und mich unter einen Hut zu bringen. Dir traue ich alles zu.»
(Schweitzer an Buri, 22. Dezember 1950). Gewiss lässt Buri keinen Zweifel
daran, dass man nach vielhundertjährigen Bemühungen um Erkenntnistheorie

Gott und die dogmatischen Loci nicht mehr in altgewohnter Weise zum
Gegenstand des religiösen oder theologischen Sprechens machen könne. Sein
Chiffrendenken drückt diesen Vorbehalt aus: Theologie ist nicht mehr die
Verkündigung von soteriologisch relevanten Fakten, die auf die genau gleiche

Weise Fakten sein wollen, wie das Huhn in Nachbars Garten Faktum ist.
Die Theologie hat nach Buris Lesart aber auch keine wissenschaftlichen
Theorien von Gott und Transzendenz anzubieten, die in irgendeiner Weise
wissenschaftlichen Theorien über «objektive» Dinge ähneln. Die Trinitäts-
lehre hat einen vollkommen anderen Status als die Allgemeine Relativitätstheorie

oder der Zweite Hauptsatz der Thermodynamik. Theologische
Aussagen sind Chiffren, die das andeuten wollen, was sich gerade nicht in einer
vergegenständlichenden Weise aussagen lässt. Aber die Struktur von Denken
und Sprache zwingt den Glauben dazu, sich eines vergegenständlichenden
Zugangs zum gegenständlich nicht Fassbaren zu bedienen, falls er sich nicht
gänzlich in mystisches Schweigen hüllen will. Daher sind Glaubensaussagen
für Buri «Objektivierungen des Nichtobjektivierbaren». Gewinn und Preis
dieser Theorie liegen im Aufgeben letzter religiös-dogmatischer Festschreibungen,

die man erst dann als existenziell relevant erkennt, wenn man sie als

Symbole fasst. Freilich geht diese Entschärfung bei Buri mit einer Verschärfung

einher - und die liegt in seinem Pochen auf dem unbedingten persönlichen

Verantwortlichsein.
In Buris Rückgriff auf Verantwortung manifestiert sich wiederum eine

existenzphilosophische Tendenz seines Denkens, die freilich bereits von
Schweitzer als «Abenteuerer der Hingebung» vorgeprägt wird. So abwegig ist
es nicht, wenn Buri danach strebt, Schweitzer existenzphilosophisch zu
revidieren. Die «Subjekt-Objekt-Spaltung», in der nach Jaspers unser Denken
und damit unser alltägliches Weltverhältnis gefangen sind, wird nach Buri
durch die Momente sich realisierender Verantwortlichkeit transzendiert -
gerade in der «Grenzsituation» letztlichen Scheiterns: «Dieses an der Verborgenheit

des Umgreifenden scheiternde Denken» könne «für mich zur Stätte
der Offenbarung dieses Umgreifenden werden».18 Schweitzer vermochte
demgegenüber den «Grenzsituationen» von Verzweiflung, Schuld, Sterblich-
keitsbewusstsein und Kontingenzerfahrung wenig abzugewinnen: «Du hast
mich psychoanalytisch behandelt und mich damit von dem Komplex befreit,
dass ich nur ein Amateurphilosoph bin. Dafür glaubte ich mich halten zu müs-

18 Buri, Albert Schweitzer und Karl Jaspers (wie Anm. 7), 20.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 337

sen, da ich nur wusste, was eine Grenzstation ist (was ich mit dem Herzensge-
popper wegen der Passkontrolle und dem Zoll gründlich kenne), aber nie zu
kapieren vermochte, was eine Grenzsituation sei» (Schweitzer an Buri, 22.

Dezember 1950). Schweitzer beharrt auf der Unbedingtheit seiner
Lebensehrfurchtsethik und lässt sich von Buri in seiner Prinzipientreue nicht
irre machen.

Dieser benützt umgekehrt Schweitzer dazu, Jaspers' Philosophie moralisch

aufzurüsten, deren «Taumelbewegungen»19 in theoretischen Uneindeu-
tigkeiten begründet lägen. Buri schlägt vor, «die existenzphilosophisch
interpretierte ethische Weltanschauung Schweitzers als Überwindung der Problematik

der Existenzphilosophie Jaspers' würdigen» zu lernen.20

1954 erregte Buri mit seinem Buch Theologie der Existenz Aufsehen, da

er nicht wie Bultmann von Heidegger, sondern von Jaspers her seine «Theologie

der Existenz» gestaltete. In einem gleichnamigen Vortrag aus dem
selben Jahr definierte Buri «Existenz» als «ein Selbstsein, das nur durch
begrifflich-gegenständliches Denken erhellt, wissenschaftlich-allgemeingültig aber
nicht bewiesen werden kann. In einem solchen Selbstverständnis erfährt sich
Existenz als bezogen auf eine ebenfalls nicht zu vergegenständlichende
Transzendenz. [...] Zweitens wird sich Existenz ihres Zusichselberkommens auf
dem Hintergrund eines möglichen Verfehlen- und Verfallenkönnens als eines

unverfügbaren Geschenkes bewusst. Während die Grenzen des gegenständlichen

Denkens und die Selbsterfahrung es verbieten, das Verfehlen und
Verfallen auf eine ausserhalb der Existenz gelegene Macht abzuschieben,
versteht Existenz sich in ihrer Selbstverwirklichung als Gnade. Drittens ist sich
Existenz bewusst, dass sie in ihrem Selbstverständnis nie am Anfang steht und
dass die Art und Weise, wie sie sich in verwandelnder Aneignung der
Überlieferung verwirklicht, gerade um der Unbedingtheit ihrer Geschichtlichkeit
willen nie auf Allgemeingültigkeit Anspruch erheben darf.»21 Man sieht deutlich,

dass «Existenz» bei Buri mitnichten einfaches Vorhandensein in der
Welt bedeutet, aber auch wenig gemein hat mit dem von Angst, Sorge,
Sinnabsenz, Geworfensein und Gottestod gezeichneten Annäherungen an
Existenz bei Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre oder Albert Camus. Buris
ausdrückliche Anlehnung an Jaspers tendiert zu einer harmonistischen Sichtweise,

die es zur Möglichkeitsbedingung von Existenz rechnet, auf «Transzendenz»

bezogen zu sein, sich selbst als «Geschenk» und ihre
«Selbstverwirklichung als Gnade» zu begreifen. Von hier aus fällt es Buri am

19 A.a.O. 24.
20 A.a.O. 25.
21 Fritz Buri, Theologie der Existenz. Referat, gehalten am deutschen Theologentag in

Berlin (3. bis 6. Januar 1954), in: Schweizerische Theologische Umschau, Jg. 24 (1954),
Heft 1, hier zitiert nach dem Wiederabdruck in: Ders., Zur Theologie der Verantwortung,
159-168,159.



338 Andreas Urs Sommer

Ende leicht, zu behaupten, «dass christliche Theologie, wo sie lebendig war,
unter allen möglichen Ausprägungen und Selbstmissverständnissen, im
Grunde stets Theologie der Existenz war».22 Der Leser ist vor die Wahl
gestellt, ob er Buris theologisch unterfüttertes, jaspersianisches Existenzverständnis

akzeptieren will, oder aber sowohl die Transzendenzbeziehung als

auch den Geschenk- und Gnadencharakter für inadäquate Beschreibungskategorien

der condition humaine hält. Jedenfalls verhilft dieses Existenzverständnis

Buri nicht nur zu einer Reformulierung alter theologischer Lehren,
sondern dient ihm überdies dazu, die szientistische Selbstinterpretation der
herkömmlichen liberalen Theologie auszuschalten: «Was uns von der früheren

liberalen Theologie in erkenntnismässiger Hinsicht scheidet, das ist die
Einsicht in die Unzuständigkeit des begrifflich-gegenständlichen, wissenschaftlichen

Denkens sowohl in bezug auf das Sein im Ganzen wie in bezug auf die
Wirklichkeit von Existenz.»23 Daraus folgt, bei allem individuellen Anspruch
auf unbedingten Existenzvollzug, eine wohltuende Bescheidenheit in
wissenschaftlicher Hinsicht. «Für eine gegenständliche Betrachtung gibt es Existenz
in diesem Sinne überhaupt nicht. Sie kann begrifflich nur umkreist, aber nicht
direkt ausgesagt werden.»24 Existenz realisiert sich in Verantwortung - unser
Leben kann als Experiment begriffen werden. So bleibt Selbstverfehlung
immer möglich.

Mit Jaspers wendet sich Buri entschieden gegen Rudolf Bultmanns Ent-
mythologisierungsprogramm, da für ihn jedes religiöse Sprechen notwendig
mythologisch bleiben muss: «Mythus ist Ausdruck des Selbstverständnisses
von Existenz. Wie die mythologische Bilderwelt der Existenz als Ausdrucksform

zu dienen vermag für die Art und Weise, wie sie sich selber versteht, so
kann umgekehrt überlieferte Mythologie auch nur von Existenz verstanden
werden.»25 Um jedoch Beliebigkeit nicht einreissen zu lassen, bindet Buri fast
im selben Atemzug die mythenerschaffende Kraft im Falle der Christologie
zurück mit der Begründung, die gegenwärtige, wissenschaftliche Epoche sei
der Genese eines tragfähigen Mythos nicht förderlich. Deshalb könne es

«nicht Sache einer Christologie der Existenz sein, ein neues Christusbild
neben den überlieferten Christusbildern zu schaffen, sondern ihre Aufgabe
besteht darin, die Christusbilder der Überlieferung recht zu verstehen».26 An
solchen Stellen wird die Distanz zu Schweitzers glasklarem theologischem
Rationalismus deutlich, so stark sich Buri auch noch in späten Jahren im Denken

Schweitzers verwurzelt sah.

22 A.a.O. 167.
23 A.a.O. 161.
24 A.a.O. 162.
25 Fritz Buri, Theologie der Existenz, Bern / Stuttgart 1954, 85.
26 Ibd.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 339

III

Es ist hier nicht der Ort, um der späteren Entwicklung von Buris Theolo-
gisieren nachzuspüren. Bald sollte er seine Chiffrendeutungsunternehmen
nicht mehr auf den christlich-abendländischen Kulturkreis beschränken,
sondern auch auf andere Kulturen und Religionen, namentlich auf den japanischen

Buddhismus ausdehnen.27 Wir wollen abschliessend erkunden, ob
Schweitzer und Buri je auf ihre Weise haben verhindern können, dass die Uhr
der liberalen Theologie tatsächlich ablief. Unabhängig von ihren am Ende
sehr unterschiedlichen Theorieentwürfen wird man beiden, Schweitzer und
Buri, sicher attestieren können, dass ihre Grösse nicht am wenigsten in der
Verteidigung der Freiheit des theologischen Denkens begründet liegt.
«Wahrheit gibt es für ihn weder ohne noch gegen das Denken»28, schreibt
Buri einmal über Schweitzer - und dies gilt genauso für ihn selbst. Das ist im
Zeitalter der reaktivierten Fundamentalismen und Orthodoxien keine
Selbstverständlichkeit.

Wie aber ist es nun um die Aktualität der jeweiligen Ansätze bestellt?
Wenn wir auf die Rezeptionslage schauen - also die zahllosen Publikationen,
die uns heute über Schweitzer aufklären wollen, mit dem geringen Interesse
an Buri vergleichen -, dann scheint es, als ob der Ältere seinen jüngeren,
akkomodationsbeflissenen Freund in Sachen Gegenwartstauglichkeit weit
überrundet hätte. Das gilt selbst dann, wenn man vom unübersehbaren
Schweitzer-Publikationswust alle hagiographischen Traktätchen abzieht und
nur die philosophisch-theologischen Auseinandersetzungen gelten lässt. Wie
eingangs angedeutet, erfreut sich ein unbedingter ethischer Universalismus
wieder einmal der allgemeinen und öffentlichen Zustimmung. Da passt
Schweitzer wieder ausgesprochen gut ins Bild und scheint - jedenfalls dann,
wenn man sich, statt ihn zu lesen, auf die Repetition einiger seiner Leitsätze
beschränkt - sein eigenes theoriegeschichtliches Verfallsdatum lange überlebt

zu haben.
Wie jedoch steht es mit Buri, der ja explizit angetreten war, Schweitzer

durch die Einbettung in den Zeitgeist - nämlich den existenzphilosophischen
- wieder zeitgemäss erscheinen zu lassen?29 Zweifellos hat Buri mit grosser
Scharfsicht auf Schwächen und Begründungsnotstände gerade der universali-

27 Siehe Fritz Buri, Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die
Religionsphilosophie der Kyoto Schule und das Christentum, Bern / Stuttgart 1982.

28 Fritz Buri, Albert Schweitzer als Forscher, Denker und Christ. Vortrag, gehalten am
16. Januar 1955 in der Christuskirche in Karlsruhe und am 1. Februar 1955 vor der
Studentenschaft der Universität Basel, in: Schweizerische Theologische Umschau, Jg. 25 (1955),
1-11,3.

29 Dieses Akkomodations- oder Adaptionsverfahren erinnert an die Versuche der
Kirchenväter - namentlich des von Buri monographisch behandelten Clemens von Alexandrien

-, den Kern des Christlichen ins Gewand der hellenistischen Kultur zu kleiden.



340 Andreas Urs Sommer

stischen Ethik Schweitzers aufmerksam gemacht. Solche Kritik tut auch
gegenwärtig not. Aber auch darüber hinaus könnte Buris situative Verantwortungsethik

mehr als nur eine korrektive Funktion haben.
Schweitzers Denken beansprucht nach wie vor unzweideutige und unhin-

tergehbare Antworten auf konstante und ebenso unhintergehbare
Menschheitsfragen zu geben. Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben ist nach
Schweitzers Meinung durch keine Kontingenz, durch keine Rückführung auf
partikulare Entstehungsumstände anzufechten - sie soll immer gelten und
hätte immer schon gelten sollen. Mit anderen Worten: Wer sich von
Relativismus und Kontingenzbewusstsein nicht einschüchtern lässt, oder aber wer
sich solcher Einschüchterung nicht aussetzen mag, findet bei Schweitzer klare
Lösungsstrategien. Wer glaubt, die Fragen seien ebenso eindeutig wie die von
Schweitzer angebotenen Antworten, - wer an anthropologische Konstanten
und immerwährende Menschheitsprobleme glaubt, hat in Schweitzer einen
verlässlichen Kompass. Als Philosoph und Ethiker ist Schweitzer ein
rationalistischer Dogmatiker, dessen Unbeirrbarkeit ihn gerade zum Orientierungspunkt

in alten und neuen Unübersichtlichkeiten prädestiniert. Wer mit
Schweitzers Ethik ernst macht, hat bestimmt nicht den schlechtesten Part sich
erwählt. Freilich ist es kein Part, der sich mit Lippenbekenntnissen oder
selbstgestrickten Socken für den Lambarene-Bazar verwirklichen lässt:
Macht jemand mit Schweitzers rigorosem Moralismus ernst, wird er oder sie
schwerlich ein geruhsames Leben führen können. Schweitzer ist ein unbequemer,

weil kompromissloser Pate einer unbedingt moralischen Lebensgestaltung.

Für den Leser ist die Annäherung an Buris philosophisches Theologisie-
ren mit anderen Risiken behaftet, verspricht jedoch ebenfalls guten Ertrag.
Wer Postmodernität in der Theologie sucht, dürfte in jenen Teilen des
Burischen Werkes fündig werden, die mit der «Entlarvung» religiöser Aussagen
als Chiffren für ein jeweils spezifisches Selbst- und Transzendenzverhältnis
den theologischen Anspruch auf die (endgültige) Erschliessung einer sub-
stantialistisch gefassten, göttlichen Realität dekonstruieren. Buri erweist sich
über weite Strecken als Eklektizist im besten Sinn des Wortes, der sich jeweils
das aneignet, was sich in das plurale Gesamtgefüge seines «Systems» integrieren

lässt. Mit seinem Versuch, der Vielfalt und Vielgestaltigkeit möglicher
christlicher und ausserchristlicher Selbstverständnisse gerecht zu werden,
verabschiedet Buri das Systemdenken des 19. Jahrhunderts. Buri, der Gelehrte,

gibt jedoch nicht wie Schweitzer, der Mann der Praxis, verbindliche
Regeln, die eine gelingende Existenz beinah garantieren, wenn man ihnen nur
treu gehorcht. Nach Buri sind Gefahr und Chance des Scheiterns nie
auszuräumen und auch nicht durch ein felsenfestes ethisches Prinzip wenigstens in
der Theorie zu befrieden. Damit bleibt - gerade durch Buris Aufforderung zu
«unbedingter» Verantwortlichkeit - eine Unruhe virulent, die immer wieder



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 341

zum Auf- und Ausbruch mahnt. Das macht das Überschreiten etwaiger
theoriegeschichtlicher Verfallsdaten unvermeidlich und wünschenswert.

Andreas Urs Sommer, Greifswald


	Existenzphilosophische Selbstbehauptung liberaler Theologie? : Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel

