Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Existenzphilosophische Selbstbehauptung liberaler Theologie? : Albert
Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Existenzphilosophische Selbstbehauptung liberaler
Theologie?

Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel®

Die Haltbarkeit von Theorien sinkt in proportionalem Verhiltnis zur Be-
schleunigung der Dinge in der von uns bewohnten Welt. Wer es noch wagen
sollte, die existenzialistischen Ideen, denen sich einst die siisse Bitterkeit der
Pubertit verdankte, den Anarcho-Maoismus, dem die erste Jugendliebe galt,
die O0kologische Bewegtheit, mit der man reiferen Jahren entgegenwogte,
schliesslich die poststrukturalistische Destruktivitit des Midlife-Zynismus —
wer es also wagen sollte, all dies oder etwas daraus dem gerade konformen
und akuten Zeitgeist, das heisst augenblicklich dem systemtheoretischen
Amoralismus (Luhmannschen Bekenntnisses) und der libertiren Unbekiim-
mertheit des sich wieder einmal entfesselnden Raubtierkapitalismus entge-
genzuhalten, der oder die wird bestensfalls beldchelt, schlimmstenfalls gedch-
tet. Die Liberalitit des «Neoliberalismus» getauften Wirtschaftslibertinismus
hort namlich spitestens da auf, wo seine eigene dogmatische Metaphysik be-
droht ist, wihrend der soziologische Systemtheoretiker den Mund zu einem
hiamischen Grinsen verzieht, wenn ithm da einer kommt, der nicht zu wissen
scheint, dass Moral, Politik und Okonomie Systeme sind, zwischen denen es
keine kausale Relation gibt, und dass es infolgedessen ganz einfach ein Fehl-
schluss ist, wenn man Politik oder Okonomie iiber die Leisten der Moral
schldgt. Haltbarkeit von Theorien heisst also zunéchst nichts anderes, als dass
solche Konglomerate reflektierter Ansichten iiber die Welt, den Menschen
und manchmal auch Gott Aktien gleich Baissen und Haussen ausgeliefert
sind, deren Ursachen in den Gefilden der Unergriindlichkeit liegen wie wei-
land der Vorsehungsratschluss.

Doch wozu dieses schillernde Wortgepriange von Verfallsdatum und Halt-
barkeit, Borsen- und anderen Baissen, System- und anderen Theorien? Nun,
unverdichtig historisch und aktualititsgefeit ist unser eigentliches Thema
nicht. Im Gegenteil: Die eingangs aufgestellte Behauptung, die Haltbarkeit
von Theorien werde im rasenden Fluss der Dinge immer geringer, muss mo-
difiziert werden: Denn es ist keineswegs so, dass philosophische und theolo-
gische Theorien, nachdem die Mode sie abserviert zu haben scheint, endgiiltig
im Orkus oder auf der Miillhalde der Geschichte verschwinden. Wer will,
mag es dem beschrinkten Einfallsreichtum unserer Gattung zuschreiben,

* Uberarbeitete Fassung eines am 20. November 1999 an der Jahrestagung der Inter-
nationalen Fritz Buri Gesellschaft (Luzern) gehaltenen Vortrags. Dem Schweizerischen
Nationalfonds danke ich fiir finanzielle Unterstiitzung meiner Forschungen.



326 Andreas Urs Sommer

aber ganz offensichtlich sind der Vielfalt der moglichen philosophisch-theo-
logischen Theorieentwiirfe Schranken gesetzt: Auch wenn scheinbar immer
wieder neue Konzepte der Welt, des Menschen und Gottes auf den Markt ge-
worfen werden, handelt es sich doch in den meisten Fillen um allenfalls me-
thodisch verbesserte Neuauflagen des lingst Bekannten. Nehmen wir bei-
spielsweise jenes vielstimmig verkiindete Postulat, das sich nach dem Abflau-
en des postmodernen isthetizistischen Fragmentarismus nicht nur in den
Feuilletons, sondern selbst in der Weltpolitik uniiberhérbar Gehor ver-
schafft: Ich meine den ethischen Universalismus, der eingangs bei der Skizze
der gegenwirtigen Theorielandschaft mit Bedacht unterschlagen wurde. Die
Forderung nach einem «Weltethos» (Hans Kiing), nach einer fiir alle Men-
schen verbindlichen Moral, die unter allen Umstinden und zu allen Zeiten
die richtigen Antworten auf alle Fragen, was wir tun sollen, bereithélt, fiihrt
heute Philosophen und Theologen, ja selbst Insektenforscher und Neurobio-
logen zu ungewohnter Einhelligkeit. Ich muss es mir versagen, dariiber nach-
zudenken, inwiefern der neue ethische Universalismus — das Verlangen, alle
Menschen und somit ihre Politik und namentlich ihre Okonomie hitten sich
nach ein fiir allemal giiltigen moralischen Normen auszurichten — ein blosses
Kompensationsphidnomen angesichts der schwer zu leugnenden Beobach-
tung ist, dass es in der Welt mitnichten moralisch zu und hergeht.

Der fragliche ethische Universalismus ist bekanntlich schon eine Losung
der Aufkldrung und wird in der ersten Hélfte des 20. Jahrhundertes gegen alle
anderslautenden Moden in Philosophie und Theologie prominent vertreten
von Albert Schweitzer (1875-1965). Wer also nur lange genug auf seinem
Standpunkt beharrte und sich als ethischer Universalist des Veraltet- und Un-
zeitgemiss-Seins bezichtigen liess, ist nun wieder en vogue. Theorien stellen
sich mitunter als erstaunlich modenresistent heraus, wobei ihre Wirksamkeit
nur dann nachlisst, wenn sie sich einer Verbindung mit anderen Elementen
verschliessen. Im Falle der universalistischen Ethik Albert Schweitzers hat
der lange in Bern und Basel lehrende Theologe Fritz Buri (1907-1995) eine
solche Verbindung, ndmlich mit der zeitgendssischen existenzphilosophi-
schen Diskussion zuwege bringen wollen.

Im ersten Hauptteil dieses Beitrages (I) wird die personliche Beziehung
Schweitzers und Buris, soweit sie sich in threm Briefwechsel auskristallisiert,
kurz umrissen. Im zweiten Hauptteil (II) werden uns Buris und Schweitzers
Schriften zusammen mit ihren Briefen in die damals philosophisch und theo-
logisch brennenden Probleme einfithren. Drei Problemkomplexe stehen im
Zentrum: A. Die liberale Theologie in der Defensive. B. Konsequente Escha-
tologie und Ehrfurcht vor dem Leben. C. Existenzphilosophie und -theologie
im Horizont unbedingter Selbstverantwortung. Ein dritter und abschliessen-
der Teil (II1) erortert die bleibende Relevanz von Buris und Schweitzers Ar-
beit.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 327

Beim nicht ganz unabsichtlichen Stobern in Fritz Buris umfangreichem
wissenschaftlichem Nachlass (der sich heute in der Handschriftenabteilung
der Universitédtsbibliothek Basel befindet und dort seiner systematischen
Aufarbeitung harrt) tauchte neben einigen Briefen von Karl Barth, Ernst
Bloch, Rudolf Bultmann, Karl Jaspers', Carl Gustav Jung und anderen Gei-
stesgrossen ein umfangreicheres Konvolut von 25 Briefen aus der Feder von
Albert Schweitzer (1875-1965) auf. Nachforschungen in den Giinsbacher Ar-
chives centrales Albert Schweitzer forderten immerhin sieben Gegenbriefe
Buris an Schweitzer zutage. Die Korrespondenz erstreckte sich auf knapp
dreissig Jahre — 1935 bis 1964 — und hatte ihre regste Zeit in den spiten vier-
ziger und den friithen fiinfziger Jahren. Auch wenn wir davon ausgehen miis-
sen, dass nicht alle Briefe Buris erhalten geblieben sind, sind diejenigen
Schweitzers nicht nur in der Uberzahl, sondern auch inhaltlich weit ergiebi-
ger. Buri, der von sich sagte, er «schreibe selten Briefe»”, hat seine geistige
Auseinandersetzung mit Schweitzer in den zahlreichen ihm gewidmeten
Druckschriften gefiihrt, die Schweitzer wiederum zum Uberdenken seiner ei-
genen Positionen veranlassten. Das Briefschreiben scheint diesem dabei ein
Medium von zentraler Wichtigkeit gewesen zu sein: Wihrend Schweitzer an
seinen grossen theologisch-philosophischen Manuskripten arbeitete, die er
unter Verschluss hielt, und die erst jetzt nach und nach im Rahmen der Nach-
lassausgabe ediert werden, bot ithm das Briefschreiben in Lambarene, fernab
von den geistigen Zentren Europas und Amerikas, die Moglichkeit, mit den
aktuellen Debatten in Tuchfiihlung zu bleiben. Und an Fritz Buri hatte er
nicht einfach einen willfihrigen Epigonen, der die Worte des Meisters bis
zum Uberdruss repetierte. Vielmehr loste sich Buri friih aus allen Vormund-
schaften; bald brach er, ohne seine Bindung an Schweitzers Gedankengut zu
leugnen, zu eigenen, namlich existenzphilosophischen Ufern auf. Die Korre-
spondenz spiegelt diesen Aufbruch ebenso wie Schweitzers Umgang mit Bu-
ris Umgestaltung seines eigenen Denkens und wirft so ein Licht sowohl auf
die Entwicklung zweier Denker als auch auf wesentliche Linien der Geistes-
geschichte des 20. Jahrhunderts {iberhaupt. Im Jahr 2000 wird Schweitzers
Briefwechsel mit Buri zum ersten Mal der Offentlichkeit zuginglich gemacht,
und zwar in einer kommentierten Ausgabe bei C.H. Beck in Miinchen, dem-
jenigen Verlag, der auch die Schweitzer-Nachlassausgabe betreut.’

' Siehe Briefwechsel Fritz Buri / Karl Jaspers 1949 bis 1963, in: Bulletin 1 (1998) der
Internationalen Fritz Buri-Gesellschaft fiir Denken und Glauben im Welthorizont, Luzern
1998, 46-62 und dazu Hans Saner, Einmiitigkeit und Differenz. Zur philosophischen
Begegnung von Fritz Buri und Karl Jaspers, ebd., 23-41.

% Fritz Buri, Mein Weg. Privatdruck, Basel 1987, 120.

* Andreas Urs Sommer (Hg.), Existenzphilosophie und Christentum. Albert Schweit-
zer und Fritz Buri. Briefe 1935 - 1964, Miinchen 2000. Die im Folgenden zitierten, jeweils



328 Andreas Urs Sommer

«Albert Schweitzer ist schuld daran, dass ich Pfarrer geworden bin. Als
Knabe habe ich mit Begeisterung Berichte von Pionieren, Forschungsreisen-
den, Kolonisatoren gelesen. Aber alle wurden in den Schatten gestellt, als ich
mir nach einem Orgelkonzert, das Schweitzer in der Kirche unseres Schul-
stddtchens gab, <Zwischen Wasser und Urwald> erstand. [...] Der ungewshn-
liche Missionar war der Traum meiner Jugend.»* Den Traum, Missionar zu
werden, hat Fritz Buri, der dieses autobiographische Bekenntnis in einem Ar-
tikel zum 90. Geburtstag von Albert Schweitzer 1965 ablegte, zwar nicht ver-
wirklicht. Dennoch hat ihn Schweitzer, zunidchst vor allem auch vermittelt
durch Buris Berner Lehrer, den Hauptvertreter der konsequent-eschatologi-
schen Schule, Martin Werner (1887-1964), zu eigentlicher Arbeit im Busch
inspiriert: Gegen Ende seines Studiums kam Buri «die Theologie selber wie
ein Urwald» vor — bis zu dem Augenblick, wo ihm «Schweitzer in seiner <Ge-
schichte der Leben-Jesu-Forschung> und in seinem Paulus-Buch wie ein riesi-
ger Holzfiller erschien, der in das Dickicht der christlichen Uberlieferung el-
nen Weg bahnte, auf dem man gehen konnte, und Lichtungen schlug, in de-
nen sich etwas Neues bauen liess. So holzte ich selber tiichtig in der Theologie
und wurde dabei auch ordentlich verkratzt.»

1934 promovierte Buri mit einer Dissertation iiber Die Bedeutung der neu-
testamentlichen Eschatologie fiir die neuere protestantische Theologie an der
Universitdt Bern und wurde aufgrund dieser Leistung gleich zum Privatdo-
zenten habilitiert. Mit dieser Arbeit bekannte sich ihr Verfasser, wie schon
der Titel verrit, zur Gefolgschaft Schweitzers und Werners. Diese hatten die
Entdeckung der durch und durch eschatologischen Ausrichtung der neutesta-
mentlichen Schriften fiir eine Neuorientierung der liberalen Theologie
fruchtbar gemacht — einer liberalen Theologie, die nach dem Ersten Welt-
krieg und dem Siegeszug der Dialektischen Theologie beispielsweise eines
Karl Barth ins Hintertreffen geraten war. Buri hatte Schweitzer die gedruckte
Fassung der Dissertation geschickt und wurde dafiir mit einem wohlwollen-
den Brief Schweitzers belohnt:

Ich habe Ihr Buch in einem Zuge gelesen und mich sehr dariiber gefreut. Sie fassen das
Problem so fest an und stellen es so einfach dar. Ich selber hitte gerne auch die Bedeutung
der Eschatologie fiir die Dogmatik dargestellt. Aber ich sagte mir, dass das nicht meine Sa-
che sei. Ich wollte nicht, dass die Leute meinten, ich wolle nun meine eschatologische Ge-
schichtsauffassung a tout prix zur Geltung bringen. So wartete ich, dass dies einer unternéh-
me. Und das haben Sie nun getan und auf die denkbar beste Weise getan. Ihre Darstellung
ist ausgezeichnet. Mich hat besonders bewegt, dass Sie die Beziehung der Ehrfurcht vor
dem Leben zur Eschatologie so schon hervorheben und dass Sie fiir uns den Wert den

datierten Briefausschnitte sind dort im Zusammenhang leicht nachzulesen. Orthographie
und Interpunktion sind hier manuskriptgetreu wiedergegeben.

* Fritz Buri, Mein Weg mit Albert Schweitzer (1965), in: Ders., Zur Theologie der Ver-
antwortung, hg. von Giinther Hauff, Bern / Stuttgart 1971, 11.

3 Ibd.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 329

Eschatologie besitzt so betonen. Ach, die Zeit gehort nicht den denkenden religiosen Gei-
stern sondern denen, die auf Schlagen zuschlagen und mit solchen Witzen meinen, mit den
Fragen, die siec abweisen fertig werden zu konnen. Aber ... alles Ding hat seine Zeit ... Wir
sind die Unzeitgemissen, die auf die Zukunft hin schauen. Ich glaube, dass IThr Buch eine
grosse Bedeutung haben wird. (Schweitzer an Buri, 10. April 1935)

Schweitzers Replik verdeutlicht, wie sehr ihm eine Verquickung des histo-
rischen und des systematischen Interesses am Herzen lag, auch wenn er eine
solche in seiner Geschichte der Leben-Jesu-Forschung® noch nicht unternom-
men hatte, und in seinen kulturphilosophischen Biichern der zwanziger Jahre
die genuin theologischen Aspekte in den Hintergrund traten. Buri hatte ver-
sucht, Schweitzers Insistieren auf dem durch und durch eschatologischen
Charakter der neutestamentlichen Botschaft mit seiner Ethik der Ehrfurcht
vor dem Leben zu synthetisieren und in theologische Dogmatik, die bei ihm
letztlich immer mit Religionsphilosophie deckungsgleich war, umzumiinzen.
Damit sollte der theologisch-systematischen Reflexion liberaler Theologie
ein Grund jenseits von historischem Antiquarismus, aber auch jenseits von
unverbindlichem Moralisieren gelegt werden. Schweitzer war, wenn wir sei-
nem Brief an Buri trauen diirfen, der Ansicht, dass Buri einen wichtigen
Schritt in Richtung Wiederbelebung des freisinnig-theologischen Gedanken-
guts getan hatte. Fortan sollte sich der locker fortgesetzte Briefwechsel damit
beschiftigen, wie die «Unzeitgemissen» wieder zeitgemdss, das heisst: gehort
werden konnten. Buris waghalsiger werdende Unternehmungen sollten au-
genfillig machen, dass die vermeintlich ldngst schon versiegte Strahlkraft des
Theologisierens in liberalem Geiste beileibe nicht erloschen war.

Nach und nach wird auch Umgangston der beiden Gesinnungsgenossen
vertraulicher. Am 11. Mai 1940 ldsst Schweitzer Buri wissen: «Et dans 'avenir
je ne puis plus vous dire vous mais il est tout naturel pour moi de te tutoyer.
Et ceci nous le consacrerons avec un bon Schoppen un jour.» Selbst Buris zu-
nehmende Entfernung von der Berner Schule der Konsequenten Eschatolo-
gie triibt das Verhdltnis nicht wirklich, obschon Schweitzer aus seinen Vorbe-
halten gegeniiber der Existenzphilosophie keinen Hehl macht und, etwa an-
lisslich von Buris Broschiire iiber Albert Schweitzer und Karl Jaspers’ lange
iber das unklare Denken und das unklare Reden der «Existenzialisten» la-
mentiert:

Was bist du fiir ein Kerl, dass du mich zu solchen Gestdndnissen bringst. Ich fiihlte,
konnte es aber nicht ausdriicken und wollte es auch nicht, dass sie [sc. die Existenzialisten]
meine Briider sind, Briider, die ich nicht ausstehen konnte, die mir auf die Nerven gaben.
Und nun sagst du: Thr geht auf dem gleichen Weg, auf dasselbe Ziel zu. Der welsche Exi-
stentialist, der Sartre, der sagt das Ziel klarer als die andern, aus einem tiefen Ahnen her-

® Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung [1913] = Ders., Gesam-
melte Werke in fiinf Bénden, hg. von Rudolf Grabs, Ziirich o. J. (1974), Bd. 3.

" Fritz Buri, Albert Schweitzer und Karl Jaspers. Vortrag, gehalten am 29. Juni 1950
vor der Basler Studentenschaft, Ziirich 1950 (= Schriften zur Zeit, Bd. 20).



330 Andreas Urs Sommer

aus: Humanisme, Humanitit. Und so hat es eine Bedeutung, dass du der Generation der
Studierenden begreiflich gemacht hast, dass eine Verbindung zwischen den Existentialisten
und mir besteht. Sie sind die Generalstibler mit den Karten, den Kompassen, und dem Zir-
kel, und ich der Hauptmann in der Front. (Schweitzer an Buri, 22. Dezember 1950)

Ja, Schweitzer gewihrt Buri nicht nur Einblick in seine intimen theoreti-
schen Antipathien oder in die entstehenden Werke, sondern beruft ihn, mit
einem ironischen Augenzwinkern vielleicht, gar zu seinem theologischen
Apostel und Sachwalter: Er erkldrt Buri zum «authentischen Interpreten aller
meiner geschriebenen und noch zu schreibenden Biicher» (22. Dezember
1950).

An den wenigen zitierten Beispielen mag hinldnglich klar geworden sein,
welche Bedeutung die Verbindung mit Buri fiir Schweitzer in seinen spiteren
Jahren hatte. Es wird nun darum gehen, die grossen Themen, um die diese
Verbindung kreist, etwas genauer ins Auge zu fassen.

II

A. Die liberale Theologie in der Defensive

Nach dem 1. Weltkrieg hatte es weithin den Anschein, als ob durch die
grosse Katastrophe auch alle theologischen Vorkriegsentwiirfe als wertloser
und reiner Trug vom Tisch gewischt worden wiren. Namentlich die seit Mitte
des 19. Jahrhunderts kontinuierlich erstarkende liberale Theologie hatte sich
in Gestalt ihrer herausragendsten Vertreter wie etwa Adolf von Harnack
durch die Partizipation an Ideologie und Macht des deutschen Kaiserreiches
diskreditiert. Derjenige, der nach dem Krieg als Erneuerer aufzutreten sich
bemiissigt fiihlte, legte das Ende «der <guten alten Zeit> [...] auch fiir die
evangelische Theologie in das verhdngnisvolle Jahr 1914. [...] Mir personlich
hat sich ein Tag am Anfang des Augusts jenes Jahres als der dies ater einge-
priagt, an welchem 93 deutsche Intellektuelle mit einem Bekenntnis zur
Kriegspolitik Kaiser Wilhelms I1. und seiner Ratgeber an die Offentlichkeit
traten, unter denen ich zu meinem Entsetzen auch die Namen so ziemlich al-
ler meiner bis dahin gldubig verehrten theologischen Lehrer wahrnehmen
musste. Irre geworden an ihrem Ethos, bemerkte ich, dass ich auch ihrer
Ethik und Dogmatik, ihrer Bibelauslegung und Geschichtsdarstellung nicht
mehr werde folgen konnen, dass die Theologie des 19. Jahrhunderts jeden-
falls fiir mich keine Zukunft mehr hatte. Was sie war, ist sie, als die Wasser
der damals hereinbrechenden Siindflut sich aufs Erste verlaufen hatten, wohl
[fiir] die meisten andern Leute nicht mehr geworden.»® Karl Barth, dem wir

% Karl Barth, Evangelische Theologie im 19. Jahrhundert, Zollikon-Ziirich 1957, 6 (=
Theologische Studien, Heft 49). Fritz Buri hat sich diese Passage in seinem Handexemplar
der Schrift am Rand mit Bleistift angestrichen. Ubrigens ist Barth den Schweizer



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 331

diese anschauliche Schilderung eines Bankrotts verdanken, fillt es, jenseits
aller zwingenden Syllogistik, nur allzu leicht, von der zweifelhaften mora-
lisch-politischen Statur einiger Theologen auf das vollstindige Uberholtsein
des von ihnen betriebenen theologischen Denkens zu schliessen. Frei nach
Wilhelm Tell: «Fort muss es, seine Uhr ist abgelaufen!» Barth stellt die von
ihm angestrebte Erneuerung der Theologie unter entschieden biblizistische
und spiter, wie Buri sagt, «<neuorthodoxe»’ Vorzeichen. Hatte die Vorkriegs-
theologie die Verbindung von Gott und Welt ganz unproblematisch beispiels-
weise mit anthropologischen Argumenten Schleiermachers bewerkstelligen
konnen, tat sich nun eine uniiberwindbare Kluft von Gott und Welt auf — eine
Diastase, die nur dank dem einzig und allein biblisch geoffenbarten Heils-
werk Gottes in Christus etwas von threm urtiimlichen Schrecken verlor. Der
Archaismus der frithen Dialektischen Theologie, die eigentlich, da ihr die
Synthese wenigstens philosophisch fremd war, eine rein diastatische Theolo-
gie war, iibte auf die traumatisierten Intellektuellen der zwanziger und dreis-
siger Jahre eine ungeheure Anziehungskraft aus.

Unter solchen religionspolitischen Umsténden —zu denen ein sich in Vita-
lismus und Kulturpessimismus nach Oswald Spenglers Manier auspréigender
Irrationalismus weiter Kreise kam — die Fahne eines dezidierten Rationalis-
mus nach dem Vorbild des 18. Jahrhunderts zu hissen, hatte einen Anstrich
von Tollkiihnheit. Aber genau in diese unzeitgemésse Tradition stellte sich
Schweitzer — der ja immerhin tiber Kant philosophisch promoviert hatte'’ —,
so sehr er in seinen philosophischen Werken dieser Zeit'' auch die Diagnose
einer tiefgreifenden Krise der abendldndischen Kultur teilte. In Schweitzers
Brief an Buri vom 22. Dezember 1950 heisst es, ein Vierteljahrhundert nach
diesen Debatten: «Klar ist, dass nun ein einheitliches philosophisches Streben
wieder auf Humanitit als Ziel ausgeht ... wie im Rationalismus des 18. Jahr-
hunderts der bis weit ins 19te nachwirkte! Dass das Streben von damals wie-

Liberalen keineswegs wohlwollender gesinnt. So schrieb er schon am 15. Juni 1915 einem
ihrer Wortfiihrer, dem Basler Kirchenhistoriker Paul Wernle, dessen Jesus-Buch (Tiibin-
gen 1916) in einer Kriegsausgabe fiir deutschen Soldaten erscheinen sollte, einen gehar-
nischten Brief, um dessen Deutschfreundlichkeit als unevangelisch zu brandmarken. (Ein
Auszug dieses ansonsten unverdffentlichten Briefes ist publiziert in: Andreas Urs Som-
mer, Zur Verniinftigkeit von reformierter Orthodoxie, in: Basler Zeitschrift fiir
Geschichte und Altertumskunde, Bd. 98 [1998], 67-82, 81).

Y Siehe Fritz Buri, Dogmatik als Selbstverstiindnis des christlichen Glaubens, Teil 1:
Vernunft und Offenbarung, Bern / Tiibingen 1956, 219.

10" Albert Schweitzer, Die Religionsphilosophie Kants von der Kritik der reinen Ver-
nunft bis zur Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Tiibingen 1899 (Neu-
druck Hildesheim 1974).

' Albert Schweitzer, Verfall und Wiederaufbau der Kultur (Kulturphilosophie 1),
Miinchen / Bern 1923 und ders., Kultur und Ethik (Kulturphilosophie I1), Miinchen / Bern
1923.



332 Andreas Urs Sommer

der aufgenommen worden ist, als die Aufgabe der Philosophie, des Denkens
erkannt ist...»

B. Konsequente Eschatologie und Ehrfurcht vor dem Leben

Aber wo liegen nun nach Schweitzer die konkreten Chancen einer Besin-
nung auf die Werte des Rationalismus — und wie ist ein solcher Rationalismus
mit dem Christentum zu liieren, ohne einen als marode verdachtigten, kultur-
protestantischen Kompromiss einzugehen? Buri gegeniiber legte Schweitzer
am 17. Juli 1955 so etwas wie einen Offenbarungseid ab:

Ich weiss, dass meine Werke aus einer Zeit stammen, die vor der jetzigen ist. Sie geho-
ren in manchem, von heute betrachtet, schon der Geschichte an. Aber in der Geschichte
stehe ich da als einer, der das Werk des Rationalismus, der Ehrfurcht vor dem sachlichen
Denken nach dem romantischen Intermezzo, weiterzufithren und zu vertiefen unternahm,
als der, der aus der naturwissenschaftlichen Erkenntnis den Schluss zog, dass wir unsere Le-
bensanschauung nicht auf eine befriedigende Welterkenntnis griinden konnen, sondern auf
ein Erleben von uns selbst und der Welt in uns. In der Ethik glaube ich durch die Idee der
Ehrfurcht vor dem Leben, eine Vertiefung und eine Verlebendigung angeregt zu haben.
Und in der Theologie bin ich bestrebt gewesen, auf das Wesen des Evangelischen, der ur-
spriinglichen lieben, von der Idee des Reiches Gottes beherrschten und von Jesus verlang-
ten Frommigkeit zuriickzugehen und diese den Menschen wieder zugédnglich zu machen,
weil sie das Grosse Einfache ist, das uns Licht auf unserem Erdenwege ist. Du bist fiir mich
der Jiinger, der dies der neuen Zeit in einer ihrer Denkweisen nahe bringen will. Tue es,
und diene ihr damit. Es ist eine Aufgabe, die du als die Deine erkannt hast. Moge dir gelin-
gen dabei die tiefe Einfachheit des Evangelischen zu bewahren.

Ziaumen wir das Pferd beim Schwanz auf und fangen wir beim Theologi-
schen an: Schweitzer hatte in seinem monumentalen Werk zur Leben-Jesu-
Forschung schon lange bevor das Ende der liberalen Vorkriegstheologie be-
siegelt war'?, nachgewiesen, dass die Jesus-Bilder der letzten zweihundert
Jahre gleich aus welcher Ecke des theologischen Spektrums jeweils durch gra-
vierende dogmatische Pramissen voreingenommen waren und sie so den
Blick auf Jesu urspriingliche Botschaft mehr oder weniger vollstindig ver-
sperrten. Fiir sich selber nahm Schweitzer hingegen in Anspruch, den authen-
tischen Kern der jesuanischen Botschaft, ndamlich die Eschatologie aufge-
deckt zu haben. Jesus als Gerichtsprediger ist uns freilich ein vollkommen
Fremder, auf den wir unsere eigene Weltsicht kaum abstimmen kénnen. Aber
trotz dieser Fremdheit will sich Schweitzer in den berithmten Schlusspassagen
seines Buches von Jesus unmittelbar ansprechen, in Dienst und Gefolgschaft
rufen lassen. Es finde da ein «Verstehen von Wille zu Wille»'? statt, das sich
nicht etwa ausprégt in einer Neuauflage der neutestamentlichen Gerichtspre-
digt, sondern in einem ethischen Welteneuerungswillen. Buri seinerseits hélt

12 Erstmals ist das Werk unter dem Titel Von Reimarus zu Wrede. Eine Geschichte der
Leben-Jesu-Forschung in Tiibingen 1906 erschienen.
13 Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (wie Anm. 6), 883.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 333

hier mit seinen kritischen Anfragen nicht hinter dem Berg: «Die Rationalitét
der ganzen Untersuchung hindert ihn [sc. Schweitzer] aber nicht, am Ende
seines Buches in eindriicklichster Weise von einer vollig irrationalen Autori-
tit Jesu in einem Verstehen von Wille zu Wille zu sprechen.»'* Das Problem
besteht darin, wie sich eine solche «Autoritidt Jesu» begriinden lésst.

Buri schlédgt angesichts dieser prekéren Situation in Schweitzers Frithwerk
einen philosophischen Ausweg vor: «Existenz ist ihrem Wesen nach immer
eschatologisch, d. h. auf ein alle Seinsmoglichkeiten in Frage stellendes Sinn-
Sein, auf ein Eschaton gerichtet. In dieser eschatologischen Haltung liegt ihre
Grosse und zugleich ihre Not beschlossen. Zu ihrer Selbstverwirklichung ist
Existenz aber auf das Sein, iiber das sie wegen seiner Sinnzweideutigkeit hin-
ausmochte, angewiesen. Deshalb muss die eschatologische Haltung, um sich
zu vollenden, auch die Bereitschaft zum Scheitern in sich schliessen.»' Buri
hélt also in einer kithnen Extrapolation das menschliche Dasein, «Existenz»
selber fiir zuinnerst eschatologisch — gerade weil sich diese Existenz nie mit
dem Hier und Jetzt begniigen kann, sondern stets auf ihr eigenes Anders- und
moglichst Bessersein aspiriert. Bereits hier — das Zitat stammt aus Buris 1939
erschienener Schrift iiber den Kirchenvater Clemens von Alexandrien und
gehort damit der Zeit vor Buris intensiver Auseinandersetzung mit Karl Jas-
pers an — wird also Schweitzers Eschatologie-Konzept in ein existenzphiloso-
phisches Raster eingetragen. Damit soll der (vermeintliche?) Irrationalismus
von Schweitzers Jesus-Rekurs nachtréglich rational eingeholt werden.

Freilich hatte Schweitzer selber sein Denken ja ausdriicklich nicht auf ir-
gendwelche irrationalen Grundlagen stellen wollen. Vielmehr wihnte er, im
Prinzip der «Ehrfurcht vor dem Leben» einen von weltanschaulichen Scheu-
klappen ebenso wie von spezifisch naturwissenschaftlicher Welterkenntnis
unabhingigen Schliissel fiir die Lebensgestaltung des Menschen gefunden zu
haben. Man mag nun dariiber debattieren, ob diese Losung tatséchlich philo-
sophischer Kritik standhalte. Wir missen uns hier auf die Einwédnde be-
schrinken, die Buri vorbringt. Er begann schon friih, Schweitzers Trachten
nach der «objektivierenden» Eingemeindung eines absoluten ethischen
«Sinns» anzuzweifeln. Schweitzer kritisiere, heisst es 1960, «von dem Ge-
sichtspunkt der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben aus alle religiésen und
philosophischen Weltanschauungen, um dann doch auch selber zu einer ethi-
schen Weltanschauung zu gelangen, in der absolute Urteile tiber den Sinn und
die Sinnlosigkeit des Seins im Ganzen gefillt werden und das Tun des Men-

4 Fritz Buri, Albert Schweitzer — Denker oder Prophet? Zu seinem 90. Geburtstag, in:
National-Zeitung, Basel, Sonntagsbeilage 17. Januar 1965 (gekiirzt in: Fritz Buri, Verant-
wortung iibernehmen. Ein Lesebuch, hg. von Giinther Hauff, Bern / Tiibingen 1987, 102-
108).

"> Fritz Buri, Clemens Alexandrinus und der paulinische Freiheitsbegriff, Ziirich /
Leipzig 1939, 112.



334 Andreas Urs Sommer

schen in ein Verhiltnis zu der Vollendung des unendlichen Lebenswillens ge-
bracht wird».'® Buri lehnt es wie Schweitzer ab, aus dem schieren Sein Sinn
oder Ethik zu deduzieren; die Sinnkonstruktionen haben jeweils die Funktion
anzustrebender Ideale — Sinn ist zu schaffen. Dennoch wirft Buri Schweitzer
gerade vor, bei der Unterscheidung von Sinn und Sein nicht geniigend konse-
quent zu verfahren, weil er Sinn eben letztlich zu einem Seienden mache, das
irgendwie gegenstdndlich vorhanden sei. Vielmehr muss man nach Buri alle
Sinnaussagen symbolisch auffassen und nicht als Aussagen tiber Faktizitidten
nehmen. Also darf man keine ethischen Direktiven qua Sinnaussagen auf die
Weise verabsolutieren wie Schweitzer es mit seinem Prinzip der Ehrfurcht
vor dem Leben tue.

Ferner erkundigt sich Buri nach der konkreten Anwendbarkeit des Le-
bensehrfurchtsprinzips: «Hat sich schon jemand von Ihnen in einer konkreten
Situation in seiner ethischen Entscheidung von der Ehrfurcht vor dem Leben
leiten lassen? In welcher konkreten Situation nimmt diese nun fiir uns ent-
sprechend konkrete Form an? Wann habe ich es mit dem Leben zu tun und
wie begreife ich Ehrfurcht vor dem Leben? Ich muss gestehen, das hat mich
noch nie bewegt. Wenn ich mich in irgend einer Lage zu entscheiden hatte, so
oder so: jetzt musst du ehrfiirchtig vor dem Leben sein? Es waren ganz andere
Dinge, die mich beschiftigten und in meiner Entscheidung bestimmten. Ich
frage mich deshalb, ob dieser Begriff von der Ehrfurcht vor dem Leben der
ethischen Situation der verantwortlichen Entscheidung eigentlich ent-
spricht.»’

C. Existenzphilosophie und -theologie im Horizont unbedingter
Selbstverantwortung

Fiir Buri waren die Grundaussagen von Schweitzers philosophischem und
theologischem Werk also mitnichten gesicherte Wahrheiten, die er einfach
nachgebetet hitte. Seine Modernisierung der schweitzerschen Ansitze ziel-
ten vielmehr auf eine neue Form der theologisch-philosophischen Reflexion.
Was es damit auf sich hat, und inwiefern Buri dabei seiner ihm von Schweitzer
zugewiesenen Jiinger-Rolle noch gerecht werden konnte oder wollte, soll uns
jetzt beschiftigen.

Die Existenzphilosophie, auf die hin Buri sein Denken mehr und mehr
ausrichtete, war zwischen ihm und Schweitzer schon lange ein heisses Eisen.
Schweitzer verhehlt zum Beispiel im Brief vom 21. Oktober 1946 seine Vor-
behalte nicht: «Schau, wie zerrissen das Denken von Jaspers ist. Was will er
eigentlich? Was hat er den Menschen als Wegweisung und als Halt und als

' Fritz Buri, Albert Schweitzers Wahrheit in Anfechtung und Bewihrung, Ziirich /
Stuttgart 1960, 30.

7 Fritz Buri in: Hermann Baur / Robert Minder (Hg.), Albert Schweitzer Gespriich
Basel 1967, Hamburg 1969, 52f.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 335

Ideal zu bieten?» Aber gerade dieses Fehlen einer letzten Sicherheit und da-
mit der Gefahr einer dogmatischen Versteinerung diirfte Buri an der Exi-
stenzphilosophie angezogen haben. Diese wird nun bestimmendes Thema der
Korrespondenz zwischen den beiden so unterschiedlichen Theologen — und
Schweitzer benutzt Attacken gegen Jaspers oder andere Reprisentanten des
«Existenzialismus», um seine Zweifel an Buris Werk indirekt zu bekunden.
Programmatisch ist Buris kleine Broschiire Albert Schweitzer und Karl Jas-
pers von 1950, Schweitzer an Karl Jaspers zu spiegeln und umgekehrt Jaspers
an Schweitzer, um mit solcher Justierung eine Synthese zu erreichen, die die
jeweiligen Schwichen beim einen und beim andern ausgliche. Sind bei
Schweitzer die metaphysisch-ontologischen Pramissen suspekt und das Ehr-
furchtsprinzip zu abstrakt, so entbindet Buri seine Leserinnen und Leser mit
Jaspers' Schiitzenhilfe von ontologischen Letztbegriindungen. Fiir das Nicht-
Vergegenstandlichbare werden Chiffren eingefiihrt, die das von ihnen Ange-
deutete nicht auf einen unumstosslichen Begriff bringen wollen. Chiffren sind
Anndherungen im Bewusstsein letztlichen Scheiterns beim Bemiihen, das
Nichtobjektivierbare, das Umgreifende, die Transzendenz zu objektivieren;
Verstindigungshilfen, die darauf hinweisen, aber nicht ungebrochen aussa-
gen, worum es zu tun ist. Mit den Chiffren kann das Glaubwiirdigkeitsdefizit
religioser und metaphysischer Ausserungen gemildert werden: Metaphysi-
sche Theorien — wie diejenige, alles was ist, sei von Lebenswillen beseelt — ge-
nauso wie religiose Uberzeugungen — etwa diejenige, Jesus habe eine fiir alle
verbindliche Ehrfurchtsethik vorgelebt — miissen nun nicht mehr als Objekt-
aussagen verstanden werden, als Behauptungen, eine religiése oder metaphy-
sische Wesenheit sei wirklich und zweifelsfrei so wie irgendein objektivierba-
res Ding der alltiglichen Erfahrungswelt. Mit Jaspers' Chiffrenphilosophie
hat Buri ein probates Mittel an die Hand bekommen, metaphysische und re-
ligiose (selbst und gerade dogmatische) Redeweisen nicht anzutasten, son-
dern zu reproduzieren, ohne andererseits die Erfordernisse der Aufklidrung
unter den Scheffel zu stellen. Wenn man sie bloss als Chiffren, als Versuch
versteht, bildlich das zu fassen, was sich nicht begreifen lédsst, bricht man ih-
nen die provozierende Spitze ab, die metaphysische und religiose Aussagen
fiir moderne Gemiiter hauptsidchlich dann haben, wenn sie als Tatsachenbe-
hauptungen auftreten.

Buris Theologisieren weiss sich von dieser Aufkldarung in die Pflicht ge-
nommen gerade angesichts der Tatsache, dass eine unverbliimt mit altprote-
stantischen Offenbarungsbegriffen hantierende Dialektische Theologie in
der Phase ihrer dogmatischen Konsolidierung die aufklédrerische Kritik igno-
rieren zu diirfen wihnt. Die linientreuen Liberalen freilich — allen voran Mar-
tin Werner — haben Buri nicht nur den Abfall von Schweitzers vorgeblich al-
leinseligmachender Doktrin angelastet, sondern insbesondere auch, dass Bu-
ri, statt die alten, von Barth und Konsorten wiederaufgewidrmten Lehrstiicke
der Dogmatik aufzugeben, sie vermittlungstheologisch rehabilitiere. Schweit-



336 Andreas Urs Sommer

zer selbst bekundete Miihe mit Buris Reaktivierung dogmatischer Versatz-
stiicke: «Wenn du von Heilsgeschichte redest, legst dus am Ende schon drauf
an Karl Barth und mich unter einen Hut zu bringen. Dir traue ich alles zu.»
(Schweitzer an Buri, 22. Dezember 1950). Gewiss lidsst Buri keinen Zweifel
daran, dass man nach vielhundertjihrigen Bemiihungen um Erkenntnistheo-
rie Gott und die dogmatischen Loci nicht mehr in altgewohnter Weise zum
Gegenstand des religiosen oder theologischen Sprechens machen kénne. Sein
Chiffrendenken driickt diesen Vorbehalt aus: Theologie ist nicht mehr die
Verkiindigung von soteriologisch relevanten Fakten, die auf die genau glei-
che Weise Fakten sein wollen, wie das Huhn in Nachbars Garten Faktum ist.
Die Theologie hat nach Buris Lesart aber auch keine wissenschaftlichen
Theorien von Gott und Transzendenz anzubieten, die in irgendeiner Weise
wissenschaftlichen Theorien iiber «objektive» Dinge dhneln. Die Trinitéts-
lehre hat einen vollkommen anderen Status als die Allgemeine Relativitits-
theorie oder der Zweite Hauptsatz der Thermodynamik. Theologische Aus-
sagen sind Chiffren, die das andeuten wollen, was sich gerade nicht in einer
vergegenstdndlichenden Weise aussagen lisst. Aber die Struktur von Denken
und Sprache zwingt den Glauben dazu, sich eines vergegenstindlichenden
Zugangs zum gegenstindlich nicht Fassbaren zu bedienen, falls er sich nicht
géanzlich in mystisches Schweigen hiillen will. Daher sind Glaubensaussagen
fiir Buri «Objektivierungen des Nichtobjektivierbaren». Gewinn und Preis
dieser Theorie liegen im Aufgeben letzter religios-dogmatischer Festschrei-
bungen, die man erst dann als existenziell relevant erkennt, wenn man sie als
Symbole fasst. Freilich geht diese Entschédrfung bei Buri mit einer Verschiir-
fung einher — und die liegt in seinem Pochen auf dem unbedingten personli-
chen Verantwortlichsein.

In Buris Riickgriff auf Verantwortung manifestiert sich wiederum eine
existenzphilosophische Tendenz seines Denkens, die freilich bereits von
Schweitzer als «Abenteuerer der Hingebung» vorgeprigt wird. So abwegig ist
es nicht, wenn Buri danach strebt, Schweitzer existenzphilosophisch zu revi-
dieren. Die «Subjekt-Objekt-Spaltung», in der nach Jaspers unser Denken
und damit unser alltidgliches Weltverhiltnis gefangen sind, wird nach Buri
durch die Momente sich realisierender Verantwortlichkeit transzendiert — ge-
rade in der «Grenzsituation» letztlichen Scheiterns: «Dieses an der Verbor-
genheit des Umgreifenden scheiternde Denken» konne «fiir mich zur Stitte
der Offenbarung dieses Umgreifenden werden»."® Schweitzer vermochte
demgegeniiber den «Grenzsituationen» von Verzweiflung, Schuld, Sterblich-
keitsbewusstsein und Kontingenzerfahrung wenig abzugewinnen: «Du hast
mich psychoanalytisch behandelt und mich damit von dem Komplex befreit,
dass ich nur ein Amateurphilosoph bin. Dafiir glaubte ich mich halten zu miis-

'8 Buri, Albert Schweitzer und Karl Jaspers (wiec Anm. 7), 20.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 337

sen, da ich nur wusste, was eine Grenzstation ist (was ich mit dem Herzensge-
popper wegen der Passkontrolle und dem Zoll griindlich kenne), aber nie zu
kapieren vermochte, was eine Grenzsituation sei» (Schweitzer an Buri, 22.
Dezember 1950). Schweitzer beharrt auf der Unbedingtheit seiner Le-
bensehrfurchtsethik und ldsst sich von Buri in seiner Prinzipientreue nicht
irre machen.

Dieser beniitzt umgekehrt Schweitzer dazu, Jaspers' Philosophie mora-
lisch aufzuriisten, deren « Taumelbewegungen»'’ in theoretischen Uneindeu-
tigkeiten begriindet ldgen. Buri schléigt vor, «die existenzphilosophisch inter-
pretierte ethische Weltanschauung Schweitzers als Uberwindung der Proble-
matik der Existenzphilosophie Jaspers' wiirdigen» zu lernen.”

1954 erregte Buri mit seinem Buch Theologie der Existenz Aufsehen, da
er nicht wie Bultmann von Heidegger, sondern von Jaspers her seine «Theo-
logie der Existenz» gestaltete. In einem gleichnamigen Vortrag aus dem sel-
ben Jahr definierte Buri «Existenz» als «ein Selbstsein, das nur durch begriff-
lich-gegenstindliches Denken erhellt, wissenschaftlich-allgemeingiiltig aber
nicht bewiesen werden kann. In einem solchen Selbstverstindnis erfihrt sich
Existenz als bezogen auf eine ebenfalls nicht zu vergegenstandlichende Tran-
szendenz. [...] Zweitens wird sich Existenz ihres Zusichselberkommens auf
dem Hintergrund eines moglichen Verfehlen- und Verfallenkonnens als eines
unverfiigbaren Geschenkes bewusst. Wihrend die Grenzen des gegensténd-
lichen Denkens und die Selbsterfahrung es verbieten, das Verfehlen und Ver-
fallen auf eine ausserhalb der Existenz gelegene Macht abzuschieben, ver-
steht Existenz sich in ihrer Selbstverwirklichung als Gnade. Drittens ist sich
Existenz bewusst, dass sie in ihrem Selbstverstindnis nie am Anfang steht und
dass die Art und Weise, wie sie sich in verwandelnder Aneignung der Uber-
lieferung verwirklicht, gerade um der Unbedingtheit ihrer Geschichtlichkeit
willen nie auf Allgemeingiiltigkeit Anspruch erheben darf.»*' Man sieht deut-
lich, dass «Existenz» bei Buri mitnichten einfaches Vorhandensein in der
Welt bedeutet, aber auch wenig gemein hat mit dem von Angst, Sorge, Sinn-
absenz, Geworfensein und Gottestod gezeichneten Anndherungen an Exi-
stenz bei Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre oder Albert Camus. Buris aus-
driickliche Anlehnung an Jaspers tendiert zu einer harmonistischen Sichtwei-
se, die es zur Moglichkeitsbedingung von Existenz rechnet, auf «Transzen-
denz» bezogen zu sein, sich selbst als «Geschenk» und ihre
«Selbstverwirklichung als Gnade» zu begreifen. Von hier aus fillt es Buri am

¥ A.a.0.24.

20 A.a.0.25.

?! Fritz Buri, Theologie der Existenz. Referat, gehalten am deutschen Theologentag in
Berlin (3. bis 6. Januar 1954), in: Schweizerische Theologische Umschau, Jg. 24 (1954),
Heft 1, hier zitiert nach dem Wiederabdruck in: Ders., Zur Theologie der Verantwortung,
159-168, 159.



338 Andreas Urs Sommer

Ende leicht, zu behaupten, «dass christliche Theologie, wo sie lebendig war,
unter allen moglichen Auspridgungen und Selbstmissverstdndnissen, im
Grunde stets Theologie der Existenz war».”> Der Leser ist vor die Wahl ge-
stellt, ob er Buris theologisch unterfiittertes, jaspersianisches Existenzver-
stindnis akzeptieren will, oder aber sowohl die Transzendenzbeziehung als
auch den Geschenk- und Gnadencharakter fiir inaddquate Beschreibungska-
tegorien der condition humaine hilt. Jedenfalls verhilft dieses Existenzver-
stindnis Buri nicht nur zu einer Reformulierung alter theologischer Lehren,
sondern dient ihm iiberdies dazu, die szientistische Selbstinterpretation der
herkommlichen liberalen Theologie auszuschalten: «Was uns von der friihe-
ren liberalen Theologie in erkenntnismadssiger Hinsicht scheidet, das ist die Ein-
sicht in die Unzustindigkeit des begrifflich-gegenstindlichen, wissenschaftli-
chen Denkens sowohl in bezug auf das Sein im Ganzen wie in bezug auf die
Wirklichkeit von Existenz.»> Daraus folgt, bei allem individuellen Anspruch
auf unbedingten Existenzvollzug, eine wohltuende Bescheidenheit in wissen-
schaftlicher Hinsicht. «Fiir eine gegenstindliche Betrachtung gibt es Existenz
in diesem Sinne tiberhaupt nicht. Sie kann begrifflich nur umkreist, aber nicht
direkt ausgesagt werden.»** Existenz realisiert sich in Verantwortung — unser
Leben kann als Experiment begriffen werden. So bleibt Selbstverfehlung im-
mer moglich.

Mit Jaspers wendet sich Buri entschieden gegen Rudolf Bultmanns Ent-
mythologisierungsprogramm, da fiir ihn jedes religiose Sprechen notwendig
mythologisch bleiben muss: «Mythus ist Ausdruck des Selbstverstindnisses
von Existenz. Wie die mythologische Bilderwelt der Existenz als Ausdrucks-
form zu dienen vermag fiir die Art und Weise, wie sie sich selber versteht, so
kann umgekehrt iiberlieferte Mythologie auch nur von Existenz verstanden
werden.»? Um jedoch Beliebigkeit nicht einreissen zu lassen, bindet Buri fast
im selben Atemzug die mythenerschaffende Kraft im Falle der Christologie
zuriick mit der Begriindung, die gegenwiirtige, wissenschaftliche Epoche sei
der Genese eines tragfiahigen Mythos nicht forderlich. Deshalb kdnne es
«nicht Sache einer Christologie der Existenz sein, ein neues Christusbild ne-
ben den iiberlieferten Christusbildern zu schaffen, sondern ihre Aufgabe be-
steht darin, die Christusbilder der Uberlieferung recht zu verstehen».”® An
solchen Stellen wird die Distanz zu Schweitzers glasklarem theologischem
Rationalismus deutlich, so stark sich Buri auch noch in spiten Jahren im Den-
ken Schweitzers verwurzelt sah.

2 A.a.0.167.

¥ A.a.0.161.

# A.a.0.162.

 Fritz Buri, Theologie der Existenz, Bern / Stuttgart 1954, 85.
% Ibd.



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 339

I11

Es ist hier nicht der Ort, um der spiteren Entwicklung von Buris Theolo-
gisieren nachzuspiiren. Bald sollte er seine Chiffrendeutungsunternehmen
nicht mehr auf den christlich-abendlédndischen Kulturkreis beschrianken, son-
dern auch auf andere Kulturen und Religionen, namentlich auf den japani-
schen Buddhismus ausdehnen.”’” Wir wollen abschliessend erkunden, ob
Schweitzer und Buri je auf ihre Weise haben verhindern konnen, dass die Uhr
der liberalen Theologie tatsidchlich ablief. Unabhéngig von ihren am Ende
sehr unterschiedlichen Theorieentwiirfen wird man beiden, Schweitzer und
Buri, sicher attestieren konnen, dass ihre Grosse nicht am wenigsten in der
Verteidigung der Freiheit des theologischen Denkens begriindet liegt.
«Wahrheit gibt es fiir ihn weder ohne noch gegen das Denken»®, schreibt
Buri einmal liber Schweitzer — und dies gilt genauso fiir ihn selbst. Das ist im
Zeitalter der reaktivierten Fundamentalismen und Orthodoxien keine Selbst-
verstidndlichkeit.

Wie aber ist es nun um die Aktualitdt der jeweiligen Ansitze bestellt?
Wenn wir auf die Rezeptionslage schauen — also die zahllosen Publikationen,
die uns heute iiber Schweitzer aufkldren wollen, mit dem geringen Interesse
an Buri vergleichen —, dann scheint es, als ob der Altere seinen jiingeren, ak-
komodationsbeflissenen Freund in Sachen Gegenwartstauglichkeit weit
tiberrundet hitte. Das gilt selbst dann, wenn man vom uniibersehbaren
Schweitzer-Publikationswust alle hagiographischen Traktédtchen abzieht und
nur die philosophisch-theologischen Auseinandersetzungen gelten ldsst. Wie
eingangs angedeutet, erfreut sich ein unbedingter ethischer Universalismus
wieder einmal der allgemeinen und oOffentlichen Zustimmung. Da passt
Schweitzer wieder ausgesprochen gut ins Bild und scheint — jedenfalls dann,
wenn man sich, statt ihn zu lesen, auf die Repetition einiger seiner Leitsétze
beschriankt — sein eigenes theoriegeschichtliches Verfallsdatum lange iiber-
lebt zu haben.

Wie jedoch steht es mit Buri, der ja explizit angetreten war, Schweitzer
durch die Einbettung in den Zeitgeist — nimlich den existenzphilosophischen
— wieder zeitgemiiss erscheinen zu lassen??’ Zweifellos hat Buri mit grosser
Scharfsicht auf Schwichen und Begriindungsnotstinde gerade der universali-

%7 Siehe Fritz Buri, Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die Religi-
onsphilosophie der Kyoto Schule und das Christentum, Bern / Stuttgart 1982.

% Fritz Buri, Albert Schweitzer als Forscher, Denker und Christ. Vortrag, gehalten am
16. Januar 1955 in der Christuskirche in Karlsruhe und am 1. Februar 1955 vor der Studen-
tenschaft der Universitit Basel, in: Schweizerische Theologische Umschau, Jg. 25 (1955),
1-11, 3.

? Dieses Akkomodations- oder Adaptionsverfahren erinnert an die Versuche der Kir-
chenviter — namentlich des von Buri monographisch behandelten Clemens von Alexan-
drien —, den Kern des Christlichen ins Gewand der hellenistischen Kultur zu kleiden.



340 Andreas Urs Sommer

stischen Ethik Schweitzers aufmerksam gemacht. Solche Kritik tut auch ge-
genwirtig not. Aber auch dariiber hinaus konnte Buris situative Verantwor-
tungsethik mehr als nur eine korrektive Funktion haben.

Schweitzers Denken beansprucht nach wie vor unzweideutige und unhin-
tergehbare Antworten auf konstante und ebenso unhintergehbare Mensch-
heitsfragen zu geben. Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben ist nach
Schweitzers Meinung durch keine Kontingenz, durch keine Riickfiihrung auf
partikulare Entstehungsumstinde anzufechten — sie soll immer gelten und
hitte immer schon gelten sollen. Mit anderen Worten: Wer sich von Relati-
vismus und Kontingenzbewusstsein nicht einschiichtern lésst, oder aber wer
sich solcher Einschiichterung nicht aussetzen mag, findet bei Schweitzer klare
Losungsstrategien. Wer glaubt, die Fragen seien ebenso eindeutig wie die von
Schweitzer angebotenen Antworten, — wer an anthropologische Konstanten
und immerwiihrende Menschheitsprobleme glaubt, hat in Schweitzer einen
verlédsslichen Kompass. Als Philosoph und Ethiker ist Schweitzer ein rationa-
listischer Dogmatiker, dessen Unbeirrbarkeit ihn gerade zum Orientierungs-
punkt in alten und neuen Unibersichtlichkeiten préddestiniert. Wer mit
Schweitzers Ethik ernst macht, hat bestimmt nicht den schlechtesten Part sich
erwihlt. Freilich ist es kein Part, der sich mit Lippenbekenntnissen oder
selbstgestrickten Socken fiir den Lambarene-Bazar verwirklichen ldsst:
Macht jemand mit Schweitzers rigorosem Moralismus ernst, wird er oder sie
schwerlich ein geruhsames Leben fithren konnen. Schweitzer ist ein unbeque-
mer, weil kompromissloser Pate einer unbedingt moralischen Lebensgestal-
tung.

Fiir den Leser ist die Anndherung an Buris philosophisches Theologisie-
ren mit anderen Risiken behaftet, verspricht jedoch ebenfalls guten Ertrag.
Wer Postmodernitit in der Theologie sucht, diirfte in jenen Teilen des Buri-
schen Werkes fiindig werden, die mit der «Entlarvung» religioser Aussagen
als Chiffren fiir ein jeweils spezifisches Selbst- und Transzendenzverhiltnis
den theologischen Anspruch auf die (endgiiltige) Erschliessung einer sub-
stantialistisch gefassten, gottlichen Realitiit dekonstruieren. Buri erweist sich
uiber weite Strecken als Eklektizist im besten Sinn des Wortes, der sich jeweils
das aneignet, was sich in das plurale Gesamtgefiige seines «Systems» integrie-
ren ldsst. Mit seinem Versuch, der Vielfalt und Vielgestaltigkeit moglicher
christlicher und ausserchristlicher Selbstverstindnisse gerecht zu werden,
verabschiedet Buri das Systemdenken des 19. Jahrhunderts. Buri, der Gelehr-
te, gibt jedoch nicht wie Schweitzer, der Mann der Praxis, verbindliche Re-
geln, die eine gelingende Existenz beinah garantieren, wenn man ihnen nur
treu gehorcht. Nach Buri sind Gefahr und Chance des Scheiterns nie auszu-
raumen und auch nicht durch ein felsenfestes ethisches Prinzip wenigstens in
der Theorie zu befrieden. Damit bleibt — gerade durch Buris Aufforderung zu
«unbedingter» Verantwortlichkeit — eine Unruhe virulent, die immer wieder



Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel 341

zum Auf- und Ausbruch mahnt. Das macht das Uberschreiten etwaiger theo-
riegeschichtlicher Verfallsdaten unvermeidlich und wiinschenswert.

Andreas Urs Sommer, Greifswald



	Existenzphilosophische Selbstbehauptung liberaler Theologie? : Albert Schweitzer und Fritz Buri im Briefwechsel

