Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 56 (2000)
Heft: 4
Artikel: Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwartige Bibelauslegung : ein

interdisziplinarer Gesprachsbeitrag zur zeitgemassen
Schrifthermeneutik

Autor: Leonhardt, Rochus / Résel, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwirtige
Bibelauslegung.

Ein interdisziplindrer Gespréachsbeitrag zur zeitgeméissen
Schrifthermeneutik’

Hans-Friedrich Weif3 zum 70. Geburtstag

Einleitung

Das reformatorische Schriftprinzip in seiner auf Luther zuriickgehenden
Gestalt ist fiir das theologische Selbstverstdandnis des deutschen Protestantis-
mus bis in die Gegenwart von grosser Bedeutung. Deutlich wird dies einer-
seits am ungebrochenen Interesse an Luthers Schriftlehre, das oft verbunden
ist mit dem Versuch, ihre Aktualitdt auch unter gegenwirtigen Bedingungen
zu erweisen; die zwel vielleicht wichtigsten Beitrdge dieser Art aus der Zeit
seit 1990 stammen von J. Baur und E. Herms'. Deutlich wird die nachhaltige
Relevanz des reformatorischen Schriftprinzips andererseits an dem Bemi-
hen, das dahinter stehende theologische Anliegen im Dialog mit der Ro-
misch-Katholischen Kirche zum kontroverstheologischen Thema der Schrift-
autoritidt zu wahren; hingewiesen sei hier vor allem auf die vom Okumeni-
schen Arbeitskreis erarbeitete Gemeinsame Erklirung” sowie auf den 1998
publizierten Abschliessenden Bericht des Arbeitskreises, der das 1986 begon-
nene Projekt Verbindliches Zeugnis zu einem vorldufigen Abschluss bringt’.

" Ausgangspunkt der Entstehung des vorliegenden Textes war eine von den Verfassern
gemeinsam verantwortete Lehrveranstaltung an der Theologischen Fakultit der Universi-
tdt Rostock. Der Aufsatz ist Hans-Friedrich Weil} zu seinem 70. Geburtstag am 2.10.1999
gewidmet, der in seiner Arbeit stets den Blick iiber die engeren Grenzen seines Faches
hinaus geweitet hat.

' J. Baur, Sola Scriptura — historisches Erbe und bleibende Bedeutung, in: Ders.,
Luther und seine klassischen Erben. Theologische Aufsitze und Forschungen, 1993, 46-
113; E. Herms, AuBere und innere Klarheit des Wortes Gottes bei Paulus, Luther und
Schleiermacher, in: Chr. Landmesser, H.-J. Eckstein, H. Lichtenberger (Hg.), Jesus Chri-
stus als die Mitte der Schrift. Studien zur Hermeneutik des Evangeliums, BZNW 86 (1997)
3-72 (bes. 3-49).

2 Okumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen, Kanon —
Schrift — Tradition. Gemeinsame Erkldarung, in: W. Pannenberg, Th. Schneider (Hg.), Ver-
bindliches Zeugnis I (Kanon — Schrift — Tradition), DiKi 7 (1992) 371-397.

3 Okumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen, Schriftver-
standnis und Schriftgebrauch. Abschliessender Bericht, in: W. Pannenberg, Th. Schneider
(Hg.), Verbindliches Zeugnis I1I (Schriftverstiandnis und Schriftgebrauch), DiKi 10 (1998)
288-389.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwirtige Bibelauslegung 299

Dieser anhaltenden Bedeutung der reformatorischen Schriftlehre im
theologischen Bewusstsein des Gegenwartsprotestantismus steht jedoch die
erstmals 1962 von W. Pannenberg ausdriicklich festgestellte Krise des Schrift-
prinzips® gegeniiber, eine Krise, von deren wirklicher Bewiiltigung u. E. bis-
lang nicht die Rede sein kann. Als das deutlichste Krisensymptom muss wohl
das nach wie vor ungebremste Auseinanderdriften der historischen und der
systematischen Ficher innerhalb der wissenschaftlichen Theologie gelten,
eine Konsequenz des schon vor mehr als 100 Jahren von E. Troeltsch festge-
stellten Dualismus von historischer und dogmatischer Methode in der Theo-
logie”.

Die beiden genannten Beobachtungen — anhaltende Relevanz des Schrift-
prinzips bei unbewiltigter Krise — bilden den Ausgangspunkt der folgenden
Uberlegungen. Diese verstehen sich als ein interdisziplinirer Gesprichsbei-
trag zu der Frage: Wie kann die Bibel dem kosequent-historischen Zugriff un-
verkiirzt ausgesetzt bleiben und zugleich nachvollziehbar als tragfihige
Grundlage christlichen Glaubens und Bekennens gelten?

1. Ausprigung und Krise des reformatorischen Schriftprinzips

Das reformatorische Schriftprinzip entsprang dem Bediirfnis nach einer
unbezweifelbar zuverlidssigen Glaubensgrundlage sowie der Erfahrung, dass
sich die Bibel als eine solche Trost und Heilsgewissheit schaffende Grosse er-
wiesen hatte. Dieses Bediirfnis und diese Erfahrung fanden ihren theoreti-
schen Ausdruck in der Behauptung der Klarheit der Schrift sowie der Bestrei-
tung der Notwendigkeit schriftexterner Auslegungsinstanzen — allein die
Schrift (sola scriptura) sollte und konnte die Heilsgewissheit schaffende Glau-
benszuversicht garantieren. Verbunden mit dieser Kritik an allen ausserbibli-
schen Traditionen war die Orientierung der Exegese am Literalsinn der bibli-
schen Texte im Interesse einer Ausschaltung subjektiver Auslegungswillkiir.

Das Schriftprinzip implizierte bei M. Luther jedoch nicht nur eine Kritik
an der ausserbiblischen Tradition, sondern zugleich eine innerbiblische Ka-
nonkritik: Kriterium fiir die theologische Angemessenheit eines biblischen
Buches ist danach nicht primér seine formale Zugehorigkeit zum Kanon, des-
sen Umfang im lutherischen Protestantismus nie definiert worden ist, sondern
vor allem seine inhaltliche Ubereinstimmung mit der einen Sache der gesam-
ten Schrift (res scripturae), ihrem Zentralanliegen, dessen Erkenntnis dem

* W. Pannenberg, Die Krise des Schriftprinzips (1962), in: Ders., Grundfragen syste-
matischer Theologie 1 (1967) 11-21.

> E. Troeltsch, Ueber historische und dogmatische Methode in der Theologie (1898),
in: Ders., GS 2 (1913) 729-753; vgl. zum Problem: R. Leonhardt, Unklarheit {iber die Klar-
heit der Schrift. Skeptische Uberlegungen zum protestantischen Schriftprinzip, BThZ 16
(1999) 157-183, hier 172-175.



300 Rochus Leonhardt/ Martin Résel

Glaubenden Trost und Heilsgewissheit vermittelt. Dabei ging Luther aus von
Christus als der Mitte der Schrift — und damit von der Identitit der res scrip-
turae mit den Aussagen des christlichen Glaubensbekenntnisses®.

Dass Luther einerseits die Christusbezogenheit der gesamten Schrift lehr-
te und andererseits Wert auf eine am Literalsinn orientierte philologische
Exegese legte, fithrte, andeutungsweise schon bei ihm selbst, uniibersehbar
aber in der ersten umfassenden Gesamtdarstellung der protestantischen Her-
meneutik, der Clavis Scripturae Sacrae (1567) des MLF. Illyricus, zu einem un-
verbundenen Nebeneinander von philologisch-grammatischer Methodik zur
Behandlung der Bibel als literarischem Dokument und der dogmatischen
oder erbaulichen Lehre von der Bibel als Wort Gottes’.

Dass die Problematik dieses Nebeneinanders bereits vor der Durchset-
zung der historisch-kritischen Forschung bewusst geworden ist, zeigt die
Schriftlehre der Altprotestantischen Orthodoxie. Denn die hier formulierte
Inspirationslehre lasst sich plausibel als der Versuch interpretieren, eine Ver-
bindung zwischen den beiden unterschiedlichen Anndherungsweisen an die
Bibel herzustellen: Im Zusammenhang mit der Lehre vom festimonium spiri-
tus sancti internum sichert die Lehre von der Verbalinspiration ab, dass die
am Literalsinn orientierte philologische Exegese tatsdchlich zur Einsicht in
die Christusbezogenheit der gesamten Schrift fiihrt, ja sogar fiihren muss — ist
doch der eigentliche Autor jedes einzelnen Wortes der Schrift streng iden-
tisch mit dem dreieinigen Gott des christlichen Glaubensbekenntnisses. Die-
se Deutung passt auch zu der (in der neueren Behandlung der protestanti-
schen Theologiegeschichte u. E. oft zu wenig beriicksichtigten) Einsicht, dass
die Formulierung der orthodoxen Inspirationslehre keinesfalls nur eine Re-
aktion auf die katholische Betonung der Unverzichtbarkeit einer schriftexter-
nen Auslegungsinstanz (Tradition, Lehramt) darstellt, sondern zugleich das
Ergebnis innerprotestantischer Kontroversen zum Verhéltnis von Wort und
Geist ist, Kontroversen, die in der ersten Hélfte des 17. Jahrhunderts im Raht-
mannschen Streit eskalierten®,

® Eine neuere Auswahl der wichtigsten Sekundirliteratur zur Schriftlechre Luthers ist
angefiihrt bei B. Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem
systematischen Zusammenhang, 1995, 204; zu erginzen ist diese Zusammenstellung noch
um die hier in Anm. 1 genannten Beitrige.

7 1968 hat L. Geldsetzer eine Auswahlausgabe dieses Textes mit deutscher Uberset-
zung veranstaltet: MLF. Illyricus, De ratione cognoscendi sacras litteras / Uber den
Erkenntnisgrund der Heiligen Schrift, Lateinisch-deutsche Parallelausgabe, iibersetzt, ein-
geleitet und mit Anmerkungen versehen von Lutz Geldsetzer, Instrumenta philosophica —
Series hermeneutica 3 (1968); allerdings handelt es sich lediglich um die Abschnitte 1-4
aus dem 1. Traktat des zweiten Teils der Clavis (11 1,1-4).

¥ Vgl. dazu H. Halverscheid, Lumen Spiritus prius quam Scriptura intellecta. Her-
mann Rahtmanns Kritik am lutherischen Schriftprinzip, Diss. masch. Marburg 1971, sowie
jetzt die Hinweise bei W.D. Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte 2
(Reformation und Neuzeit), 1999, 435-438.



Reformatorisches Schrifiprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 301

Es ist offensichtlich, dass sich aus dem philologisch-grammatischen Inter-
esse der protestantischen Hermeneutik eine dogmatisch motivierte Aufwer-
tung der Exegese ergeben musste. Natiirlich kann man mit guten Griinden
bestreiten, dass eine direkte Linie von Luther zur historisch-kritischen For-
schung fiihrt; besonders deutlich tut dies H. Graf Reventlow’. Aber man kann
schwerlich leugnen, dass sich jenes exegetische Interesse, das dann zur histo-
risch-kritischen Forschung fiihrte, jedenfalls auch aus den schrifttheologi-
schen Voraussetzungen Luthers und seiner Nachfolger ergeben musste'”.
Und gerade der Protestantismus hat ganz iiberwiegend die historisch-kriti-
sche Schriftauslegung als legitime Erbin und insofern als spezifisch neuzeitli-
che Gestalt des reformatorischen Schriftprinzips behauptet und verteidigt.

Nun hat freilich gerade diese legitime Erbin des protestantischen Schrift-
prinzips dessen Krise herbeigefiihrt. Dies geschah dadurch, dass die Exegese
nicht dauerhaft auf ihre dienende Funktion hinsichtlich theologischer Lehr-
und Urteilsbildung, auf ihre Funktion als notwendige Bedingung theologi-
scher Erkenntnis, beschrinkt blieb. Man kann vielmehr fiir die Zeit seit der
Aufkldrung von einer Ausdifferenzierung der Exegese aus dem theologi-
schen Kontext sprechen; ein klassisches Dokument fiir diesen Vorgang ist J.
P. Gablers beriihmte Altdorfer Antrittsvorlesung von 1787'!. Wissenschaftli-
che Bibelexegese zeichnet sich seitdem durch methodischen Atheismus aus;
sie agiert, wie bis in die Gegenwart immer wieder — zuletzt durch M. Oeming
— hervorgehoben wurde, etsi deus non daretur'.

Dieser methodische Atheismus der historisch-kritischen Forschung hat
Vorteile. Er hat der biblischen Exegese im interdidziplindren Diskurs wissen-
schaftliche Anerkennung gesichert und den Eindruck einer protestantischen

? Vgl. H. Graf Reventlow, Wurzeln der modernen Bibelkritik, in: Ders., W. Sparn, J.
Woodbridge (Hg.), Historische Kritik und biblischer Kanon in der deutschen Aufklirung,
Wolfenbiitteler Forschungen 41 (1988) 47-63, hier 52. 58. 62.

10 Das wird mit Recht hervorgehoben bei H. Weder, Art. Bibelwissenschaft II: Neues
Testament, RGG* 1 (1998) 1529-1538: «Luther bestand (gerade gegen Erasmus) darauf,
dass der Sinn eines Textes mit den Mitteln der Grammatik und der Beachtung des Sprach-
gebrauchs erkannt werden kann. Daraus folgt die fiir die Folgezeit sehr wichtige herme-
neutische Annahme, dass die Schrift mit den Mitteln der Vernunft verstanden werden
kann» (1532).

' J.P. Gabler, Oratio de iusto discrimine theologiae biblicae et dogmaticae regundis-
que utriusque finibus (30. 03. 1787), in: Ders., Kleinere theologische Schriften, hg. von
Th.A. Gabler und J.G. Gabler, Band 2 (1831) 179-198 (dt. bei O. Merk, Biblische Theolo-
gie des Neuen Testaments in ihrer Anfangszeit. IThre methodischen Probleme bei Johann
Philipp Gabler und Georg Lorenz Bauer und deren Nachwirkungen, MThSt 9 (1972) 273-
284). Vgl. dazu vor allem die Interpretation von R. Knierim, On Gabler, in: Ders., The
Task of Old Testament Theology, 1995, 495-556, sowie L.T. Stuckenbruck, Johann Philipp
Gabler and the Delineation of Biblical Theology, in: Scottish Journal of Theology 52
(1999) 139-157.

2 M. Oeming, Biblische Hermeneutik. Eine Einfithrung, 1998, 42-46.



302 Rochus Leonhardt/ Martin Résel

Aufgeschlossenheit fiir die Moderne befordert. Doch auch die Nachteile des
methodischen Atheismus moderner Bibelexegese liegen auf der Hand. Denn
es besteht die Gefahr, dass ihre Ergebnisse theologisch belanglos bleiben.
Wihrend sich fiir Luther aus der Konfrontation mit den biblischen Texten
Einsichten soteriologischen Ranges ergaben, weist die historisch-kritische
Forschung hochstens auf die exegetische Problematik der christlichen Sote-
riologie und anderer traditioneller Theologoumena hin. Es kommt — gleich-
sam im Gegenzug zur oben erwihnten dogmatisch motivierten Aufwertung
der Exegese —jetzt zu einer exegetisch motivierten Abwertung der Dogmatik,
zumindest aber zu einer exegetisch korrekten Vergleichgiiltigung des Dog-
matischen. Aus dem unverbundenen Nebeneinander von Exegese und Dog-
matik wird also im Zeichen der historisch-kritischen Forschung zunehmend
ein Gegeneinander: Wihrend die Bibelwissenschaften der Dogmatik oft man-
gelnde Beriicksichtigung exegetischer Kenntnisse vorwerfen, beklagt die
Dogmatik héufig die Beschrinkung der exegetischen Fécher auf die histori-
sche Dimension. Die Ausdifferenzierung der historischen Disziplinen der
Theologie, vor allem der Bibelexegese, hat also das eingangs erwihnte Aus-
einanderdriften der historischen und der systematischen Facher befordert
und so zu einer Gefihrdung der Einheit der Theologie gefiihrt.

Worin besteht nun genau das Problem im Verhiltnis zwischen kritischer
Exegese und Dogmatik? — Ganz allgemein kann von einer durch die neuere
exegetische Forschung ausgelésten Verunsicherung jener Grundlagen ge-
sprochen werden, die in der protestantischen Hermeneutik als zuverlissig
vorausgesetzt worden waren. Diese Verunsicherung betrifft einerseits Um-
fang und Gestalt der scriptura (A) sowie andererseits die eine Sachmitte der
gesamten Schrift (B).

A: Umfang und Gestalt der scriptura. Hier sind die grossen Textfunde dieses Jahrhun-
derts zu nennen, deren Konsequenzen zunehmend deutlicher geworden sind. Bereits mit
der Auffindung der Geniza in der Kairoer Ben Esra-Synagoge 1894 wurde zum einen deut-
lich, dass es eine grossere Bandbreite von Lesarten innerhalb der hebréischen Bibelhand-
schrifteniiberlieferung gegeben hat'’. Hinzu kam die Tatsache, dass in der Geniza auch
Fragmente von fiinf Handschriften des hebriischen Sirach-Buches gefunden wurden '*. Das
belegt, dass das Werk dort in hohem, wenn nicht kanonischem Ansehen gestanden haben
muss, was auch den vielfiltigen Bezugnahmen auf das Sirachbuch in der rabbinischen Li-
teratur und jiidischen Liturgie zu entnehmen ist .,

Im Jahre 1902 wurde dann das Blatt des Papyrus Nash zuginglich, das lange Zeit als al-
tester erhaltener Bibeltext (2. oder 1. Jahrhundert v. Chr.) galt. Es enthilt den Dekalog in

einer aus Ex 20 und Dt 5 gemischten Textform, dem Dt 6,4f. folgt. Offenbar handelt es sich
um einen liturgischen Text, dessen textkritischer Wert nicht allzu hoch einzuschiitzen ist'°.

13 Vgl. dazu E. Wiirthwein, Der Text des Alten Testaments, 51988, 24.

' Dazu noch immer P. Kahle, The Cairo Geniza, 1947.

1> Vgl. J. Marbock, Art. Jesus Sirach (Buch), in: NBL II (1995) 338-341.

'® E. Tov, Der Text der Hebriischen Bibel, 1997, 99, Abbildung bei E. Wiirthwein, Der
Text des Alten Testaments, 147.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 303

Doch es ist von Bedeutung, dass selbst bei einem so wichtigem Text wie dem Dekalog der
Textbestand nicht festgelegt war, denn die Reihenfolge des 6. und 7. Gebots wurde ver-
tauscht, das Sch®ma wurde zudem mit einem Satz eingeleitet, der sonst nur in der LXX er-
halten ist.

Die durch diese frithen Funde zaghaft angedeuteten Probleme — Umfang des Kanons
und Gestalt des Textes — wurden durch die beinahe zeitgleich (1945 und 1947) erfolgten
Textfunde von Nag Hammadi und Qumran iiberdeutlich'’; hinzu kamen weitere Ausgra-
bungen in der Judidischen Wiiste wie im Wadi Muraba’at oder auf Masada. Bei allen Pro-
blemen im einzelnen lassen sich zwei Konsequenzen aus den nun zugénglichen Materialien
formulieren:

(1) Offenbar war der Umfang des Kanons in der Antike zumindest an den Rindern nicht
eindeutig festgelegt'®. Diese Behauptung lisst sich naturgeméiss nur als Vermutung formu-
lieren, da es aus der Zeit um die Zeitenwende keine detaillierte Kanonsliste gibt. Doch lésst
sich bereits aus den Schriftverweisen des NT entnehmen, dass damals auch andere als die
im spiteren rabbinischen oder alexandrinischen Kanon gesammelten Schriften als kano-
nisch angesehen wurden, etwa das Henochbuch und erneut Jesus Sirach'. Die Qumran-
Gemeinde hat zudem noch andere Schriften als autoritativ gewertet, so das Jubildenbuch,
Henoch-Schriften oder die Tempelrolle. Hinzu kamen die eigenen Schriften dieser Grup-
pe, vor allem die sogenannte Sektenregel, die das Eschaton beschreibende Kriegsrolle oder
liturgische Texte wie die Hodayot oder die Sabbatlieder®. Aus den Nag Hammadi-Texten
ist besonders das sogenannte Thomasevangelium zu nennen, durch das nun belegbar ist,
dass es eine Sammlung von Logien ohne erziahlerischen Kontext gegeben hat, wie man sie
fiir die Quelle Q immer angenommen hatte.

(2) Die erhaltenen Bibelhandschriften aus Qumran zeigen teilweise eine grosse Bandbreite
innerhalb der Uberlieferung des Textes. Um nur an die wichtigsten Beispiele zu erinnern:
Offenbar spiegeln die erhaltenen Jeremia-Fragmente die kiirzere Form des Buches wider,
die bereits aus der LXX bekannt war?'. Die verschiedenen Psalmrollen stimmen zwar in
der Regel bei der Anordnung der Psalmen 1-89 iiberein, weichen aber von da an charakte-
ristisch voneinander ab; offenbar war nur die Reihenfolge der ersten 3 Biicher festgelegt
gewesen®’, Rechnet man zu diesem Befund noch die ebenfalls lange bekannten Differen-
zen zwischen hebriischer und LXX-Textiiberlieferung bei vielen anderen Schriften hinzu,
so bleibt der Schluss unausweichlich, dass — von der Tora abgesehen — um die Zeitenwende
sowohl der Umfang als auch die konkrete Gestalt der scriptura nicht wirklich festgelegt wa-
ren.

B: Die eine Sachmitte der gesamten Schrift. Von dem unter A. genannten Problem ist
freilich das Schriftprinzip des lutherischen Protestantismus nur eingeschriankt betroffen.
Natiirlich ging und geht das Luthertum grundsitzlich von der Normativitit der als kano-

'7 Uber Fundumsténde und Bearbeitungsprobleme informiert allgemeinverstindlich
W. Ekschmitt, Ugarit — Qumran — Nag Hammadi. Die grossen Schriftfunde zur Bibel,
1993.

I8 Zur Fragestellung vgl. die Beitréige in: JBTh 3, 1988 (Zum Problem des biblischen
Kanons).

' Vgl. hierzu etwa J.A. Sanders, Canon and Community. A Guide to Canonical Criti-
cism, 1984.

20" Zur Orientierung iiber die einzelnen Schriften vgl. H. Stegemann, Die Essener,
Qumran, Johannes der Téufer und Jesus, 1993 und Folgeauflagen.

2! Zur Diskussion dieser Frage vgl. jetzt G. Fischer, Zum Text des Jeremiabuches, Bibl
78 (1997) 305-328 (mit weiterer Literatur).

22 Dazu PW. Flint, The Dead Sea Psalms Scrolls and the Book of Psalms, STDJ 17
(1997).



304 Rochus Leonhardt / Martin Rosel

nisch iiberlieferten Schriften aus. Aber es hat, wie schon erwidhnt, den Umfang des Kanons
nie im Einzelnen verbindlich festgelegt. Diese wichtige Differenz sowohl gegeniiber dem
Romischen Katholizismus™ als auch gegeniiber dem Reformierten Protestantismus® hat
ihre Wurzel in der Konzentration Luthers auf die seiner Auffassung nach am Wortlaut der
biblischen Texte unzweideutig ablesbare eine Sachmitte der gesamten Schrift. Dieses Zen-
tralanliegen der Schrift kommt freilich nicht in allen als kanonisch iiberlieferten Texten
gleichermassen deutlich zum Ausdruck, sondern stellt vielmehr einen Leitfaden fiir die
rechte theologische Beurteilung der einzelnen Texte dar. Von daher ist Luthers Schriftleh-
re frei von dem Zwang, Umfang und Gestalt der scriptura verbindlich feststellen zu miis-
sen; die kanonischen Biicher sind daran zu erkennen, dass sie «Christum predigen und trey-
ben» (WA.DB 7, 384,26).

Das Problem ist aber, und hier wird die lutherische Schriftlehre zweifellos empfindlich
getroffen, dass die historische Exegese eine sich aus den Texten als solchen ergebende
Sachmitte der gesamten Schrift nicht iibriggelassen hat. Dies ist das Ergebnis des konse-
quent historischen Zugangs der Bibelauslegung seit der Aufklidrung: Am Ende eines Er-
kenntnisweges, auf dem die innerhalb von etwa 1000 Jahren entstandenen Texte der Bibel
als Dokumente einer vergangenen Zeit gewiirdigt und zu verstehen versucht werden, steht
der Eindruck einer irreduziblen Pluralitit. Die verschiedenen res [Plural!] scripturarum
sind nicht von sich selbst her auf eine einzige res scripturae hin harmonisierbar. Um in den
Schriften des Alten und Neuen Testaments das eine authentische Offenbarungszeugnis des
dreieinen Gottes zu finden, der in Christus Mensch geworden und fiir unsere Siinden ge-
storben ist, muss vielmehr jener geistgewirkte Glaube schon vorausgesetzt werden, der
doch durch die Begegnung mit der Schrift erst geweckt werden soll. Fiir Luther selbst mus-
ste sich hier noch keine Schwierigkeit ergeben, da er die kirchliche Lehre tatsidchlich unmit-
telbar im Buchstaben der Schrift finden konnte: «Scriptura simpliciter confitetur trinitatem
Dei et humanitatem Christi et peccatum irremissibile» (WA 18, 608,5-7). Solche Unmittel-
barkeit ist durch die historisch-kritische Forschung aber irreversibel destruiert. Dass etwa
die alttestamentlichen Propheten Christum treiben, kann unter diesen Bedingungen nur
dann noch behauptet werden, wenn man jene schriftexternen Auslegungsinstanzen wieder
zulisst, die Luther durch sein sola scriptura gerade ausschliessen wollte.

Um die exegetisch destruierte Einheit der Schrift dogmatisch zu retten, muss also das
Schriftprinzip in ein protestantisches Traditionsprinzip verwandelt werden. Dies ist in der
Tat die Pointe der meisten gegenwiirtigen Interpretationen der reformatorischen Schrift-
lehre; davon wird noch die Rede sein.

Mit der letzten Bemerkung zu einer bestimmten Art der Verarbeitung der

Krise des Schriftprinzips ist bereits die Uberleitung zum folgenden Abschnitt
vollzogen, in dem verschiedene u. E. bemerkenswerte Strategien des <Krisen-
managements> in der gegenwértigen Theologie vorgestellt werden.

» Die lehramtliche Festlegung des Kanonumfangs im Katholizismus erfolgte im Tri-
dentiner Dekret iiber die Annahme der heiligen Biicher und der Uberlieferungen (ange-
nommen am 8. April 1546); vgl. DH 1501-1505, bes. 1502f.

* Die erste Kanonliste in einer reformierten Bekenntnisschrift findet sich in Artikel 3
der hugenottischen Confession de foy (Confessio Gallicana; 1559); vgl. BSRK 222, 4-24.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwirtige Bibelauslegung 305

2. Strategien der Problemlosung im Protestantismus der Gegenwart

Die dargestellte Schwierigkeit im Verhéltnis von Bibelauslegung und
Dogmatik infolge der Krise des Schriftprinzips wird in der protestantischen
Theologie unterschiedlich intensiv empfunden. Uber die Dringlichkeit und
die mogliche Form einer Problembewiltigung besteht deshalb auch keine
Ubereinstimmung. Angesichts der gegenwirtigen Situation der Bibelwissen-
schaft lassen sich — stark vergrobernd — aus exegetischer Perspektive drei Mo-
delle des Umgangs mit dem beschriebenen Dilemma formulieren®. Fiir die
beiden ersten Modelle kann im Bereich der Systematischen Theologie — mehr
oder weniger deutlich — je eine analoge Bewiltigungsstrategie festgestellt
werden.

2.1. Bibelauslegung und Dogmatik in bewusstem Gegensatz

Dem dargestellten Problem kann seitens der Exegese leicht durch Ver-
driangung begegnet werden. Denn der methodische Atheismus der historisch-
kritischen Forschung erlaubt es, die Frage nach aktueller Anwendbarkeit und
theologischer Verbindlichkeit biblischer Texte zu suspendieren. Statt dessen
beschrinkt man sich auf eine rein historische Wahrnehmung der Bibel und
versucht ausschliesslich, das redaktionelle Wachstum und den mutmasslich
urspriinglichen Sinn der Texte nachzuzeichnen. Dies ldsst sich besonders an
der vor allem in der deutschsprachigen Exegese tiblichen Hochschétzung der
literarkritischen und redaktionsgeschichtlichen Arbeitsweise ablesen. Hier
werden die Texte gegenwirtig in einer so differenzierten Weise bearbeitet,
dass die Ergebnisse der Studien selbst bei gleichartigem methodischen An-
satz kaum noch miteinander kompatibel sind. Damit besteht die Gefahr der
Beliebigkeit. Es geniigt, exemplarisch auf die aktuellen Studien zum Eze-
chielbuch von Th. Kriiger und K.-F. Pohlmann zu verweisen®®. Der dem Ziel
der Reihe nach fiir ein breiteres Publikum gedachte Ezechiel-Kommentar in
der Reihe Das Alte Testament Deutsch von K.-F. Pohlmann stellt die Erkla-
rung dessen, wie der Text zu verstehen ist, in den Hintergrund, statt dessen
wird nachgezeichnet, wie er mutmasslich gewachsen ist”’.

Diese Herausstellung weniger Arbeiten stellt zugegebenermassen einen
Akt der Ungerechtigkeit gegeniiber den Autoren dar, denn die Beispiele lies-

¥ Vgl. dazu auch die von M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 45, erhobenen drei
Auswege aus der von ihm diagnostizierten Krise der historisch-kritischen Methode, die
beinahe deckungsgleich mit den hier vorgetragenen Modellen sind.

% Th. Kriiger, Geschichtskonzepte im Ezechielbuch, BZAW 180 (1989); K.F. Pohl-
mann, Ezechielstudien. Zur Redaktionsgeschichte des Buches und zur Frage nach den
iltesten Texten, BZAW 202 (1992).

" Der Prophet Hesekiel/Ezechiel. Kapitel 1-19, ATD 22,1, 1996. Vgl. die Rezension
von B. Lang, JBL 117 (1998) 524-526, der sich vergleichbar zu dem hier Vorgetragenen
aussert.



306 Rochus Leonhardt/ Martin Rosel

sen sich problemlos vermehren. Das gleiche Phiinomen ist im Ubrigen auch
bei der Konzentration mancher Forscher auf historisch-archdologische Fra-
gestellungen zu beobachten,

Diese Richtung der zeitgenossischen Exegese steht aufgrund ihres Inter-
esses am Literalsinn der biblischen Texte durchaus in der Tradition der refor-
matorischen Hermeneutik; das mit dem sola scriptura urspriinglich auch ver-
bundene Interesse, die Vielfalt der biblischen Texte von einem Einheitsgrund
her verstdndlich zu machen, ist dabei allerdings verloren gegangen und die
Dimension der scriptura zugunsten der Suche nach dem mutmasslichen Ur-
sprungssinn der Einzeltexte aufgegeben worden. Eine echte Kooperation der
theologischen Ficher untereinander ist durch diese Beschriankung der Exege-
se auf den primdren Kontext der biblischen Schriften nicht mehr méglich und
bleibt héchstens als leeres Postulat erhalten. So wird aber das oben beschrie-
bene Dilemma im Verhiltnis von Bibelauslegung und Dogmatik gerade nicht
gelost, sondern immer weiter radikalisiert. Von daher gewinnt die These an
Plausibilitit, dass die gegenwirtige Geringschitzung exegetischer Fragestel-
lungen und Ergebnisse in Theologie und Kirche mit dieser Konzentration auf
(literar-)historische Gesichtspunkte zu tun hat. Dem entspricht auch die hiu-
fig zu machende Beobachtung, dass Exegeten, die sonst diachron arbeiten, ei-
nen vollig anderen, nahezu holistischen Zugang wihlen, sobald sie sich in in-
terdiszipliniren Zusammenhingen dussern”’. Offenbar traut man der Kom-
munizierbarkeit der eigenen Arbeitsweise wenig zu.

Wo aber die Einsichten der Exegese theologisch vollig belanglos werden
und wo sogar Exegeten auf die Kommunikation ihrer eigenen wissenschaftli-
chen Einsichten in interdisziplindren Zusammenhingen verzichten, da legt es
sich fiir die Systematische Theologie nahe, ihrerseits eine exegetische Riick-
kopplung der eigenen Arbeit abzulehnen. Diese Konsequenz — das systema-
tisch-theologische Analogon zum gerade dargestellten Modell des bibelwis-
senschaftlichen Umgangs mit der Schrift — ist in besonderer Klarheit von F.
Wagner formuliert worden. Wagner nimmt die von ihm diagnostizierte mo-
derne Unhaltbarkeit des reformatorischen Schriftprinzips zum Anlass fiir
eine vollstdndige Verabschiedung der Bibel aus der Theologie. Diese Verab-
schiedung vollzieht sich gewissermassen in zwei Stufen. Zunéchst wird die
Kanonizitit des Alten Testaments in Frage gestellt. Denn indem «die christ-
liche Theologie den <Vater> Jesu Christi immer wieder auf Jahwe, den Gott
des Alten Testaments, beziehen will», wird im Grunde der «mit der Trinitét
und der Christologie zum Ausdruck gebrachten Revolutionierung des Got-

* Fiir einen vornehmlich archiologischen Zugang zum Problem, das biblische Texte
stellen, vgl. etwa N.P. Lemche, Die Vorgeschichte Israels, BE 1 (1996).

? Vgl. beispielhaft H.J. Zobel, <\Wohnen> als Motiv des Lebens im Alten Testament,
WzM 51 (1999) 53-63.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 307

tesgedankens die Spitze abgebrochen»™. Dieser Distanzierung des Christen-

tums vom Alten Testament folgt — als Stufe zwei — die Reduktion der Bedeu-
tung des Neuen Testaments auf die historische Dimension: «Die Behauptung,
die historischen Anfidnge des Christentums verbiirgten zugleich seinen nor-
mativen Ursprung und seine die Zeiten iiberdauernde Geltung, lisst sich ar-
gumentativ nicht rechtfertigen»®'. Durch eine bewusstseinsphilosophische
Begriindung des trinitarischen und des christologischen Dogmas will Wagner
dann deren Normativitidt durch den Erweis ihrer Rationalitdt absichern.

Dieser hier nicht weiter zu vertiefende Ansatz kann jedoch schwerlich als
wirklich wegweisend gelten. Ein Argument dafiir, in der Systematischen
Theologie grundsitzlich am Schriftbezug festzuhalten, ergibt sich zunéchst
aus der banalen Einsicht, dass die Theologie nun einmal traditionell an dieses
Textkorpus gewiesen ist, wie immer sie damit verfdhrt. Dagegen gleicht, wie
Oeming treffend bemerkt hat, Wagners Programm einer «Einladung zu ei-
nem Fussballspiel, bei dem kein Ball mehr benutzt werden darf»*. Die hier
interessante Frage ist auch nicht, ob die Bibel als Grundlage christlicher
Theologie dienen kann, sondern wie dies auch heute noch sinnvoll méglich
ist. Denn aus der Problematisierung der Bibel als Fundament des Glaubens
folgt keineswegs zwingend die Notigung, ganz auf sie zu verzichten.

2.2. Bibelauslegung und Dogmatik in postulierter Harmonie

Innerhalb der Bibelwissenschaft wurde die oben skizzierte Problematik
selbstverstdndlich gesehen und als Herausforderung begriffen. Darauf weisen
die vielfiltigen Versuche hin, eine Biblische Theologie zu entwerfen. Die ent-
sprechenden Bemiihungen sind vor allem im Jahrbuch fiir Biblische Theolo-
gie gut dokumentiert®, so dass hier auf eine umfassende Darstellung verzich-
tet werden kann. Besonders jedoch féllt auf, dass schon der Begriff Biblische
Theologie uneinheitlich gebraucht wird: Zum einen findet man ihn in histo-
risch-deskriptiver Verwendung, so dass iibergreifende Konzepte der bibli-
schen Literatur dargestellt werden. Damit wird zwar die oben angefiihrte ato-
misierende Tendenz der redaktionsgeschichtlich orientierten Exegese ver-
mieden; die Frage nach der Normativitét bleibt jedoch héiufig ausgeblendet.
Die Unschirfe des Begriffs der Biblischen Theologie ergibt sich zum zweiten
daraus, dass er auch fiir die Suche nach dem theologischen Gehalt der Schrift
verwendet wird, also in einem eher normativen Sinn. Das Verhiltnis zwischen

" F. Wagner, Auch der Teufel zitiert die Bibel. Das Christentum zwischen Autoritiits-
anspruch und Krise des Schriftprinzips, in: R. Ziegert (Hg.), Die Zukunft des Schriftprin-
zips, Bibel im Gesprich 2 (1994) 236-258, hier 252.

1 A.a.0. 249.

32 M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 142 Anm. 4.

33 Vgl. die ausfiihrlichen Bibliographien von D.R. Daniels/B. Janowski, JBTh 4 (1989)
301-347 und M. Mertins, JBTh 12 (1997) 353-406.



308 Rochus Leonhardt / Martin Risel

diesen beiden Verwendungsweisen ist, darauf hat B. Janowski mit aller Deut-
lichkeit hingewiesen, bis heute nicht befriedigend bestimmt™,

Als eine bedeutende aktuelle Spielart dieser biblisch-theologischen Be-
miithungen und als bewusst formulierte Alternative zur literarkritisch-redak-
tionsgeschichtlich dominierten Exegese empfiehlt sich ein besonders im an-
gelsidchsischen Sprachraum, aber auch in den Niederlanden in vielfiltigen Er-
scheinungsformen begegnender Zugang zur Bibel: Es wird nicht mehr hinter
den kanonisierten Endtext zuriickgefragt, sondern jener wird mit Mitteln der
modernen Literaturwissenschaften analog zu modernen Texten als Einheit
interpretiert®. Diese etwa als New Literary Criticism bezeichnete Vorgangs-
weise versteht die Texte ausschliesslich synchron und bemiiht sich darum, die
Inhalte der biblischen Uberlieferung (neu) zur Sprache zu bringen, legt aber
im Gegensatz zu der diachron arbeitenden historischen Forschung keinen
Wert auf die Erhellung der Wachstumsgeschichte mehr. In abgeschwichter
Form gilt dies auch fiir Versuche, das Alte Testament bzw. die ganze Bibel im
Sinne einer kanonischen Schriftauslegung zu verstehen®.

Den beiden genannten Varianten dieses Zugangs ist eine mehr oder weni-
ger weit gehende Entfernung von der traditionellen Gestalt historisch-kriti-
scher Exegese gemeinsam. Von der hier naheliegenden Kritik, dass sie nam-
lich den priméren Kontext der biblischen Texte vernachldssigen, werden sie
jedoch nicht wirklich getroffen, da dies gerade ihrem Selbstverstidndnis ent-
spricht. Dieses Selbstverstdandnis ist freilich mit der Preisgabe eines keines-
wegs marginalen Aspekts des reformatorischen Schriftprinzips verbunden,
namlich dem Interesse am Literalsinn der biblischen Texte. Nun war dem in
2.1. dargestellten exegetischen Ansatz durch sein einseitiges Festhalten an
ausschliesslich diesem Interesse die Dimension der scriptura verlorengegan-
gen. Die primér synchron vorgehende Bibelauslegung kann zwar den Verlust
dieser Dimension vermeiden, aber nur um den Preis einer Verkiirzung des hi-
storischen Zugriffs. Denn angesichts der Tendenz zu einer kanongeschicht-
lich begriindeten Harmonisierung exegetischer Forschungsergebnisse ist un-
weigerlich die Gefahr einer dogmatisch motivierten Relevanzbeschrinkung
der historischen Exegese gegeben. — Der Versuch, die sich aus der historisch-
kritischen Exegese ergebenden dogmatischen Probleme durch einen kanoni-
schen Zugriff zu 16sen, fiihrt letztlich dazu, dass sich das oben erwéhnte Ge-
geneinander von Dogmatik und Exegese in die Bibelwissenschaften hinein

** B. Janowski, Art. Biblische Theologie I. Exegetisch, RGG* 1 (1998) 1544-1549.

% Uber die vielfiltigen Ausprigungen dieses Zugangs informiert M. Oeming, a.a.O.
63ff.

3% Vgl. den neuesten Entwurf von R. Rendtorff, Theologie des Alten Testaments. Ein
kanonischer Entwurf, Bd. 1, 1999.



Reformatorisches Schrifiprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 309

verlagert’’. Ausserdem: Wo die Texte der Bibel exegetisch gar nicht mehr un-
verkiirzt in ihrem Eigensinn zur Sprache gebracht werden sollen, da stellt sich
die Frage, wie eine methodische Abgrenzung vom Problem der Projektion ei-
gener Erkenntnisse in historisch abstindige Texte noch méglich ist. Hinzu
kommt erneut die Schwierigkeit, sich auf einen Kanon zu beziehen, dessen
Umfang fraglich geworden ist und mit Texten zu argumentieren, deren Les-
arten oft nicht mehr zu sichern sind.

Dem synchronen Zugang zur Bibel im Bereich der Exegese entspricht in
der Systematischen Theologie des lutherischen Protestantismus das weit ver-
breitete Festhalten an der Auffassung, die eine Sinnmitte der Schrift (res
scripturae) konne aus den als Kanon tiberlieferten biblischen Texten herme-
neutisch erschlossen werden und sei zugleich in den Bekenntnissen verbind-
lich zusammengefasst worden.

Diese Uberzeugung kommt z. B. in dem bislang jiingsten dogmatischen Entwurf im
deutschsprachigen Bereich zum Ausdruck, in der Dogmatik von W. Hirle*®. Hirle argu-
mentiert zunidchst kanongeschichtlich: Dass die Vielfalt der biblischen Schriften auf eine
<Mitte der Schrift> hin interpretierbar ist, dafiir «spricht vor allem die Tatsache der Kanon-
bildung selbst»*. Unter Aufnahme von Luthers Ablehnung schriftexterner Auslegungsin-
stanzen formuliert er dann: «Aus der Bibel selbst und nicht von anderswoher muss und
kann die Bestimmung der Mitte der Schrift gewonnen werden. ... Ob sie auch von dorther
gewonnen werden kann, ob also die Schrift diejenige (dussere) Klarheit (claritas) und
Durchsichtigkeit (perspicuitas) besitzt, die den Aufweis einer Mitte der Schrift erlaubt,
kann nur durch den entsprechenden Versuch iiberpriift werden»*. Wie aber kann dieser
Versuch aussehen? Hirle scheint an einen Aufweis dieser Mitte der Schrift durch histo-
risch-kritische Exegese zu denken, wenn er wenig spiter von einem hermeneutisch reflek-
tierten und kontrollierten Auslegungsprozess der biblischen Schriften spricht, «der nicht
durch dogmatische oder bekenntnismiissige Vorgaben priijudiziert werden darf»*'. Doch
genau dieser Auslegungsprozess ohne dogmatische oder bekenntnismissige Vorgaben, der
ja nichts anderes meint als eine Exegese der biblischen Texte etsi deus non daretur, hat, wie
oben gesehen, die Einheit der Schrift gerade destruiert. Dieses Problem wird bei Hirle
aber nicht reflektiert; er lisst offen, wie der von ihm formulierte Anspruch eingelost wer-
den kann, eine Sinnmitte des Kanons allein durch die unvoreingenommene Auslegung des
Buchstabens der Schrift nachvollziehbar zu ermitteln.

Wie aber kann angesichts dieser Situation «Luthers bekannte Beschreibung der Schrift-
mitte durch die Formel <was Christum treibet>» als «iiberzeugend»** gelten? Offenbar nur
dadurch, dass die Zusammenfassung der biblischen Texte zum zweiteiligen Kanon als dem
Identifikationszentrum der christlichen Kirche den hermeneutischen Horizont der Bibel-

¥ «In den exegetischen Disziplinen ist das ... kritisch-aufgeklirte Bewusstsein weitge-
hend durch schiedlich-friedliche Arbeitsteilung abgeldst worden. Die Spezialisten fiir
Detailfragen von Halb- und Viertelversen, die ausserhalb des Faches sowieso niemand
mehr zur Kenntnis nehmen kann, storen nicht diejenigen, die an einer neu aufgelegten
biblischen Theologie basteln» (F. Wagner, Auch der Teufel zitiert die Bibel, 251).

* Vel. W. Hirle, Dogmatik, 1995, 111-139.

¥ A.a.0.135.

0 A.a.0. 136.

1 A.a.0. 139

2 A.a.0. 136.



310 Rochus Leonhardt/ Martin Résel

auslegung bildet. Anders formuliert: Die christlich-kirchliche Tradierung der scriptura und
die daran orientierte Bekenntnisbildung normiert die Exegese der biblischen Einzeltexte.
Diese Zusatzannahme wird bei Hirle nicht ausdriicklich formuliert, ist aber hinzuzuden-
ken, damit sein Ansatz plausibel wird. i

Deutlicher wird hier der schon erwihnte Abschliessende Bericht des Okumenischen Ar-
beitskreises zum Abschluss des Projekts Verbindliches Zeugnis. Es ist sicher kein Zufall,
dass die normative Bedeutung des in den Bekenntnissen massgeblich zusammengefassten
christlichen Glaubens fiir die Schriftauslegung gerade in einem evangelisch-katholischen
Dokument auch von lutherischer Seite mit Nachdruck herausgestellt wird: «Die in den
evangelischen Kirchen geltenden Bekenntnisse sind zwar als norma normata der Heiligen
Schrift als der norma normans untergeordnet ... Andererseits bilden die Bekenntnisse ih-
rerseits eine entscheidende Orientierung fiir die Schriftauslegung sowohl in der lebendigen
Verkiindigung der Kirche wie auch in der wissenschaftlichen Theologie» **.

Dieser Ansatz lduft allerdings auf die Verwandlung des Schriftprinzips in
ein protestantisches Traditionsprinzip hinaus, das noch dazu mit der Hypo-
thek belastet ist, sich selbst als Traditionsprinzip verleugnen zu miissen: Die
Bekenntnisse gelten angeblich nur als (durch die Schrift) normierte Norm,
bilden aber zugleich «eine entscheidende Orientierung fiir die Schriftausle-
gung» indem sie «ihr sachgerechtes Verstindnis sicherstellen»*. Diese For-
mulierungen koénnen zu einer dogmatischen Restriktion der historischen
Exegese fiihren, weil aller von der normierten Norm abweichenden Interpre-
tation der normierenden Norm ein sachgerechtes Verstiandnis der Schrift zu-
niachst einmal abgesprochen wird. Denn es wird nicht ausdriicklich offenge-
legt, dass es ein konkreter Traditionszusammenhang ist (ndmlich der vom
christlichen Bekenntnis geprigte), der als Massstab bei der Sicherstellung des
sachgerechten Schriftverstdndnisses fungiert. Dies kann letztlich zu Lasten
des Kritikpotentials der Schrift gegeniiber der kirchlichen Lehre gehen, und
es besteht die Gefahr, dass die Schrift genau jene kritische Funktion gegen-
tiber der kirchlichen Tradition verliert, die Luther an ihr entdeckt hatte.

2.3. Rezeptionsgeschichte als schriftgemisse Methode biblischer Exegese

Eine dritte Strategie zur Bewiltigung des oben dargestellten Problems be-
steht darin, die Einsichten der historischen Exegese zur Entstehungs- und
Wachstumsgeschichte sowie zur Auslegung und Rezeption biblischer Texte
theologisch fruchtbar zu machen®. Bei diesem sich zunehmend etablieren-
den, als Rezeptionsgeschichte bezeichneten Methodenschritt geht es darum,
die Verstehensleistungen der Leser als Beitrag zur Erhellung des Sinnpoten-
tials der Texte zu wiirdigen*. Dabei wird an die sog. Rezeptionsiisthetik ange-

“ Verbindliches Zeugnis 111 366 (Nr. 198).

“ Ebd.

% Vgl. zu diesem Zugang M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 89ff.; siche auch E.
Otto, Art. Bibelwissenschaft I: Altes Testament, RGG*1 (1998) 1517-1528, hier 1527f.

% Grundlegend K. Koch, Rezeptionsgeschichte als notwendige Voraussetzung einer
biblischen Theologie — oder: Protestantische Verlegenheit angesichts der Geschichtlich-



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwirtige Bibelauslegung 311

kniipft. Mit diesem Stichwort verbindet sich das seit den spéaten 60er-Jahren
auch in der deutschen Literaturwissenschaft immer stiarker gewachsene Inter-
esse an der Leserseite im Text-Leser-Verhiltnis. Als Namen seien hier der
Germanist H. R. JauB3 und der Anglist W. Iser genannt, die wichtigsten Ver-
treter der sogenannten <Konstanzer Schule>. In Anlehnung an R. Ingarden
formuliert Iser eine Theorie, die — jedenfalls bei literarischer Prosa — eine Be-
teiligung des Lesers beim Zustandekommen des Textsinnes behauptet. Diese
Beteiligung besteht nach Iser darin, dass der Leser die im Text zwischen den
einzelnen schematisierten Ansichten bestehenden Leerstellen auffiillt bzw.
beseitigt. Das fiir literarische Texte typische gewisse Mass an Unbestimmtheit
impliziert damit ein Beteiligungsangebot des Textes an die Leser, und der
Textsinn ergibt sich als das Resultat der vom Leser am Text vollzogenen
<Leerstellenverarbeitung>*’.

Ein Anlass fiir die Ausbildung der rezeptionsgeschichtlichen Fragestel-
lung in der Exegese liegt gerade in der durch die Qumran-Funde erdffneten
Erkenntnis, dass es vielschichtigere Uberlieferungsprozesse gegeben hat, als
man bis dahin vermutet hatte. Durch die Annahme einer iiber den mutmass-
lichen Ursprungssinn weit hinausgehenden Sinngesamtheit der Texte wird
besser verstehbar, weshalb bestimmte alttestamentliche Texte in den ur-
christlichen Gemeinden aufgenommen wurden. Zudem kann die sinnstiften-
de Bedeutung der nun greifbaren unterschiedlichen Lesergruppen und ihrer
besonderen Leseinteressen erkannt werden. Hier ist neben der Qumran-Ge-
meinde und dem Urchristentum auch auf das alexandrinische Judentum hin-
zuweisen, dessen Haupturkunde, die LXX, zunehmend nicht mehr nur text-
kritisch, sondern auch exegetisch ausgewertet wird*,

Bei der Anwendung rezeptionsgeschichtlicher Fragestellungen darf sich
die Bibelwissenschaft allerdings nicht auf ein blosses Nachzeichnen von
Uberlieferungs- und Rezeptionsstufen beschrinken, sondern sie hat sich um
Erkldrungen zu bemiihen, weshalb es zu den festgestellten Rezeptionsvor-
giangen gekommen ist und welche Elemente des fraglichen Textes (oder an-
derer Uberlieferungen) fiir die Sinnverinderung verantwortlich waren. Das
bedeutet, dass nicht nur rezeptionsgeschichtlich, sondern auch rezeptionskri-
tisch zu arbeiten ist. Damit soll die bleibende Bedeutung jener reformatori-

keit des Kanons, in: H.H. Schmid, J. Mehlhausen (Hg.), Sola Scriptura. Das reformatori-
sche Schriftprinzip in der sidkularen Welt, 1991, 143-160; vgl. zur Durchfiihrung M.
Oeming, Der Glaube Abrahams. Zur Rezeptionsgeschichte von Gen 15,6 in der Zeit des
Zweiten Tempels, ZAW 110 (1998) 16-33; M. Rosel, Wie einer vom Propheten zum Ver-
fiihrer wurde. Tradition und Rezeption der Bileamgestalt, Bibl 80 (1999) 506-524.

7 Vgl. dazu exemplarisch: W. Iser, Die Appellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als
Wirkungsbedingung literarischer Prosa, in: R. Warning (Hg.), Rezeptionsisthetik. Theorie
und Praxis, UTB 303, 1979, 228-252.

*® Vgl. etwa M. Rosel, Theo-Logie der griechischen Bibel. Zur Wiedergabe der Got-
tesaussagen im LXX-Pentateuch, VT 48 (1998) 49-62.



312 Rochus Leonhardt / Martin Résel

schen Einsicht geltend gemacht werden, nach der die Schrift stets auch als tra-
ditionskritische Instanz verstanden werden muss, weshalb nicht jede Rezep-
tion der Schrift als gleichermassen schriftgemiss gelten kann.

Die Erweiterung des exegetischen Instrumentariums um die Rezeptions-
geschichte ist u. E. sowohl fiir eine gesamtbiblische Perspektive als auch fiir
den Zusammenhang von Bibelauslegung und Dogmatik unverzichtbar. Sie ist
zudem dadurch biblisch legitimiert, dass bereits innerhalb der Schrift Ausle-
gungsvorginge festgestellt werden konnen, durch die bestimmte Aussagen
von Schriftstellen verdnderten Verstehensbedingungen (sog. sekundiren
Kontexten) angepasst wurden. Beispielhaft sei auf drei dieser Rezeptionsvor-
ginge hingewiesen, wobei die Perspektive schrittweise geweitet werden soll:

1. In einem ersten Zugang soll ein bekannter inneralttestamentlicher In-
terpretationsvorgang in den Blick genommen werden: Es geht um die 70 Jah-
re aus Jer 25,11-13: Nach Jer 25,9 wird JHWH die Volkerschaften des Nor-
dens, allen voran den Konig Babels, gegen Juda und Jerusalem fithren. Durch
deren Feldzug wird «das ganze Land zur Odnis und Wiistenei werden, 70 Jah-
re lang» (25,11). In einer Erweiterung des Orakels wird dann geweissagt, dass
nach dem Ende der Strafzeit von 70 Jahren die Babylonier heimgesucht wer-
den und tiber das Land Juda alle Heilsworte gebracht werden, «alles, was in
diesem Buch geschrieben ist» (7177 9202 2157 52).

Zunichst ist festzuhalten, dass schon in diesem Text ein erster Interpreta-
tionsvorgang zu konstatieren ist, denn er spielt offensichtlich auf die in der
Babel-Inschrift Asarhaddons belegte Vorstellung einer 70-jdhrigen Strafzeit
fiir Babylon an®. Im vorliegenden Jeremiatext verweist das kurze Stiick zu-
satzlich iiber sich hinaus, wenn es auf das <Buch> verweist, als das die Samm-
lung von Jeremia-Stiicken zu dieser Zeit bereits verstanden sein muss. Die
Rede vom Aufschreiben in einem Buch ist in der prophetischen Literatur vol-
lig ungewohnlich, normalerweise bezieht sich 720 auf die Tora. Dass dieses
prophetische Buch als Heilsansage fiir Israel zu verstehen ist, ist im Zusam-

menhang unmittelbar deutlich.

Der Hinweis auf das <Buch> hat im Jeremia-Text die Funktion, die Zuverlissigkeit und
Nachpriifbarkeit des Orakels zu verbiirgen. Damit wird aber zugleich, um in die Termino-
logie der rezeptionsdsthetischen Forschung iiberzugehen, eine Leerstelle markiert. Denn
den Lesern wird sich nicht nur die Frage nach Umfang und Inhalt des Buches, sondern be-
sonders die nach dem Eintreffen der Weissagung gestellt haben. Dass diese moderne Uber-

¥ Darauf hingewiesen hat jetzt M. Albani, Die 70-Jahr-Dauer des babylonischen Exils
(Jer 25,11f.; 29,10) und die Babylon-Inschrift Asarhaddons, in: Theolog. Fakultit Leipzig,
Mitteilungen und Beitrdge 17 (1999) 4-20. J. Bright, Jeremiah, AB 21 (1986) 160-163 und
jetzt ausfiihrlich K. Schmid, Buchgestalten des Jeremiabuches, WMANT 72 (1996) 220-
253, sehen in Jer 25.11f. ein édlteres Unheilsorakel, das nach der Eroberung Babylons
durch die Perser um ein Heilsorakel erweitert worden sei.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 313

legung eine zutreffende Spekulation ist, belegt die Aufnahme des Textes im Danielbuch®:
Dan 9.2 setzt damit ein, dass Daniel in den <Biichern> liest (2722, man beachte den Wech-
sel zum Plural!) und iiber die Zahl der 70 Jahre nachsinnt, die Jerusalem nach dem Wort
an Jeremia verwiistet daliegen soll. Die Aufnahme bestimmter Schiisselbegriffe wie X7
oder 1271 macht deutlich, dass es sich um einen Rezeptionsvorgang handelt, der sich be-
reits auf den schriftlich fixierten Text stiitzt”'. Die Datierung in Dan 9,1 (1. Jahr des Darei-
0s, 521 v.Chr., also vor Beginn des Tempelneubaus) und der Aufruf an Gott, nicht linger
zu zogern in V. 19, machen deutlich, dass die Verwiistung Jerusalems als die fiir Daniel ge-
genwirtige Situation zu sehen ist. Vom Ende des Kapitels her, wo in V. 27 vom «Greuel der
Verwiistung> die Rede ist, wird jedoch klar, dass die Gegenwart des Schreibers die der Re-
ligionskonflikte unter Antiochus I'V. Epiphanes war. Moglicherweise hat gerade die Ver-
ballhornung des Gottesnamens Ba'alschamem zu <Greuel der Verwiistung> (2002 D8P0,
vgl. noch 11,31) zur Aufnahme von Jer 25 gefiihrt, denn dort war V. 12 ausdriicklich ewige
Verwiistung (M110W) geweissagt worden; das gleiche Stichwort steht auch Dan 9,26 u.6.

Dem hellenistischen Schreiber waren also die historische Danielsituation und seine eige-
ne strukturell vergleichbar, so dass er die seinerzeit giiltige Heilsweissagung mit ihrem An-
spruch auf Einlosung auf seine eigene Zeit angewendet hat. Doch dazu bedurfte es eines
weiteren Schrittes: Vermittelt durch den Engel Gabriel ergeht eine zweite Offenbarung des
Sinngehalts des Jeremiawortes, die als entscheidende Neuerung die Erweiterung von <70
Jahren> auf <70 Jahrwochen> (V. 24{f.) bringt. Auch am Ende dieser Frist steht das Ende
der Verwiistung™.

Die Leerstelle des 7202 210D aus Jer 25,13 ist demnach in Dan 9 in doppelter Weise ge-
fiillt worden: Zum einen wurde der Beginn des Tempelbaus im Jahre 520 v. Chr. als Einlo-
sung der Heilsweissagung verstanden (von 587/6 gerechnet, fithren die 70 Jahre auf das
Jahr 517/6); nicht umsonst wird die Danielvision in V. 1f. auf das Jahr 521 datiert. Zum an-
deren scheint dieses Orakel mit seinem vorweggenommenen Weissagungsbeweis (2172
7202) die Moglichkeit zur typologischen Vergleichbarkeit tiber die Zeiten hinweg eroffnet
zu haben: Wie Jerusalem damals aus seiner Verwiistung (0U) gerettet wurde, so wird es
auch diesmal geschehen. Die Vermittlung Gabriels zeigt dabei an, dass sich auch diese
Sinnerweiterung des biblischen Textes gottlicher Autoritit verdankt.

Fasst man diese Uberlegungen zur Aufnahme von Jer 25 in Dan 9 zusam-

men, so bleibt vor allem festzuhalten, dass in Dan 9 einerseits mit autoritati-
ven Schriften gerechnet wird, deren Sinn jedoch durch neue Offenbarungen
erweitert werden kann®. Erst diese neue Rezeptionsstufe ermoglicht das
Verstehen des Jeremia-Textes in der konkreten Situation der seleukidischen

3 Vgl. dazu K. Koch, Die Bedeutung der Apokalyptik fiir die Interpretation der
Schrift, in Ders., Die Reiche der Welt und der kommende Menschensohn, 1995, 16-45,
hier 22-31.

1 Wie J. Lebram, Das Buch Daniel, ZBK.AT 23 (1984) 106, dazu kommt, dass es
Daniel 9 gar nicht um das Verstindnis der Weissagung Jeremias gehe, ist unversténdlich.

%2 Vgl. zum Verstindnis der Jahrwochen etwa M. Fishbane, Biblical Interpretation in
Ancient Israel, 1985/1991, 482-485; K. Koch, Das Buch Daniel, EdF 144, 141-157 (Lit.).

53 Vgl. zum Phénomen der “schriftgelehrten Prophetie” H.F. Wei3, Propheten — Weise
— Schriftgelehrte. Zur Kategorie des “Prophetischen” im nachexilischen Judentum, Franz-
Delitzsch-Vorlesung 1998, Miinster 1999.



314 Rochus Leonhardt / Martin Rosel

Religionsverfolgung™, und sie eroffnet gleichzeitig eine neue Verstehenstra-
dition.

2. Anschaulicher noch ist ein zweites, ebenfalls hdufig verhandeltes Bei-
spiel, die Kommentierung von Hab 2 im pdschdr Habakuk aus Qumran™;
Nach dem biblischen Buch klagt der Prophet Habakuk iiber den babyloni-
schen Feind, der von Gott herbeigerufen wurde, er morde Volker ohne Er-
barmen (1,12-17). Darauf stellt sich der Prophet in Erwartung einer Reaktion
Gottes auf eine Warte (2,1), und Gott antwortet ihm mit einem Erhérungs-
orakel in den Versen 2,2-5; ab 2,6 ist mit den Weherufen ein neuer Abschnitt
zu markieren®®.

In unserem Zusammenhang von besonderem Interesse ist, dass die Ant-
wort JHWHs an den Propheten mit der Aufforderung eingeleitet wird, die
folgende Schauung aufzuschreiben (2N2) und auf Tafeln einzugraben (2,2).
Dies hat wie in Jer 25 die Funktion, das Orakel schon im Vorhinein als unbe-
dingt zuverlissig und gewiss eintreffend zu erweisen. Erneut wird damit eine
Leerstelle markiert, denn der Text verweist iiber sich hinaus auf seine ausste-
hende Erfiillung. Dies wird im folgenden Vers expliziert, wenn es heisst, dass
die Schauung auf eine bestimmte Zeit zielt und die Erwartung gewiss nicht
enttduscht werden wird. Zu der bestimmten Zeit, so ist demnach zu folgern,
lasst sich das Eingetroffene mit dem Geschriebenen vergleichen und so die
Zuverléssigkeit der Vision iiberpriifen. Wer an dieser Erwartung festhilt, so
der beriihmte Vers 2.4, wird in dieser Zuversicht am Leben bleiben; der hals-
starrige Zweifler aber wird untergehen.

Schon die LXX-Ubersetzung hat in diesem Text die Leerstelle aufgefiillt, indem sie of-
fenkundig V. 3 messianisch gedeutet hat. Das «warte auf sie>, das sich im hebréischen Text
auf die Erfiillung der Vision (0paotig) richtet, hat sie mit <warte auf ihn> (Onopevov avToV)
tibersetzt, das sich nun auf den Messias bezieht, der gewiss kommen und sich nicht verzo-
gern wird.

Sehr viel priziser werden die Leerstellen des prophetischen Textes allerdings im Kom-
mentar aus Qumran benannt, der aus dem letzten vorchristlichen Jahrhundert stammt”’,
Die Auslegung von Hab 2.2 in 1QpHab VIIL1f. stellt fest, dass Gott dem Habakuk befohlen
habe, das aufzuschreiben, was iiber die letzte Generation komme. Gleichzeitig wird aber

3 Dazu auch K. Koch, Die Bedeutung der Apokalyptik fiir die Interpretation der
Schrift, 31.

> Vgl. zur Einfithrung H.-J. Fabry, Schriftverstindnis und Schriftauslegung der Qum-
ran-Essener, in: Bibel in jiidischer und christlicher Tradition (FS J. Maier), hg. H. Merklein
u.a., BBB 88 (1993) 87-96.

% A. Deissler, Art. Habakuk (Buch), NBL II (1995) 1f. siecht die Grundbestandteile
des Buches als auf den Propheten Habakuk zuriickgehend, womit sich eine Datierung um
600 ergibt. Zu Hab 2 vgl. auch M.H. Floyd, Prophecy and Writing in Habakkuk 2,1-5,
ZAW 105 (1993) 462-481, der besonderen Wert auf das Aufschreiben der prophetischen
Botschaft legt.

37 Text in F. Garcia Martinez, E.J.C. Tigchelaar, The Dead Sea Scrolls Study Edition,
Vol 1, 1997, 10-21; deutsche Ubersclzung bei J. Maier, Die Qumran-Essener: Die Texte
vom Toten Meer, Bd. 1, UTB 1862, 1995, 157-165.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 315

festgehalten, dass der frithere Prophet die Vollendung der Zeit nicht erfahren habe. Erst
den Lehrer der Gerechtigkeit hat Gott <alle Geheimnisse der Worte seiner Diener der Pro-
pheten> erkennen lassen (VII, 4f.). Die Auslegung des biblischen Textes hiilt weiter fest,
dass sich die letzte Zeit mehr in die Linge zieht und iiber alles hinaus geht, was den Pro-
pheten offenbart worden war (VIL,7f), dass aber die Titer der Tora, die sich an den Lehrer
der Gerechtigkeit halten, gerettet werden (VIL11+VIII1.2f.)™,

Folgende Elemente des Textes sind hier von besonderer Bedeutung: Es
wird ausdriicklich festgehalten, dass die biblischen Orakel sich auf die End-
zeit beziehen; eine zeitgeschichtlich-historische Deutung ist ausserhalb des
Blickfeldes. Ausserdem wird konstatiert, dass die Texte Geheimnisse enthal-
ten, hier wie in anderen Texten mit dem aramiischen Lehnwort 77 bezeich-
net. Das endgiiltige Entschliisseln dieser Geheimnisse ist dem Lehrer der Ge-
rechtigkeit vorbehalten, der hier die Rolle einnimmt, die in Dan 9 der Engel
Gottes innehat®. Damit ist deutlich, dass es nach der Hermeneutik der Qum-
ran-Gemeinde einer neuen Offenbarung bedurfte, um den eigentlichen Sinn
der biblischen Schriften zu erkennen®, welcher folglich nicht als notwendiger
Bestandteil der Schrift als solcher gilt.

Im Vergleich mit der oben vorgestellten aktualisierenden Interpretation
von Jer 25 in Dan 9 wird deutlich, dass der in Qumran belegte Umgang mit
den biblischen Weissagungen das weiterfiihrt, was im ca. 100 Jahre &lteren
Daniel-Text angelegt ist: Der eigentliche Sinngehalt der Schrift wird erst
durch neues, inspiriertes Lesen erkennbar. Eine autoritative Festlegung auf
den Ursprungssinn ginge daher am Textverstidndnis jener ersten uns greifba-
ren Interpreten vorbei.

3. Ein unmittelbar vergleichbarer Umgang mit der Schrift zeigt sich auch
im Umgang mit einem der meistdiskutierten Texte des Alten Testaments, der
Verheissung in Jes 7,14. Da das Problem andernorts ausfiihrlich dargestellt
wurde®, mogen hier kurze Hinweise geniigen: Die vielfiltigen Probleme des
hebriischen Textes Jes 7 geben in der aktuellen Forschung Anlass zu literar-
und redaktionskritischen Operationen, iiber deren Ausmass kein Konsens

3 Uber die bekannte Aufnahme von Hab 2.4 in Rém 1,17 und Gal 3,11 hinaus sei
noch auf Hebr 10,37f. verwiesen, wo sich eine deutlich andere Pointierung zeigt: Wihrend
LXX liest: «der Gerechte wird aus Glauben an mich lebens, ist im Hebriierbrief das Prono-
men umgestellt: «<mein Gerechter wird aus Glauben leben>. Vgl. E. GrifBler, Das Schriftar-
gument in Hebr 10,37f., in: Ekklesiologie des Neuen Testaments, FS K. Kertelge, 1996,
431-4309.

5% Zu dhnlichen Ergebnissen kommt H.M. Barstad, Prophecy at Qumran, in: K. Jeppe-
sen u.a., In the Last Days, 1994, 104-120, in seiner deutlich breiter angelegten Untersu-
chung der einschligigen Stellen aus dem Qumran-Schrifttum.

8 Ahnlich K. Koch, Die Bedeutung der Apokalyptik fiir die Interpretation der
Schrift, 31.

1 M. Rosel, Die Jungfrauengeburt des endzeitlichen Immanuel: Jesaja 7 in der Uber-
setzung der Septuaginta, JBTh 6 (1991) 135-151.



316 Rochus Leonhardt/ Martin Rosel

besteht®. Der Ubersetzer des griechischen Jesaja hat die im Zuge des Text-
wachstums entstandenen Leerstellen so gefiillt, dass in seiner Version eine
einlinige Heilsansage entstanden ist, die fiir die Endzeit die jungfriuliche Ge-
burt des Immanuel genannten Messias prophezeit. Dessen Geburt ausserhalb
des Zusammenhangs normaler Zeugung und Abstammung ist als Zeichen fiir
das Kommen des neuen Aions zu begreifen.

Ahnlich wie im etwa zeitgleich entstandenen Danielbuch und dem wenig
jingeren qumranischen Habakuk-Kommentar zeigt sich auch hier die Vor-
stellung der notwendigen eschatologischen Neuinterpretation der biblischen
Verheissungen. Doch im Unterschied zu den beiden anderen Dokumenten ist
zu notieren, dass es sich bei der Jesaja-LXX um einen Text handelt, der be-
reits mit dem Ziel produziert worden ist, Bibel zu sein. Ob man im zeitgen0s-
sischen Alexandrien der iibersetzten griechischen Bibel eine geringere Wer-
tigkeit als dem hebriischen Original zugemessen hat, ist nicht bekannt. Die
spiteren wunderhaften Interpretationen der Ubersetzung bei Philo (Vit Mos
I1, 25-44) und anderen weisen eher in die Gegenrichtung. Im Bewusstsein, ei-
nen autoritativen biblischen Text zu iibersetzen, hat demnach der Jesaja-
Ubersetzer nicht nur die urspriinglichen Aussagen des Kapitels Jes 7 deutlich
modifiziert, sondern er liess auch Elemente der nichtjiidischen Umwelt, etwa
die alexandrinische Aion-Vorstellung, in seinen Text einfliessen. Selbst wenn
dies nicht als bewusster Akt der Interpretation geschehen ist, sondern ledig-
lich die Verstehenstraditionen wiedergibt, die in der damaligen Gemeinde
tiblich waren, bleibt festzuhalten, dass Jesaja 7 nur in dieser hellenistischen
Rezeptionsstufe Aufnahme in das Neue Testament fand (Mt 1,21-23; Lk
1,31). Damit ist deutlich, dass eine der wirkungsgeschichtlich bedeutendsten
neutestamentlichen Aussagen iiber Jesus, die iiber seine jungfriauliche Ge-
burt, nur als Ergebnis eines rezeptionsgeschichtlichen Prozesses verstanden
werden kann, der dann seinerseits iiber das natus ex Maria virgine unseres
Glaubensbekenntnisses bis zur Weiterbildung dieser Vorstellung in der ka-
tholischen Mariologie wiederum traditionsbildend wirkte.

Die drei Beispiele belegen hinreichend, dass sich der Sinngehalt biblischer
Texte nicht im einen mutmasslichen Ursprungssinn erschopft. Wesentliche
Aussagen des Neuen Testaments lassen sich erst verstehen, wenn der geschil-
derte Vorgang der Sinnerweiterung alttestamentlicher Texte durch ihre Ein-
zeichnung in eine eschatologische Vorstellungswelt bedacht wird®. Damit
wird deutlich, dass der rezeptionsgeschichtlichen Fragestellung vor allem des-

2 Vgl. die ausfiihrliche Diskussion bei E. Blum, Jesaja prophetisches Testament:
Beobachtungen zu Jes 1-11, ZAW 108 (1996) 547-568; ZAW 109 (1997) 12-29 mit umfang-
reichen Literaturangaben.

% Dies ist u. E. der Horizont, in dem H. Hiibners Formel des «vetus testamentum in
novo receptum> mit Recht zu gebrauchen ist, vgl. etwa seinen Aufsatz Was ist Biblische



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 317

halb besondere Bedeutung fiir die Bibelauslegung zukommt, weil sie schrift-
gemisser als andere exegetischen Methodenschritte ist.

3. Rezeptionsgeschichte als Herausforderung und Chance
der protestantischen Theologie

Der in 2.3. vorgestellte rezeptionsgeschichtliche Auslegungsansatz hat u.

E. vor allem vier Vorziige:

1. Er ist schriftgemiss (dies ist hinreichend deutlich geworden und muss
nicht nochmals dargestellt werden).

2. Erermoglicht, dass die biblischen Texte dem konsequent-historischen Zu-
griff unverkiirzt ausgesetzt bleiben konnen und ist insofern — anders als die
in 2.2. dargestellten Ansitze — geeignet, das traditionskritische Anliegen
des lutherischen Schriftprinzips zu wahren. Damit ist u. E. deutlich, dass
wohl verstandene historische Exegese auf die rezeptionsgeschichtliche
Fragestellung nicht verzichten kann. Allerdings ist diese Aufnahme der
Rezeptionsgeschichte auch mit einer Notigung zur Erweiterung des Ge-
genstandsbereichs der biblischen Exegese verbunden: Es geht nicht mehr
nur die Schriften der Bibel in ihren primédren Kontexten, sondern auch um
ihr Applikationschicksal in sekundiaren Kontexten.

3. Durch diese Ausweitung des Gegenstandsbereichs der Exegese ist aber
zugleich — anders als bei den in 2.1 dargestellten Ansitzen — die Moglich-
keit einer fruchtbaren Kooperation von Bibelauslegung und Dogmatik si-
chergestellt. Denn die dogmatische Urteilsbildung wird dann nicht einfach
nur mit dem - fiir sich genommen gewiss theologisch belanglosen — sensus
literalis historicus konfrontiert, vielmehr ist es der rezeptionsgeschichtlich
angereicherte Bibeltext, den die Exegese gleichsam als systematisch-theo-
logische <Andockstelle> aufbereitet®,

4. Ein rezeptionsgeschichtlicher Zugang zu den biblischen Texten macht es
iiberdies moglich, dass auch die konsequent historisch interpretierte
Schrift nachvollziehbar als tragfihige Grundlage christlichen Glaubens
und Bekennens gelten kann. — Dies gilt freilich nur unter der Bedingung,
dass die Verbindlichkeit der Bibel fiir den christlichen Glauben nicht
mehr auf die Behauptung gestiitzt wird, die eigenen theologischen Uber-

Theologie?, in: Chr. Domen, Th. Soding, Eine Bibel — zwei Testamente, UTB 1893, 1995,
209-223.

% Natiirlich gilt in vielen Fillen, dass die Rezeptionsgeschichte biblischer Texte so
vielschichtig ist, dass ihre umfassende Aufarbeitung die Mdoglichkeiten der Exegese
sprengt. Die Bibelwissenschaft wird deshalb auf die Unterstiitzung durch Kirchen-, Dog-
men- und Theologiegeschichte angewiesen sein. Dass es interdisziplindren Bemiihens
bedarf, um «die Fiille der Lesarten aufzuarbeiten, die biblische Texte aus sich entlassen
haben», betont auch M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 93.



318 Rochus Leonhardt / Martin Rosel

zeugungen seien in der Heiligen Schrift nur aufgelesen worden; vielmehr
muss eine ausdriickliche Offenlegung der Kriterien hinzukommen, an de-
nen sich die je eigene Schriftrezeption und die davon abhiingige theologi-
sche Urteilsbildung orientiert.

Die zuletzt genannte Bedingung ist fiir eine zeitgemasse Schrifthermeneu-
tik im Kontext des lutherischen Protestantismus von grosser Bedeutung. Ihre
Annahme bedeutet zunidchst fiir die Bibelwissenschaft, dass der Metho-
denkanon der historisch-kritischen Exegese um die rezeptionsgeschichtliche
und -kritische Fragestellung zu erweitern ist. Als weitere Konsequenz ist eine
verdnderte Gestalt der reformatorischen Schriftlehre ins Auge zu fassen, die
als systematisch-theologische Entsprechung zur rezeptionsgeschichtlichen
Exegese verstanden werden kann. Zu dieser u. E. notwendigen Revision und
zu den sich daraus ergebenden Konsequenzen sollen im Folgenden einige
Hinweise formuliert werden®.

Zunichst ein Riickblick auf das in 2.2. behandelte protestantische Ver-
standnis der Schriftautoritédt. Fiir Harle konnte festgestellt werden: Er hélt
mit der reformatorischen Hermeneutik die Auffassung fest, dass es einen vom
Leser aufzufindenden Skopus der gesamten Bibel gibt, dass dieser Gesamt-
sinn im geisthaltigen Buchstaben der Schrift steckt, im kirchlichen Glaubens-
bekenntnis sowie den lutherischen Bekenntnissen verbindlich zusammenge-
fasst wurde und aller weiteren theologischen Urteilsbildung als norma nor-
mans vorgelagert ist. Dieser Befund ist hier zu ergénzen: Die in der historisch-
kritischen Forschung erarbeitete Einsicht in die Kontingenz der glaubensbe-
griindenden Grosse fiihrt Hirle auch zur Beriicksichtigung von Wahrneh-
mungs- und Auslegungszusammenhéingen, also zur Aufmerksamkeit auf die
Bedingungen, unter denen sich die Rezeption der Schrift vollzieht. Als beson-
ders fruchtbar erweist sich diese Beriicksichtigung in der Frage nach dem
Verhiltnis der christologisch definierten <Mitte der Schrift> zum Alten Testa-
ment: Weil, so heisst es, die Christen das Alte Testament nicht unabhingig
von Christus lesen kénnen, «gilt die Begriindung der Schriftautoritéit von Je-
sus Christus her aus christlicher Sicht tatsidchlich auch fiir das Alte Testa-
ment»®. Fiir das Judentum aber hat sich der Gehalt der im Alten Testament
bezeugten Gottesoffenbarung nicht von Christus her, sondern «anders er-
schlossen und muss von daher von ihm auch anders bestimmt werden als vom
Christentum»®’. Ahnlich bemerkenswerte Gedanken begegnen auch im Ab-
schliessenden Bericht des Okumenischen Arbeitskreises: «Texte der Bibel ha-
ben mehrere, wachsende und sich wandelnde Sinndimensionen: die urspriing-
liche und grundlegende zur Zeit seiner Formulierung und ersten Verlautba-

% Vgl. dazu auch R. Leonhardt, Unklarheit iiber die Klarheit der Schrift, 175ff.
6 W, Hirle, Dogmatik, 126.
7 A.a.0. 125f.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 319

rung, die um Folgeerfahrungen erweiterte noch in der Zeit der innerbibli-
schen Uberlieferung, die resultative Sinndimension alttestamentlicher Texte
im Lichte des Christusgeschehens und die aktuell jeweils heutige Sinndimen-
sion post Christum natum!»%

Der Gedanke, dass Texte ihren Sinn durch Rezeption dndern und erwei-
tern, ist der zeitgenossischen lutherischen Schriftlehre demnach keineswegs
fremd. Man wird weiter sagen konnen, dass schon die reformatorische
Schriftlehre durchaus fiir einen rezeptionsgeschichtlichen Zugang zur Bibel
offen ist. Denn Luther ldsst keinen Zweifel daran, dass es nicht der Text der
Schrift als solcher ist, dem soteriologische Bedeutung zukommt, sondern der
geisthaltige, vom glidubigen Leser als Wort Gottes rezipierte Text der Schrift.
Allerdings ist dieser fiir Luthers Schriftlehre so wichtige Aspekt in der prote-
stantischen Hermeneutik nach etwa 1550 zunéchst in den Hintergrund getre-
ten; vielmehr wurde einseitig und z. T. missverstindlich die soteriologische
Suffizienz der Schrift nun auch auf ihren Text als solchen bezogen. Aber man
muss zugleich sehen: Trotz der prinzipiellen Offenheit des lutherischen
Schriftprinzips fiir rezeptionsgeschichtliche Fragestellungen hat gerade auch
Luther eine bestimmte Realisierung des biblischen Textes mit dem Text
selbst identifiziert; das kirchliche Dogma in einer rechtfertigungstheologi-
schen Zuspitzung erschien ihm ganz offensichtlich gerade nicht als eine mog-
liche Interpretation, sondern als die einzig angemessene Deutung des gesamt-
biblischen Zeugnisses. Diese Identifikation (s)einer Schriftinterpretation mit
dem Sinn der Schrift als solcher konnte Luther um keinen Preis aufgeben;
denn wenn nicht ein Sinn der Schrift als solcher angenommen wird, der allen
menschlichen Rezeptionen massstéiblich vorgelagert ist, kann die Notwendig-
keit schriftexterner Auslegungsinstanzen nicht mehr erfolgreich bestritten
werden.

Gerade die Behauptung der Unmoglichkeit der Identifikation einer be-
stimmten Lesart des Textes mit dem Text selbst ist aber die Pointe und zu-
gleich eine unhintergehbare Einsicht der Rezeptionsésthetik und der an ihr
orientierten rezeptionsgeschichtlichen Forschung; insofern wird die Systema-
tische Theologie, wenn sie an die Einsichten der rezeptionsgeschichtlichen
Exegese konsequent ankniipfen will, zu einer Modifikation der protestanti-
schen Schriftlehre in der ihr von Luther gegebenen Gestalt genotigt sein.

Einen wichtigen Schritt hin zu dieser Umgestaltung hat E. Herms getan.
Herms verzichtet ausdriicklich auf die bei Hérle noch explizit festgehaltene
«Behauptung, dass die Schriften der Schrift sehr wohl die reale Synthese in
Gestalt eines einheitlichen Aussage- und Lehrgehaltes in sich selbst besit-
zen»®. Dagegen habe die historisch-kritische Forschung gezeigt, dass die res

% Verbindliches Zeugnis 111 320 (Nr. 65).
% E. Herms, Was haben wir an der Bibel? Versuch einer Theologie des christlichen
Kanons, JBTh 12 (1997) 99-152, hier 128.



320 Rochus Leonhardt/ Martin Rosel

scripturae gerade nicht der Bibel selbst entnommen werden kann, ja dass «die
Christuslehre des altkirchlichen Dogmas nicht die in den Schriften der ypodn
selbst enthaltene inhaltliche Einheit (reale Synthese) ihres Zeugnisses ist»"".
Es ist vielmehr «geistgewirktes Verstehen»’! der Schrift und der in ihr berich-
teten Geschichte, dem sich Christus als definitive Selbstoffenbarung Gottes
und damit als die eine <Mitte> des vielgestaltigen Kanons erschliesst. Die Fest-
stellung einer dem Glauben vorgegebenen Einheit und (dusseren) Klarheit
der Schrift ist danach nicht die Voraussetzung, sondern vielmehr die Folge
solchen geistgewirkten Verstehens’”,

Von grosser Bedeutung an der Position von Herms ist der Verzicht auf
den Gedanken einer quasi ontologischen Prioritdt des geisthaltigen dusseren
Bibelwortes gegeniiber seinem glidubigen Leser. Denn damit ist die Preisgabe
der traditionellen Identifikation der christlich-theologischen Deutung des bi-
blischen Textes mit dem biblischen Text selbst verbunden; diese Identifikati-
on wird zwar nicht vollig aufgegeben, aber sie hat nur noch den Charakter ei-
nes lediglich aus der Perspektive des Glaubens formulierbaren Postulats. Als
faktische — nicht unbedingt: Als intendierte — Pointe von Herms® Ansatz er-
gibt sich somit eine konsequente Offnung der protestantischen Schriftlehre
fiir rezeptionsgeschichtliche Fragestellungen, und insofern kann seine 7Theo-
logie des Kanons jedenfalls virtualiter als systematisch-theologisches Analo-
gon zur rezeptionsgeschichtlichen Exegese gelten™.

Was aber sind die Folgen fiir die Theologie, die sich aus dieser in weiter-
fiihrender Anlehnung an Herms formulierten Modifikation der protestanti-
schen Schriftlehre ergeben? Zunéchst: Wenn auf die Identifikation der christ-
lichen Deutung der Bibel mit der Bibel selbst verzichtet wird, ist eine an der
Schrift orientierte theologische Wissenschaft dazu angehalten, ihre vom Blick
auf das kirchliche Dogma geleitete Wahrnehmung der Bibel auszuweiten;
hinzukommen muss die Wahrnehmung ausserchristlicher Rezeptionsgestal-
ten des biblischen Zeugnisses. Mit der sich von daher nahelegenden Preisga-

"0 E. Herms, Was haben wir an der Bibel?, 129.
T A.a.0. 147.
Wenn nicht alles tduscht, ist das von Herms vorgetragene Verstindnis der reforma-
torischen Schriftlehre bereits in der Auffassung Hermann Rahtmanns vorgebildet; denn
auch nach dessen Lehre muss der den Glauben schaffende Heilige Geist «der Ordnung
nach eher im Gemiit des Menschen sein ... als die Schrift, wenn es zur gldubigen Schrifter-
kenntnis kommen soll» (H. Halverscheid, Lumen Spiritus prius quam Scriptura intellecta,
174). Allerdings war, wie bereits erwdhnt, Rahtmanns Lehre in der 1. Hilfte des 17. Jahr-
hunderts als «schwidrmerisch> zuriickgewiesen worden.

3 Vgl. dagegen M. Welker, Sozio-metaphysische Theologie und Biblische Theologie.
Zu Eilert Herms: <Was haben wir an der Bibel?>, JBTh 13 (1998) 309-322. Welker inter-
pretiert Herms® Ansatz kritisch als eine «Reduktion der Bedeutung des Kanons und der
Aufgabe einer Biblischen Theologie darauf, einer ... sozio-metaphysischen Einheitstheo-
rie oder -theologie nur ihre Grund- und Lieblingsgedanken zu liefern» (313). Welker sei-
nerseits mochte die Bibel als einen «pluralistischen Textbestand» (321) aufgefasst wissen.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 321

be des immer noch weithin beanspruchten christlichen Bibelmonopols wiirde
die Systematische Theologie einem im interreligiosen Dialog ldngst vollzoge-
nen Schritt folgen und ihn fiir ihre eigene Arbeit fruchtbar machen.

Hier liegt zweifellos die grosste Herausforderung, die sich fiir die prote-
stantische Theologie durch einen rezeptionsgeschichtlich angelegten Zugang
zur Schrift ergibt: Es geht darum, ausserkirchliche, nichtchristliche, ja nicht-
religiose Rezeptionsgestalten des biblischen Zeugnisses gerade auch systema-
tisch-theologisch als kompetente Gesprichspartner wahr- und ernstzuneh-
men. Solche Gesprichsbereitschaft impliziert keine Preisgabe des christli-
chen Wahrheitsanspruchs, wohl aber den Willen zur Verehrlichung der her-
meneutischen Verhiltnisse. Denn ein rezeptionsgeschichtlicher Zugang zur
Bibel erfordert es, den Rezeptionszusammenhang christlicher Schriftlektiire
ausdriicklich offenzulegen und als den Horizont dafiir anzuerkennen, dass
uns Christus als die eine Sachmitte der ganzen Schrift gilt. Jeder Rezeptions-
horizont ist aber unvermeidbar kontingent, d. h. andere Horizonte konnen zu
anderen Rezeptionen fiihren. Einen schlechthin privilegierten exegetischen
Standpunkt kann die christliche Bibelrezeption fiir sich daher nicht geltend
machen; tut sie dies dennoch, so besteht die Gefahr, dass am Ende F. Nietz-
sche Recht behilt, wenn er von den christlichen Exegeten sagt: «Sie bringen
thre Muthmaassungen so dreist vor wie Dogmen und sind tiber der Auslegung
einer Bibelstelle selten in einer redlichen Verlegenheit. Immer wieder heisst
es «ich habe Recht, denn es steht geschrieben — und nun folgt eine unver-
schamte Willkiirlichkeit der Auslegung, dass ein Philologe, der es hort, mitten
zwischen Ingrimm und Lachen stehen bleibt und sich immer wieder fragt: ist
es moglich! ist diess ehrlich? Ist es auch nur anstéindig?»". — Vorwiirfe dieser
Art konnen angesichts der gerade im Protestantismus kultivierten Aufge-
schlossenheit gegeniiber der philologischen Exegese nur durch den Verzicht
auf die Identifikation der christlichen Deutung der Bibel mit der Bibel selbst
serios und angemessen entkriftet werden.

In der deutschsprachigen Systematischen Theologie ist diese Konsequenz
noch kaum gezogen worden. Dies gilt in gewisser Weise auch dort, wo aus sy-
stematisch-theologischer Sicht rezeptionsisthetische Fragestellungen fiir das
Verstehen biblischer Textlektiire fruchtbar gemacht werden, wie etwa bei U.
Kortner. Fiir Kortner besteht die Pointe der rezeptionsisthetischen Perspek-
tive darin, dass sie es erlaubt, im biblischen Kanon eine «Kohérenz des Pluri-
formen» sichtbar zu machen; als der «Einheit stiftende Bezugspunkt des bib-
lischen Kanons in seiner Giinze» aber gilt ihm «das Wort «Christus>»”. — Die-

" F. Nietzsche, Morgenrothe (1881) 1 84 (KSA 3, 79,12-19).

> U.H.J. Kortner, Lector in Biblia. Schriftauslegung zwischen Rezeptionsisthetik und
vierfachem Schriftsinnin, WuD 21 (1991) 215-233, hier 229f. Dieser Text ist als Kap. 4 (88-
113) aufgenommen in: Ders., Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer Herme-
neutik, 1994. Vgl. auch ders., Historischer Jesus — geschichtlicher Christus. Zum Ansatz



322 Rochus Leonhardt/ Martin Résel

se Formulierung ist hochst vieldeutig. Sie kann einerseits verstanden werden
als Pladoyer fiir eine Bibelinterpretation im Rahmen der traditionellen Vor-
aussetzungen der reformatorischen Theologie, wobei allerdings die von der li-
terarischen Hermeneutik geltend gemachte «konstitutive Rolle des Lesers
beim Zustandekommen des moglichen Sinns jedes Textes» zu threm Recht
kommt’®; in Anlehnung an die bekannte Unterscheidung aus der Christologie
konnte man von einer «dogmatischen Hermeneutik von unten> sprechen. An-
dererseits kann die zitierte Formulierung ebenso verstanden werden als Pli-
doyer fiir eine Bibelinterpretation, die «das Wort «Christus>» nicht sofort ex-
klusiv reformatorisch-dogmatisch versteht, sondern von einer Offenheit fiir
Die neuen Gesichter Gottes geprigt ist, deren eklatante Differenzen gegen-
tiber den Vorgaben der kirchlichen Dogmen und der reformatorischen Be-
kenntnisschriften K.-P. Jorns in einer fiir manchen vielleicht bedriickenden
Deutlichkeit vor Augen gefiihrt hat”’. Ankniipfend an diese zweite Lesart
von Kortners Ansatz zielt der hier vorgeschlagene Weg darauf, durch den
neuen hermeneutischen Zugang die faktische Kontingenz der traditionellen
kirchlich-dogmatischen Bibelauslegung zu beriicksichtigen und theologisch
zu reflektieren. Zu einer solchen Reflexion gehodrt vor allem, dass die Per-
spektivitit jeder Schriftinterpretation wegen ihrer unvermeidlichen Bindung
an einen kontingenten Rezeptionshorizont zugestanden wird, eine Konzessi-
on, aus der sich unweigerlich der Verzicht auf eine <horizontgeleitete> Re-
striktion der Bibelauslegung ergibt. Damit wird nicht nur der Unverfiigbar-
keit der Wahrheit des Wortes Gottes angemessen Rechnung getragen, son-
dern zugleich wirklich Ernst gemacht mit der gerade von Luther so nach-
driicklich geforderten Abweisung schriftexterner Auslegungsinstanzen.
Diese Konsequenz ist um der Plausibilitit der christlichen Hermeneutik
willen u. E. unvermeidbar. Dass sie dennoch weitgehend vermieden wird bzw.
implizit bleibt, mag mit einer Irritation angesichts des Verlustes an gewohnter
Sicherheit zusammenhiéngen. Und in der Tat: Die Preisgabe des Anspruchs,
etwa mit Hilfe der kirchlichen Bekenntnisse tiber die Sachgemissheit exege-
tischer Einsichten entscheiden zu konnen, kann zu Verunsicherung Anlass
geben. Ungleich schwerer aber wiegen u. E. die Chancen, die sich fiir die pro-

einer rezeptionsisthetischen Christologie, in: Ders., K. Huizing, P. Miiller, Lesen und
Leben. Drei Essays zur Grundlegung einer Lesetheologie, 1997, 99-135, hier 133f.

* U.H.J. Kértner, Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer Hermeneutik,
15:

77 K.-P. Jorns, Die neuen Gesichter Gottes. Was die Menschen heute wirklich glauben
(1997), 21999. Eine Zusammenfassung der Ergebnisse bietet ders., Alte und neue Gesich-
ter Gottes, in: E. Biser, F. Hahn, M. Langer (Hg.), Der Glaube der Christen, Band 1: Ein
okumenisches Handbuch, 1999, 297-318. Jorns hat aufgrund seiner statistisch unterlegten
Feststellung, «dass das traditionell Christliche nicht mehr als nur noch einen Bodensatz
ausmacht», eine «Revision unserer theologischen Tradition» angemahnt (Die neuen
Gesichter Gottes, 211. 228).



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwiirtige Bibelauslegung 323

testantische Theologie durch die Preisgabe dieses ohnehin mit Aporien bela-
steten Anspruchs ergeben. Worin diese Chancen im Wesentlichen bestehen,
soll abschliessend in zwei Punkten dargestellt werden:

1. Als eine Chance kann die Moglichkeit einer Schiarfung des wissenschaft-
lichen Profils der Theologie im universitidren Diskurs begriffen werden: Der
Theologie kann eine massgebliche Rolle bei der interdisziplindren Aufarbei-
tung der kulturellen Préagekraft der biblisch-christlichen Tradition zuwach-
sen. Dabei ist die Einsicht vorausgesetzt, dass sich eine Relativierung des
christlichen Anspruchs auf alleinige Deutungshoheit der Bibel auch aufgrund
des unbestreitbar stetig zunehmenden gesamtgesellschaftlichen Bedeutungs-
schwundes der Kirche als Sozialgestalt nahelegt. Denn durch diesen Bedeu-
tungsschwund wird die Kontingenz des christlichen Rezeptionshorizonts un-
tibersehbar deutlich. Allerdings ist die Bibel als eine Sammlung literarischer
Texte weiter verbreitet als der christliche Glaube oder die Sozialgestalt Kir-
che; es wird sogar die Auffassung vertreten, die zunehmende Sékularitéit des
20. Jahrhunderts dokumentiere «eher ein Anwachsen als ein Abnehmen des
Einflusses der B. [sc. Bibel] als einer kulturellen Ikone»'.

Nun ist auch in einer zunehmend sidkularen Gesellschaft damit zu rechnen,
dass Nichtchristen die Bibel lesen und sich dariiber ernsthafte und verniinfti-
ge Gedanken machen, Gedanken, die in Kunst und Literatur, aber auch in
Film und Musik zum Ausdruck kommen und damit 6ffentlichkeitswirksam
werden — und dies manchmal in stirkerem Masse als die kirchliche Evangeli-
umsverkiindigung’. Die fachkundig-kritische Wahrnehmung solcher Rezep-
tionsformen der Bibel kann nicht nur den innerkirchlichen theologischen Dis-
kurs anregen und beleben, sondern zugleich einen wichtigen Beitrag zur
Selbstverstindigung der Gesellschaft leisten — und eben den interdisziplina-
ren Dialog iiber die theologischen Ficher hinaus fordern. Denn die seitens
der Theologie im Hinblick auf die biblische und die theologische Tradition
einzubringende Kompetenz kann fiir die sikularen Geisteswissenschaften
nicht weniger gewinnbringend sein, als es deren methodische Ansitze schon
jetzt fiir die Theologie sind.

2. «In dirftiger Zeit ist der Theologie eine erneute Konzentration auf die
biblischen Texte und das Problem ihrer Hermeneutik zu empfehlen»™. — So
sehr diesem Satz prinzipiell zuzustimmen ist, die Theologie wire bei der von
Kortner angemahnten hermeneutischen Konzentration schlecht beraten,

78 St. Prickett, Art. Bibel VIII (Kulturgeschichtlich), RGG* 1 (1998) 1443-1446, hier
1445.

" Die theologische Aufarbeitung sikularer Deutungsgestalten der biblisch-christli-
chen Tradition steht noch am Anfang und spielt bislang vorwiegend in der Praktischen
Theologie eine Rolle; vgl. etwa B. Schwarze, Die Religion der Rock- und Popmusik. Ana-
lysen und Interpretationen, 1997 (Praktische Theologie heute 28) oder Th. Gundlach, Bil-
der — Mythen — Movies: Gottesdienste zu Unterhaltungsfilmen der Gegenwart, PTh 83
(1994) 550-563.



324 Rochus Leonhardt / Martin Rosel

wenn sie sich von vornherein ausschliesslich im Rahmen der traditionellen
Auslegungsperspektiven verankern wollte. So ist der Bibel etwa im Jahrhun-
dert der Reformation ihre theologische Sprengkraft gerade durch eine Art
der Lektiire abgewonnen worden, die man als ergebnisoffen bezeichnen kann.
Im Hintergrund der reformatorischen (Wieder-) Entdeckung der Bibel stand
einerseits eher ein Unbehagen an dem, was damals als sachgerechtes Schrift-
verstdndnis galt — und andererseits das Vertrauen darauf, dass die Bibel mehr
und Hilfreicheres zu sagen hat, als bislang in ihr gefunden worden war. Das
oben erwihnte «Anwachsen ... des Einflusses der B. als einer kulturellen [ko-
ne»®! trotz zunehmender Sikularitiit kann durchaus als ein Indiz dafiir gelten,
dass ein solches Vertrauen auch in der heutigen Zeit vorhanden ist.

Es ist also eine gerade nicht dogmatisch normierte Exegese gewesen,
durch die etwa Luther der Heiligen Schrift Einsichten soteriologischen Ran-
ges abgewonnen und zugleich einen Massstab fiir die theologische Beurtei-
lung der ihm vorgegebenen Auslegungstradition entwickelt hat. Schon von
daher spricht alles dafiir, dass nur eine zunéchst ergebnisoffene erneute Kon-
zentration auf die Heilige Schrift die notwendige Bedingung dafiir abgeben
kann, dass sich die biblischen Texte auch unter gegenwirtigen Bedingungen
als tragfihige Grundlage christlichen Glaubens und Bekennens bewihren.
Die durch eine Aufnahme rezeptionsgeschichtlicher Einsichten erzwungene
Preisgabe der christlichen Deutungshoheit fiir die Bibel eréffnet so neu die
Chance zu wirklich authentischer theologischer Urteilsbildung aufgrund ei-
nes Auslegungsprozesses, der wirklich nicht durch dogmatische oder be-
kenntnismiissige Vorgaben prijudiziert ist”. Und da die Texte der Bibel, re-
zeptionsgeschichtlich betrachtet, «weiterhin ein noch nicht erschopftes Sinn-
potential in sich tragen»™, eroffnet sich als vielleicht verheissungsvollste Per-
spektive der hier angeregten Form zeitgemisser Schrifthermeneutik die
Aussicht, dass die Bibel noch einmal spannender wird.

Rochus Leonhardt/ Martin Rosel, Rostock

% U.H.J. Kortner, Theologie in diirftiger Zeit. Die Aufgabe der Theologie und das
Problem einer biblischen Hermeneutik im gegenwiértigen Kontext von Kirche und Gesell-
schaft (1996), JBTh 12 (1997) 153-179, hier 178.

81 St. Prickett, Art. Bibel VIII (Kulturgeschichtlich), 1445.

8 Vgl. nochmals W. Hirle, Dogmatik, 139.

8 K. Koch, Rezeptionsgeschichte als notwendige Voraussetzung einer biblischen
Theologie, 154.



	Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung : ein interdisziplinärer Gesprächsbeitrag zur zeitgemässen Schrifthermeneutik

