
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 56 (2000)

Heft: 4

Artikel: Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung : ein
interdisziplinärer Gesprächsbeitrag zur zeitgemässen
Schrifthermeneutik

Autor: Leonhardt, Rochus / Rösel, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige
Bibelauslegung.

Ein interdisziplinärer Gesprächsbeitrag zur zeitgemässen
Schrifthermeneutik*

Hans-Friedrich Weiß zum 70. Geburtstag

Einleitung

Das reformatorische Schriftprinzip in seiner auf Luther zurückgehenden
Gestalt ist für das theologische Selbstverständnis des deutschen Protestantismus

bis in die Gegenwart von grosser Bedeutung. Deutlich wird dies einerseits

am ungebrochenen Interesse an Luthers Schriftlehre, das oft verbunden
ist mit dem Versuch, ihre Aktualität auch unter gegenwärtigen Bedingungen
zu erweisen; die zwei vielleicht wichtigsten Beiträge dieser Art aus der Zeit
seit 1990 stammen von J. Baur und E. Herms1. Deutlich wird die nachhaltige
Relevanz des reformatorischen Schriftprinzips andererseits an dem Bemühen,

das dahinter stehende theologische Anliegen im Dialog mit der Rö-
misch-Katholischen Kirche zum kontroverstheologischen Thema der
Schriftautorität zu wahren; hingewiesen sei hier vor allem auf die vom Ökumenischen

Arbeitskreis erarbeitete Gemeinsame Erklärung1 sowie auf den 1998

publizierten Abschliessenden Bericht des Arbeitskreises, der das 1986 begonnene

Projekt Verbindliches Zeugnis zu einem vorläufigen Abschluss bringt3.

*
Ausgangspunkt der Entstehung des vorliegenden Textes war eine von den Verfassern

gemeinsam verantwortete Lehrveranstaltung an der Theologischen Fakultät der Universität

Rostock. Der Aufsatz ist Hans-Friedrich Weiß zu seinem 70. Geburtstag am 2.10.1999

gewidmet, der in seiner Arbeit stets den Blick über die engeren Grenzen seines Faches
hinaus geweitet hat.

1 J. Baur, Sola Scriptura - historisches Erbe und bleibende Bedeutung, in: Ders.,
Luther und seine klassischen Erben. Theologische Aufsätze und Forschungen, 1993, 46-

113; E. Herms, Äußere und innere Klarheit des Wortes Gottes bei Paulus, Luther und
Schleiermacher, in: Chr. Landmesser, H.-J. Eckstein, H. Lichtenberger (Hg.), Jesus Christus

als die Mitte der Schrift. Studien zur Hermeneutik des Evangeliums, BZNW 86 (1997)
3-72 (bes. 3-49).

2 Ökumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen, Kanon -
Schrift - Tradition. Gemeinsame Erklärung, in: W. Pannenberg, Th. Schneider (Hg.),
Verbindliches Zeugnis I (Kanon - Schrift - Tradition), DiKi 7 (1992) 371-397.

3 Ökumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen. Schriftverständnis

und Schriftgebrauch. Abschliessender Bericht, in: W. Pannenberg, Th. Schneider
(Hg.), Verbindliches Zeugnis III (Schriftverständnis und Schriftgebrauch), DiKi 10 (1998)
288-389.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 299

Dieser anhaltenden Bedeutung der reformatorischen Schriftlehre im
theologischen Bewusstsein des Gegenwartsprotestantismus steht jedoch die
erstmals 1962 von W. Pannenberg ausdrücklich festgestellte Krise des
Schriftprinzips4 gegenüber, eine Krise, von deren wirklicher Bewältigung u. E.
bislang nicht die Rede sein kann. Als das deutlichste Krisensymptom muss wohl
das nach wie vor ungebremste Auseinanderdriften der historischen und der
systematischen Fächer innerhalb der wissenschaftlichen Theologie gelten,
eine Konsequenz des schon vor mehr als 100 Jahren von E. Troeltsch
festgestellten Dualismus von historischer und dogmatischer Methode in der
Theologie5.

Die beiden genannten Beobachtungen - anhaltende Relevanz des
Schriftprinzips bei unbewältigter Krise - bilden den Ausgangspunkt der folgenden
Überlegungen. Diese verstehen sich als ein interdisziplinärer Gesprächsbeitrag

zu der Frage: Wie kann die Bibel dem kosequent-historischen Zugriff
unverkürzt ausgesetzt bleiben und zugleich nachvollziehbar als tragfähige
Grundlage christlichen Glaubens und Bekennens gelten?

1. Ausprägung und Krise des reformatorischen Schriftprinzips

Das reformatorische Schriftprinzip entsprang dem Bedürfnis nach einer
unbezweifelbar zuverlässigen Glaubensgrundlage sowie der Erfahrung, dass
sich die Bibel als eine solche Trost und Heilsgewissheit schaffende Grösse
erwiesen hatte. Dieses Bedürfnis und diese Erfahrung fanden ihren theoretischen

Ausdruck in der Behauptung der Klarheit der Schrift sowie der Bestreitung

der Notwendigkeit schriftexterner Auslegungsinstanzen - allein die
Schrift (sola scriptum) sollte und konnte die Eleilsgewissheit schaffende
Glaubenszuversicht garantieren. Verbunden mit dieser Kritik an allen ausserbibli-
schen Traditionen war die Orientierung der Exegese am Literalsinn der
biblischen Texte im Interesse einer Ausschaltung subjektiver Auslegungswillkür.

Das Schriftprinzip implizierte bei M. Luther jedoch nicht nur eine Kritik
an der ausserbiblischen Tradition, sondern zugleich eine innerbiblische
Kanonkritik: Kriterium für die theologische Angemessenheit eines biblischen
Buches ist danach nicht primär seine formale Zugehörigkeit zum Kanon, dessen

Umfang im lutherischen Protestantismus nie definiert worden ist, sondern
vor allem seine inhaltliche Übereinstimmung mit der einen Sache der gesamten

Schrift {res scripturae), ihrem Zentralanliegen, dessen Erkenntnis dem

4 W. Pannenberg, Die Krise des Schriftprinzips (1962), in: Ders., Grundfragen
systematischer Theologie 1 (1967) 11-21.

5 E. Troeltsch, Ueber historische und dogmatische Methode in der Theologie (1898),
in: Ders., GS 2 (1913) 729-753; vgl. zum Problem: R. Leonhardt, Unklarheit über die Klarheit

der Schrift. Skeptische Überlegungen zum protestantischen Schriftprinzip, BThZ 16

(1999) 157-183, hier 172-175.



300 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

Glaubenden Trost und Heilsgewissheit vermittelt. Dabei ging Luther aus von
Christus als der Mitte der Schrift - und damit von der Identität der res scrip-
turae mit den Aussagen des christlichen Glaubensbekenntnisses6.

Dass Luther einerseits die Christusbezogenheit der gesamten Schrift lehrte

und andererseits Wert auf eine am Literalsinn orientierte philologische
Exegese legte, führte, andeutungsweise schon bei ihm selbst, unübersehbar
aber in der ersten umfassenden Gesamtdarstellung der protestantischen
Hermeneutik, der Clavis Scripturae Sacrae (1567) des M.F. Illyricus, zu einem un-
verbundenen Nebeneinander von philologisch-grammatischer Methodik zur
Behandlung der Bibel als literarischem Dokument und der dogmatischen
oder erbaulichen Lehre von der Bibel als Wort Gottes7.

Dass die Problematik dieses Nebeneinanders bereits vor der Durchsetzung

der historisch-kritischen Forschung bewusst geworden ist, zeigt die
Schriftlehre der Altprotestantischen Orthodoxie. Denn die hier formulierte
Inspirationslehre lässt sich plausibel als der Versuch interpretieren, eine
Verbindung zwischen den beiden unterschiedlichen Annäherungsweisen an die
Bibel herzustellen: Im Zusammenhang mit der Lehre vom testimonium Spiritus

sancti internum sichert die Lehre von der Verbalinspiration ab, dass die
am Literalsinn orientierte philologische Exegese tatsächlich zur Einsicht in
die Christusbezogenheit der gesamten Schrift führt, ja sogar führen muss - ist
doch der eigentliche Autor jedes einzelnen Wortes der Schrift streng identisch

mit dem dreieinigen Gott des christlichen Glaubensbekenntnisses. Diese

Deutung passt auch zu der (in der neueren Behandlung der protestantischen

Theologiegeschichte u. E. oft zu wenig berücksichtigten) Einsicht, dass

die Formulierung der orthodoxen Inspirationslehre keinesfalls nur eine
Reaktion auf die katholische Betonung der Unverzichtbarkeit einer schriftexternen

Auslegungsinstanz (Tradition, Lehramt) darstellt, sondern zugleich das

Ergebnis innerprotestantischer Kontroversen zum Verhältnis von Wort und
Geist ist, Kontroversen, die in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts im Raht-
mannschen Streit eskalierten8.

6 Eine neuere Auswahl der wichtigsten Sekundärliteratur zur Schriftlehre Luthers ist
angeführt bei B. Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem
systematischen Zusammenhang, 1995, 204; zu ergänzen ist diese Zusammenstellung noch
um die hier in Anm. 1 genannten Beiträge.

7 1968 hat L. Geldsetzer eine Auswahlausgabe dieses Textes mit deutscher Übersetzung

veranstaltet: M.F. Illyricus, De ratione cognoscendi sacras litteras / Über den
Erkenntnisgrund der Heiligen Schrift, Lateinisch-deutsche Parallelausgabe, übersetzt,
eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Lutz Geldsetzer, Instrumenta philosophica -
Series hermeneutica 3 (1968); allerdings handelt es sich lediglich um die Abschnitte 1-4

aus dem 1. Traktat des zweiten Teils der Clavis (II 1,1-4).
8 Vgl. dazu H. Halverscheid, Lumen Spiritus prius quam Scriplura intellecta.

Hermann Rahtmanns Kritik am lutherischen Schriftprinzip, Diss, masch. Marburg 1971, sowie

jetzt die Hinweise bei W.D. Hauschild, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte 2

(Reformation und Neuzeit), 1999,435-438.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 301

Es ist offensichtlich, dass sich aus dem philologisch-grammatischen Interesse

der protestantischen Hermeneutik eine dogmatisch motivierte Aufwertung

der Exegese ergeben musste. Natürlich kann man mit guten Gründen
bestreiten, dass eine direkte Linie von Luther zur historisch-kritischen
Forschung führt; besonders deutlich tut dies H. Graf Reventlow9. Aber man kann
schwerlich leugnen, dass sich jenes exegetische Interesse, das dann zur
historisch-kritischen Forschung führte, jedenfalls auch aus den schrifttheologischen

Voraussetzungen Luthers und seiner Nachfolger ergeben musste10.

Und gerade der Protestantismus hat ganz überwiegend die historisch-kritische

Schriftauslegung als legitime Erbin und insofern als spezifisch neuzeitliche

Gestalt des reformatorischen Schriftprinzips behauptet und verteidigt.
Nun hat freilich gerade diese legitime Erbin des protestantischen

Schriftprinzips dessen Krise herbeigeführt. Dies geschah dadurch, dass die Exegese
nicht dauerhaft auf ihre dienende Funktion hinsichtlich theologischer Lehr-
und Urteilsbildung, auf ihre Funktion als notwendige Bedingung theologischer

Erkenntnis, beschränkt blieb. Man kann vielmehr für die Zeit seit der
Aufklärung von einer Ausdifferenzierung der Exegese aus dem theologischen

Kontext sprechen; ein klassisches Dokument für diesen Vorgang ist J.

P. Gablers berühmte Altdorfer Antrittsvorlesung von 1787". Wissenschaftliche

Bibelexegese zeichnet sich seitdem durch methodischen Atheismus aus;
sie agiert, wie bis in die Gegenwart immer wieder - zuletzt durch M. Oeming
- hervorgehoben wurde, etsi deus non daretur12.

Dieser methodische Atheismus der historisch-kritischen Forschung hat
Vorteile. Er hat der biblischen Exegese im interdidziplinären Diskurs
wissenschaftliche Anerkennung gesichert und den Eindruck einer protestantischen

9 Vgl. H. Graf Reventlow, Wurzeln der modernen Bibelkritik, in: Ders., W. Spam, J.

Woodbridge (Hg.), Historische Kritik und biblischer Kanon in der deutschen Aufklärung,
Wolfenbütteler Forschungen 41 (1988) 47-63, hier 52. 58. 62.

IU Das wird mit Recht hervorgehoben bei H. Weder, Art. Bibelwissenschaft II: Neues
Testament, RGG4 1 (1998) 1529-1538: «Luther bestand (gerade gegen Erasmus) darauf,
dass der Sinn eines Textes mit den Mitteln der Grammatik und der Beachtung des
Sprachgebrauchs erkannt werden kann. Daraus folgt die für die Folgezeit sehr wichtige herme-
neutische Annahme, dass die Schrift mit den Mitteln der Vernunft verstanden werden
kann» (1532).

11 J.R Gabler, Oratio de iusto discrimine theologiae biblicae et dogmaticae regundis-
que utriusque finibus (30. 03. 1787), in: Ders., Kleinere theologische Schriften, hg. von
Th.A. Gabler und J.G. Gabler, Band 2 (1831) 179-198 (dt. bei O. Merk, Biblische Theologie

des Neuen Testaments in ihrer Anfangszeit. Ihre methodischen Probleme bei Johann
Philipp Gabler und Georg Lorenz Bauer und deren Nachwirkungen, MThSt 9 (1972) 273-
284). Vgl. dazu vor allem die Interpretation von R. Knierim, On Gabler, in: Ders., The
Task of Old Testament Theology, 1995, 495-556, sowie L.T. Stuckenbruck, Johann Philipp
Gabler and the Delineation of Biblical Theology, in: Scottish Journal of Theology 52

(1999) 139-157.
12 M. Oeming, Biblische Hermeneutik. Eine Einführung, 1998,42-46.



302 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

Aufgeschlossenheit für die Moderne befördert. Doch auch die Nachteile des
methodischen Atheismus moderner Bibelexegese liegen auf der Hand. Denn
es besteht die Gefahr, dass ihre Ergebnisse theologisch belanglos bleiben.
Während sich für Luther aus der Konfrontation mit den biblischen Texten
Einsichten soteriologischen Ranges ergaben, weist die historisch-kritische
Forschung höchstens auf die exegetische Problematik der christlichen Sote-
riologie und anderer traditioneller Theologoumena hin. Es kommt - gleichsam

im Gegenzug zur oben erwähnten dogmatisch motivierten Aufwertung
der Exegese - jetzt zu einer exegetisch motivierten Abwertung der Dogmatik,
zumindest aber zu einer exegetisch korrekten Vergleichgültigung des
Dogmatischen. Aus dem unverbundenen Nebeneinander von Exegese und
Dogmatik wird also im Zeichen der historisch-kritischen Forschung zunehmend
ein Gegeneinander Während die Bibelwissenschaften der Dogmatik oft
mangelnde Berücksichtigung exegetischer Kenntnisse vorwerfen, beklagt die
Dogmatik häufig die Beschränkung der exegetischen Fächer auf die historische

Dimension. Die Ausdifferenzierung der historischen Disziplinen der
Theologie, vor allem der Bibelexegese, hat also das eingangs erwähnte
Auseinanderdriften der historischen und der systematischen Fächer befördert
und so zu einer Gefährdung der Einheit der Theologie geführt.

Worin besteht nun genau das Problem im Verhältnis zwischen kritischer
Exegese und Dogmatik? - Ganz allgemein kann von einer durch die neuere
exegetische Forschung ausgelösten Verunsicherung jener Grundlagen
gesprochen werden, die in der protestantischen Hermeneutik als zuverlässig
vorausgesetzt worden waren. Diese Verunsicherung betrifft einerseits Umfang

und Gestalt der scriptura (A) sowie andererseits die eine Sachmitte der
gesamten Schrift (B).

A: Umfang und Gestalt der scriptura. Hier sind die grossen Textfunde dieses Jahrhunderts

zu nennen, deren Konsequenzen zunehmend deutlicher geworden sind. Bereits mit
der Auffindung der Geniza in der Kairoer Ben Esra-Synagoge 1894 wurde zum einen deutlich,

dass es eine grössere Bandbreite von Lesarten innerhalb der hebräischen
Bibelhandschriftenüberlieferung gegeben hat13. Hinzu kam die Tatsache, dass in der Geniza auch
Fragmente von fünf Handschriften des hebräischen Sirach-Buches gefunden wurdenl4. Das

belegt, dass das Werk dort in hohem, wenn nicht kanonischem Ansehen gestanden haben
muss, was auch den vielfältigen Bezugnahmen auf das Sirachbuch in der rabbinischen
Literatur und jüdischen Liturgie zu entnehmen ist15.

Im Jahre 1902 wurde dann das Blatt des Papyrus Nash zugänglich, das lange Zeit als
ältester erhaltener Bibeltext (2. oder 1. Jahrhundert v. Chr.) galt. Es enthält den Dekalog in
einer aus Ex 20 und Dl 5 gemischten Textform, dem Dt 6,4f. folgt. Offenbar handelt es sich

um einen liturgischen Text, dessen textkritischer Wert nicht allzu hoch einzuschätzen ist16.

13 Vgl. dazu E. Würthwein, Der Text des Alten Testaments, 51988, 24.
14 Dazu noch immer P. Kahle, The Cairo Geniza, 1947.
15 Vgl. J. Marböck, Art. Jesus Sirach (Buch), in: NBL II (1995) 338-341.
16 E. Tov, Der Text der Hebräischen Bibel, 1997,99, Abbildung bei E. Würthwein, Der

Text des Alten Testaments, 147.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 303

Doch es ist von Bedeutung, dass selbst bei einem so wichtigem Text wie dem Dekalog der
Textbestand nicht festgelegt war, denn die Reihenfolge des 6. und 7. Gebots wurde
vertauscht, das Schema wurde zudem mit einem Satz eingeleitet, der sonst nur in der LXX
erhalten ist.

Die durch diese frühen Funde zaghaft angedeuteten Probleme - Umfang des Kanons
und Gestalt des Textes - wurden durch die beinahe zeitgleich (1945 und 1947) erfolgten
Textfunde von Nag Hammadi und Qumran überdeutlich17; hinzu kamen weitere Ausgrabungen

in der Judäischen Wüste wie im Wadi Muraba'at oder auf Masada. Bei allen
Problemen im einzelnen lassen sich zwei Konsequenzen aus den nun zugänglichen Materialien
formulieren:
(1) Offenbar war der Umfang des Kanons in der Antike zumindest an den Rändern nicht
eindeutig festgelegt18. Diese Behauptung lässt sich naturgemäss nur als Vermutung formulieren,

da es aus der Zeit um die Zeitenwende keine detaillierte Kanonsliste gibt. Doch lässt
sich bereits aus den Schriftverweisen des NT entnehmen, dass damals auch andere als die
im späteren rabbinischen oder alexandrinischen Kanon gesammelten Schriften als kanonisch

angesehen wurden, etwa das Henochbuch und erneut Jesus Sirachw. Die Qumran-
Gemeinde hat zudem noch andere Schriften als autoritativ gewertet, so das Jubiläenbuch,
Henoch-Schriften oder die Tempelrolle. Hinzu kamen die eigenen Schriften dieser Gruppe,

vor allem die sogenannte Sektenregel, die das Eschaton beschreibende Kriegsrolle oder
liturgische Texte wie die Hodayot oder die Sabbatlieder2". Aus den Nag Hammadi-Texten
ist besonders das sogenannte Thomasevangelium zu nennen, durch das nun belegbar ist,
dass es eine Sammlung von Logien ohne erzählerischen Kontext gegeben hat, wie man sie

für die Quelle Q immer angenommen hatte.
(2) Die erhaltenen Bibelhandschriften aus Qumran zeigen teilweise eine grosse Bandbreite
innerhalb der Überlieferung des Textes. Um nur an die wichtigsten Beispiele zu erinnern:
Offenbar spiegeln die erhaltenen Jeremia-Fragmente die kürzere Form des Buches wider,
die bereits aus der LXX bekannt war21. Die verschiedenen Psalmrollen stimmen zwar in
der Regel bei der Anordnung der Psalmen 1-89 überein, weichen aber von da an charakteristisch

voneinander ab; offenbar war nur die Reihenfolge der ersten 3 Bücher festgelegt
gewesen22. Rechnet man zu diesem Befund noch die ebenfalls lange bekannten Differenzen

zwischen hebräischer und LXX-Textüberlieferung bei vielen anderen Schriften hinzu,
so bleibt der Schluss unausweichlich, dass - von der Tora abgesehen - um die Zeitenwende
sowohl der Umfang als auch die konkrete Gestalt der scriptura nicht wirklich festgelegt
waren.

B: Die eine Sachmitte der gesamten Schrift. Von dem unter A. genannten Problem ist
freilich das Schriftprinzip des lutherischen Protestantismus nur eingeschränkt betroffen.
Natürlich ging und geht das Luthertum grundsätzlich von der Normativität der als kano-

17 Über Fundumstände und Bearbeitungsprobleme informiert allgemeinverständlich
W. Ekschmitt, Ugarit - Qumran - Nag Hammadi. Die grossen Schriftfunde zur Bibel,
1993.

18 Zur Fragestellung vgl. die Beiträge in: JBTh 3, 1988 (Zum Problem des biblischen
Kanons).

19 Vgl. hierzu etwa J.A. Sanders, Canon and Community. A Guide to Canonical Criticism,

1984.
20 Zur Orientierung über die einzelnen Schriften vgl. H. Stegemann, Die Essener,

Qumran, Johannes der Täufer und Jesus, 1993 und Folgeauflagen.
21 Zur Diskussion dieser Frage vgl. jetzt G. Fischer, Zum Text des Jeremiabuches, Bibl

78 (1997) 305-328 (mit weiterer Literatur).
22 Dazu P.W. Flint, The Dead Sea Psalms Scrolls and the Book of Psalms, STDJ 17

(1997).



304 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

nisch überlieferten Schriften aus. Aber es hat, wie schon erwähnt, den Umfang des Kanons
nie im Einzelnen verbindlich festgelegt. Diese wichtige Differenz sowohl gegenüber dem
Römischen Katholizismus21 als auch gegenüber dem Reformierten Protestantismus24 hat
ihre Wurzel in der Konzentration Luthers auf die seiner Auffassung nach am Wortlaut der
biblischen Texte unzweideutig ablesbare eine Sachmitte der gesamten Schrift. Dieses
Zentralanliegen der Schrift kommt freilich nicht in allen als kanonisch überlieferten Texten
gleichermassen deutlich zum Ausdruck, sondern stellt vielmehr einen Leitfaden für die
rechte theologische Beurteilung der einzelnen Texte dar. Von daher ist Luthers Schriftlehre

frei von dem Zwang, Umfang und Gestalt der scriptura verbindlich feststellen zu müssen;

die kanonischen Bücher sind daran zu erkennen, dass sie «Christum predigen und trey-
ben» (WA.DB 7, 384,26).

Das Problem ist aber, und hier wird die lutherische Schriftlehre zweifellos empfindlich
getroffen, dass die historische Exegese eine sich aus den Texten als solchen ergebende
Sachmitte der gesamten Schrift nicht übriggelassen hat. Dies ist das Ergebnis des konsequent

historischen Zugangs der Bibelauslegung seit der Aufklärung: Am Ende eines
Erkenntnisweges, auf dem die innerhalb von etwa 1000 Jahren entstandenen Texte der Bibel
als Dokumente einer vergangenen Zeit gewürdigt und zu verstehen versucht werden, steht
der Eindruck einer irreduziblen Pluralität. Die verschiedenen res [Plural!] scripturarum
sind nicht von sich selbst her auf eine einzige res scripturae hin harmonisierbar. Um in den
Schriften des Alten und Neuen Testaments das eine authentische Offenbarungszeugnis des
dreieinen Gottes zu finden, der in Christus Mensch geworden und für unsere Sünden
gestorben ist, muss vielmehr jener geistgewirkte Glaube schon vorausgesetzt werden, der
doch durch die Begegnung mit der Schrift erst geweckt werden soll. Für Luther selbst mus-
ste sich hier noch keine Schwierigkeit ergeben, da er die kirchliche Lehre tatsächlich unmittelbar

im Buchstaben der Schrift finden konnte: «Scriptura simpliciter confitetur trinitatem
Dei et humanitatem Christi et peccatum irremissibile» (WA 18, 608,5-7). Solche Unmittelbarkeit

ist durch die historisch-kritische Forschung aber irreversibel destruiert. Dass etwa
die alttestamentlichen Propheten Christum treiben, kann unter diesen Bedingungen nur
dann noch behauptet werden, wenn man jene schriftexternen Auslegungsinstanzen wieder
zulässt, die Luther durch sein sola scriptura gerade ausschliessen wollte.

Um die exegetisch destruierte Einheil der Schrift dogmatisch zu retten, muss also das

Schriftprinzip in ein protestantisches Traditionsprinzip verwandelt werden. Dies ist in der
Tat die Pointe der meisten gegenwärtigen Interpretationen der reformatorischen Schriftlehre;

davon wird noch die Rede sein.

Mit der letzten Bemerkung zu einer bestimmten Art der Verarbeitung der
Krise des Schriftprinzips ist bereits die Überleitung zum folgenden Abschnitt
vollzogen, in dem verschiedene u. E. bemerkenswerte Strategien des <Krisen-

managements> in der gegenwärtigen Theologie vorgestellt werden.

23 Die lehramtliche Festlegung des Kanonumfangs im Katholizismus erfolgte im Tri-
dentiner Dekret über die Annahme der heiligen Bücher und der Überlieferungen
(angenommen am 8. April 1546); vgl. DH 1501-1505, bes. 1502f.

24 Die erste Kanonliste in einer reformierten Bekenntnisschrift findet sich in Artikel 3

der hugenottischen Confession de foy (Confessio Gallicana; 1559); vgl. BSRK 222,4-24.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 305

2. Strategien der Problemlösung im Protestantismus der Gegenwart

Die dargestellte Schwierigkeit im Verhältnis von Bibelauslegung und
Dogmatik infolge der Krise des Schriftprinzips wird in der protestantischen
Theologie unterschiedlich intensiv empfunden. Über die Dringlichkeit und
die mögliche Form einer Problembewältigung besteht deshalb auch keine
Übereinstimmung. Angesichts der gegenwärtigen Situation der Bibelwissenschaft

lassen sich - stark vergröbernd - aus exegetischer Perspektive drei
Modelle des Umgangs mit dem beschriebenen Dilemma formulieren25. Für die
beiden ersten Modelle kann im Bereich der Systematischen Theologie - mehr
oder weniger deutlich - je eine analoge Bewältigungsstrategie festgestellt
werden.

2.1. Bibelauslegung und Dogmatik in bewusstem Gegensatz

Dem dargestellten Problem kann seitens der Exegese leicht durch
Verdrängung begegnet werden. Denn der methodische Atheismus der historischkritischen

Forschung erlaubt es, die Frage nach aktueller Anwendbarkeit und
theologischer Verbindlichkeit biblischer Texte zu suspendieren. Statt dessen

beschränkt man sich auf eine rein historische Wahrnehmung der Bibel und
versucht ausschliesslich, das redaktionelle Wachstum und den mutmasslich
ursprünglichen Sinn der Texte nachzuzeichnen. Dies lässt sich besonders an
der vor allem in der deutschsprachigen Exegese üblichen Hochschätzung der
literarkritischen und redaktionsgeschichtlichen Arbeitsweise ablesen. Hier
werden die Texte gegenwärtig in einer so differenzierten Weise bearbeitet,
dass die Ergebnisse der Studien selbst bei gleichartigem methodischen Ansatz

kaum noch miteinander kompatibel sind. Damit besteht die Gefahr der
Beliebigkeit. Es genügt, exemplarisch auf die aktuellen Studien zum
Ezechielbuch von Th. Krüger und K.-F. Pohlmann zu verweisen26. Der dem Ziel
der Reihe nach für ein breiteres Publikum gedachte Ezechiel-Kommentar in
der Reihe Das Alte Testament Deutsch von K.-F. Pohlmann stellt die Erklärung

dessen, wie der Text zu verstehen ist, in den Hintergrund, statt dessen
wird nachgezeichnet, wie er mutmasslich gewachsen ist27.

Diese Herausstellung weniger Arbeiten stellt zugegebenermassen einen
Akt der Ungerechtigkeit gegenüber den Autoren dar, denn die Beispiele lies-

25 Vgl. dazu auch die von M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 45, erhobenen drei
Auswege aus der von ihm diagnostizierten Krise der historisch-kritischen Methode, die
beinahe deckungsgleich mit den hier vorgetragenen Modellen sind.

26 Th. Krüger, Geschichtskonzepte im Ezechielbuch, BZAW 180 (1989); K.F.
Pohlmann, Ezechielstudien. Zur Redaktionsgeschichte des Buches und zur Frage nach den
ältesten Texten, BZAW 202 (1992).

27 Der Prophet Hesekiel/Ezechiel. Kapitel 1-19, ATD 22,1, 1996. Vgl. die Rezension
von B. Lang, JBL 117 (1998) 524-526, der sich vergleichbar zu dem hier Vorgetragenen
äussert.



306 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

sen sich problemlos vermehren. Das gleiche Phänomen ist im Übrigen auch
bei der Konzentration mancher Forscher auf historisch-archäologische
Fragestellungen zu beobachten28.

Diese Richtung der zeitgenössischen Exegese steht aufgrund ihres Interesses

am Literalsinn der biblischen Texte durchaus in der Tradition der
reformatorischen Hermeneutik; das mit dem sola scriptum ursprünglich auch
verbundene Interesse, die Vielfalt der biblischen Texte von einem Einheitsgrund
her verständlich zu machen, ist dabei allerdings verloren gegangen und die
Dimension der scriptum zugunsten der Suche nach dem mutmasslichen
Ursprungssinn der Einzeltexte aufgegeben worden. Eine echte Kooperation der
theologischen Fächer untereinander ist durch diese Beschränkung der Exegese

auf den primären Kontext der biblischen Schriften nicht mehr möglich und
bleibt höchstens als leeres Postulat erhalten. So wird aber das oben beschriebene

Dilemma im Verhältnis von Bibelauslegung und Dogmatik gerade nicht
gelöst, sondern immer weiter radikalisiert. Von daher gewinnt die These an
Plausibilität, dass die gegenwärtige Geringschätzung exegetischer Fragestellungen

und Ergebnisse in Theologie und Kirche mit dieser Konzentration auf
(literar-)historische Gesichtspunkte zu tun hat. Dem entspricht auch die häufig

zu machende Beobachtung, dass Exegeten, die sonst diachron arbeiten,
einen völlig anderen, nahezu holistischen Zugang wählen, sobald sie sich in
interdisziplinären Zusammenhängen äussern29. Offenbar traut man der Kom-
munizierbarkeit der eigenen Arbeitsweise wenig zu.

Wo aber die Einsichten der Exegese theologisch völlig belanglos werden
und wo sogar Exegeten auf die Kommunikation ihrer eigenen wissenschaftlichen

Einsichten in interdisziplinären Zusammenhängen verzichten, da legt es
sich für die Systematische Theologie nahe, ihrerseits eine exegetische
Rückkopplung der eigenen Arbeit abzulehnen. Diese Konsequenz - das
systematisch-theologische Analogon zum gerade dargestellten Modell des
bibelwissenschaftlichen Umgangs mit der Schrift - ist in besonderer Klarheit von F.

Wagner formuliert worden. Wagner nimmt die von ihm diagnostizierte
moderne Unhaltbarkeit des reformatorischen Schriftprinzips zum Anlass für
eine vollständige Verabschiedung der Bibel aus der Theologie. Diese
Verabschiedung vollzieht sich gewissermassen in zwei Stufen. Zunächst wird die
Kanonizität des Alten Testaments in Frage gestellt. Denn indem «die christliche

Theologie den <Vater> Jesu Christi immer wieder auf Jahwe, den Gott
des Alten Testaments, beziehen will», wird im Grunde der «mit der Trinität
und der Christologie zum Ausdruck gebrachten Revolutionierung des Got-

28 Für einen vornehmlich archäologischen Zugang zum Problem, das biblische Texte
stellen, vgl. etwa N.P. Lemche, Die Vorgeschichte Israels, BE 1 (1996).

29 Vgl. beispielhaft HJ. Zobel. <Wohnen> als Motiv des Lebens im Alten Testament,
WzM 51 (1999) 53-63.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 307

tesgedankens die Spitze abgebrochen»30. Dieser Distanzierung des Christentums

vom Alten Testament folgt - als Stufe zwei - die Reduktion der Bedeutung

des Neuen Testaments auf die historische Dimension: «Die Behauptung,
die historischen Anfänge des Christentums verbürgten zugleich seinen
normativen Ursprung und seine die Zeiten überdauernde Geltung, lässt sich
argumentativ nicht rechtfertigen»31. Durch eine bewusstseinsphilosophische
Begründung des trinitarischen und des christologischen Dogmas will Wagner
dann deren Normativität durch den Erweis ihrer Rationalität absichern.

Dieser hier nicht weiter zu vertiefende Ansatz kann jedoch schwerlich als

wirklich wegweisend gelten. Ein Argument dafür, in der Systematischen
Theologie grundsätzlich am Schriftbezug festzuhalten, ergibt sich zunächst
aus der banalen Einsicht, dass die Theologie nun einmal traditionell an dieses

Textkorpus gewiesen ist, wie immer sie damit verfährt. Dagegen gleicht, wie
Oeming treffend bemerkt hat, Wagners Programm einer «Einladung zu
einem Fussballspiel, bei dem kein Ball mehr benutzt werden darf»32. Die hier
interessante Frage ist auch nicht, ob die Bibel als Grundlage christlicher
Theologie dienen kann, sondern wie dies auch heute noch sinnvoll möglich
ist. Denn aus der Problematisierung der Bibel als Fundament des Glaubens
folgt keineswegs zwingend die Nötigung, ganz auf sie zu verzichten.

2.2. Bibelauslegung und Dogmatik in postulierter Flarmonie

Innerhalb der Bibelwissenschaft wurde die oben skizzierte Problematik
selbstverständlich gesehen und als Herausforderung begriffen. Darauf weisen
die vielfältigen Versuche hin, eine Biblische Theologie zu entwerfen. Die
entsprechenden Bemühungen sind vor allem im Jahrbuch für Biblische Theologie

gut dokumentiert33, so dass hier auf eine umfassende Darstellung verzichtet

werden kann. Besonders jedoch fällt auf, dass schon der Begriff Biblische
Theologie uneinheitlich gebraucht wird: Zum einen findet man ihn in
historisch-deskriptiver Verwendung, so dass übergreifende Konzepte der
biblischen Literatur dargestellt werden. Damit wird zwar die oben angeführte ato-
misierende Tendenz der redaktionsgeschichtlich orientierten Exegese
vermieden; die Frage nach der Normativität bleibt jedoch häufig ausgeblendet.
Die Unschärfe des Begriffs der Biblischen Theologie ergibt sich zum zweiten
daraus, dass er auch für die Suche nach dem theologischen Gehalt der Schrift
verwendet wird, also in einem eher normativen Sinn. Das Verhältnis zwischen

30 F. Wagner, Auch der Teufel zitiert die Bibel. Das Christentum zwischen Autoritätsanspruch

und Krise des Schriftprinzips, in: R. Ziegert (Hg.), Die Zukunft des Schriftprinzips,

Bibel im Gespräch 2 (1994) 236-258, hier 252.
31 A.a.O. 249.
32 M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 142 Anm. 4.
33 Vgl. die ausführlichen Bibliographien von D.R. Daniels/B. Janowski, JBTh 4 (1989)

301-347 und M. Mertins, JBTh 12 (1997) 353-406.



308 Rochus Leonhardt /Martin Rösel

diesen beiden Verwendungsweisen ist, darauf hat B. Janowski mit aller
Deutlichkeit hingewiesen, bis heute nicht befriedigend bestimmt34.

Als eine bedeutende aktuelle Spielart dieser biblisch-theologischen
Bemühungen und als bewusst formulierte Alternative zur literarkritisch-redak-
tionsgeschichtlich dominierten Exegese empfiehlt sich ein besonders im
angelsächsischen Sprachraum, aber auch in den Niederlanden in vielfältigen
Erscheinungsformen begegnender Zugang zur Bibel: Es wird nicht mehr hinter
den kanonisierten Endtext zurückgefragt, sondern jener wird mit Mitteln der
modernen Literaturwissenschaften analog zu modernen Texten als Einheit
interpretiert35. Diese etwa als New Literary Criticism bezeichnete Vorgangsweise

versteht die Texte ausschliesslich synchron und bemüht sich darum, die
Inhalte der biblischen Überlieferung (neu) zur Sprache zu bringen, legt aber
im Gegensatz zu der diachron arbeitenden historischen Forschung keinen
Wert auf die Erhellung der Wachstumsgeschichte mehr. In abgeschwächter
Form gilt dies auch für Versuche, das Alte Testament bzw. die ganze Bibel im
Sinne einer kanonischen Schriftauslegung zu verstehen36.

Den beiden genannten Varianten dieses Zugangs ist eine mehr oder weniger

weit gehende Entfernung von der traditionellen Gestalt historisch-kritischer

Exegese gemeinsam. Von der hier naheliegenden Kritik, dass sie nämlich

den primären Kontext der biblischen Texte vernachlässigen, werden sie

jedoch nicht wirklich getroffen, da dies gerade ihrem Selbstverständnis
entspricht. Dieses Selbstverständnis ist freilich mit der Preisgabe eines keineswegs

marginalen Aspekts des reformatorischen Schriftprinzips verbunden,
nämlich dem Interesse am Literalsinn der biblischen Texte. Nun war dem in
2.1. dargestellten exegetischen Ansatz durch sein einseitiges Festhalten an
ausschliesslich diesem Interesse die Dimension der scriptura verlorengegangen.

Die primär synchron vorgehende Bibelauslegung kann zwar den Verlust
dieser Dimension vermeiden, aber nur um den Preis einer Verkürzung des
historischen Zugriffs. Denn angesichts der Tendenz zu einer kanongeschichtlich

begründeten Harmonisierung exegetischer Forschungsergebnisse ist
unweigerlich die Gefahr einer dogmatisch motivierten Relevanzbeschränkung
der historischen Exegese gegeben. - Der Versuch, die sich aus der historischkritischen

Exegese ergebenden dogmatischen Probleme durch einen kanonischen

Zugriff zu lösen, führt letztlich dazu, dass sich das oben erwähnte
Gegeneinander von Dogmatik und Exegese in die Bibelwissenschaften hinein

34 B. Janowski, Art. Biblische Theologie I. Exegetisch, RGG41 (1998) 1544-1549.
35 Über die vielfältigen Ausprägungen dieses Zugangs informiert M. Oeming, a.a.O.

63ff.
36 Vgl. den neuesten Entwurf von R. Rendtorff, Theologie des Alten Testaments. Ein

kanonischer Entwurf, Bd. 1, 1999.



Reformatorisches Schriftprinzip lind gegenwärtige Bibelauslegung 309

verlagert37. Ausserdem: Wo die Texte der Bibel exegetisch gar nicht mehr
unverkürzt in ihrem Eigensinn zur Sprache gebracht werden sollen, da stellt sich
die Frage, wie eine methodische Abgrenzung vom Problem der Projektion
eigener Erkenntnisse in historisch abständige Texte noch möglich ist. Hinzu
kommt erneut die Schwierigkeit, sich auf einen Kanon zu beziehen, dessen

Umfang fraglich geworden ist und mit Texten zu argumentieren, deren
Lesarten oft nicht mehr zu sichern sind.

Dem synchronen Zugang zur Bibel im Bereich der Exegese entspricht in
der Systematischen Theologie des lutherischen Protestantismus das weit
verbreitete Festhalten an der Auffassung, die eine Sinnmitte der Schrift (res
scripturae) könne aus den als Kanon überlieferten biblischen Texten herme-
neutisch erschlossen werden und sei zugleich in den Bekenntnissen verbindlich

zusammengefasst worden.
Diese Überzeugung kommt z. B. in dem bislang jüngsten dogmatischen Entwurf im

deutschsprachigen Bereich zum Ausdruck, in der Dogmatik von W. Härle38. Härle
argumentiert zunächst kanongeschichtlich: Dass die Vielfalt der biblischen Schriften auf eine
<Mitte der Schrift> hin interpretierbar ist, dafür «spricht vor allem die Tatsache der
Kanonbildung selbst»39. Unter Aufnahme von Luthers Ablehnung schriftexterner Auslegungsinstanzen

formuliert er dann: «Aus der Bibel selbst und nicht von anderswoher muss und
kann die Bestimmung der Mitte der Schrift gewonnen werden. Ob sie auch von dorther
gewonnen werden kann, ob also die Schrift diejenige (äussere) Klarheit (claritas) und
Durchsichtigkeit (perspicuitas) besitzt, die den Aufweis einer Mitte der Schrift erlaubt,
kann nur durch den entsprechenden Versuch überprüft werden»40. Wie aber kann dieser
Versuch aussehen? Härle scheint an einen Aufweis dieser Mitte der Schrift durch
historisch-kritische Exegese zu denken, wenn er wenig später von einem hermeneutisch
reflektierten und kontrollierten Auslegungsprozess der biblischen Schriften spricht, «der nicht
durch dogmatische oder bekenntnismässige Vorgaben präjudiziert werden darf»41. Doch
genau dieser Auslegungsprozess ohne dogmatische oder bekenntnismässige Vorgaben, der
ja nichts anderes meint als eine Exegese der biblischen Texte etsi deus non daretur, hat, wie
oben gesehen, die Einheit der Schrift gerade destruiert. Dieses Problem wird bei Härle
aber nicht reflektiert; er lässt offen, wie der von ihm formulierte Anspruch eingelöst werden

kann, eine Sinnmitte des Kanons allein durch die unvoreingenommene Auslegung des
Buchstabens der Schrift nachvollziehbar zu ermitteln.

Wie aber kann angesichts dieser Situation «Luthers bekannte Beschreibung der Schriftmitte

durch die Formel <was Christum treibet>» als «überzeugend»42 gelten? Offenbar nur
dadurch, dass die Zusammenfassung der biblischen Texte zum zweiteiligen Kanon als dem
Identifikationszentrum der christlichen Kirche den hermeneutischen Horizont der Bibel-

37 «In den exegetischen Disziplinen ist das kritisch-aufgeklärte Bewusstsein weitgehend

durch schiedlich-friedliche Arbeitsteilung abgelöst worden. Die Spezialisten für
Detailfragen von Halb- und Viertelversen, die ausserhalb des Faches sowieso niemand
mehr zur Kenntnis nehmen kann, stören nicht diejenigen, die an einer neu aufgelegten
biblischen Theologie basteln» (F. Wagner, Auch der Teufel zitiert die Bibel, 251).

38 Vgl. W. Härle, Dogmatik, 1995,111-139.
39 A.a.O. 135.
40 A.a.O. 136.
41 A.a.O. 139.
42 A.a.O. 136.



310 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

auslegung bildet. Anders formuliert: Die christlich-kirchliche Tradierung der scriptum und
die daran orientierte Bekenntnisbildung normiert die Exegese der biblischen Einzeltexte.
Diese Zusatzannahme wird bei Härle nicht ausdrücklich formuliert, ist aber hinzuzudenken,

damit sein Ansatz plausibel wird.
Deutlicher wird hier der schon erwähnte Abschliessende Bericht des Ökumenischen

Arbeitskreises zum Abschluss des Projekts Verbindliches Zeugnis. Es ist sicher kein Zufall,
dass die normative Bedeutung des in den Bekenntnissen massgeblich zusammengefassten
christlichen Glaubens für die Schriftauslegung gerade in einem evangelisch-katholischen
Dokument auch von lutherischer Seite mit Nachdruck herausgestellt wird: «Die in den

evangelischen Kirchen geltenden Bekenntnisse sind zwar als norma normata der Heiligen
Schrift als der norma normans untergeordnet... Andererseits bilden die Bekenntnisse
ihrerseits eine entscheidende Orientierung für die Schriftauslegung sowohl in der lebendigen
Verkündigung der Kirche wie auch in der wissenschaftlichen Theologie»43.

Dieser Ansatz läuft allerdings auf die Verwandlung des Schriftprinzips in
ein protestantisches Traditionsprinzip hinaus, das noch dazu mit der Hypothek

belastet ist, sich selbst als Traditionsprinzip verleugnen zu müssen: Die
Bekenntnisse gelten angeblich nur als (durch die Schrift) normierte Norm,
bilden aber zugleich «eine entscheidende Orientierung für die Schriftauslegung»

indem sie «ihr sachgerechtes Verständnis sicherstellen»44. Diese
Formulierungen können zu einer dogmatischen Restriktion der historischen
Exegese führen, weil aller von der normierten Norm abweichenden Interpretation

der normierenden Norm ein sachgerechtes Verständnis der Schrift
zunächst einmal abgesprochen wird. Denn es wird nicht ausdrücklich offengelegt,

dass es ein konkreter Traditionszusammenhang ist (nämlich der vom
christlichen Bekenntnis geprägte), der als Massstab bei der Sicherstellung des

sachgerechten Schriftverständnisses fungiert. Dies kann letztlich zu Lasten
des Kritikpotentials der Schrift gegenüber der kirchlichen Lehre gehen, und
es besteht die Gefahr, dass die Schrift genau jene kritische Funktion gegenüber

der kirchlichen Tradition verliert, die Luther an ihr entdeckt hatte.

2.3. Rezeptionsgeschichte als schriftgemässe Methode biblischer Exegese

Eine dritte Strategie zur Bewältigung des oben dargestellten Problems
besteht darin, die Einsichten der historischen Exegese zur Entstehungs- und
Wachstumsgeschichte sowie zur Auslegung und Rezeption biblischer Texte
theologisch fruchtbar zu machen45. Bei diesem sich zunehmend etablierenden,

als Rezeptionsgeschichte bezeichneten Methodenschritt geht es darum,
die Verstehensleistungen der Leser als Beitrag zur Erhellung des Sinnpotentials

der Texte zu würdigen46. Dabei wird an die sog. Rezeptionsästhetik ange-

43 Verbindliches Zeugnis III 366 (Nr. 198).
44 Ebd.
45 Vgl. zu diesem Zugang M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 89ff.; siehe auch E.

Otto, Art. Bibelwissenschaft I: Altes Testament, RGG41 (1998) 1517-1528, hier 1527f.
46 Grundlegend K. Koch, Rezeptionsgeschichte als notwendige Voraussetzung einer

biblischen Theologie - oder: Protestantische Verlegenheit angesichts der Geschichtlich-



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 311

knüpft. Mit diesem Stichwort verbindet sich das seit den späten 60er-Jahren
auch in der deutschen Literaturwissenschaft immer stärker gewachsene Interesse

an der Leserseite im Text-Leser-Verhältnis. Als Namen seien hier der
Germanist H. R. Jauß und der Anglist W. Iser genannt, die wichtigsten
Vertreter der sogenannten <Konstanzer Schule>. In Anlehnung an R. Ingarden
formuliert Iser eine Theorie, die - jedenfalls bei literarischer Prosa - eine
Beteiligung des Lesers beim Zustandekommen des Textsinnes behauptet. Diese
Beteiligung besteht nach Iser darin, dass der Leser die im Text zwischen den
einzelnen schematisierten Ansichten bestehenden Leerstellen auffüllt bzw.

beseitigt. Das für literarische Texte typische gewisse Mass an Unbestimmtheit
impliziert damit ein Beteiligungsangebot des Textes an die Leser, und der
Textsinn ergibt sich als das Resultat der vom Leser am Text vollzogenen
<Leerstellenverarbeitung>47.

Ein Anlass für die Ausbildung der rezeptionsgeschichtlichen Fragestellung

in der Exegese liegt gerade in der durch die Qumran-Funde eröffneten
Erkenntnis, dass es vielschichtigere Überlieferungsprozesse gegeben hat, als

man bis dahin vermutet hatte. Durch die Annahme einer über den mutmasslichen

Ursprungssinn weit hinausgehenden Sinngesamtheit der Texte wird
besser verstehbar, weshalb bestimmte alttestamentliche Texte in den
urchristlichen Gemeinden aufgenommen wurden. Zudem kann die sinnstiftende

Bedeutung der nun greifbaren unterschiedlichen Lesergruppen und ihrer
besonderen Leseinteressen erkannt werden. Hier ist neben der Qumran-Ge-
meinde und dem Urchristentum auch auf das alexandrinische Judentum
hinzuweisen, dessen Haupturkunde, die LXX, zunehmend nicht mehr nur
textkritisch, sondern auch exegetisch ausgewertet wird48.

Bei der Anwendung rezeptionsgeschichtlicher Fragestellungen darf sich
die Bibelwissenschaft allerdings nicht auf ein blosses Nachzeichnen von
Überlieferungs- und Rezeptionsstufen beschränken, sondern sie hat sich um
Erklärungen zu bemühen, weshalb es zu den festgestellten Rezeptionsvorgängen

gekommen ist und welche Elemente des fraglichen Textes (oder
anderer Überlieferungen) für die Sinnveränderung verantwortlich waren. Das
bedeutet, dass nicht nur rezeptionsgeschichtlich, sondern auch rezeptionsÄri-
tisch zu arbeiten ist. Damit soll die bleibende Bedeutung jener reformatori-

keit des Kanons, in: H.H. Schmid, J. Mehlhausen (Hg.), Sola Scriptura. Das reformatorische

Schriftprinzip in der säkularen Welt, 1991, 143-160; vgl. zur Durchführung M.
Oeming, Der Glaube Abrahams. Zur Rezeptionsgeschichte von Gen 15,6 in der Zeit des

Zweiten Tempels, ZAW 110 (1998) 16-33; M. Rösel, Wie einer vom Propheten zum
Verführer wurde. Tradition und Rezeption der Bileamgestalt, Bibl 80 (1999) 506-524.

47 Vgl. dazu exemplarisch: W. Iser, Die Appellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als

Wirkungsbedingung literarischer Prosa, in: R. Warning (Hg.), Rezeptionsästhetik. Theorie
und Praxis, UTB 303,21979, 228-252.

48 Vgl. etwa M. Rösel, Theo-Logie der griechischen Bibel. Zur Wiedergabe der
Gottesaussagen im LXX-Pentateuch, VT 48 (1998) 49-62.



312 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

sehen Einsicht geltend gemacht werden, nach der die Schrift stets auch als
traditionskritische Instanz verstanden werden muss, weshalb nicht jede Rezeption

der Schrift als gleichermassen schriftgemäss gelten kann.
Die Erweiterung des exegetischen Instrumentariums um die Rezeptionsgeschichte

ist u. E. sowohl für eine gesamtbiblische Perspektive als auch für
den Zusammenhang von Bibelauslegung und Dogmatik unverzichtbar. Sie ist
zudem dadurch biblisch legitimiert, dass bereits innerhalb der Schrift
Auslegungsvorgänge festgestellt werden können, durch die bestimmte Aussagen
von Schriftstellen veränderten Verstehensbedingungen (sog. sekundären
Kontexten) angepasst wurden. Beispielhaft sei auf drei dieser Rezeptionsvorgänge

hingewiesen, wobei die Perspektive schrittweise geweitet werden soll:
1. In einem ersten Zugang soll ein bekannter inneralttestamentlicher

Interpretationsvorgang in den Blick genommen werden: Es geht um die 70 Jahre

aus Jer 25,11-13: Nach Jer 25,9 wird JHWH die Völkerschaften des
Nordens, allen voran den König Babels, gegen Juda und Jerusalem führen. Durch
deren Feldzug wird «das ganze Land zur Ödnis und Wüstenei werden, 70 Jahre

lang» (25,11). In einer Erweiterung des Orakels wird dann geweissagt, dass

nach dem Ende der Strafzeit von 70 Jahren die Babylonier heimgesucht werden

und über das Land Juda alle Heilsworte gebracht werden, «alles, was in
diesem Buch geschrieben ist» (ntn ~)S02 DYDrï

Zunächst ist festzuhalten, dass schon in diesem Text ein erster
Interpretationsvorgang zu konstatieren ist, denn er spielt offensichtlich auf die in der
Babel-Inschrift Asarhaddons belegte Vorstellung einer 70-jährigen Strafzeit
für Babylon an49. Im vorliegenden Jeremiatext verweist das kurze Stück
zusätzlich über sich hinaus, wenn es auf das <Buch> verweist, als das die Sammlung

von Jeremia-Stücken zu dieser Zeit bereits verstanden sein muss. Die
Rede vom Aufschreiben in einem Buch ist in der prophetischen Literatur völlig

ungewöhnlich, normalerweise bezieht sich ISO auf die Tora. Dass dieses

prophetische Buch als Heilsansage für Israel zu verstehen ist, ist im
Zusammenhang unmittelbar deutlich.

Der Hinweis auf das <Buch> hat im Jeremia-Text die Funktion, die Zuverlässigkeit und
Nachprüfbarkeit des Orakels zu verbürgen. Damit wird aber zugleich, um in die Terminologie

der rezeptionsästhetischen Forschung überzugehen, eine Leerstelle markiert. Denn
den Lesern wird sich nicht nur die Frage nach Umfang und Inhalt des Buches, sondern
besonders die nach dem Eintreffen der Weissagung gestellt haben. Dass diese moderne Über-

49 Darauf hingewiesen hat jetzt M. Albani, Die 70-Jahr-Dauer des babylonischen Exils
(Jer 25,1 lf.; 29,10) und die Babylon-Inschrift Asarhaddons, in: Theolog. Fakultät Leipzig,
Mitteilungen und Beiträge 17 (1999) 4-20. J. Bright, Jeremiah, AB 21 (1986) 160-163 und
jetzt ausführlich K. Schmid, Buchgestalten des Jeremiabuches, WMANT 72 (1996) 220-
253, sehen in Jer 25,1 lf. ein älteres Unheilsorakel, das nach der Eroberung Babylons
durch die Perser um ein Heilsorakel erweitert worden sei.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 313

legung eine zutreffende Spekulation ist, belegt die Aufnahme des Textes im Danielbuch50:
Dan 9,2 setzt damit ein, dass Daniel in den <Büchern> liest ('"SO, man beachte den Wechsel

zum Plural!) und über die Zahl der 70 Jahre nachsinnt, die Jerusalem nach dem Wort
an Jeremia verwüstet daliegen soll. Die Aufnahme bestimmter Schüsselbegriffe wie xbQ
oder rann macht deutlich, dass es sich um einen Rezeptionsvorgang handelt, der sich
bereits auf den schriftlich fixierten Text stützt51. Die Datierung in Dan 9,1 (1. Jahr des Darei-
os, 521 v.Chr., also vor Beginn des Tempelneubaus) und der Aufruf an Gott, nicht länger
zu zögern in V. 19, machen deutlich, dass die Verwüstung Jerusalems als die für Daniel
gegenwärtige Situation zu sehen ist. Vom Ende des Kapitels her, wo in V. 27 vom <Greuel der
Verwüstung) die Rede ist, wird jedoch klar, dass die Gegenwart des Schreibers die der
Religionskonflikte unter Antiochus IV. Epiphanes war. Möglicherweise hat gerade die
Verballhornung des Gottesnamens Ba alschamem zu <Greuel der Verwüstung) (CC30 C'ülpö,
vgl. noch 11,31) zur Aufnahme von Jer 25 geführt, denn dort war V. 12 ausdrücklich ewige
Verwüstung (niQOÖ) geweissagt worden; das gleiche Stichwort steht auch Dan 9,26 u.ö.

Dem hellenistischen Schreiber waren also die historische Danielsituation und seine eigene

strukturell vergleichbar, so dass er die seinerzeit gültige Heilsweissagung mit ihrem
Anspruch auf Einlösung auf seine eigene Zeit angewendet hat. Doch dazu bedurfte es eines
weiteren Schrittes: Vermittelt durch den Engel Gabriel ergeht eine zweite Offenbarung des

Sinngehalts des Jeremiawortes, die als entscheidende Neuerung die Erweiterung von <70

Jahren> auf <70 Jahrwochen> (V. 24ff.) bringt. Auch am Ende dieser Frist steht das Ende
der Verwüstung52.

Die Leerstelle des "1203 31H3 aus Jer 25,13 ist demnach in Dan 9 in doppelter Weise
gefüllt worden: Zum einen wurde der Beginn des Tempelbaus im Jahre 520 v. Chr. als Einlösung

der Heilsweissagung verstanden (von 587/6 gerechnet, führen die 70 Jahre auf das
Jahr 517/6); nicht umsonst wird die Danielvision in V. lf. auf das Jahr 521 datiert. Zum
anderen scheint dieses Orakel mit seinem vorweggenommenen Weissagungsbeweis (31113

1203) die Möglichkeit zur typologischen Vergleichbarkeit über die Zeiten hinweg eröffnet
zu haben: Wie Jerusalem damals aus seiner Verwüstung (DOÖ) gerettet wurde, so wird es
auch diesmal geschehen. Die Vermittlung Gabriels zeigt dabei an, dass sich auch diese
Sinnerweiterung des biblischen Textes göttlicher Autorität verdankt.

Fasst man diese Überlegungen zur Aufnahme von Jer 25 in Dan 9 zusammen,

so bleibt vor allem festzuhalten, dass in Dan 9 einerseits mit autoritativen

Schriften gerechnet wird, deren Sinn jedoch durch neue Offenbarungen
erweitert werden kann53. Erst diese neue Rezeptionsstufe ermöglicht das

Verstehen des Jeremia-Textes in der konkreten Situation der seleukidischen

50 Vgl. dazu K. Koch, Die Bedeutung der Apokalyptik für die Interpretation der
Schrift, in Ders., Die Reiche der Welt und der kommende Menschensohn, 1995, 16-45,
hier 22-31.

51 Wie J. Lebram, Das Buch Daniel, ZBK.AT 23 (1984) 106, dazu kommt, dass es
Daniel 9 gar nicht um das Verständnis der Weissagung Jeremias gehe, ist unverständlich.

52 Vgl. zum Verständnis der Jahrwochen etwa M. Fishbane, Biblical Interpretation in
Ancient Israel, 1985/1991, 482-485; K. Koch, Das Buch Daniel, EdF 144,141-157 (Lit.).

53 Vgl. zum Phänomen der "schriftgelehrten Prophétie" H.F. Weiß, Propheten - Weise

- Schriftgelehrte. Zur Kategorie des "Prophetischen" im nachexilischen Judentum, Franz-
Delitzsch-Vorlesung 1998, Münster 1999.



314 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

Religionsverfolgung54, und sie eröffnet gleichzeitig eine neue Verstehenstra-
dition.

2. Anschaulicher noch ist ein zweites, ebenfalls häufig verhandeltes
Beispiel, die Kommentierung von Hab 2 im päschär Habakuk aus Qumran55:
Nach dem biblischen Buch klagt der Prophet Habakuk über den babylonischen

Feind, der von Gott herbeigerufen wurde, er morde Völker ohne
Erbarmen (1,12-17). Darauf stellt sich der Prophet in Erwartung einer Reaktion
Gottes auf eine Warte (2,1), und Gott antwortet ihm mit einem Erhörungs-
orakel in den Versen 2,2-5; ab 2,6 ist mit den Weherufen ein neuer Abschnitt
zu markieren56.

In unserem Zusammenhang von besonderem Interesse ist, dass die Antwort

JHWHs an den Propheten mit der Aufforderung eingeleitet wird, die
folgende Schauung aufzuschreiben (3fD) und auf Tafeln einzugraben (2,2).
Dies hat wie in Jer 25 die Funktion, das Orakel schon im Vorhinein als unbedingt

zuverlässig und gewiss eintreffend zu erweisen. Erneut wird damit eine
Leerstelle markiert, denn der Text verweist über sich hinaus auf seine ausstehende

Erfüllung. Dies wird im folgenden Vers expliziert, wenn es heisst, dass

die Schauung auf eine bestimmte Zeit zielt und die Erwartung gewiss nicht
enttäuscht werden wird. Zu der bestimmten Zeit, so ist demnach zu folgern,
lässt sich das Eingetroffene mit dem Geschriebenen vergleichen und so die
Zuverlässigkeit der Vision überprüfen. Wer an dieser Erwartung festhält, so
der berühmte Vers 2,4, wird in dieser Zuversicht am Leben bleiben; der
halsstarrige Zweifler aber wird untergehen.

Schon die LXX-Übersetzung hat in diesem Text die Leerstelle aufgefüllt, indem sie

offenkundig V. 3 messianisch gedeutet hat. Das warte auf sie>, das sich im hebräischen Text
auf die Erfüllung der Vision (ôpaaiç) richtet, hat sie mit warte auf ihn> (v7to|ieivov aùrôv)
übersetzt, das sich nun auf den Messias bezieht, der gewiss kommen und sich nicht verzögern

wird.
Sehr viel präziser werden die Leerstellen des prophetischen Textes allerdings im

Kommentar aus Qumran benannt, der aus dem letzten vorchristlichen Jahrhundert stammt57.

Die Auslegung von Hab 2,2 in lQpHab VII,lf. stellt fest, dass Gott dem Habakuk befohlen
habe, das aufzuschreiben, was über die letzte Generation komme. Gleichzeitig wird aber

54 Dazu auch K. Koch, Die Bedeutung der Apokalyptik für die Interpretation der
Schrift. 31.

55 Vgl. zur Einführung H.-J. Fabry, Schriftverständnis und Schriftauslegung der Qum-
ran-Essener, in: Bibel in jüdischer und christlicher Tradition (FS J. Maier), hg. H. Merklein
u.a., BBB 88 (1993) 87-96.

56 A. Deissler, Art. Habakuk (Buch), NBL II (1995) lf. sieht die Grundbestandteile
des Buches als auf den Propheten Habakuk zurückgehend, womit sich eine Datierung um
600 ergibt. Zu Hab 2 vgl. auch M.H. Floyd, Prophecy and Writing in Habakkuk 2,1-5,
ZAW 105 (1993) 462-481, der besonderen Wert auf das Aufschreiben der prophetischen
Botschaft legt.

57 Text in F. Garcia Martinez, E.J.C. Tigchelaar, The Dead Sea Scrolls Study Edition,
Vol I, 1997, 10-21; deutsche Übersetzung bei J. Maier, Die Qumran-Essener: Die Texte
vom Toten Meer, Bd. 1, UTB 1862,1995,157-165.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 315

festgehalten, dass der frühere Prophet die Vollendung der Zeit nicht erfahren habe. Erst
den Lehrer der Gerechtigkeit hat Gott <alle Geheimnisse der Worte seiner Diener der Pro-
pheten> erkennen lassen (VII, 4f.). Die Auslegung des biblischen Textes hält weiter fest,
dass sich die letzte Zeit mehr in die Länge zieht und über alles hinaus geht, was den
Propheten offenbart worden war (VII,7f), dass aber die Täter der Tora, die sich an den Lehrer
der Gerechtigkeit halten, gerettet werden (VII,ll+VIII,2f.)58.

Folgende Elemente des Textes sind hier von besonderer Bedeutung: Es
wird ausdrücklich festgehalten, dass die biblischen Orakel sich auf die Endzeit

beziehen; eine zeitgeschichtlich-historische Deutung ist ausserhalb des

Blickfeldes. Ausserdem wird konstatiert, dass die Texte Geheimnisse enthalten,

hier wie in anderen Texten mit dem aramäischen Lehnwort H bezeichnet.

Das endgültige Entschlüsseln dieser Geheimnisse ist dem Lehrer der
Gerechtigkeit vorbehalten, der hier die Rolle einnimmt, die in Dan 9 der Engel
Gottes innehat59. Damit ist deutlich, dass es nach der Elermeneutik der Qum-
ran-Gemeinde einer neuen Offenbarung bedurfte, um den eigentlichen Sinn
der biblischen Schriften zu erkennen60, welcher folglich nicht als notwendiger
Bestandteil der Schrift als solcher gilt.

Im Vergleich mit der oben vorgestellten aktualisierenden Interpretation
von Jer 25 in Dan 9 wird deutlich, dass der in Qumran belegte Umgang mit
den biblischen Weissagungen das weiterführt, was im ca. 100 Jahre älteren
Daniel-Text angelegt ist: Der eigentliche Sinngehalt der Schrift wird erst
durch neues, inspiriertes Lesen erkennbar. Eine autoritative Festlegung auf
den Ursprungssinn ginge daher am Textverständnis jener ersten uns greifbaren

Interpreten vorbei.
3. Ein unmittelbar vergleichbarer Umgang mit der Schrift zeigt sich auch

im Umgang mit einem der meistdiskutierten Texte des Alten Testaments, der
Verheissung in Jes 7,14. Da das Problem andernorts ausführlich dargestellt
wurde61, mögen hier kurze Hinweise genügen: Die vielfältigen Probleme des
hebräischen Textes Jes 7 geben in der aktuellen Forschung Anlass zu literar-
und redaktionskritischen Operationen, über deren Ausmass kein Konsens

58 Über die bekannte Aufnahme von Hab 2,4 in Rom 1,17 und Gal 3,11 hinaus sei
noch auf Hebr 10,37f. verwiesen, wo sich eine deutlich andere Pointierung zeigt: Während
LXX liest: <der Gerechte wird aus Glauben an mich leben>, ist im Hebräerbrief das Pronomen

umgestellt: <mein Gerechter wird aus Glauben leben>. Vgl. E. Gräßer, Das Schriftargument

in Hebr 10,37f., in: Ekklesiologie des Neuen Testaments, FS K. Kertelge, 1996.
431-439.

59 Zu ähnlichen Ergebnissen kommt H.M. Barstad, Prophecy at Qumran. in: K. Jeppe-
sen u.a., In the Last Days, 1994, 104-120, in seiner deutlich breiter angelegten Untersuchung

der einschlägigen Stellen aus dem Qumran-Schrifttum.
60 Ähnlich K. Koch, Die Bedeutung der Apokalyptik für die Interpretation der

Schrift, 31.
61 M. Rösel, Die Jungfrauengeburt des endzeitlichen Immanuel: Jesaja 7 in der

Übersetzung der Septuaginta, JBTh 6 (1991) 135-151.



316 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

besteht62. Der Übersetzer des griechischen Jesaja hat die im Zuge des
Textwachstums entstandenen Leerstellen so gefüllt, dass in seiner Version eine
einlinige Heilsansage entstanden ist, die für die Endzeit die jungfräuliche
Geburt des Immanuel genannten Messias prophezeit. Dessen Geburt ausserhalb
des Zusammenhangs normaler Zeugung und Abstammung ist als Zeichen für
das Kommen des neuen Aions zu begreifen.

Ähnlich wie im etwa zeitgleich entstandenen Danielbuch und dem wenig
jüngeren qumranischen Habakuk-Kommentar zeigt sich auch hier die
Vorstellung der notwendigen eschatologischen Neuinterpretation der biblischen
Verheissungen. Doch im Unterschied zu den beiden anderen Dokumenten ist
zu notieren, dass es sich bei der Jesaja-LXX um einen Text handelt, der
bereits mit dem Ziel produziert worden ist, Bibel zu sein. Ob man im zeitgenössischen

Alexandrien der übersetzten griechischen Bibel eine geringere
Wertigkeit als dem hebräischen Original zugemessen hat, ist nicht bekannt. Die
späteren wunderhaften Interpretationen der Übersetzung bei Philo (Vit Mos
II, 25-44) und anderen weisen eher in die Gegenrichtung. Im Bewusstsein,
einen autoritativen biblischen Text zu übersetzen, hat demnach der Jesaja-
Übersetzer nicht nur die ursprünglichen Aussagen des Kapitels Jes 7 deutlich
modifiziert, sondern er liess auch Elemente der nichtjüdischen Umwelt, etwa
die alexandrinische Aion-Vorstellung, in seinen Text einfliessen. Selbst wenn
dies nicht als bewusster Akt der Interpretation geschehen ist, sondern lediglich

die Verstehenstraditionen wiedergibt, die in der damaligen Gemeinde
üblich waren, bleibt festzuhalten, dass Jesaja 7 nur in dieser hellenistischen
Rezeptionsstufe Aufnahme in das Neue Testament fand (Mt 1,21-23; Lk
1,31). Damit ist deutlich, dass eine der wirkungsgeschichtlich bedeutendsten
neutestamentlichen Aussagen über Jesus, die über seine jungfräuliche
Geburt, nur als Ergebnis eines rezeptionsgeschichtlichen Prozesses verstanden
werden kann, der dann seinerseits über das natus ex Maria virgine unseres
Glaubensbekenntnisses bis zur Weiterbildung dieser Vorstellung in der
katholischen Mariologie wiederum traditionsbildend wirkte.

Die drei Beispiele belegen hinreichend, dass sich der Sinngehalt biblischer
Texte nicht im einen mutmasslichen Ursprungssinn erschöpft. Wesentliche
Aussagen des Neuen Testaments lassen sich erst verstehen, wenn der geschilderte

Vorgang der Sinnerweiterung alttestamentlicher Texte durch ihre Ein-
zeichnung in eine eschatologische Vorstellungswelt bedacht wird63. Damit
wird deutlich, dass der rezeptionsgeschichtlichen Fragestellung vor allem des-

62 Vgl. die ausführliche Diskussion bei E. Blum, Jesaja prophetisches Testament:
Beobachtungen zu Jes 1-11, ZAW 108 (1996) 547-568; ZAW 109 (1997) 12-29 mit umfangreichen

Literaturangaben.
63 Dies ist u. E. der Horizont, in dem H. Hübners Formel des <vetus testamentum in

novo receptum> mit Recht zu gebrauchen ist, vgl. etwa seinen Aufsatz Was ist Biblische



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 317

halb besondere Bedeutung für die Bibelauslegung zukommt, weil sie schrift-
gemässer als andere exegetischen Methodenschritte ist.

3. Rezeptionsgeschichte als Herausforderung und Chance
der protestantischen Theologie

Der in 2.3. vorgestellte rezeptionsgeschichtliche Auslegungsansatz hat u.
E. vor allem vier Vorzüge:
1. Er ist schriftgemäss (dies ist hinreichend deutlich geworden und muss

nicht nochmals dargestellt werden).
2. Er ermöglicht, dass die biblischen Texte dem konsequent-historischen

Zugriff unverkürzt ausgesetzt bleiben können und ist insofern - anders als die
in 2.2. dargestellten Ansätze - geeignet, das traditionskritische Anliegen
des lutherischen Schriftprinzips zu wahren. Damit ist u. E. deutlich, dass

wohl verstandene historische Exegese auf die rezeptionsgeschichtliche
Fragestellung nicht verzichten kann. Allerdings ist diese Aufnahme der
Rezeptionsgeschichte auch mit einer Nötigung zur Erweiterung des

Gegenstandsbereichs der biblischen Exegese verbunden: Es geht nicht mehr
nur die Schriften der Bibel in ihren primären Kontexten, sondern auch um
ihr Applikationschicksal in sekundären Kontexten.

3. Durch diese Ausweitung des Gegenstandsbereichs der Exegese ist aber
zugleich - anders als bei den in 2.1 dargestellten Ansätzen - die Möglichkeit

einer fruchtbaren Kooperation von Bibelauslegung und Dogmatik
sichergestellt. Denn die dogmatische Urteilsbildung wird dann nicht einfach
nur mit dem - für sich genommen gewiss theologisch belanglosen - sensus
literalis historicus konfrontiert, vielmehr ist es der rezeptionsgeschichtlich
angereicherte Bibeltext, den die Exegese gleichsam als systematisch-theologische

<Andockstelle> aufbereitet64.
4. Ein rezeptionsgeschichtlicher Zugang zu den biblischen Texten macht es

überdies möglich, dass auch die konsequent historisch interpretierte
Schrift nachvollziehbar als tragfähige Grundlage christlichen Glaubens
und Bekennens gelten kann. - Dies gilt freilich nur unter der Bedingung,
dass die Verbindlichkeit der Bibel für den christlichen Glauben nicht
mehr auf die Behauptung gestützt wird, die eigenen theologischen Über¬

Theologie?, in: Chr. Domen, Th. Söding, Eine Bibel - zwei Testamente, UTB 1893, 1995,
209-223.

64 Natürlich gilt in vielen Fällen, dass die Rezeptionsgeschichte biblischer Texte so
vielschichtig ist, dass ihre umfassende Aufarbeitung die Möglichkeiten der Exegese
sprengt. Die Bibelwissenschaft wird deshalb auf die Unterstützung durch Kirchen-, Dogmen-

und Theologiegeschichte angewiesen sein. Dass es interdisziplinären Bemühens
bedarf, um «die Fülle der Lesarten aufzuarbeiten, die biblische Texte aus sich entlassen
haben», betont auch M. Oeming, Biblische Hermeneutik, 93.



318 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

Zeugungen seien in der Heiligen Schrift nur aufgelesen worden; vielmehr
muss eine ausdrückliche Offenlegung der Kriterien hinzukommen, an
denen sich die je eigene Schriftrezeption und die davon abhängige theologische

Urteilsbildung orientiert.

Die zuletzt genannte Bedingung ist für eine zeitgemässe Schrifthermeneutik
im Kontext des lutherischen Protestantismus von grosser Bedeutung. Ihre

Annahme bedeutet zunächst für die Bibelwissenschaft, dass der
Methodenkanon der historisch-kritischen Exegese um die rezeptionsgeschichtliche
und -kritische Fragestellung zu erweitern ist. Als weitere Konsequenz ist eine
veränderte Gestalt der reformatorischen Schriftlehre ins Auge zu fassen, die
als systematisch-theologische Entsprechung zur rezeptionsgeschichtlichen
Exegese verstanden werden kann. Zu dieser u. E. notwendigen Revision und
zu den sich daraus ergebenden Konsequenzen sollen im Folgenden einige
Hinweise formuliert werden65.

Zunächst ein Rückblick auf das in 2.2. behandelte protestantische
Verständnis der Schriftautorität. Für Härle konnte festgestellt werden: Er hält
mit der reformatorischen Hermeneutik die Auffassung fest, dass es einen vom
Leser aufzufindenden Skopus der gesamten Bibel gibt, dass dieser Gesamtsinn

im geisthaltigen Buchstaben der Schrift steckt, im kirchlichen
Glaubensbekenntnis sowie den lutherischen Bekenntnissen verbindlich zusammenge-
fasst wurde und aller weiteren theologischen Urteilsbildung als norma nor-
mans vorgelagert ist. Dieser Befund ist hier zu ergänzen: Die in der historischkritischen

Forschung erarbeitete Einsicht in die Kontingenz der
glaubensbegründenden Grösse führt Härle auch zur Berücksichtigung von Wahrneh-
mungs- und Auslegungszusammenhängen, also zur Aufmerksamkeit auf die
Bedingungen, unter denen sich die Rezeption der Schrift vollzieht. Als besonders

fruchtbar erweist sich diese Berücksichtigung in der Frage nach dem
Verhältnis der christologisch definierten <Mitte der Schrift> zum Alten Testament:

Weil, so heisst es, die Christen das Alte Testament nicht unabhängig
von Christus lesen können, «gilt die Begründung der Schriftautorität von
Jesus Christus her aus christlicher Sicht tatsächlich auch für das Alte
Testament»66. Für das Judentum aber hat sich der Gehalt der im Alten Testament
bezeugten Gottesoffenbarung nicht von Christus her, sondern «anders
erschlossen und muss von daher von ihm auch anders bestimmt werden als vom
Christentum»67. Ähnlich bemerkenswerte Gedanken begegnen auch im
Abschliessenden Bericht des Ökumenischen Arbeitskreises: «Texte der Bibel
haben mehrere, wachsende und sich wandelnde Sinndimensionen: die ursprüngliche

und grundlegende zur Zeit seiner Formulierung und ersten Verlautba-

65 Vgl. dazu auch R. Leonhardt, Unklarheit über die Klarheit der Schrift, 175ff.
66 W. Härle, Dogmatik, 126.
67 A.a.O. 125f.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 319

rung, die um Folgeerfahrungen erweiterte noch in der Zeit der innerbiblischen

Überlieferung, die resultative Sinndimension alttestamentlicher Texte
im Lichte des Christusgeschehens und die aktuell jeweils heutige Sinndimension

post Christum natum!»68

Der Gedanke, dass Texte ihren Sinn durch Rezeption ändern und erweitern,

ist der zeitgenössischen lutherischen Schriftlehre demnach keineswegs
fremd. Man wird weiter sagen können, dass schon die reformatorische
Schriftlehre durchaus für einen rezeptionsgeschichtlichen Zugang zur Bibel
offen ist. Denn Luther lässt keinen Zweifel daran, dass es nicht der Text der
Schrift als solcher ist, dem soteriologische Bedeutung zukommt, sondern der
geisthaltige, vom gläubigen Leser als Wort Gottes rezipierte Text der Schrift.
Allerdings ist dieser für Luthers Schriftlehre so wichtige Aspekt in der
protestantischen Hermeneutik nach etwa 1550 zunächst in den Hintergrund getreten;

vielmehr wurde einseitig und z. T. missverständlich die soteriologische
Suffizienz der Schrift nun auch auf ihren Text als solchen bezogen. Aber man
muss zugleich sehen: Trotz der prinzipiellen Offenheit des lutherischen
Schriftprinzips für rezeptionsgeschichtliche Fragestellungen hat gerade auch
Luther eine bestimmte Realisierung des biblischen Textes mit dem Text
selbst identifiziert; das kirchliche Dogma in einer rechtfertigungstheologischen

Zuspitzung erschien ihm ganz offensichtlich gerade nicht als eine mögliche

Interpretation, sondern als die einzig angemessene Deutung des
gesamtbiblischen Zeugnisses. Diese Identifikation (s)einer Schriftinterpretation mit
dem Sinn der Schrift als solcher konnte Luther um keinen Preis aufgeben;
denn wenn nicht ein Sinn der Schrift als solcher angenommen wird, der allen
menschlichen Rezeptionen massstäblich vorgelagert ist, kann die Notwendigkeit

schriftexterner Auslegungsinstanzen nicht mehr erfolgreich bestritten
werden.

Gerade die Behauptung der Unmöglichkeit der Identifikation einer
bestimmten Lesart des Textes mit dem Text selbst ist aber die Pointe und
zugleich eine unhintergehbare Einsicht der Rezeptionsästhetik und der an ihr
orientierten rezeptionsgeschichtlichen Forschung; insofern wird die Systematische

Theologie, wenn sie an die Einsichten der rezeptionsgeschichtlichen
Exegese konsequent anknüpfen will, zu einer Modifikation der protestantischen

Schriftlehre in der ihr von Luther gegebenen Gestalt genötigt sein.
Einen wichtigen Schritt hin zu dieser Umgestaltung hat E. Herms getan.

Herms verzichtet ausdrücklich auf die bei Härle noch explizit festgehaltene
«Behauptung, dass die Schriften der Schrift sehr wohl die reale Synthese in
Gestalt eines einheitlichen Aussage- und Lehrgehaltes in sich selbst
besitzen»69. Dagegen habe die historisch-kritische Forschung gezeigt, dass die res

68 Verbindliches Zeugnis III 320 (Nr. 65).
69 E. Herms, Was haben wir an der Bibel? Versuch einer Theologie des christlichen

Kanons, JBTh 12 (1997) 99-152, hier 128.



320 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

scripturae gerade nicht der Bibel selbst entnommen werden kann, ja dass «die
Christuslehre des altkirchlichen Dogmas nicht die in den Schriften der ypa<j>f|

selbst enthaltene inhaltliche Einheit (reale Synthese) ihres Zeugnisses ist»70.

Es ist vielmehr «geistgewirktes Verstehen»71 der Schrift und der in ihr berichteten

Geschichte, dem sich Christus als definitive Selbstoffenbarung Gottes
und damit als die eine <Mitte> des vielgestaltigen Kanons erschliesst. Die
Feststellung einer dem Glauben vorgegebenen Einheit und (äusseren) Klarheit
der Schrift ist danach nicht die Voraussetzung, sondern vielmehr die Folge
solchen geistgewirkten Verstehens72.

Von grosser Bedeutung an der Position von Herms ist der Verzicht auf
den Gedanken einer quasi ontologischen Priorität des geisthaltigen äusseren
Bibelwortes gegenüber seinem gläubigen Leser. Denn damit ist die Preisgabe
der traditionellen Identifikation der christlich-theologischen Deutung des
biblischen Textes mit dem biblischen Text selbst verbunden; diese Identifikation

wird zwar nicht völlig aufgegeben, aber sie hat nur noch den Charakter
eines lediglich aus der Perspektive des Glaubens formulierbaren Postulats. Als
faktische - nicht unbedingt: Als intendierte - Pointe von Herms' Ansatz
ergibt sich somit eine konsequente Öffnung der protestantischen Schriftlehre
für rezeptionsgeschichtliche Fragestellungen, und insofern kann seine Theologie

des Kanons jedenfalls virtualiter als systematisch-theologisches Analo-
gon zur rezeptionsgeschichtlichen Exegese gelten73.

Was aber sind die Folgen für die Theologie, die sich aus dieser in
weiterführender Anlehnung an Herms formulierten Modifikation der protestantischen

Schriftlehre ergeben? Zunächst: Wenn auf die Identifikation der christlichen

Deutung der Bibel mit der Bibel selbst verzichtet wird, ist eine an der
Schrift orientierte theologische Wissenschaft dazu angehalten, ihre vom Blick
auf das kirchliche Dogma geleitete Wahrnehmung der Bibel auszuweiten;
hinzukommen muss die Wahrnehmung ausserchristlicher Rezeptionsgestalten

des biblischen Zeugnisses. Mit der sich von daher nahelegenden Preisga-

70 E. Herms, Was haben wir an der Bibel?, 129.
71 A.a.O. 147.
72 Wenn nicht alles täuscht, ist das von Herms vorgetragene Verständnis der

reformatorischen Schriftlehre bereits in der Auffassung Hermann Rahtmanns vorgebildet; denn
auch nach dessen Lehre muss der den Glauben schaffende Heilige Geist «der Ordnung
nach eher im Gemüt des Menschen sein als die Schrift, wenn es zur gläubigen Schrifterkenntnis

kommen soll» (H. Halverscheid, Lumen Spiritus prius quam Scriptura intellecta,
174). Allerdings war, wie bereits erwähnt, Rahtmanns Lehre in der 1. Hälfte des 17.

Jahrhunderts als <schwärmerisch> zurückgewiesen worden.
73 Vgl. dagegen M. Welker, Sozio-metaphysische Theologie und Biblische Theologie.

Zu Ellert Herms: <Was haben wir an der Bibel?>, JBTh 13 (1998) 309-322. Welker
interpretiert Herms' Ansatz kritisch als eine «Reduktion der Bedeutung des Kanons und der
Aufgabe einer Biblischen Theologie darauf, einer sozio-metaphysischen Einheitstheorie

oder -theologie nur ihre Grund- und Lieblingsgedanken zu liefern» (313). Welker
seinerseits möchte die Bibel als einen «pluralistischen Textbestand» (321) aufgefasst wissen.



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 321

be des immer noch weithin beanspruchten christlichen Bibelmonopols würde
die Systematische Theologie einem im interreligiösen Dialog längst vollzogenen

Schritt folgen und ihn für ihre eigene Arbeit fruchtbar machen.
Hier liegt zweifellos die grösste Herausforderung, die sich für die

protestantische Theologie durch einen rezeptionsgeschichtlich angelegten Zugang
zur Schrift ergibt: Es geht darum, ausserkirchliche, nichtchristliche, ja
nichtreligiöse Rezeptionsgestalten des biblischen Zeugnisses gerade auch
systematisch-theologisch als kompetente Gesprächspartner wahr- und ernstzunehmen.

Solche Gesprächsbereitschaft impliziert keine Preisgabe des christlichen

Wahrheitsanspruchs, wohl aber den Willen zur Verehrlichung der her-
meneutischen Verhältnisse. Denn ein rezeptionsgeschichtlicher Zugang zur
Bibel erfordert es, den Rezeptionszusammenhang christlicher Schriftlektüre
ausdrücklich offenzulegen und als den Horizont dafür anzuerkennen, dass

uns Christus als die eine Sachmitte der ganzen Schrift gilt. Jeder Rezeptionshorizont

ist aber unvermeidbar kontingent, d. h. andere Horizonte können zu
anderen Rezeptionen führen. Einen schlechthin privilegierten exegetischen
Standpunkt kann die christliche Bibelrezeption für sich daher nicht geltend
machen; tut sie dies dennoch, so besteht die Gefahr, dass am Ende F. Nietzsche

Recht behält, wenn er von den christlichen Exegeten sagt: «Sie bringen
ihre Muthmaassungen so dreist vor wie Dogmen und sind über der Auslegung
einer Bibelstelle selten in einer redlichen Verlegenheit. Immer wieder heisst
es <ich habe Recht, denn es steht geschrieben -> und nun folgt eine
unverschämte Willkürlichkeit der Auslegung, dass ein Philologe, der es hört, mitten
zwischen Ingrimm und Lachen stehen bleibt und sich immer wieder fragt: ist
es möglich! ist diess ehrlich? Ist es auch nur anständig?»74. - Vorwürfe dieser
Art können angesichts der gerade im Protestantismus kultivierten
Aufgeschlossenheit gegenüber der philologischen Exegese nur durch den Verzicht
auf die Identifikation der christlichen Deutung der Bibel mit der Bibel selbst
seriös und angemessen entkräftet werden.

In der deutschsprachigen Systematischen Theologie ist diese Konsequenz
noch kaum gezogen worden. Dies gilt in gewisser Weise auch dort, wo aus
systematisch-theologischer Sicht rezeptionsästhetische Fragestellungen für das
Verstehen biblischer Textlektüre fruchtbar gemacht werden, wie etwa bei U.
Körtner. Für Körtner besteht die Pointe der rezeptionsästhetischen Perspektive

darin, dass sie es erlaubt, im biblischen Kanon eine «Kohärenz des
Puriformen» sichtbar zu machen; als der «Einheit stiftende Bezugspunkt des
biblischen Kanons in seiner Gänze» aber gilt ihm «das Wort <Christus>»75. - Die-

74 F. Nietzsche, Morgenröthe (1881) I 84 (KSA 3, 79,12-19).
75 U.H.J. Körtner, Lector in Biblia. Schriftauslegung zwischen Rezeptionsästhetik und

vierfachem Schriftsinnin, WuD 21 (1991) 215-233, hier 229f. Dieser Text ist als Kap. 4 (88-
113) aufgenommen in: Ders., Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer Hermeneutik,

1994. Vgl. auch ders., Historischer Jesus - geschichtlicher Christus. Zum Ansatz



322 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

se Formulierung ist höchst vieldeutig. Sie kann einerseits verstanden werden
als Plädoyer für eine Bibelinterpretation im Rahmen der traditionellen
Voraussetzungen der reformatorischen Theologie, wobei allerdings die von der
literarischen Flermeneutik geltend gemachte «konstitutive Rolle des Lesers
beim Zustandekommen des möglichen Sinns jedes Textes» zu ihrem Recht
kommt76; in Anlehnung an die bekannte Unterscheidung aus der Christologie
könnte man von einer dogmatischen Hermeneutik von unten> sprechen.
Andererseits kann die zitierte Formulierung ebenso verstanden werden als

Plädoyer für eine Bibelinterpretation, die «das Wort <Christus>» nicht sofort
exklusiv reformatorisch-dogmatisch versteht, sondern von einer Offenheit für
Die neuen Gesichter Gottes geprägt ist, deren eklatante Differenzen gegenüber

den Vorgaben der kirchlichen Dogmen und der reformatorischen
Bekenntnisschriften K.-P. Jörns in einer für manchen vielleicht bedrückenden
Deutlichkeit vor Augen geführt hat77. Anknüpfend an diese zweite Lesart
von Körtners Ansatz zielt der hier vorgeschlagene Weg darauf, durch den
neuen hermeneutischen Zugang die faktische Kontingenz der traditionellen
kirchlich-dogmatischen Bibelauslegung zu berücksichtigen und theologisch
zu reflektieren. Zu einer solchen Reflexion gehört vor allem, dass die Per-
spektivität jeder Schriftinterpretation wegen ihrer unvermeidlichen Bindung
an einen kontingenten Rezeptionshorizont zugestanden wird, eine Konzession,

aus der sich unweigerlich der Verzicht auf eine <horizontgeleitete>
Restriktion der Bibelauslegung ergibt. Damit wird nicht nur der Unverfügbarkeit

der Wahrheit des Wortes Gottes angemessen Rechnung getragen,
sondern zugleich wirklich Ernst gemacht mit der gerade von Luther so
nachdrücklich geforderten Abweisung schriftexterner Auslegungsinstanzen.

Diese Konsequenz ist um der Plausibilität der christlichen Hermeneutik
willen u. E. unvermeidbar. Dass sie dennoch weitgehend vermieden wird bzw.

implizit bleibt, mag mit einer Irritation angesichts des Verlustes an gewohnter
Sicherheit zusammenhängen. Und in der Tat: Die Preisgabe des Anspruchs,
etwa mit Hilfe der kirchlichen Bekenntnisse über die Sachgemässheit
exegetischer Einsichten entscheiden zu können, kann zu Verunsicherung Anlass
geben. Ungleich schwerer aber wiegen u. E. die Chancen, die sich für die pro-

einer rezeptionsästhetischen Christologie, in: Ders., K. Huizing, P. Müller, Lesen und
Leben. Drei Essays zur Grundlegung einer Lesetheologie, 1997, 99-135, hier 133f.

76 U.H.J. Körtner, Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer Hermeneutik,
15.

77 K.-P. Jörns, Die neuen Gesichter Gottes. Was die Menschen heute wirklich glauben
(1997), 21999. Eine Zusammenfassung der Ergebnisse bietet ders., Alte und neue Gesichter

Gottes, in: E. Biser, F. Hahn, M. Langer (Hg.), Der Glaube der Christen, Band 1: Ein
ökumenisches Handbuch, 1999, 297-318. Jörns hat aufgrund seiner statistisch unterlegten
Feststellung, «dass das traditionell Christliche nicht mehr als nur noch einen Bodensatz
ausmacht», eine «Revision unserer theologischen Tradition» angemahnt (Die neuen
Gesichter Gottes, 211. 228).



Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung 323

testantische Theologie durch die Preisgabe dieses ohnehin mit Aporien
belasteten Anspruchs ergeben. Worin diese Chancen im Wesentlichen bestehen,
soll abschliessend in zwei Punkten dargestellt werden:

1. Als eine Chance kann die Möglichkeit einer Schärfung des wissenschaftlichen

Profils der Theologie im universitären Diskurs begriffen werden: Der
Theologie kann eine massgebliche Rolle bei der interdisziplinären Aufarbeitung

der kulturellen Prägekraft der biblisch-christlichen Tradition zuwachsen.

Dabei ist die Einsicht vorausgesetzt, dass sich eine Relativierung des

christlichen Anspruchs auf alleinige Deutungshoheit der Bibel auch aufgrund
des unbestreitbar stetig zunehmenden gesamtgesellschaftlichen Bedeutungsschwundes

der Kirche als Sozialgestalt nahelegt. Denn durch diesen
Bedeutungsschwund wird die Kontingenz des christlichen Rezeptionshorizonts
unübersehbar deutlich. Allerdings ist die Bibel als eine Sammlung literarischer
Texte weiter verbreitet als der christliche Glaube oder die Sozialgestalt
Kirche; es wird sogar die Auffassung vertreten, die zunehmende Säkularität des
20. Jahrhunderts dokumentiere «eher ein Anwachsen als ein Abnehmen des
Einflusses der B. [sc. Bibel] als einer kulturellen Ikone»78.

Nun ist auch in einer zunehmend säkularen Gesellschaft damit zu rechnen,
dass NichtChristen die Bibel lesen und sich darüber ernsthafte und vernünftige

Gedanken machen, Gedanken, die in Kunst und Literatur, aber auch in
Film und Musik zum Ausdruck kommen und damit öffentlichkeitswirksam
werden - und dies manchmal in stärkerem Masse als die kirchliche
Evangeliumsverkündigung79. Die fachkundig-kritische Wahrnehmung solcher
Rezeptionsformen der Bibel kann nicht nur den innerkirchlichen theologischen
Diskurs anregen und beleben, sondern zugleich einen wichtigen Beitrag zur
Selbstverständigung der Gesellschaft leisten - und eben den interdisziplinären

Dialog über die theologischen Fächer hinaus fördern. Denn die seitens
der Theologie im Hinblick auf die biblische und die theologische Tradition
einzubringende Kompetenz kann für die säkularen Geisteswissenschaften
nicht weniger gewinnbringend sein, als es deren methodische Ansätze schon

jetzt für die Theologie sind.
2. «In dürftiger Zeit ist der Theologie eine erneute Konzentration auf die

biblischen Texte und das Problem ihrer Hermeneutik zu empfehlen»80. - So

sehr diesem Satz prinzipiell zuzustimmen ist, die Theologie wäre bei der von
Körtner angemahnten hermeneutischen Konzentration schlecht beraten,

78 St. Prickett, Art. Bibel VIII (Kulturgeschichtlich), RGG4 1 (1998) 1443-1446, hier
1445.

79 Die theologische Aufarbeitung säkularer Deutungsgestalten der biblisch-christlichen

Tradition steht noch am Anfang und spielt bislang vorwiegend in der Praktischen
Theologie eine Rolle; vgl. etwa B. Schwarze, Die Religion der Rock- und Popmusik.
Analysen und Interpretationen, 1997 (Praktische Theologie heute 28) oder Th. Gundlach, Bilder

- Mythen - Movies: Gottesdienste zu Unterhaltungsfilmen der Gegenwart, PTh 83

(1994) 550-563.



324 Rochus Leonhardt / Martin Rösel

wenn sie sich von vornherein ausschliesslich im Rahmen der traditionellen
Auslegungsperspektiven verankern wollte. So ist der Bibel etwa im Jahrhundert

der Reformation ihre theologische Sprengkraft gerade durch eine Art
der Lektüre abgewonnen worden, die man als ergebnisoffen bezeichnen kann.
Im Hintergrund der reformatorischen (Wieder-) Entdeckung der Bibel stand
einerseits eher ein Unbehagen an dem, was damals als sachgerechtes
Schriftverständnis galt - und andererseits das Vertrauen darauf, dass die Bibel mehr
und Hilfreicheres zu sagen hat, als bislang in ihr gefunden worden war. Das
oben erwähnte «Anwachsen des Einflusses der B. als einer kulturellen
Ikone»81 trotz zunehmender Säkularität kann durchaus als ein Indiz dafür gelten,
dass ein solches Vertrauen auch in der heutigen Zeit vorhanden ist.

Es ist also eine gerade nicht dogmatisch normierte Exegese gewesen,
durch die etwa Luther der Heiligen Schrift Einsichten soteriologischen Ranges

abgewonnen und zugleich einen Massstab für die theologische Beurteilung

der ihm vorgegebenen Auslegungstradition entwickelt hat. Schon von
daher spricht alles dafür, dass nur eine zunächst ergebnisoffene erneute
Konzentration auf die Heilige Schrift die notwendige Bedingung dafür abgeben
kann, dass sich die biblischen Texte auch unter gegenwärtigen Bedingungen
als tragfähige Grundlage christlichen Glaubens und Bekennens bewähren.
Die durch eine Aufnahme rezeptionsgeschichtlicher Einsichten erzwungene
Preisgabe der christlichen Deutungshoheit für die Bibel eröffnet so neu die
Chance zu wirklich authentischer theologischer Urteilsbildung aufgrund
eines Auslegungsprozesses, der wirklich nicht durch dogmatische oder be-
kenntnismässige Vorgaben präjudiziert ist82. Und da die Texte der Bibel,
rezeptionsgeschichtlich betrachtet, «weiterhin ein noch nicht erschöpftes
Sinnpotential in sich tragen»83, eröffnet sich als vielleicht verheissungsvollste
Perspektive der hier angeregten Form zeitgemässer Schrifthermeneutik die
Aussicht, dass die Bibel noch einmal spannender wird.

Rochus Leonhardt / Martin Rösel, Rostock

80 U.H.J. Körtner, Theologie in dürftiger Zeit. Die Aufgabe der Theologie und das
Problem einer biblischen Hermeneutik im gegenwärtigen Kontext von Kirche und Gesellschaft

(1996), JBTh 12 (1997) 153-179, hier 178.
81 St. Prickett, Art. Bibel VIII (Kulturgeschichtlich), 1445.
82 Vgl. nochmals W. Härle, Dogmatik, 139.
83 K. Koch, Rezeptionsgeschichte als notwendige Voraussetzung einer biblischen

Theologie, 154.


	Reformatorisches Schriftprinzip und gegenwärtige Bibelauslegung : ein interdisziplinärer Gesprächsbeitrag zur zeitgemässen Schrifthermeneutik

